Im Blick auf den Gekreuzigten
der ,,Einladung zum Verrat* widerstehen

Was konnte das heute bedenten: Christlicher Widerstand
gegen den Teufel?

Bernd J. Claret, Bonn

An drei markanten Stellen der Jesusiiberlieferung ist vom Teufel und gleich-
zeitig von einer Versuchungssitnation Jesu die Rede: am Anfang des offent-
lichen Auftretens Jesu, nach dem Messiasbekenntnis in Cdsarea Philippi nnd
zu Beginn der Passionserzidhlung. Alle drei Versuchungssituationen, in de-
nen an Jesus eine dringliche Einladung zum Verrat an seiner Sendung er-
geht, iiberwindet dieser in der Kraft der Einheit mit seinem Vater. Das sehr
direkte Herantreten des Teufels an Jesus in der Wiiste 1488t sich wohl nicht
treffender als mit dem Stichwort ,, Einladung zum Verrat” (G. Marcel) anf
den Punkt bringen (noch unabhingig von der Frage, wie diese Versuchung
und der Versucher niherhin zu verstehen sind). Der, auf den korz zuvor der
Heilige Geist herabkommt und von dem der Vater sagt: ,,Du bist mein ge-
liebter Sohn, an dir habe ich Gefallen gefunden“ (Mk 1,11), wird vom Teu-
fel versucht, die Liebeseinheit mit dem Vater zu verraten und seiner urei-
gensten Sendung untren zu werden. Nicht anders ist jene ,,Einladung zum
Verrat® zu verstehen, mit der Petrus aufwartet. Nach dem Messiasbekennt-
nis des Petrns (Mk 8,29) kiindigt Jesus den Jiingern sein bevorstehendes Lei-
den an. In Reaktion darauf ,nahm ihn Petrus beiseite und machte ihm Vor-
wiirfe. Jesus wandte sich um, sah seine Jiinger an und wies Petrus mit den
Worten zurecht: Weg mit dir, Satan, geh mir aus den Augen! Denn du hast
nicht das im Sinn, was Gott will, sondern was die Menschen wollen (Mk
8,32f). Petrus wird an dieser Stelle mit denselben Worten angegangen wie
der Satan in der Versuchungsgeschichte bei Matthéus (4,10: ,,Weg mit dir,
Satan!“), weil auch er Jesus von seinem Weg abbringen wollte. ,,Die Einrede
des Petrus gegen das Leiden des Menschensohnes ist ... Einrede gegen den
Willen Gottes*“!. Und ein drittes Mal wird Jesns versucht, seinen Leidens-
weg zu verraten. Getsemani wird fiir thn zum Ort, wo er mit Furcht und
Angst (Furcht vor dem Leiden und Sterben und Angst vor dem Irrewerden
an Gott) durchtriankt wird. Aber auch hier bleibt Jesus in der Liebeseinheit
mit dem Vater und bringt seine Treue dadurch zum Aunsdruck, daf} er spricht:

'R. Pesch, Das Markusevangelium, Teil II. Kommentar zu Kap. 8,27-16,20 (HThK 11I/2). 3.,
erneut durchges. Aufl. mit einem Nachtr. Freiburg, Basel, Wien 1984, 54.



Bernd J. Claret 94

,»Abba, Vater, alles ist dir moglich. Nimm diesen Kelch von mir! Aber nicht,
was ich will, sondern was du willst (soll geschehen)“ (Mk 14,36). Die ge-
samte Passion, nach dem Lukas- und Johannesevangelium vom Teufel be-
trieben, ist eine einzige Versuchung, die in der Kreuzesszene ihren Hohe-
punkt erreicht. Am Kreuz, so weil es eine lange Tradition, wird der Teufel
besiegt und das Bose iiberwunden. Die Frage ist nun: Inwiefern wird der
Teufel durch Jesu Tod am Kreuz entmachtet (Hebr 2,14)? Und eine weitere
Frage schliefit sich an: Warum gerade hier, am Kreuz?

I. ., Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?*

In der Wiiste und in Cisarea Philippi, so wurde gesagt, wird Jesus in einer
sehr direkten Weise versucht und in Getsemani, vor allem aber am Kreuz er-
geht an ihn zum letzten Mal die ,, Einladung zum Verrat“. Hier, in der To-
desnot, ist er in einer uniiberbietbaren Weise von der Méglichkeit bedroht,
an Gott, dem eigenen Vater, irre zu werden, denn die ,Erfahrung volligen
Alleinseins*? legt es ihm nahe, an Gott und der Welt zu verzweifeln.

1. Die Gottverlassenheit des Erlosers

Diese duflerste Leidenserfahrung in ihrem furchtbaren Gehalt zu erschlieBen
ist nur sehr begrenzt moglich, weil uns Menschen hierfiir eigentlich der Zu-
gang fehlt. Zwar hat jeder Mensch schon Erfahrungen des Alleinseins ge-
macht und einige sogar ganz schlimme, doch unterscheiden sie sich alle
noch einmal grundlegend von jener Erfahrung der Gottverlassenheit, die Je-
sus in einer freien Tat fiir uns auf sich genommen hat. Denn solange der
Mensch Siinder ist — und jeder ist ein solcher — 1Bt er sich selbst im Un-
klaren tiber seine wahre Situation. D. h. er erlebt gar nicht die radikale Ein-
samkeit, in welche die Siinde fiihrt. Allein der, der ganz aus der Einheit mit
dem Vater lebte und ohne Siinde war (2 Kor 5,21; 1 Petr 2,22f), konnte im
stellvertretenden Tragen der fremden Schuld iiberhaupt erfahren, was das
wirklich heiBt, von Gott fern und allein zu sein. Dabei nahm Jesus auf sich,
was wir ,,verdient” haben. Er wurde ,fiir uns zur Siinde gemacht* (2 Kor
5,21).3

2H. Verweyen, Christologische Brennpunkte (CSMW 20). 2., erw. Aufl. Essen 1985, 102.

*Vgl. dazu ebd. 104f. - Der Leidenserfahrung des Sohnes korrespondiert die Schmerzerfah-
rung des Vaters, der seinen Sohn dahingibt, ,,um ihn bis zum Ende als Liebe zu offenbaren*
(Papst Johannes Paul II., Die Schwelle der Hoffnung iiberschreiten. Hrsg. von V. Messori.
Hamburg 1994, 94). , Auf Seiten des Vaters [tritt] ein vorher nie dagewesener Schmerz ein:
Der Vater, dessen unendlicher Abstand zu dem ihn ganz widerspiegelnden Sohn immer schon
in der ewigen Einheit gottlicher Liebe umfangen ist, muB den Augenblick sehen, da die zweite



Im Blick auf den Gekreuzigten 95

In der Situation, da Jesus eingetaucht ist in die Finsternis der Siinde und
in den Hollenabgrund der Einsamkeit stiirzt, bleibt ihm nur noch das Rufen
zum Vater: ,,Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?* (Mk
15,34). Dieser Ausruf ist aber alles andere als eine Anklage. Vielmehr deu-
tet die Aufnahme von Psalm 22 an, daf} Jesus sich in einem letzten Vertrauen
an seinen Vater wendet, und das, obwohl er nicht mehr in der Lage ist, sein
ihm zugewandtes Antlitz anzusehen.

2. Der Gebetsruf des Gekreuzigten

Der Gebetsruf |, Elot, Elot, lema sabachtani?“ — eine Transkription der
aramiischen Ubersetzung des urspriinglich in hebraisch abgefaliten Psalm-
wortes (Ps 22,2a) ins Griechische* — kann mit guten Griinden als ein au-
thentisches Jesuswort gelten. Die meisten Exegeten sehen Jesu Gebet ,,durch
VV 35-36 als historisch beglaubigt“s an, weil sich ohne die Annahme, Je-
sus habe unter Aufnahme von Psalm 22 zum Vater gebetet, nicht erkldren
lieBe, wie sein Rufen von einem Teil der Dabeistehenden als ein Ruf nach
Elija miBgedeutet werden konnte. Einige Exegeten vermuten, daf3 es sich
hierbei um eine Verwechslung gehandelt habe, d. h. die Dabeistehenden hiit-
ten den Anruf Gottes akustisch falsch verstanden. Eine solche Erklirung
mufB dann auch annehmen, daB nicht Markus, sondern Matthidus die ur-
spriinglichere Fassung des Anrufs iiberliefert. Denn wihrend die hebrai-
sierte Version ,, Eli, eli* (Mt 27,46) durchaus mit ,,Elija* verwechselt wer-
den konnte — vor allem wenn man bedenkt, daf3 Jesus vermutlich vollig er-
schopft am Kreuz hing —, wire dies bei ,, Elot, Eloi* (Mk 15,34) von der
Lautfolge her fast nicht moglich gewesen.® Anders argumentiert Rudolf
Pesch in seinem Markus-Kommentar. Er geht davon aus, dafl Jesus in
aramiischer Sprache gebetet hat und Markus die urspriinglichere Fassung
seiner Worte bietet. Folglich kann es sich bei der Fehldeutung des Rufens
Jesu nicht um ein versehentliches Mif3verstindnis gehandelt haben, sondern

Person der Gottheit aufgrund der iibernommenen Siindenschuld die Nihe Gottes nicht mehr
zu erkennen, sondern nur noch im Dunkel des Sterbens an-zubelen vermag. Der Sohn bleibt
ganz Sohn und Bild des Vaters, auch in dieser duflersten Entfremdung. Bei diesem Schrei der
Gottverlassenheit des Sohns blickt der Vater aber in einen so grauenvollen Spiegel, wie ihn
vielleicht nur Anseim von Canterbury erspiirt hat, als er die unendliche Schindung nachzu-
zeichnen versuchte, die die Siinde ins Antlitz Gottes eintrigt” (H. Verweyen).

4Vgl, R. Pesch, Das Markusevangelium 11 (Anm. 1), 495. Die Wiedergabe mit ,Mein Gott,
mein Gott, waram hast du mich verlassen?* weicht aufgrund der doppelten Setzung des Pos-
sessivpronomens (mein Gott, mein Gott) von der Septuaginta-Fassung ab, wo es nur heift:
,,Gott, mein Gott, ...

SEbd.

6Vgl. J. Gnilka, Das Evangelium nach Markus, Teilbd. I11. Mk 8,27-16,20 (EKK 11/2). Neukir-
chen-Vlayn 1979, 322.



Bernd J. Claret 96

um eine ,,mutwillige Verwechslung*’ und Verspottung (,,Hért, er ruft nach
Elija!“ ,LaBt uns doch sehen, ob Elija kommt und ihn herabnimmt.*). Jesus
ist demnach von den Dabeistehenden sehr wohl verstanden worden, doch
wurde die Anrufung Gottes in boser Absicht als ein Rufen nach dem No-
thelfer der Gerechten gedeutet. Fiir diese Erkldrung spricht, daB Jesus be-
reits schon vor dieser Spottszene mehrfach ausgelacht und verhohnt wurde
(Mk 15,29-32). Die Suche nach einem Ansatzpunkt fiir eine Verwechslung
ist von daher unnétig, denn es geniigt ein ,,Aufhéinger” fiir die Verspottung.
Es sei noch auf eine weitere Erkldrungsmoglichkeit hingewiesen, die Ger-
hard Lohfink bietet. Er gibt zu bedenken, daB es durchaus méglich sein
konnte, daB nicht die Anfangsworte des Psalms AnlaB zu einer Fehldeutung
gegeben haben, sondern der 11. Vers, wo es heift: ,,Von Geburt an bin ich
geworfen auf dich, vom Mutterleib an bist du mein Gott.“ Seiner Ansicht
nach hat eine Erkliarung des ,Elija-MiBverstindnisses® von den letzten
Worten auszugehen: ,,Mein Gott bist du“ — | Eli atta“. ,Vielleicht war ge-
rade dieser Gebetsruf der letzte Schrei Jesu, von dem Mk 15,37 berichtet. Je-
denfalls wiirde mit dem Ruf Eli arta das MiBverstindnis ,Er ruft Elija’ wirk-
lich plausibel. Denn das hebriaische Eli atta konnte phonetisch sehr leicht als
ein aramiisches Elijja ta — ,Elija, komm!* — miBverstanden werden.

Auch wenn die einzelnen Erkldrungen im Detail voneinander abweichen
und nicht abschlieBend zu kliren sein wird, welches Wort nun als Jesu letz-
tes Wort angesehen werden kann, eines haben sie gemeinsam: sie gehen da-
von aus, daf} die Mideutung historisch zuverlissig iiberliefert ist und ver-
suchen diese darauf zuriickzufiihren, daB3 Jesus tatsichlich den Psalm 22 ge-
betet hat.!® Ob Jesus allerdings nur die Anfangsworte gesprochen oder den
ganzen Psalm zu beten begonnen hat bzw. Teilstiicke oder auch nur einzelne
Satzfragmente gebetet hat, das 146t sich nicht sicher entscheiden.!" Auf je-
den Fall greift er in seinen letzten Worten auf den Psalm 22 zuriick, und das
heilit, er betet in seiner Not zum Vater.

’R. Pesch, Das Markusevangelium I (Anm. 1), 496. Vgl. auch J. Gnilka, Das Evangelium
nach Markus IT (Anm. 6), 322.

8G. Lohfink, Der letzte Tag Jesu. Die Ereignisse der Passion. Freiburg, Basel, Wien 1982, 75.
*Ebd. 76.

'°G. Lohfink spricht fiir viele Exegeten, wenn er sagt, daB ,,die Auskunft nicht befriedigen
{kann], erst die Urgemeinde habe Jesus den Anfang des 22. Psalms in den Mund gelegt, weil
sie gerade diesen Psalm schon sehr friih zur Deutung der gesamten Passion verwendet habe.
Denn dann miiite auch das MiB3verstindnis ,Er ruft den Elija‘ eine sekundire Konstruktion ur-
christlicher Erzihler sein. Das aber ist ganz und gar unwahrscheinlich. Viel wahrscheinlicher
ist, daB Psalm 22 nur deshalb schon so friih eine derart entscheidende Rolle fiir die theologi-
sche Deutung des Sterbens Jesu spielt, weil Jesus ihn tatsédchlich am Krenz gebetet hat. Und
das Elija-MiBverstindnis mul} gerade durch Psalm 22 verursacht worden sein® (ebd. 74f.).
"'G. Lohfink, der letzteres annimmt, weist darauf hin: ,,Zu einem lauten Zitieren des gesam-
ten 22. Psalms diirfte er physisch nicht mehr fiihig gewesen sein® (ebd. 75).



Im Blick auf den Gekreuzigten 97

Jesu Rufen ,,mit lauter Stimme* (Mk 15,34) kann demnach nicht als ein
Schrei der Verzweiflung, sondern muf} vielmehr als der ,,instéindige Gebets-
schrei®, als ,,der Notschrei des Bedréingten zu Gott“1? gedeutet werden.

Bei dieser Interpretation muf allerdings sorgsam darauf geachtet werden,
daB Jesu ,,Erfahrung vélligen Alleinseins® nicht in einer triumphalistischen
Weise iiberspielt wird, sondern klar erkennbar bleibt: es handelt sich bei
dem ,,Gebetsschrei” um den Schrei des ,,gottverlassen Gekreuzigten“!3, der
um den Sinn seines Leidens ringt.

3. Die Dramatik des Erlosungsgeschehens am Kreuz

Zwel Dinge miissen ganz ernst genommen und unterschieden werden:
(1) Jesus macht die Erfahrung, von Gott und der Welt verlassen zu sein, d.
h. er befindet sich in einer Situation, die es ihm nahelegt, sich in der Ver-
zweiflung zu vergraben'’. Er begegnet dem Bosen. Es ist eine Situation, die
geradezu zwangsliufig die Frage nach dem Warum der Verlassenheit aus
sich entlait. Dies besagt nicht, Jesus sei an Gott und der Welt verzweifelt.
Gemeint ist, daf} Jesus am Kreuz in einem letzten Ernst erfahren muBte, was
es fiir einen Menschen heifit, wenn ,,seine [sc. Gottes] Wege ... nicht mehr
erkennbar®“!s sind und sich — mit Reinhold Schneider gesprochen — das Ant-
litz des Vaters ganz verdunkelt. Das ist doch die eigentliche Erfahrung, die
auf den Siinder wartet und die Jesus stellvertretend fiir ihn auf sich genom-

1ZR. Pesch, Das Markusevangelium 11 (Anm. 1), 494. ,Jesu Gebet ist kein Verzweitlungs-
schrei, sondern Vertrauensiuflerung, seiner duBersten Not angemessener Ausdruck seines un-
erschiitterlichen Glaubens! Im Dunkel der ,Gottverlassenheit* wendet er sich im Gebet an
Gott!“ (Ebd. 495). J. Gnilka, Das Evangelium nach Markus Il (Anm. 6), 322: ,,Stirbt Jesus in
Verzweiflung? Die theologische Verwertung des gesamten Psalms [im Kreuzigungsbericht]
spricht gegen eine solche Moglichkeit. ... Obwohl von Gott verlassen, richtet er die Gebets-
klage an ihn und bekundet damit, daB8 er Gott nicht aufgibt. ... Der laute Schrei kann in der
Einfiihrung eines Gebets nur als verstirkter Gebetsausdruck verstanden werden und ist in die-
sem Sinn vielfach belegt.“ G. Lohfink, Der letzte Tag Jesu (Anm. 8), 76: , Falls Jesus mit
Fragmenten des 22. Psalms auf den Lippen gestorben ist“, und davon darf ausgegangen wer-
den, ,.steht fest: Sein Leben endete nicht in Verzweiflung, sondern trotz der unendlichen Not
in abgrundtiefem Gottvertrauen: ,Mein Gott bist du — trotz allem!*

13J. Moltmann, Der gekreuzigte Gort. Das Kreuz Christi als Grund und Kritik christlicher
Theologie (KT NF 16). Miinchen 51987, 7.

'* Vgl. hierzu die Eintragung Gabriel Marcels vom 5. Oktober 1932, in: G. Marcel, Metaphy-
sisches Tagebuch 1928-1933 (Sein und Haben), in: Gabriel Marcel. Werkauswahl (Ed. P.
Grotzer/S. Foelz), Bd. 11. Metaphysisches Tagebuch 1915-1943. Paderborn u. a. 1992,
153-255, 212.

'3J. Schmid, Creatio ex amore. Zum dogmatischen Ort der Schépfungslehre, in: Th.
Franke/M. Knapp/J. Schmid (Hg.), Creatio ex amore. Beitriige zu einer Theologie der Liebe
(FS A. Ganoczy). Wiirzburg 1988, 179-192, 188. Schmid spricht in diesem Zusammenhang
pointiert von einer ,Kreuzesfinsternis“ und einem Eintanchen des Vaters ,,in die Ungottlich-
keit“ (ebd. 189). Vgl. dazu auch H. Verweyen, Gottes letztes Wort. GrundriB der Fundamen-
taltheologie. Diisseldorf 1991, 460 (bes. das Zitat von H. U. von Balthasar).



Bernd J. Claret 98

men hat. (2) In dieser aussichtslos erscheinenden Lage schreit Jesus zu sei-
nem Gott, d. h. er kommuniziert mit ihm — trotz allem. Gerade an dieser
dufersten Spannung, welche in dem ,,Mein Gott, mein Gott, warum hast du
mich verlassen“ zum Ausdruck kommt, gilt es festzuhalten.

Die Dramatik, die in Jesu lautem Rufen steckt, darf nicht aufgelost wer-
den, weder dahingehend, daB gesagt wird, Jesus sei am Kreuz verzweifelt,
noch dahingehend, da gesagt wird, Jesus bete noch ein letztes Mal ver-
trauensvoll zu seinem Vater, dessen Nihe er auch jetzt noch spiirt.

Markus iiberliefert auBer dem Rufen Jesu zum Vater (Mk 15,34) noch ei-
nen letzten Schrei Jesu (Mk 15,37), der aber den ersten Aufschrei als Ge-
betsschrei nicht in Frage stelit. Vielmehr zieht der Todesschrei Jesu sozusa-
gen das vorher noch in Worten erfolgende Rufen in einen einzigen Schrei
zusammen und betont damit gleichermaBen sowohl die durch nichts zu iiber-
bietende Verlassenheitserfahrung (vom Vater weg) wie auch das letzte Ver-
trauen in den Vater (zum Vater hin). In dieser dufiersten Spannung, die aber
die Liebeseinheit des Vaters mit dem Sohn nicht zu zerstdren vermag, stirbt
Jesus auf dramatische Weise und haucht den Geist aus.

Wird die Aussage des Hebraerbriefes, dal auch Jesus ein Mensch war,
,.der in allem wie wir in Versuchung gefiihrt worden ist* (4,15), wirklich
ernst genommen, dann ist damit zu rechnen, daB Jesus am Olberg und vor
allem am Kreuz eine fundamentale Versuchungssituation durchgestanden
hat. Er ist dem Bosen begegnet. Jesus hat der Einladung zum Verrat an der
Treue in einem durch nichts zu erschiitternden Vertrauen trotz allem wider-
standen — mythologisch gesprochen: den Teufel besiegt —, und dies zeigt der
Schrei zum Vater an. Damit bezeugt er mit seinem eigenen Leben, dal} sein
Gott kein ,,verriterischer Vatergott*!¢ ist, sondern der Gute schlechthin (ko
agathos; Mt 19,17), der Einzige, der das ganze Vertrauen, dessen ein
Mensch fihig ist, unter allen Umstinden verdient. Dies ist sein letztes Wort
in Sachen ,,Leiden und Gottesfrage. Und weil in Jesus selbst Gottes letztes

16 W. Teichert, Jeder ist Judas. Der unvermeidliche Verrat (Tabus des Christentums). Stutt-
gart 1990, 13, vertritt die Ansicht, daB8 es von der Erfahrung her (Stichwort: ,,Auschwitz*)
eine Notwendigkeit gibt, auch in der Glaubensreflexion ,iiber den gottlichen ,Verriter
nach[zu]denken® (13). Auch der Verlassenheitsruf Jesu am Kreuz nétigt die Frage anf: |, Ist
Gott ebenfalls ein Verrater?* (111). Das Christentum, so seine Kritik, habe die Ahnung einer
dunklen Seite Gottes bislang nicht zugelassen und dieses Thema tabuisiert.

Darauf kann man nur sagen: Solange die Kirche auf das Krenz blickt und den Schrei Jesu zum
Vater im Ohr hat, kann sie gar nicht anders, als der Annahme, Gott sei ein treuloser Vater,
unablissig und mit der ganzen Kraft des Glaubens zu widersprechen. Ein solches Eintreten
fiir ein Gottesbild, das am Gott Jesu Christi sein MaB findet und Gott nur Liebe sein 146t —
ganz gleich wie auch immer er uns erscheint —, hat nichts mit Tabuisierung oder ,,Verdrén-
gung* (13) zu tun, sondern mit der Treue zur biblischen Botschaft, wie sie etwa im ersien Jo-
hannesbrief auf ihre inhaltliche Mitte gebracht ist.



Im Blick auf den Gekreuzigten 99

Wort ein-fiir-allemal ergangen ist'?, kann im Blick auf den Gekreuzigten der
duflersten Versuchung widerstanden werden, in Gott einen Feind zu sehen.

II. Erlésung als ,,Verstehen*

Der Schrei Jesu am Kreuz verkiindet und bezeugt ,,die Macht dieser Hin-
gabe“13 des Sohnes, den in der konkreten Geschichte errungenen Sieg der
(gekreuzigten) Liebe nicht nur iiber den Tod, sondern iiber das sinnlose Bose
und die Holle, welche in der ,,Erfahrung volligen Alleinseins* besteht. Seit-
dem sich der Mensch Jesus am Kreuz trofz allem dem Vater anvertraut hat
und sich in seinem Liebeshandeln (,,Pro-Existenz*) gegen alle ,,Michte und
Gewalten®, die von Gott trennen wollen, durchgesetzt hat (Auferstehung),
kann der Mensch im Glauben wissen, daf} es keine Einsamkeit, kein Leiden
und keine Schuld mehr gibt, in denen sich nicht die Liebe stirker als der
Tod, ja die Holle erweisen kann und in denen nicht Gottes Angesicht iiber
dem Einsamen, Leidenden und Schuldigen leuchten kénnte.

1. Im Blick auf den Gekreuzigten der ,, Einladung zum Verrat“ widerstehen

Im Blick auf den Gekreuzigten, der gesagt hat: ,, Habt Mut: Ich habe die Welt
besiegt“ (Joh 16,33), kann selbst noch einmal die Erfahrung der Holle
durchgestanden werden, ohne daf} der Glaube, die Liebe und die Hoffnung
auf Gott vollig verschlungen werden. Die Erfahrung der Holle besteht hier
auf Erden in dem Erlebnis duflerster Ohnmacht angesichts des nieder-
driickenden Bosen, d. h. im ,, Gefiihl des Rettungslos-Ausgeliefertseins “1° an
die Gewalt. Sie ist immer eine ,, Einladung zum Verrat*“, d. h. eine Auffor-
derung, sich nicht mehr in Gott festzumachen (= glauben) und noch ster-
bend Gott zu fluchen?. Seit Jesus am Kreuz gestorben und selbst in die Holle

'7Formuliert im AnschluB an H. Verweyen, Gottes letztes Wort (Anm. 15), 11.

3H. Verweyen, Die Sache mit den Ostererscheinungen, in: 1. Broer/J. Werbick (Hg.), ,, Der
Herr ist wahrhaft auferstanden® (Lk 24,34). Biblische und systematische Beitrdge zur Ent-
stehung des Osterglaubens (SBS 134). Stuttgart 1988, 63-80, 77. Vgl. direkt dazu ders., Der
Glaube an die Auferstehung. Fragen zur ,Verherrlichung Christi, in: B. J. Hilberath/K.-J.
Kuschel/H. Verweyen, Heute glauben. Zwischen Dogma, Symbol und Geschichte (Freibur-
ger Akademieschriften; Bd. 7), Diisseldorf 1993, 7188, 85: ,,Der Evangelist Markus [15,39]
gibt angesichts dieses duflersten Ernstfalls ... die Anweisung, gerade diesem Gebetsschrei (Ps
22,2) des sterbenden Jesus zu entnehmen, wer oder was Gott und sein Sohn ist®.

M. Brod, Diesseits und Jenseits, Bd. IL. Von der Unsterblichkeit der Seele, der Gerechtig-
keit Gottes und einer neuen Politik. Winterthur 1947 , 191f.: ,Und gerade das ist das Ent-
scheidende! Das Gefiihl des Retlungslos-Ausgelieferiseins, des geradezu mechanisch unab-
wendbaren Untergangs, der heranrollt, gegen den es keine Abwehr und keine Einrede gibt —
dieses Gefiihl reifit unterirdisch metaphysische Hollen auf.“

2 Erinnert sei an dieser Stelle an das Spiel, das der Teufel im Ijobbuch treibt: Es zielt darauf



Bernd J. Claret 100

abgestiegen ist, wird dem leidenden Menschen vom Kreuz her in seinem
Herzen durch den HIl. Geist, der die Liebe ist, zugesprochen, dafl er auch
noch angesichts der Erfahrung der ,,realen Holle™ (Th. W. Adorno) dem Au-
genschein, der sagt, ,dafl es mit Gott nichts ist“?', nicht nachzugeben
braucht und der Ort, an dem er sich befindet, zu einem heiligen Ort werden
kann, an dem Gott ganz beim Menschen ankommt und der Mensch ganz bei
Gott. Denn einem Gott, der selbst in den tiefsten Abgrund abgestiegen ist,
kann der Mensch in seiner Not auch dann nicht entgleiten, wenn er die Holle
durchmacht und offensichtlich mit seinem Leben scheitert. Selbst die Holle
ist zu einem Ort geworden, an dem der Mensch noch einmal ,,dem Weg, der
Wabhrheit und dem Leben* (Joh 14,6) begegnen kann und wo die schreck-
lichste und erbarmlichste Wirklichkeit selbst noch einmal transparent wer-
den kann fiir Gottes Liebe. Damit hat nichts mehr die Macht, einen Men-
schen, der auf Christus vertraut, zugrundezurichten. Und eben dies kann der
Mensch im Blick auf den Gekreuzigten, der der Auferstandene ist, im Glau-
ben wissen.

Damit 148t sich das, was Erlosung ihrem Wesen nach ist, als Erkenntnis
Gottes beschreiben: Gott wird erkannt als der Gott Jesu Christi, der ,,iiber
alles und in allem* (1 Kor 15,28) herrschen wird. Ausgerechnet der Ge-
kreuzigte, ,.ein Mann voller Schmerzen“ (Jes 53,3), bezeugt glaubwiirdig,
daB sein Gott Liebe ist (1 Joh 4,8.16), reines Licht ohne Finsternis (1 Joh
1,5): Gott hat sich in Jesus Christus letztgiiltig als Liebe offenbart, ,,damit
wir durch ihn leben* (1 Joh 4,9); er hat restlos alles fiir uns eingesetzt und
dabei ,,seinen eigenen Sohn nicht verschont, sondern ihn fiir uns alle hinge-
geben® (R6m 8,32).

Wem es vergonnt ist, dies zu erkennen, der darf hoffen, daB er ,,in der fast
villigen Nacht, die uns umgibt und deren Dichte uns zu gewissen Stunden
zu ersticken droht*?2, der Versuchung, an Gott und der Welt zu verzweifeln,
nicht nachgeben wird, sondern trotz allem zu hoffen vermag — auch gegen
die brutale Faktizitit des Bosen, welche alle Hoffnung zu verschlingen
droht, weil sie anzeigt, ,,da} es mit Gott nichts ist™.

ab, daf} Ijob Gott am Ende seine Liebe nicht mehr glaubt. Im Rat der Frau Ijobs, er soll doch
jetzt endlich Gott fluchen und dann sterben (Hi 2,9), kommt dies zum Ausdruck.

H'W. Kasper, Atheismus und Gottes Verborgenheit in theologischer Sicht. Atheismus und
Gottes Verborgenheit II, in: CGG XXII (1982), 32-53, 50 (Hervorhebung B. C.).

2 G. Marcel, Tod und Unsterblichkeit [1962}, in: Ders., Auf der Suche nach Wahrheit und Ge-
rechtigkeit. Vortrige in Dentschland. Hrsg. von W. Ruf. Frankfurt a. M. 1964, 66-86, 84.



Im Blick auf den Gekreuzigten 101

2. Erlosung: Verstehen Gottes im Heiligen Geist

Diese Erkenntnis Gottes, die Jesus uns durch sein Leben und Sterben, seine
Erniedrigung und Hingabe bis zum Tod am Kreuz (Phil 2,8) ermdglicht und
vermittelt hat, damit wir das Leben haben, ist eine Erkenntnis, die im Geist
geschieht. Jesus gibt sich hin und gibt in seinem Tod am Kreuz ,.den Geist,
den alle empfangen ..., die an ihn glauben* (Joh 7,39): er haucht den Geist
aus (vgl. Mk 15,39; Lk 23,46). Der Geist, in dem Jesus atmete und in dem
er rief: ,Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen* (duBerste
Spannung zwischen dem Vom-Vater-weg und dem Zum-Vater-hin), eben die-
ser Geist wird den Jiingern mitgeteilt. Das ,,Woher” dieses Geistes ist die
Liebeseinheit zwischen dem Vater und dem Sohn, der auch noch in seinem
Gang durch die Holle ,,der im SchoB des Vaters Seiende*? bleibt. Geistmit-
teilung bedeutet von daher, dafl die Liebe Gottes, die der Heilige Geist selbst
ist, in unsere Herzen ausgegossen wird, damit wir nicht zugrunde gehen
(ROm 5,5): Der Geist, den Jesus aushauchte, als er starb, ist ,,der Geist der
Wahrheit* (Joh 16,13), welcher der Evidenz des Kreuzes zum Durchbruch
verhilft und die Hoffnung wirkt, die nicht untergehen lift; er ist der Geist,
der die Liebe Gottes, die auch im Scheitern nicht hoffnungslos zugrundege-
hen laft, im Menschen unmittelbar sein liffit. Und in diesem seinem Geist
vermag Gott, der Vater, ,.der in seinem Logos in der Geschichte** den Men-
schen zum Greifen nahe war, ,,in uns selbst als er selber unsagbar nahe‘“?* zu
sein. Von einem Menschen, der diesen Geist als Geschenk schon jetzt emp-
fangen hat — ein Geschenk, das er aber nur im Annehmen, d. h. im Antwor-
ten empfangen kann —, 146t sich demnach aussagen, er stehe unmittelbar zu
Gott und ,,sei des gottlichen Wesens teilhaftig, ihm sei das gottliche Pneuma
gegeben, das die Tiefen der Gottheit erforscht, er sei jetzt schon Sohn
Gottes, und es miisse nur offenbar werden, was er jetzt schon ist. 25

Es ist natiirlich sehr schwer, genau anzugeben, wie der Heilige Geist in
einem Menschen den Blick auf den Gekreuzigten als den Auferstandenen
freilegt, d. h. die Erkenntnis des wahren Gottes wirkt und damit die Erlo-
sung, die Christus durch seinen Tod am Kreuz ein-fiir-allemal gebracht hat,
individuell zueignet als je meinige Erlosung.

2 So gibt E. Schillebeeckx, Christus und die Christen. Die Geschichte einer neuen Lebens-
praxis. Freiburg, Basel, Wien 21980, 348, jene Aussage im Johannesprolog (1,18) wieder, mit
der Jesus als der vorgestellt wird, der ,,am Herzen des Vaters ruht*,

24 K. Rahner, Einzigkeit und Dreifaltigkeit Gottes, in: Ders. (Hg.), Der eine Gott und der drei-
eine Gort. Das Gottesverstindnis bei Christen, Juden und Muslimen (SKAF). Miinchen,
Ziirich 1983, 141-160, 159.

3 Ders., Grundkurs des Glaubens. Einfiihrung in den Begriff des Christentums. Freiburg, Ba-
sel, Wien 21982, 126.



Bernd J. Claret 102

Bei einer ersten Annédherung an dieses Heilsgeschehen munf zunichst ein-
mal gesagt werden, daf} die Erkenntnis, in die der Geist einfiihrt, die Wahr-
heit im johanneischen Sinn des Wortes ist (Joh 16,13). Wahrheit ist bei Jo-
hannes aber nichts rein Kognitives, sondern ganz wesentlich ein Tun. Die
Wahrheit erkennen und die Wahrheit tun, das ist ein und dasselbe. Insofern
sollte man vielleicht besser statt von einer Zueignung der Erlosung als Er-
kenntnis Gottes von einem Verstehen Gottes sprechen, so wie man auch un-
ter Liebenden davon spricht, daf sie einander verstehen (das heift nicht: be-
greifen oder durchschanen!). Verstehen ist hier gleichbedentend mit ,,in der
Liebe sein*, was ein entsprechendes Tun der Liebe impliziert. Nur in die-
sem Sinn von Lieben kann anch das Erkennen gemeint sein, von dem bis-
lang gesprochen wurde. Erkennen heif3it lieben, lieben heiflt verstehen und
umgekehrt. Erlosung als Erkenntnis ist demnach nicht im gnostischen Sinn
gemeint?®, sondern ist ein Verstehen mit dem Herzen (B. Pascal), welches
eben ‘dadurch erméglicht wird, dafl die Liebe Gottes in unsere Herzen aus-
gegossen ist durch den Heiligen Geist, der uns geschenkt ist (Rém 5,5). Er
ist es, der in der Liebe verstehen 143t und in die ganze Wahrheit einfiihrt (Joh
16,13). Er 148t die Wahrheit, die frei macht (Joh 8,32), im Tun der Wahrheit,
welches die gelebte Liebe ist, erkennen. Ein solches Leben im Geist ist das
Verstehen Gottes als des trinitarischen, der sich als Liebe ganz an die Welt
hingegeben hat und in der Welt gegenwiirtig bleibt. Das durch den Heiligen
Geist ermiglichte Verstehen, das fiir den einzelnen die Erlosung ist und
ohne das Bleiben in der Liebe iiberhaupt nicht méglich ist, bleibt dem Kreuz
verhaftet und ist demnach ein Leben unter dem Zeichen des Kreuzes. Es ist
ein Leben, das die Wahrheit in sich anfgenommen hat, da3 Gott restlos al-
les fiir uns Menschen hingegeben hat, um uns zu erlésen (Roém 8,32). In die-
sem Sinne verstehen heiflt: Gott lieben, ihm glanben und anf ihn hoffen.

3. Werstehen als ein Leben in der Kraft des Glaubens, der Liebe und der
Hoffnung

Damit kann der Begriff der Erkenntnis Gottes bzw. der Begriff des Verste-
hens Gottes inhaltlich sehr genan gefalit werden:

(1) Das Verstehen Gottes als Gott ist sachidentisch mit der Liebe zu Gott,
die sich immer in einem Tun realisiert, das dem in Christus sich offenba-
renden Gott entspricht. Einem Gott der Liebe, der sich ganz entduBert und
ohne anzuklagen kreuzigen 14Bt, entspricht nur ein Leben in der Liebe, die
sich ganz entduBert und das Anklagen sein lifst. Wer Gott als Gott erkannt

2 Dies zu betonen ist wichtig, da der Gebrauch des Wortes ,,Erkenntnis* zur Bezeichnung des-
sen, was Erlosung ist, sehr leicht den Verdacht auslésen konnte, hier handle es sich um ein
gnostisches Erlésungsdenken. Dies ist natiirlich ganz und gar nicht der Fall.



Im Blick auf den Gekreuzigten ’ 103

hat (nur: welchem Menschen ist dies vergonnt, wenn alle Siinder sind?),
handelt dieser Erkenntnis gemiB. Auf der anderen Seite gilt aber auch: nur
wer die Wahrheit tut und in der Liebe lebt, erkennt die Wahrheit und kommt
zum Licht (Joh 3,21). Das Tun der Liebe ist ein Eingefiihrtwerden in die
Wahrheit, die frei macht (Joh 8,32 ).

(2) Das Verstehen Gottes ist sachidentisch mit dem Glauben an Gott.
Glauben heifit: Gott sein Wort glauben, wobei Christus selbst das Wort
Gottes ist, in dem sich Gott in uniiberbietbarer und letztgiiltiger Weise aus-
gesprochen hat. In Christus wollte Gott mit seiner ganzen Fiille wohnen, um
durch ihn alles zu verséhnen (Kol 1,19f). Christus ist der Mensch, in dem
allein wirklich die ganze Fiille Gottes wohnt (Kol 2,9). Gott sein Wort glau-
ben heiBt demnach Christus annehmen. Und glauben heif3t: auf sein Wort hin
leben. Damit ergibt sich ein klares Kriterium fiir ein erlostes Dasein: ,,Wenn
wir seine Gebote halten, erkennen wir, da3 wir ihn erkannt haben. Wer sagt:
Ich habe ihn erkannt!, aber seine Gebote nicht hilt, ist ein Liigner, und die
Wahrheit ist nicht in ihm. Wer sich aber an sein Wort hilt, in dem ist
die Gottesliebe wahrhaft vollendet. Wir erkennen daran, dafl wir in ihm
sind. Wer sagt, daB er in ihm bleibt, muB} auch leben, wie er gelebt hat“
(1 Joh 2,3-6, vgl. auch 1 Joh 1,6f; Gal 5,25f). Anders gesagt: Wer sagt, daf}
er Gott erkannt hat, muf3 auch dementsprechend leben, d. h. er muB3 die im
Philipperhymnus beschriebene kenotische Bewegung ,,nach unten* mitvoll-
ziehen und die ,,Losigkeiten“?” (Ehelosigkeit, Machtlosigkeit, Besitzlosig-
keit) leben; ansonsten ist sein Glaube nichtig. Wer von sich sagt, er sei ein
Christ und glaube an Christus und den Gott Jesu Christi, dessen Leben muf}
das Siegel der Liebe Christi tragen; er muf} bereit sein und mittun, daf} ihm
selbst leibhaftig das Prigemal Christi eingebrannt wird: die Liebe, die sich
kreuzigen 14Rt. Erst wenn dies (anfanghaft) geschieht, dann versteht er wirk-
lich und kann selbst ,,sicher* sein, daB er versteht und glaubt. In dem MaBe,
wie er sich von Gott her prigen 146t (= dem Heiligen Geist Raum gewdhrt),
in dem MaBe iiberwindet er in Christus denjenigen, der Selbstherrlichkeit ist
und ,,Gott und Mensch ,auseinanderbringen’ will*%. ‘

(3) Das Verstehen Gottes ist sachidentisch mit dem Hoffen auf Gott. Wer
verstanden hat, dal Gott Liebe ist und sich in seinem Sohn ganz und gar hin-
gegeben hat, um uns zu verséhnen, der muB fiir alle Menschen hoffen und
zuletzt auch fiir sich. Wer verstanden hat, daB Jesus einen Gott offenbart hat,
der alle an sich ziehen will und dafiir auch alles einsetzt, der darf nieman-
den verloren glauben, auch sich selbst nicht. Wer versteht, der muf} hoffen,

27Vgl. hierzu P. M. Zulehner, Leibhaftig glauben. Lebenskultur nach dem Evangelium. Frei-
burg, Basel, Wien 1983, bes. 77-81.

8K, Kertelge, Teufel, Diimonen, Exorzismen in biblischer Sicht, in: W. Kasper/K. Lehmann
(Hg.), Teufel — Déimonen ~ Besessenheit. Zur Wirklichkeit des Bosen. Mainz 1978, 9-39, 13.



Bernd J. Claret 104

daB alles gut wird, ansonsten versteht er nicht wirklich. Fiir den, der ver-
steht, ist die Hoffnung nicht zu groB, weil Gott in seiner Liebe gar nicht grof
genug gedacht werden kann. Wie fiir den Glauben, so gilt allerdings auch
hier: die Hoffnung ist nur ,,in der Liebe wirksam* (Gal 5,6), welche selbst
wiederum Frucht des Glaubens an Gott und der Hoffnung auf ihn ist.

Welche Bedeutung gerade der Hoffnung fiir ein erlostes Dasein bzw. das
Verstehen Gottes auch noch angesichts des Bésen zukommt, wird deutlich,
wenn man den Zusammenhang bedenkt, der zwischen dem Mangel an Hoff-
nung und dem Tun des Bosen besteht.

IIL. ,,Widerstand in der Kraft des Glaubens* (1 Petr 5,9)

1. In der Kraft der Hoffnung der , Einladung zum Bosen* widerstehen

Es besteht ein fundamentaler Zusammenhang zwischen dem Mangel an
Hoffnung (auf Gott im HI. Geist), welcher immer ein Mangel an ,,Gotteser-
kenntnis“ (in dem dargelegten Sinn) ist, und dem Bdsen. Dieser Zusam-
menhang 148t sich ziemlich genau beschreiben: Ein Leben in der Hoffning
ist ein Bleiben im Wort. Wer auf Christus hofft, hat in dieser Hoffnung Zu-
gang zum Weg, zur Wahrheit und zum Leben (Joh 14,6). Insofern einer
wirklich hofft, dafl sich die Wahrheit, die Christus selber ist, einmal end-
giiltig durchsetzen wird, tut er das Gute und hilt dem Bésen stand, gerade
auch der Einladung des Bisen, die Treue im Alltag zu verraten. Umgekehrt
gilt, da wer in diesem Sinne keine Hoffnung hat, eine hohere Bereitschaft
zeigt, sich auf das Bose einzulassen. Und wenn auch noch ,,die letzten Fun-
ken der Hoffnung zertreten werden, vollendet sich das Bése*?°. Thomas von
Aquin hat diesen Zusammenhang zwischen dem Mangel an Hoffnung und
der Bereitschaft, dem Bosen nachzugeben, in aller wiinschenswerten Klar-
heit auf den Punkt gebracht. Er schreibt: ,,Denn die Hoffiung hilt uns vom
Bosen zuriick und motiviert uns, das Gute zu tun. Schwindet die Hoffnung
dahin, so gleiten die Menschen hemmungslos in ein lasterhaftes Leben ab
und werden vom Bemiihen um das Gute zuriickgehalten.

Es eriibrigt sich, die hier ausgesprochene Wahrheit mit Anschauungsbei-
spielen in extenso zu erldutern. Lediglich darauf sei hingewiesen, daB diese
Aussage umfassende Giiltigkeit besitzt, sowohl im privaten als auch im ge-
sellschaftlichen Bereich. Selbst solche Phinomene wie die derzeit anwach-

¥ Ch. Gestrich, Die Wiederkehr des Glanzes in der Welt. Die christliche Lehre von der Siinde
und ihrer Vergebung in gegenwirtiger Verantwortung. Tiibingen 1989, 191.

¥ Thomas von Aquin, S. th. II-1I 20,3c: ,,Quia per spem revocamur a malis et introducimur
in bona prosequenda; et ideo, sublata spe, irrefrenate homines labuntur in vitia, et a bonis la-
boribus retrahuntur* (Ubersetzung im Text von J. F. Groner).



Im Blick auf den Gekreuzigten 105

sende Gewalt in allen Bereichen des Lebens oder die seit Anfang der sieb-
ziger Jahre sich verschirfende Schuldenkrise in Lindern der Dritten Welt
lassen sich ohne diese elementare Einsicht, wie sie von Thomas eindringlich
formuliert wurde, nicht verstehen. So kann man z.B. feststellen, daf} in ei-
nem Land, in dem keine Hoffnung ,produziert wird, mit einer erbar-
mungslosen Notwendigkeit ,,Teufelskreise des Todes* entstehen: Gewalt,
Ausbeutung, Kapitalflucht etc. Wer ohne Hoffnung ist, bringt sich und/oder
andere iiber kurz oder lang um. Nirgends ist die ,, Einladung zum Verrat*
auf allen Ebenen gegenwirtiger als dort, wo die Hoffnung in einem hohen
Maf3 geschwunden ist. Wer keine Hoffnung hat, da8} es gut weitergehen kann
(und letztlich gut ausgehen wird), weil das Bose letztendlich bereits jetzt
schon besiegt ist, muBl zusehen, wo er bleibt. IThm fillt es iiberaus schwer,
treu zu sein, denn es ergeht an ihn stdndig die ,,Einladung zum Verrat“ an
der Treue. Ihm wird es letztlich egal werden, was er tut, und da das Tun des
Bosen in dieser Welt, die unter der Macht des Bosen steht (1 Joh 5,19) eher
primiert wird als das Tun des Guten, legt sich fiir ihn nur eine Richtung
nahe, in der er zu handeln fortfahren wird. Es ist einfach logisch, daf} derje-
nige, der keine Hoffnung hat, eine hohe Bereitschaft zeigt, sich bei Gele-
genheit auf das Bose einzulassen. Tut er dies nicht, so darf dies bereits als
eine erste Anzeige dafiir gelten, daB in seinem Herzen die Hoffnung leben-
dig ist, die nicht zugrunde gehen l4ft.

Auf diesem Hintergrund 148t sich die fir unser Thema zentrale Mahnung
in 1 Petr 5,9, die bereits errungene Erlosung nicht wieder zu verlieren, wie
folgt umschreiben: Leistet der (naheliegenden bzw. nahegelegten) Versu-
chung, an Gott irre zu werden und Gott angesichts der erfahrbaren Wirk-
lichkeit zu mifstrauen oder gar zu fluchen (,,Einladung zum Verrat*“), Wider-
stand in der Kraft des Glaubens an den Gekreuzigten, d. h. in der Hoffnung
auf das Kreuz!

2. Im Vertrauen auf den Gekreuzigten die ,, Einladung zum Leben* anneh-
men

Erlosung ist aber nicht nur als der gelungene Widerstand gegen das Bose zu
verstehen, sondern in erster Linie als die glaubige Annahme der ,, Einladung
zum Leben“ mit dem trinitarischen Gott, die an jeden Menschen ganz per-
sonlich ergeht zu seinem Heil. Bereits die Schopfung kann als eine solche
,Einladung zum Leben* verstanden werden und Gott selbst als ,,der groBe
Einladende“. Man muf} sogar noch einen Schritt weitergehen und sagen: die
von Gott her ergehende personliche ,,Einladung zum Leben® ist bereits
schon der Beginn der Erlosung des einzelnen Menschen.



Bernd J. Claret 106

Edward Schillebeeckx hat die Offenbarung Gottes, die im Christusereig-
nis ihren absoluten Hohepunkt erreicht hat, immer wieder als eine ,,Heils-
einladung Gottes“, in der sich Gott selbst ganz schenkt (,,Selbstschenkung
Gottes“), beschrieben. Diese Einladung, das ,Liebesangebot Gottes*3!, ist,
gerade weil sich hier Gott selbst ganz schenkt, nichts dem Menschen rein
auBerlich Bleibendes, sondern — wie Schillebeeckx sagt — ,.eine personliche,
innere Einladung Gottes ..., eine zum Glauben innerlich ziehende Gnade,
durch die wir in uns selbst — wenn auch auf eine dunkle Weise — eine Nei-
gung erfahren, das zu glauben, was uns von der Kirche als Wort Gottes vor-
gelegt wird: das ,initium fidei‘.“*? Die Einladung ist der ,,Anruf Gottes, der
uns innerlich einliddt zu hoffen, das heiBt uns auf ihn zu verlassen. Diese Ein-
ladung bewirkt in uns eine dunkle Erfahrung von Zusage und VerheiBung
Gottes und seiner Heilsmacht, die uns auffordert, unser Leben in seine
Hénde zu legen.” Im Menschen wird durch die Einladung, welche die Frei-
heit des Menschen unangetastet 148t, ein Effekt gesetzt, ein Motiv, die Ein-
ladung anzunehmen. Schillebeeckx nennt dies das ,iibernatiirliche Erfah-
rungsmoment sowohl des Glaubens als auch der Hoffnung und der Liebe®,
das ,ein echtes Erfahrungsmoment” darstellt, obgleich es ,in unserer
menschlichen Erfahrung nicht konkret nachweisbar ist*. Der von Gott ge-
setzte Effekt 146t sich als einen Affekt beschreiben, als eine Art ,,Ergriffen-
heit des Herzens®, welche der ,,Beginn des Glaubens* (,,initium fidei*), der
»Beginn der Hoffnung* und der ,,Beginn der Liebe* darstellt. Schillebeeckx
spricht von einer ,,durch die Gnade bewirkte[n] ,affektive[n] Erkenntnis’ der
einladenden Liebe Gottes”. Das Initium der Erlosung liegt demnach ganz
bei Gott und ist nicht etwa in einer ,,natiirliche[n] Einsicht“ in Gottes Liebe
zu sehen. Am Anfang steht eine personliche Einladung Gottes, die das
menschliche Herz beriihrt (Rom 5,5). Aber es liegt nun an den einzelnen
Menschen, die Erfahrung der Gnade zu ratifizieren, indem sie diese in Ak-
ten des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe ,,zu einer freien personlichen
Entscheidung und einem freien personlichen Lebenseinsatz ausbauen und
verarbeiten®. Einladung Gottes an den Menschen ist demnach ,,jene ganz
personliche Gebdrde des lebendigen Gottes, durch die er gewissermafen aus
sich heraustritt und uns mit dem Angebot seiner Liebe entgegenkommt, das
heilt der ,Gemeinschaft mit ihm’, einer Liebe, die erst in unserer Gegenliebe
zur Vollendung kommt.*“3* Der ,Ort“, an dem diese Einladung Gottes an
den Menschen ergeht, ist die Geschichte. Im geschichtlich Bedingten kann
der Mensch den Anruf Gottes, die Einladung vernehmen, und im ge-

3'E. Schillebeeckx, Gesammelte Schriften, Bd. 1. Offenbarung und Theologie. Mainz 1965,
318.

32 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd. 332-334.

3 Ebd. 317 (Hervorhebung B. C.).



Im Blick auf den Gekreuzigten 107

schichtlich Bedingten wird diese ,,Einladung® in einem Leben in Glaube,
Hoffnung und Liebe angenommen.

Diese Rede von einer Einladung Gottes zum Leben bringt zum Ausdruck,
daB sich Gott dem Menschen zuwendet, sich aber nicht aufzwingt, und trigt
der theologischen Erkenntnis Rechnung, dal der Mensch von Goit als ei-
genstindige Person wirklich ernst genommen und nicht einfach ,,zwangsbe-
gnadet* wird. Es ist durchaus angemessen, von einer ,,wahre[n] Reziprozitit
von actio und reactio zwischen dem géttlichen und menschlichen Lebens-
partner” zu sprechen, freilich ,unter Beachtung ... der eigentimlich-tran-
szendenten Weise der ,Reaktion Gottes’ auf den Menschen“.

Es gibt, was das Glauben, Hoffen und Lieben betrifft, ,.keine Notigung
durch die Wahrheit*3s, denn die Wahrheit, die frei macht, ist Liebe. Liebe ist
von ihrem Wesen her immer ,,nur* einladend, niemals nétigend, was aber
nicht ausschlieBt, daB Liebe nicht doch in einem gewissen Sinn ,,zwingend*
sein kann: Echte und tiefe Liebe triigt immer ein Sollen in sich; sie animiert
und motiviert, d. h. sie regt an, stachelt an, belebt, ermuntert, ermutigt, ak-
tiviert, stiftet zur Gegenliebe an, kurzum: Liebe macht geneigt zum guten
Denken und Handeln. : '

Positiv gewendet, konnte die Mahnung in 1 Petr 5,9 dann so heifen:
Glaubt Gott auch noch in der Erfahrung des Leidens, ja selbst in der ,, Be-
gegnung mit dem Bdsen “Y seine Liebe und 1aBt euch von ihm — im Vertrauen
auf seine Liebe - cinladen zur Hoffnung auf das Leben mit ihm.

IV. ,Erlost in einer unerldsten Welt

Erlésung kann nach dem bisher Gesagten demnach nicht bedeuten, dafy der
in einer unerlosten Welt erléste Mensch von der Begegnung mit dem Leiden
und der Begegnung mit dem Bésen in seiner ganzen brutalen Hirte ver-
schont bliebe. Man braucht sich im iibrigen nur einmal zu vergegenwdrti-
gen, was einzelne Christen bislang schon erleiden muBten, und sich vor Au-
gen zu fiihren, in wessen Nachfolge ein Christ steht und wie der Gott Jesu
Christi leiden ,,)J4Bt*, und die Hoffnung auf ein Leben mit einem ertréglichen

34 Ebd. 318: ,,Durch das Medium der Heilsgeschichte wendet sich das Offenbarungswort an
die ganze Menschheit und innerlich an das Herz jedes einzelnen.”

3 Ebd. 332.

3 J, Pieper, Uber die Schwierigkeit, heute zu glauben, in: Ders., Uber die Schwierigkeit heute
zu glauben. Aufsitze und Reden. Miinchen 1974, 11-24, 11.

31@G. Marcel, Die Begegnung mit dem Bésen [1968], in: Gabriel Marcel. Werkauswahl (Ed.
P. Grotzer/S. Foelz), Bd. 1. Hoffaung in einer zerbrochenen Welt? Paderborn u. a. 1992,
177-191.



Bernd J. Claret 108

MaB an Leiden ist dahin.*® Das Christsein als erlostes Dasein ist ganz und
gar keine ,,Versicherung* oder ,,Vorkehrung®“ gegen das Leiden, das Bose
und das fiir alle Welt offensichtliche Scheitern. Es ist hochstens — und das
ist es dann aber auch wirklich — die Hoffnung, Gott auch noch einmal in der
Begegnung mit dem Leiden und Bésen erfahren zu kénnen ,als den in
menschlicher Einsamkeit Verborgen-Nahen“3®. Mehr ist fiir den vertrauen-
den, d. h. glaubenden, liebenden und hoffenden Christen — niichtern und rea-
listisch gesehen — nicht drin, aber auch nicht weniger. Oder anders gesagt:
Christen sind die, die Hoffnung auf einen letztgiiltigen Sinn der Geschichte
(auch der personlichen Geschichte) haben und dementsprechend briiderlich
und schwesterlich handeln, und zwar auch noch angesichts der Erfahrungen
von bosem Unrecht und boser Gewalt. Insofern ihnen diese Hoffnung und
die damit gegebene Moglichkeit geschwisterlichen Handelns auch noch in
der Begegnung mit dem Unsinn in der Geschichte geschenkt ist, sind sie ,.er-
16st in einer unerlésten Welt““. Von dieser Hoffnung im Blick auf den Ge-
kreuzigten sollen sie Zeugnis ablegen, gerade auch im Leiden (1 Petr 3,14f),
um so anderen den Blick auf den Gekreuzigten zu erméglichen.

Erlosung bedeutet demnach fiir den ,homo viator” (G. Marcel), den Men-
schen im Unterwegssein, keine Erlosung aus einer ,,zerbrochenen Welt*,
sondern das Geschenk der ,,Hoffnung in einer zerbrochenen Welt“4! — einer
Hoffnung, welche die Hoffnung nicht aufgibt, ,.daB hinter allem, selbst dem
Sinnwidrigsten, doch noch, trotz allem und allem Bésen zum Trotz, ,ein
Sinn verborgen liegt“#2. Man darf es sogar noch schirfer formulieren: Der in
einer unerlosten Welt erloste Mensch hilt den »verwegenen*“4? Glauben
daran, ,,daB, allem gegenteiligen Anschein zum Trotz, auch fiir die (Schuld-)
Geschichte ,.das Urteil gilt: ,alles ist gut‘ “*, im Blick auf den Gekreuzigten

®Vgl. K. Kertelge, Krankheit und Leid in neutestamentlicher Sicht, in: Gul 46 (1973)
348-362, 358: ,,.Der Weg des leidenden Gottesknechtes ist ... gekennzeichnet ... von Einsam-
keit, Verlassenheit und seelischer Qnal, und er endet schlieBlich im Schrei der Gottverlas-
senheit am Krenz (Mk 15,34 Par.). Der Tod Jesu mit seiner letzten Erfahrung der Gottverlas-
senheit wird so paradoxerweise zur Offenbarnng Gottes. ... Dieser Weg der Hingabe und des
liebenden Erleidens ist das Vermichtnis Jesn an die Welt. Wir Christen haben keinen ande-
ren Weg als den Weg Jesu. Unser Gott ist der Gott, den Jesus in seinem Leiden und Sterben
festgehalten und nns gezeigt hat.*

¥ Ebd. 359.

“So der gleichnamige Titel eines Buches von G. Greshake, Erldst in einer unerlésten Welt?
(ToTb 170). Mainz 1987.

* Vgl. den Titel des ersten Bandes der 1992 erschienenen Werkauswahl von Gabriel Marcel:
., Hoffnung in einer zerbrochenen Welt?* (Anm. 37), der mit dem Titel von Greshakes Buch
(Anm. 40) korrespondiert.

2 Vgl. hierzu R. Scherer, Der Tod als hochste Herausforderung an das Leben [Einfiihrung],
in: CGG XXXVI [= Quellenbd. V1: Im Angesicht des Todes leben] (1983), 7-22, 21.

“]. Splett, Gotteserfahrung im Denken. Zur philosophischen Rechtfertigung des Redens von
Gott (AIBrPh). 3., iiberarb. Aufl. Freiburg, Miinchen 1985, 59.

*“Ebd. 125.



Im Blick auf den Gekreuzigten 109

fiir glaubwiirdig; er hofft — aufgrund von Sinnerfahrungen*> und gegen die
Erfahrung von Unsinn, im Blick auf den Durchbohrten (Joh 19,37) — ,,auf
ein Heil ohne Einschrinkung und Ausfall, in dem er ginzlich bewahrt ist
und in dem alle géinzlich bewahrt sind“#; seine kilhne Hoffnung zielt auf
eine universale Versohnung, auf ,totalen Sinn“. In dieser Hoffnung (auch
noch angesichts des Todes und des Bosen) gewinnt der Mensch die Mog-
lichkeit zu einem Leben in der Wahrheit*. Dieses erloste Dasein vollzieht
sich als ein sehr verletzliches Leben in Glaube, Hoffnung und Liebe und ist
ein leibhaftiges ,,Fir-Wahr-Halten ,auf das Wort Gottes hin’ “8.

Erlosung bietet also keinen Schutz (im herkommlichen Sinne) in dieser
Welt, sondern gewihrt ,Jediglich® die unschitzbare Gnade, Gott gerade im
Blick auf den Gekreuzigten erkennen zu diirfen als den, der als Einziger
selbst noch ,,in der fast v6lligen Nacht, die uns umgibt und deren Dichte uns
zu gewissen Stunden zu ersticken droht*“4%, das ganze Vertrauen, dessen ein
Mensch fihig ist, verdient. Dieses Vermogen eines innigen Vertrauens trotz
allem — darauf sei zum Abschlufl noch einmal hingewiesen — bleibt gebun-
den an die tditige Liebe, in der allein der Mensch erkennt, was wirklich ist.

45 Dieses Ziel [sc. erfiillter und erfiillender Sinn] ist nicht blof} als Gesuchtes ungegenstind-
lich gegenwiirtig; es gibt sich je schon — teilhaft, aber wirklich — in der ,Stunde®, im ,Kairos*
der Sinnerfahrung” (ebd. 54). Vgl. die von Splett genannten Beispiele ebd. 56.

4% Ebd. 59.

47 Ohne diese Hoffnung, dafl der Tod (das Bose eingeschlossen) nicht das letzte Wort iiber das
Leben behilt, wire ein Leben in der Wahrheit iiberhaupt nicht iiberzeugend denkbar. Dem
Menschen miifiten ohne eine solche Hoffnung im Herzen — niichtern—realistisch betrachtet —
eigentlich ,,alle seine Anstrengungen und Bemiihungen ... letztlich als belanglos erscheinen*
(M. Knapp, ,, Wahr ist nur, was nicht in diese Welt pafit“. Die Erbsiindenlehre als Ansatz-
punkt eines Dialoges mit Theodor W. Adorno. Wiirzburg 1983 , 246), und er bliebe ,,unwi-
dersprochen der Versuchung ausgesetzt, sich auf sich selbst zuriickzuziehen“ (ebd. 249),
d. h. der ,,Verrat“ wire fiir ihn das Naheliegendste iiberhaupt. Vgl. hierzu ebd. 245-249.
4]. Pieper, Uber die Schwierigkeit, heute zu glauben, (Anm. 36) 22.

“Vegl. Anm. 22.





