
Im Blick auf den Gekreuzigten 
der •Einladung zum Verrat" widerstehen 
Was könnte das heute bedeuten: Christlicher Widerstand 
gegen den Teufel? 

Bernd J. Ciaret, Bonn 

An drei markanten Stellen der Jesusüberlieferung ist vom Teufel und gleich- 
zeitig von einer Versuchungssituation Jesu die Rede: am Anfang des öffent- 
lichen Auftretens Jesu, nach dem Messiasbekenntnis in Cäsarea Philippi und 
zu Beginn der Passionserzählung. Alle drei Versuchungssituationen, in de- 
nen an Jesus eine dringliche Einladung zum Verrat an seiner Sendung er- 
geht, überwindet dieser in der Kraft der Einheit mit seinem Vater. Das sehr 
direkte Herantreten des Teufels an Jesus in der Wüste läßt sich wohl nicht 
treffender als mit dem Stichwort •Einladung zum Verrat" (G. Marcel) auf 
den Punkt bringen (noch unabhängig von der Frage, wie diese Versuchung 
und der Versucher näherhin zu verstehen sind). Der, auf den kurz zuvor der 
Heilige Geist herabkommt und von dem der Vater sagt: •Du bist mein ge- 
liebter Sohn, an dir habe ich Gefallen gefunden" (Mk 1,11), wird vom Teu- 
fel versucht, die Liebeseinheit mit dem Vater zu verraten und seiner urei- 
gensten Sendung untreu zu werden. Nicht anders ist jene •Einladung zum 
Verrat" zu verstehen, mit der Petrus aufwartet. Nach dem Messiasbekennt- 
nis des Petrus (Mk 8,29) kündigt Jesus den Jüngern sein bevorstehendes Lei- 
den an. In Reaktion darauf •nahm ihn Petrus beiseite und machte ihm Vor- 
würfe. Jesus wandte sich um, sah seine Jünger an und wies Petrus mit den 
Worten zurecht: Weg mit dir, Satan, geh mir aus den Augen! Denn du hast 
nicht das im Sinn, was Gott will, sondern was die Menschen wollen" (Mk 
8,32f). Petrus wird an dieser Stelle mit denselben Worten angegangen wie 
der Satan in der Versuchungsgeschichte bei Matthäus (4,10: •Weg mit dir, 
Satan!"), weil auch er Jesus von seinem Weg abbringen wollte. •Die Einrede 
des Petrus gegen das Leiden des Menschensohnes ist ... Einrede gegen den 
Willen Gottes"1. Und ein drittes Mal wird Jesus versucht, seinen Leidens- 
weg zu verraten. Getsemani wird für ihn zum Ort, wo er mit Furcht und 
Angst (Furcht vor dem Leiden und Sterben und Angst vor dem Irrewerden 
an Gott) durchtränkt wird. Aber auch hier bleibt Jesus in der Liebeseinheit 
mit dem Vater und bringt seine Treue dadurch zum Ausdruck, daß er spricht: 

1 R. Pesch, Das Markusevangelium, Teil II. Kommentar zu Kap. 8,27-16,20 (HThK U/2). 3., 
erneut durchges. Aufl. mit einem Nachtr. Freiburg, Basel, Wien 1984, 54. 



Bernd J, Claret 94 

•Abba, Vater, alles ist dir möglich. Nimm diesen Kelch von mir! Aber nicht, 
was ich will, sondern was du willst (soll geschehen)" (Mk 14,36). Die ge- 
samte Passion, nach dem Lukas- und Johannesevangelium vom Teufel be- 
trieben, ist eine einzige Versuchung, die in der Kreuzesszene ihren Höhe- 
punkt erreicht. Am Kreuz, so weiß es eine lange Tradition, wird der Teufel 
besiegt und das Böse überwunden. Die Frage ist nun: Inwiefern wird der 
Teufel durch Jesu Tod am Kreuz entmachtet (Hebr 2,14)? Und eine weitere 
Frage schließt sich an: Warum gerade hier, am Kreuz? 

I. •Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?" 

In der Wüste und in Cäsarea Philippi, so wurde gesagt, wird Jesus in einer 
sehr direkten Weise versucht und in Getsemani, vor allem aber am Kreuz er- 
geht an ihn zum letzten Mal die •Einladung zum Verrat". Hier, in der To- 
desnot, ist er in einer unüberbietbaren Weise von der Möglichkeit bedroht, 
an Gott, dem eigenen Vater, irre zu werden, denn die •Erfahrung völligen 
Alleinseins"2 legt es ihm nahe, an Gott und der Welt zu verzweifeln. 

1. Die Gottverlassenheit des Erlösers 

Diese äußerste Leidenserfahrung in ihrem furchtbaren Gehalt zu erschließen 
ist nur sehr begrenzt möglich, weil uns Menschen hierfür eigentlich der Zu- 
gang fehlt. Zwar hat jeder Mensch schon Erfahrungen des Alleinseins ge- 
macht und einige sogar ganz schlimme, doch unterscheiden sie sich alle 
noch einmal grundlegend von jener Erfahrung der Gottverlassenheit, die Je- 
sus in einer freien Tat für uns auf sich genommen hat. Denn solange der 
Mensch Sünder ist - und jeder ist ein solcher - läßt er sich selbst im Un- 
klaren über seine wahre Situation. D. h. er erlebt gar nicht die radikale Ein- 
samkeit, in welche die Sünde führt. Allein der, der ganz aus der Einheit mit 
dem Vater lebte und ohne Sünde war (2 Kor 5,21; 1 Petr 2,22f), konnte im 
stellvertretenden Tragen der fremden Schuld überhaupt erfahren, was das 
wirklich heißt, von Gott fern und allein zu sein. Dabei nahm Jesus auf sich, 
was wir •verdient" haben. Er wurde •für uns zur Sünde gemacht" (2 Kor 
5,21)/> 

2H. Verweyen, Christologische Brennpunkte (CSMW 20). 2., erw. Aufl. Essen 1985, 102. 
3 Vgl. dazu ebd. 104f. - Der Leidenserfahrung des Sohnes korrespondiert die Schmerzerfah- 
rung des Vaters, der seinen Sohn dahingibt, •um ihn bis zum Ende als Liebe zu offenbaren" 
(Papst Johannes Paul II., Die Schwelle der Hoffnung überschreiten. Hrsg. von V. Messori. 
Hamburg 1994, 94). •Auf Seiten des Vaters [tritt] ein vorher nie dagewesener Schmerz ein: 
Der Vater, dessen unendlicher Abstand zu dem ihn ganz widerspiegelnden Sohn immer schon 
in der ewigen Einheit göttlicher Liebe umfangen ist, muß den Augenblick sehen, da die zweite 



Im Blick auf den Gekreuzigten 95 

In der Situation, da Jesus eingetaucht ist in die Finsternis der Sünde und 
in den Höllenabgrund der Einsamkeit stürzt, bleibt ihm nur noch das Rufen 
zum Vater: •Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?" (Mk 
15,34). Dieser Ausruf ist aber alles andere als eine Anklage. Vielmehr deu- 
tet die Aufnahme von Psalm 22 an, daß Jesus sich in einem letzten Vertrauen 
an seinen Vater wendet, und das, obwohl er nicht mehr in der Lage ist, sein 
ihm zugewandtes Antlitz anzusehen. 

2. Der Gebetsruf des Gekreuzigten 

Der Gebetsruf •Elo'i, Elo'i, lema sabachtani?" - eine Transkription der 
aramäischen Übersetzung des ursprünglich in hebräisch abgefaßten Psalm- 
wortes (Ps 22,2a) ins Griechische4 - kann mit guten Gründen als ein au- 
thentisches Jesuswort gelten. Die meisten Exegeten sehen Jesu Gebet •durch 
VV 35-36 als historisch beglaubigt"5 an, weil sich ohne die Annahme, Je- 
sus habe unter Aufnahme von Psalm 22 zum Vater gebetet, nicht erklären 
ließe, wie sein Rufen von einem Teil der Dabeistehenden als ein Ruf nach 
Elija mißgedeutet werden konnte. Einige Exegeten vermuten, daß es sich 
hierbei um eine Verwechslung gehandelt habe, d. h. die Dabeistehenden hät- 
ten den Anruf Gottes akustisch falsch verstanden. Eine solche Erklärung 
muß dann auch annehmen, daß nicht Markus, sondern Matthäus die ur- 
sprünglichere Fassung des Anrufs überliefert. Denn während die hebrai- 
sierte Version •Eli, eli" (Mt 27,46) durchaus mit •Elija" verwechselt wer- 
den konnte - vor allem wenn man bedenkt, daß Jesus vermutlich völlig er- 
schöpft am Kreuz hing -, wäre dies bei •Elo'i, Elo'i" (Mk 15,34) von der 
Lautfolge her fast nicht möglich gewesen.6 Anders argumentiert Rudolf 
Pesch in seinem Markus-Kommentar. Er geht davon aus, daß Jesus in 
aramäischer Sprache gebetet hat und Markus die ursprünglichere Fassung 
seiner Worte bietet. Folglich kann es sich bei der Fehldeutung des Rufens 
Jesu nicht um ein versehentliches Mißverständnis gehandelt haben, sondern 

Person der Gottheit aufgrund der übernommenen Sündenschuld die Nähe Gottes nicht mehr 
zu erkennen, sondern nur noch im Dunkel des Sterbens an-zubeten vermag. Der Sohn bleibt 
ganz Sohn und Bild des Vaters, auch in dieser äußersten Entfremdung. Bei diesem Schrei der 
Gottverlassenheit des Sohns blickt der Vater aber in einen so grauenvollen Spiegel, wie ihn 
vielleicht nur Anselm von Canterbury erspürt hat, als er die unendliche Schändung nachzu- 
zeichnen versuchte, die die Sünde ins Antlitz Gottes einträgt" (H. Verweyen). 
"Vgl. R. Pesch, Das Markusevangelium II (Anm. 1), 495. Die Wiedergabe mit •Mein Gott, 
mein Gott, warum hast du mich verlassen?" weicht aufgrund der doppelten Setzung des Pos- 
sessivpronomens (mein Gott, mein Gott) von der Septuaginta-Fassung ab, wo es nur heißt: 
•Gott, mein Gott, ..." 
5 Ebd. 
6 Vgl. J. Gnilka, Das Evangelium nach Markus, Teilbd. II. Mk 8,27-16,20 (EKKII/2). Neukir- 
chen-Vluyn 1979, 322. 



Bernd J. Claret 96 

um eine •mutwillige Verwechslung"7 und Verspottung (•Hört, er ruft nach 
Elija!" •Laßt uns doch sehen, ob Elija kommt und ihn herabnimmt."). Jesus 
ist demnach von den Dabeistehenden sehr wohl verstanden worden, doch 
wurde die Anrufung Gottes in böser Absicht als ein Rufen nach dem No- 
thelfer der Gerechten gedeutet. Für diese Erklärung spricht, daß Jesus be- 
reits schon vor dieser Spottszene mehrfach ausgelacht und verhöhnt wurde 
(Mk 15,29-32). Die Suche nach einem Ansatzpunkt für eine Verwechslung 
ist von daher unnötig, denn es genügt ein •Aufhänger" für die Verspottung. 
Es sei noch auf eine weitere Erklärungsmöglichkeit hingewiesen, die Ger- 
hard Lohfink bietet. Er gibt zu bedenken, daß es durchaus möglich sein 
könnte, daß nicht die Anfangsworte des Psalms Anlaß zu einer Fehldeutung 
gegeben haben, sondern der 11. Vers, wo es heißt: •Von Geburt an bin ich 
geworfen auf dich, vom Mutterleib an bist du mein Gott." Seiner Ansicht 
nach hat eine Erklärung des •Elija-Mißverständnisses"8 von den letzten 
Worten auszugehen: •Mein Gott bist du" - •Eli attä". •Vielleicht war ge- 
rade dieser Gebetsruf der letzte Schrei Jesu, von dem Mk 15,37 berichtet. Je- 
denfalls würde mit dem Ruf Eli attä das Mißverständnis ,Er ruft Elija' wirk- 
lich plausibel. Denn das hebräische Eli attä konnte phonetisch sehr leicht als 
ein aramäisches Elija tä - ,Elija, komm!' - mißverstanden werden."9 

Auch wenn die einzelnen Erklärungen im Detail voneinander abweichen 
und nicht abschließend zu klären sein wird, welches Wort nun als Jesu letz- 
tes Wort angesehen werden kann, eines haben sie gemeinsam: sie gehen da- 
von aus, daß die Mißdeutung historisch zuverlässig überliefert ist und ver- 
suchen diese darauf zurückzuführen, daß Jesus tatsächlich den Psalm 22 ge- 
betet hat.10 Ob Jesus allerdings nur die Anfangsworte gesprochen oder den 
ganzen Psalm zu beten begonnen hat bzw. Teilstücke oder auch nur einzelne 
Satzfragmente gebetet hat, das läßt sich nicht sicher entscheiden." Auf je- 
den Fall greift er in seinen letzten Worten auf den Psalm 22 zurück, und das 
heißt, er betet in seiner Not zum Vater. 

7R. Pesch, Das Markusevangelium II (Anm. 1), 496. Vgl. auch J. Gnilka, Das Evangelium 
nach Markus II (Anm. 6), 322. 
8 G. Lohfink, Der letzte Tag Jesu. Die Ereignisse der Passion. Freiburg, Basel, Wien 31982 75 
"Ebd. 76. 
10 G. Lohfink spricht für viele Exegeten, wenn er sagt, daß •die Auskunft nicht befriedigen 
[kann], erst die Urgemeinde habe Jesus den Anfang des 22. Psalms in den Mund gelegt, weil 
sie gerade diesen Psalm schon sehr früh zur Deutung der gesamten Passion verwendet habe. 
Denn dann müßte auch das Mißverständnis ,Er ruft den Elija' eine sekundäre Konstruktion ur- 
christlicher Erzähler sein. Das aber ist ganz und gar unwahrscheinlich. Viel wahrscheinlicher 
ist, daß Psalm 22 nur deshalb schon so früh eine derart entscheidende Rolle für die theologi- 
sche Deutung des Sterbens Jesu spielt, weil Jesus ihn tatsächlich am Kreuz gebetet hat. Und 
das Elija-Mißverständnis muß gerade durch Psalm 22 verursacht worden sein" (ebd. 74f.). 
1' G. Lohfink, der letzteres annimmt, weist darauf hin: •Zu einem lauten Zitieren des gesam- 
ten 22. Psalms dürfte er physisch nicht mehr fähig gewesen sein" (ebd. 75). 



Im Blick auf den Gekreuzigten 97 

Jesu Rufen •mit lauter Stimme" (Mk 15,34) kann demnach nicht als ein 
Schrei der Verzweiflung, sondern muß vielmehr als der •inständige Gebets- 
schrei", als •der Notschrei des Bedrängten zu Gott"12 gedeutet werden. 

Bei dieser Interpretation muß allerdings sorgsam darauf geachtet werden, 
daß Jesu •Erfahrung völligen Alleinseins" nicht in einer triumphalistischen 
Weise überspielt wird, sondern klar erkennbar bleibt: es handelt sich bei 
dem •Gebetsschrei" um den Schrei des •gottverlassen Gekreuzigten"13, der 
um den Sinn seines Leidens ringt. 

3. Die Dramatik des Erlösungsgeschehens am Kreuz 

Zwei Dinge müssen ganz ernst genommen und unterschieden werden: 
(1) Jesus macht die Erfahrung, von Gott und der Welt verlassen zu sein, d. 
h. er befindet sich in einer Situation, die es ihm nahelegt, sich in der Ver- 
zweiflung zu vergraben•. Er begegnet dem Bösen. Es ist eine Situation, die 
geradezu zwangsläufig die Frage nach dem Warum der Verlassenheit aus 
sich entläßt. Dies besagt nicht, Jesus sei an Gott und der Welt verzweifelt. 
Gemeint ist, daß Jesus am Kreuz in einem letzten Ernst erfahren mußte, was 
es für einen Menschen heißt, wenn •seine [sc. Gottes] Wege ... nicht mehr 
erkennbar"15 sind und sich - mit Reinhold Schneider gesprochen - das Ant- 
litz des Vaters ganz verdunkelt. Das ist doch die eigentliche Erfahrung, die 
auf den Sünder wartet und die Jesus stellvertretend für ihn auf sich genom- 

12 R. Pesch, Das Markusevangelium II (Anm. 1), 494. •Jesu Gebet ist kein Verzweiflungs- 
schrei, sondern Vertrauensäußerung, seiner äußersten Not angemessener Ausdruck seines un- 
erschütterlichen Glaubens! Im Dunkel der .Gottverlassenheit' wendet er sich im Gebet an 
Gott!" (Ebd. 495). J. Gnilka, Das Evangelium nach Markus II (Anm. 6), 322: •Stirbt Jesus in 
Verzweiflung? Die theologische Verwertung des gesamten Psalms [im Kreuzigungsbericht] 
spricht gegen eine solche Möglichkeit. ... Obwohl von Gott verlassen, richtet er die Gebets- 
klage an ihn und bekundet damit, daß er Gott nicht aufgibt. ... Der laute Schrei kann in der 
Einführung eines Gebets nur als verstärkter Gebetsausdruck verstanden werden und ist in die- 
sem Sinn vielfach belegt." G. Lohfink, Der letzte Tag Jesu (Anm. 8), 76: •Falls Jesus mit 
Fragmenten des 22. Psalms auf den Lippen gestorben ist", und davon darf ausgegangen wer- 
den, •steht fest: Sein Leben endete nicht in Verzweiflung, sondern trotz der unendlichen Not 
in abgrundtiefem Gottvertrauen: .Mein Gott bist du - trotz allem!'" 
13 J. Moltmann, Der gekreuzigte Gott. Das Kreuz Christi als Grund und Kritik christlicher 
Theologie (KT NF 16). München 51987, 7. 
14 Vgl. hierzu die Eintragung Gabriel Marcels vom 5. Oktober 1932, in: G. Marcel, Metaphy- 
sisches Tagebuch 1928-1933 (Sein und Haben), in: Gabriel Marcel. Werkauswahl (Ed. P. 
Grotzer/S. Foelz), Bd. II. Metaphysisches Tagebuch 1915-1943. Paderborn u. a. 1992, 
153-255, 212. 
15 J. Schmid, Creatio ex amore. Zum dogmatischen Ort der Schöpfungslehre, in: Th. 
Franke/M. Knapp/J. Schmid (Hg.), Creatio ex amore. Beiträge zu einer Theologie der Liebe 
(FS A. Ganoczy). Würzburg 1988, 179-192, 188. Schmid spricht in diesem Zusammenhang 
pointiert von einer •Kreuzesfinsternis" und einem Eintauchen des Vaters •in die Ungöttlich- 
keit" (ebd. 189). Vgl. dazu auch H. Verweyen, Gottes letztes Wort. Grundriß der Fundamen- 
taltheologie. Düsseldorf 1991, 460 (bes. das Zitat von H. U. von Balthasar). 



Bernd J. Claret 98 

men hat. (2) In dieser aussichtslos erscheinenden Lage schreit Jesus zu sei- 
nem Gott, d. h. er kommuniziert mit ihm - trotz allem. Gerade an dieser 
äußersten Spannung, welche in dem •Mein Gott, mein Gott, warum hast du 
mich verlassen" zum Ausdruck kommt, gilt es festzuhalten. 

Die Dramatik, die in Jesu lautem Rufen steckt, darf nicht aufgelöst wer- 
den, weder dahingehend, daß gesagt wird, Jesus sei am Kreuz verzweifelt, 
noch dahingehend, daß gesagt wird, Jesus bete noch ein letztes Mal ver- 
trauensvoll zu seinem Vater, dessen Nähe er auch jetzt noch spürt. 

Markus überliefert außer dem Rufen Jesu zum Vater (Mk 15,34) noch ei- 
nen letzten Schrei Jesu (Mk 15,37), der aber den ersten Aufschrei als Ge- 
betsschrei nicht in Frage stellt. Vielmehr zieht der Todesschrei Jesu sozusa- 
gen das vorher noch in Worten erfolgende Rufen in einen einzigen Schrei 
zusammen und betont damit gleichermaßen sowohl die durch nichts zu über- 
bietende Verlassenheitserfahrung (vom Vater weg) wie auch das letzte Ver- 
trauen in den Vater (zum Vater hin). In dieser äußersten Spannung, die aber 
die Liebeseinheit des Vaters mit dem Sohn nicht zu zerstören vermag, stirbt 
Jesus auf dramatische Weise und haucht den Geist aus. 

Wird die Aussage des Hebräerbriefes, daß auch Jesus ein Mensch war, 
•der in allem wie wir in Versuchung geführt worden ist" (4,15), wirklich 
ernst genommen, dann ist damit zu rechnen, daß Jesus am Ölberg und vor 
allem am Kreuz eine fundamentale Versuchungssituation durchgestanden 
hat. Er ist dem Bösen begegnet. Jesus hat der Einladung zum Verrat an der 
Treue in einem durch nichts zu erschütternden Vertrauen trotz allem wider- 
standen - mythologisch gesprochen: den Teufel besiegt -, und dies zeigt der 
Schrei zum Vater an. Damit bezeugt er mit seinem eigenen Leben, daß sein 
Gott kein •verräterischer Vatergott"16 ist, sondern der Gute schlechthin (ho 
agathos; Mt 19,17), der Einzige, der das ganze Vertrauen, dessen ein 
Mensch fähig ist, unter allen Umständen verdient. Dies ist sein letztes Wort 
in Sachen •Leiden und Gottesfrage". Und weil in Jesus selbst Gottes letztes 

16 W. Teichert, Jeder ist Judas. Der unvermeidliche Verrat (Tabus des Christentums). Stutt- 
gart 1990, 13, vertritt die Ansicht, daß es von der Erfahrung her (Stichwort: •Auschwitz") 
eine Notwendigkeit gibt, auch in der Glaubensreflexion •über den göttlichen ,Verräter' 
nach[zu]denken" (13). Auch der Verlassenheitsruf Jesu am Kreuz nötigt die Frage auf: •Ist 
Gott ebenfalls ein Verräter?" (111). Das Christentum, so seine Kritik, habe die Ahnung einer 
dunklen Seite Gottes bislang nicht zugelassen und dieses Thema tabuisiert. 
Darauf kann man nur sagen: Solange die Kirche auf das Kreuz blickt und den Schrei Jesu zum 
Vater im Ohr hat, kann sie gar nicht anders, als der Annahme, Gott sei ein treuloser Vater, 
unablässig und mit der ganzen Kraft des Glaubens zu widersprechen. Ein solches Eintreten 
für ein Gottesbild, das am Gott Jesu Christi sein Maß findet und Gott nur Liebe sein läßt - 
ganz gleich wie auch immer er uns erscheint -, hat nichts mit Tabuisierung oder •Verdrän- 
gung" (13) zu tun, sondern mit der Treue zur biblischen Botschaft, wie sie etwa im ersten Jo- 
hannesbrief auf ihre inhaltliche Mitte gebracht ist. 



Im Blick auf den Gekreuzigten 99 

Wort ein-für-allemal ergangen ist17, kann im Blick auf den Gekreuzigten der 
äußersten Versuchung widerstanden werden, in Gott einen Feind zu sehen. 

II. Erlösung als •Verstehen" 

Der Schrei Jesu am Kreuz verkündet und bezeugt •die Macht dieser Hin- 
gabe"18 des Sohnes, den in der konkreten Geschichte errungenen Sieg der 
(gekreuzigten) Liebe nicht nur über den Tod, sondern über das sinnlose Böse 
und die Hölle, welche in der •Erfahrung völligen Alleinseins" besteht. Seit- 
dem sich der Mensch Jesus am Kreuz trotz allem dem Vater anvertraut hat 
und sich in seinem Liebeshandeln (•Pro-Existenz") gegen alle •Mächte und 
Gewalten", die von Gott trennen wollen, durchgesetzt hat (Auferstehung), 
kann der Mensch im Glauben wissen, daß es keine Einsamkeit, kein Leiden 
und keine Schuld mehr gibt, in denen sich nicht die Liebe stärker als der 
Tod, ja die Hölle erweisen kann und in denen nicht Gottes Angesicht über 
dem Einsamen, Leidenden und Schuldigen leuchten könnte. 

/. Im Blick auf den Gekreuzigten der •Einladung zum Verrat" widerstehen 

Im Blick auf den Gekreuzigten, der gesagt hat: •Habt Mut: Ich habe die Welt 
besiegt" (Joh 16,33), kann selbst noch einmal die Erfahrung der Hölle 
durchgestanden werden, ohne daß der Glaube, die Liebe und die Hoffnung 
auf Gott völlig verschlungen werden. Die Erfahrung der Hölle besteht hier 
auf Erden in dem Erlebnis äußerster Ohnmacht angesichts des nieder- 
drückenden Bösen, d. h. im •Gefühldes Rettungslos-Ausgeliefertseins"19 an 
die Gewalt. Sie ist immer eine •Einladung zum Verrat", d. h. eine Auffor- 
derung, sich nicht mehr in Gott festzumachen (= glauben) und noch ster- 
bend Gott zu fluchen20. Seit Jesus am Kreuz gestorben und selbst in die Hölle 

17 Formuliert im Anschluß an H. Verweyen, Gottes letztes Wort (Anm. 15), 11. 
18 H. Verweyen, Die Sache mit den Ostererscheinungen, in: I. Broer/J. Werbick (Hg.), •Der 
Herr ist wahrhaft auferstanden" (Lk 24,34). Biblische und systematische Beiträge zur Ent- 
stehung des Osterglaubens (SBS 134). Stuttgart 1988, 63-80, 77. Vgl. direkt dazu ders., Der 
Glaube an die Auferstehung. Fragen zur •Verherrlichung" Christi, in: B. J. Hilberath/K.-J. 
Kuschel/H. Verweyen, Heute glauben. Zwischen Dogma, Symbol und Geschichte (Freibur- 
ger Akademieschriften; Bd. 7), Düsseldorf 1993, 71-88, 85: •Der Evangelist Markus [15,39] 
gibt angesichts dieses äußersten Ernstfalls ... die Anweisung, gerade diesem Gebetsschrei (Ps 
22,2) des sterbenden Jesus zu entnehmen, wer oder was Gott und sein Sohn ist". 
19 M. Brod, Diesseits und Jenseits, Bd. II. Von der Unsterblichkeit der Seele, der Gerechtig- 
keit Gottes und einer neuen Politik. Winterthur 1947 , 191 f.: •Und gerade das ist das Ent- 
scheidende! Das Gefühl des Rettungslos-Ausgeliefertseins, des geradezu mechanisch unab- 
wendbaren Untergangs, der heranrollt, gegen den es keine Abwehr und keine Einrede gibt - 
dieses Gefühl reißt unterirdisch metaphysische Höllen auf." 
20 Erinnert sei an dieser Stelle an das Spiel, das der Teufel im Ijobbuch treibt: Es zielt darauf 



Bernd J. Claret 100 

abgestiegen ist, wird dem leidenden Menschen vom Kreuz her in seinem 
Herzen durch den Hl. Geist, der die Liebe ist, zugesprochen, daß er auch 
noch angesichts der Erfahrung der •realen Hölle" (Th. W. Adorno) dem Au- 
genschein, der sagt, •daß es mit Gott nichts ist"21, nicht nachzugeben 
braucht und der Ort, an dem er sich befindet, zu einem heiligen Ort werden 
kann, an dem Gott ganz beim Menschen ankommt und der Mensch ganz bei 
Gott. Denn einem Gott, der selbst in den tiefsten Abgrund abgestiegen ist, 
kann der Mensch in seiner Not auch dann nicht entgleiten, wenn er die Hölle 
durchmacht und offensichtlich mit seinem Leben scheitert. Selbst die Hölle 
ist zu einem Ort geworden, an dem der Mensch noch einmal •dem Weg, der 
Wahrheit und dem Leben" (Joh 14,6) begegnen kann und wo die schreck- 
lichste und erbärmlichste Wirklichkeit selbst noch einmal transparent wer- 
den kann für Gottes Liebe. Damit hat nichts mehr die Macht, einen Men- 
schen, der auf Christus vertraut, zugrundezurichten. Und eben dies kann der 
Mensch im Blick auf den Gekreuzigten, der der Auferstandene ist, im Glau- 
ben wissen. 

Damit läßt sich das, was Erlösung ihrem Wesen nach ist, als Erkenntnis 
Gottes beschreiben: Gott wird erkannt als der Gott Jesu Christi, der •über 
alles und in allem" (1 Kor 15,28) herrschen wird. Ausgerechnet der Ge- 
kreuzigte, •ein Mann voller Schmerzen" (Jes 53,3), bezeugt glaubwürdig, 
daß sein Gott Liebe ist (1 Joh 4,8.16), reines Licht ohne Finsternis (1 Joh 
1,5): Gott hat sich in Jesus Christus letztgültig als Liebe offenbart, •damit 
wir durch ihn leben" (1 Joh 4,9); er hat restlos alles für uns eingesetzt und 
dabei •seinen eigenen Sohn nicht verschont, sondern ihn für uns alle hinge- 
geben" (Rom 8,32). 

Wem es vergönnt ist, dies zu erkennen, der darf hoffen, daß er •in der fast 
völligen Nacht, die uns umgibt und deren Dichte uns zu gewissen Stunden 
zu ersticken droht"22, der Versuchung, an Gott und der Welt zu verzweifeln, 
nicht nachgeben wird, sondern trotz allem zu hoffen vermag - auch gegen 
die brutale Faktizität des Bösen, welche alle Hoffnung zu verschlingen 
droht, weil sie anzeigt, •daß es mit Gott nichts ist". 

ab, daß Ijob Gott am Ende seine Liebe nicht mehr glaubt. Im Rat der Frau Ijobs, er soll doch 
jetzt endlich Gott fluchen und dann sterben (Hi 2,9), kommt dies zum Ausdruck. 
21 W. Kasper, Atheismus und Gottes Verborgenheit in theologischer Sicht. Atheismus und 
Gottes Verborgenheit II, in: CGG XXII (1982), 32-53, 50 (Hervorhebung B. C). 
22 G. Marcel, Tod und Unsterblichkeit [1962], in: Ders., Auf der Suche nach Wahrheit und Ge- 
rechtigkeit. Vorträge in Deutschland. Hrsg. von W. Ruf. Frankfurt a. M. 1964, 66-86, 84. 



Im Blick auf den Gekreuzigten 101 

2. Erlösung: Verstehen Gottes im Heiligen Geist 

Diese Erkenntnis Gottes, die Jesus uns durch sein Leben und Sterben, seine 
Erniedrigung und Hingabe bis zum Tod am Kreuz (Phil 2,8) ermöglicht und 
vermittelt hat, damit wir das Leben haben, ist eine Erkenntnis, die im Geist 
geschieht. Jesus gibt sich hin und gibt in seinem Tod am Kreuz •den Geist, 
den alle empfangen ..., die an ihn glauben" (Joh 7,39): er haucht den Geist 
aus (vgl. Mk 15,39; Lk 23,46). Der Geist, in dem Jesus atmete und in dem 
er rief: •Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen" (äußerste 
Spannung zwischen dem Vom-Vater-weg und dem Zum-Vater-hin), eben die- 
ser Geist wird den Jüngern mitgeteilt. Das •Woher" dieses Geistes ist die 
Liebeseinheit zwischen dem Vater und dem Sohn, der auch noch in seinem 
Gang durch die Hölle •der im Schoß des Vaters Seiende"23 bleibt. Geistmit- 
teilung bedeutet von daher, daß die Liebe Gottes, die der Heilige Geist selbst 
ist, in unsere Herzen ausgegossen wird, damit wir nicht zugrunde gehen 
(Rom 5,5): Der Geist, den Jesus aushauchte, als er starb, ist •der Geist der 
Wahrheit" (Joh 16,13), welcher der Evidenz des Kreuzes zum Durchbruch 
verhilft und die Hoffnung wirkt, die nicht untergehen läßt; er ist der Geist, 
der die Liebe Gottes, die auch im Scheitern nicht hoffnungslos zugrundege- 
hen läßt, im Menschen unmittelbar sein läßt. Und in diesem seinem Geist 
vermag Gott, der Vater, •der in seinem Logos in der Geschichte" den Men- 
schen zum Greifen nahe war, •in uns selbst als er selber unsagbar nahe"24 zu 
sein. Von einem Menschen, der diesen Geist als Geschenk schon jetzt emp- 
fangen hat - ein Geschenk, das er aber nur im Annehmen, d. h. im Antwor- 
ten empfangen kann -, läßt sich demnach aussagen, er stehe unmittelbar zu 
Gott und •sei des göttlichen Wesens teilhaftig, ihm sei das göttliche Pneuma 
gegeben, das die Tiefen der Gottheit erforscht, er sei jetzt schon Sohn 
Gottes, und es müsse nur offenbar werden, was er jetzt schon ist."25 

Es ist natürlich sehr schwer, genau anzugeben, wie der Heilige Geist in 
einem Menschen den Blick auf den Gekreuzigten als den Auferstandenen 
freilegt, d. h. die Erkenntnis des wahren Gottes wirkt und damit die Erlö- 
sung, die Christus durch seinen Tod am Kreuz ein-für-allemal gebracht hat, 
individuell zueignet als je meinige Erlösung. 

23 So gibt E. Schillebeeckx, Christus und die Christen. Die Geschichte einer neuen Lebens- 
praxis. Freiburg, Basel, Wien 21980, 348, jene Aussage im Johannesprolog (1,18) wieder, mit 
der Jesus als der vorgestellt wird, der •am Herzen des Vaters ruht". 
24 K. Rahner, Einzigkeit und Dreifaltigkeit Gottes, in: Ders. (Hg.), Der eine Gott und der drei- 
eine Gott. Das Gottesverständnis bei Christen, Juden und Muslimen (SKAF). München, 
Zürich 1983, 141-160, 159. 
25 Ders., Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff des Christentums. Freiburg, Ba- 
sel, Wien l21982, 126. 



Bernd J. Claret 102 

Bei einer ersten Annäherung an dieses Heilsgeschehen muß zunächst ein- 
mal gesagt werden, daß die Erkenntnis, in die der Geist einführt, die Wahr- 
heit im johanneischen Sinn des Wortes ist (Joh 16,13). Wahrheit ist bei Jo- 
hannes aber nichts rein Kognitives, sondern ganz wesentlich ein Tun. Die 
Wahrheit erkennen und die Wahrheit tun, das ist ein und dasselbe. Insofern 
sollte man vielleicht besser statt von einer Zueignung der Erlösung als Er- 
kenntnis Gottes von einem Verstehen Gottes sprechen, so wie man auch un- 
ter Liebenden davon spricht, daß sie einander verstehen (das heißt nicht: be- 
greifen oder durchschauen!). Verstehen ist hier gleichbedeutend mit •in der 
Liebe sein", was ein entsprechendes Tun der Liebe impliziert. Nur in die- 
sem Sinn von Lieben kann auch das Erkennen gemeint sein, von dem bis- 
lang gesprochen wurde. Erkennen heißt lieben, lieben heißt verstehen und 
umgekehrt. Erlösung als Erkenntnis ist demnach nicht im gnostischen Sinn 
gemeint26, sondern ist ein Verstehen mit dem Herzen (B. Pascal), welches 
eben dadurch ermöglicht wird, daß die Liebe Gottes in unsere Herzen aus- 
gegossen ist durch den Heiligen Geist, der uns geschenkt ist (Rom 5,5). Er 
ist es, der in der Liebe verstehen läßt und in die ganze Wahrheit einführt (Joh 
16,13). Er läßt die Wahrheit, die frei macht (Joh 8,32), im Tun der Wahrheit, 
welches die gelebte Liebe ist, erkennen. Ein solches Leben im Geist ist das 
Verstehen Gottes als des trinitarischen, der sich als Liebe ganz an die Welt 
hingegeben hat und in der Welt gegenwärtig bleibt. Das durch den Heiligen 
Geist ermöglichte Verstehen, das für den einzelnen die Erlösung ist und 
ohne das Bleiben in der Liebe überhaupt nicht möglich ist, bleibt dem Kreuz 
verhaftet und ist demnach ein Leben unter dem Zeichen des Kreuzes. Es ist 
ein Leben, das die Wahrheit in sich aufgenommen hat, daß Gott restlos al- 
les für uns Menschen hingegeben hat, um uns zu erlösen (Rom 8,32). In die- 
sem Sinne verstehen heißt: Gott lieben, ihm glauben und auf ihn hoffen. 

3. Verstehen als ein Leben in der Kraft des Glaubens, der Liebe und der 
Hoffnung 

Damit kann der Begriff der Erkenntnis Gottes bzw. der Begriff des Verste- 
hens Gottes inhaltlich sehr genau gefaßt werden: 

(1) Das Verstehen Gottes als Gott ist sachidentisch mit der Liebe zu Gott, 
die sich immer in einem Tun realisiert, das dem in Christus sich offenba- 
renden Gott entspricht. Einem Gott der Liebe, der sich ganz entäußert und 
ohne anzuklagen kreuzigen läßt, entspricht nur ein Leben in der Liebe, die 
sich ganz entäußert und das Anklagen sein läßt. Wer Gott als Gott erkannt 
26 Dies zu betonen ist wichtig, da der Gebrauch des Wortes •Erkenntnis" zur Bezeichnung des- 
sen, was Erlösung ist, sehr leicht den Verdacht auslösen könnte, hier handle es sich um ein 
gnostisches Erlösungsdenken. Dies ist natürlich ganz und gar nicht der Fall. 



Im Blick auf den Gekreuzigten ' 103 

hat (nur: welchem Menschen ist dies vergönnt, wenn alle Sünder sind?), 
handelt dieser Erkenntnis gemäß. Auf der anderen Seite gilt aber auch: nur 
wer die Wahrheit tut und in der Liebe lebt, erkennt die Wahrheit und kommt 
zum Licht (Joh 3,21). Das Tun der Liebe ist ein Eingeführtwerden in die 
Wahrheit, die frei macht (Joh 8,32 ). 

(2) Das Verstehen Gottes ist sachidentisch mit dem Glauben an Gott. 
Glauben heißt: Gott sein Wort glauben, wobei Christus selbst das Wort 
Gottes ist, in dem sich Gott in unüberbietbarer und letztgültiger Weise aus- 
gesprochen hat. In Christus wollte Gott mit seiner ganzen Fülle wohnen, um 
durch ihn alles zu versöhnen (Kol 1,19f). Christus ist der Mensch, in dem 
allein wirklich die ganze Fülle Gottes wohnt (Kol 2,9). Gott sein Wort glau- 
ben heißt demnach Christus annehmen. Und glauben heißt: auf sein Wort hin 
leben. Damit ergibt sich ein klares Kriterium für ein erlöstes Dasein: •Wenn 
wir seine Gebote halten, erkennen wir, daß wir ihn erkannt haben. Wer sagt: 
Ich habe ihn erkannt!, aber seine Gebote nicht hält, ist ein Lügner, und die 
Wahrheit ist nicht in ihm. Wer sich aber an sein Wort hält, in dem ist 
die Gottesliebe wahrhaft vollendet. Wir erkennen daran, daß wir in ihm 
sind. Wer sagt, daß er in ihm bleibt, muß auch leben, wie er gelebt hat" 
(1 Joh 2,3-6, vgl. auch 1 Joh l,6f; Gal 5,25f). Anders gesagt: Wer sagt, daß 
er Gott erkannt hat, muß auch dementsprechend leben, d. h. er muß die im 
Philipperhymnus beschriebene kenotische Bewegung •nach unten" mitvoll- 
ziehen und die •Losigkeiten"27 (Ehelosigkeit, Machtlosigkeit, Besitzlosig- 
keit) leben; ansonsten ist sein Glaube nichtig. Wer von sich sagt, er sei ein 
Christ und glaube an Christus und den Gott Jesu Christi, dessen Leben muß 
das Siegel der Liebe Christi tragen; er muß bereit sein und mittun, daß ihm 
selbst leibhaftig das Prägemal Christi eingebrannt wird: die Liebe, die sich 
kreuzigen läßt. Erst wenn dies (anfanghaft) geschieht, dann versteht er wirk- 
lich und kann selbst •sicher" sein, daß er versteht und glaubt. In dem Maße, 
wie er sich von Gott her prägen läßt (= dem Heiligen Geist Raum gewährt), 
in dem Maße überwindet er in Christus denjenigen, der Selbstherrlichkeit ist 
und •Gott und Mensch auseinanderbringen' will"28. 

(3) Das Verstehen Gottes ist sachidentisch mit dem Hoffen auf Gott. Wer 
verstanden hat, daß Gott Liebe ist und sich in seinem Sohn ganz und gar hin- 
gegeben hat, um uns zu versöhnen, der muß für alle Menschen hoffen und 
zuletzt auch für sich. Wer verstanden hat, daß Jesus einen Gott offenbart hat, 
der alle an sich ziehen will und dafür auch alles einsetzt, der darf nieman- 
den verloren glauben, auch sich selbst nicht. Wer versteht, der muß hoffen, 

27 Vgl. hierzu P. M. Zulehner, Leibhaftig glauben. Lebenskultur nach dem Evangelium. Frei- 
burg, Basel, Wien 1983, bes. 77-81. 
28 K. Kertelge, Teufel, Dämonen, Exorzismen in biblischer Sicht, in: W. Kasper/K. Lehmann 
(Hg.), Teufel - Dämonen - Besessenheit. Zur Wirklichkeit des Bösen. Mainz 1978, 9-39, 13. 



Bernd J. Claret 104 

daß alles gut wird, ansonsten versteht er nicht wirklich. Für den, der ver- 
steht, ist die Hoffnung nicht zu groß, weil Gott in seiner Liebe gar nicht groß 
genug gedacht werden kann. Wie für den Glauben, so gilt allerdings auch 
hier: die Hoffnung ist nur •in der Liebe wirksam" (Gal 5,6), welche selbst 
wiederum Frucht des Glaubens an Gott und der Hoffnung auf ihn ist. 

Welche Bedeutung gerade der Hoffnung für ein erlöstes Dasein bzw. das 
Verstehen Gottes auch noch angesichts des Bösen zukommt, wird deutlich, 
wenn man den Zusammenhang bedenkt, der zwischen dem Mangel an Hoff- 
nung und dem Tun des Bösen besteht. 

III. •Widerstand in der Kraft des Glaubens" (1 Petr 5,9) 

1. In der Kraft der Hoffnung der •Einladung zum Bösen" widerstehen 

Es besteht ein fundamentaler Zusammenhang zwischen dem Mangel an 
Hoffnung (auf Gott im Hl. Geist), welcher immer ein Mangel an •Gotteser- 
kenntnis" (in dem dargelegten Sinn) ist, und dem Bösen. Dieser Zusam- 
menhang läßt sich ziemlich genau beschreiben: Ein Leben in der Hoffnung 
ist ein Bleiben im Wort. Wer auf Christus hofft, hat in dieser Hoffnung Zu- 
gang zum Weg, zur Wahrheit und zum Leben (Joh 14,6). Insofern einer 
wirklich hofft, daß sich die Wahrheit, die Christus selber ist, einmal end- 
gültig durchsetzen wird, tut er das Gute und hält dem Bösen stand, gerade 
auch der Einladung des Bösen, die Treue im Alltag zu verraten. Umgekehrt 
gilt, daß wer in diesem Sinne keine Hoffnung hat, eine höhere Bereitschaft 
zeigt, sich auf das Böse einzulassen. Und wenn auch noch •die letzten Fun- 
ken der Hoffnung zertreten werden, vollendet sich das Böse"29. Thomas von 
Aquin hat diesen Zusammenhang zwischen dem Mangel an Hoffnung und 
der Bereitschaft, dem Bösen nachzugeben, in aller wünschenswerten Klar- 
heit auf den Punkt gebracht. Er schreibt: •Denn die Hoffnung hält uns vom 
Bösen zurück und motiviert uns, das Gute zu tun. Schwindet die Hoffnung 
dahin, so gleiten die Menschen hemmungslos in ein lasterhaftes Leben ab 
und werden vom Bemühen um das Gute zurückgehalten."30 

Es erübrigt sich, die hier ausgesprochene Wahrheit mit Anschauungsbei- 
spielen in extenso zu erläutern. Lediglich darauf sei hingewiesen, daß diese 
Aussage umfassende Gültigkeit besitzt, sowohl im privaten als auch im ge- 
sellschaftlichen Bereich. Selbst solche Phänomene wie die derzeit anwach- 

29 Ch. Gestrich, Die Wiederkehr des Glanzes in der Welt. Die christliche Lehre von der Sünde 
und ihrer Vergebung in gegenwärtiger Verantwortung. Tübingen 1989, 191. 
30 Thomas von Aquin, S. th. II•II 20,3c: •Quia per spem revocamur a raalis et introducimur 
in bona prosequenda; et ideo, sublata spe, irrefrenate homines labuntur in vitia, et a bonis la- 
boribus retrahuntur" (Übersetzung im Text von J. F. Groner). 



Im Blick auf den Gekreuzigten 105 

sende Gewalt in allen Bereichen des Lebens oder die seit Anfang der sieb- 
ziger Jahre sich verschärfende Schuldenkrise in Ländern der Dritten Welt 
lassen sich ohne diese elementare Einsicht, wie sie von Thomas eindringlich 
formuliert wurde, nicht verstehen. So kann man z.B. feststellen, daß in ei- 
nem Land, in dem keine Hoffnung •produziert" wird, mit einer erbar- 
mungslosen Notwendigkeit •Teufelskreise des Todes" entstehen: Gewalt, 
Ausbeutung, Kapitalflucht etc. Wer ohne Hoffnung ist, bringt sich und/oder 
andere über kurz oder lang um. Nirgends ist die •Einladung zum Verrat" 
auf allen Ebenen gegenwärtiger als dort, wo die Hoffnung in einem hohen 
Maß geschwunden ist. Wer keine Hoffnung hat, daß es gut weitergehen kann 
(und letztlich gut ausgehen wird), weil das Böse letztendlich bereits jetzt 
schon besiegt ist, muß zusehen, wo er bleibt. Ihm fällt es überaus schwer, 
treu zu sein, denn es ergeht an ihn ständig die •Einladung zum Verrat" an 
der Treue. Ihm wird es letztlich egal werden, was er tut, und da das Tun des 
Bösen in dieser Welt, die unter der Macht des Bösen steht (1 Joh 5,19) eher 
prämiert wird als das Tun des Guten, legt sich für ihn nur eine Richtung 
nahe, in der er zu handeln fortfahren wird. Es ist einfach logisch, daß derje- 
nige, der keine Hoffnung hat, eine hohe Bereitschaft zeigt, sich bei Gele- 
genheit auf das Böse einzulassen. Tut er dies nicht, so darf dies bereits als 
eine erste Anzeige dafür gelten, daß in seinem Herzen die Hoffnung leben- 
dig ist, die nicht zugrunde gehen läßt. 

Auf diesem Hintergrund läßt sich die für unser Thema zentrale Mahnung 
in 1 Petr 5,9, die bereits errungene Erlösung nicht wieder zu verlieren, wie 
folgt umschreiben: Leistet der (naheliegenden bzw. nahegelegten) Versu- 
chung, an Gott irre zu werden und Gott angesichts der erfahrbaren Wirk- 
lichkeit zu mißtrauen oder gar zu fluchen (•Einladung zum Verrat"), Wider- 
stand in der Kraft des Glaubens an den Gekreuzigten, d. h. in der Hoffnung 
auf das Kreuz\ 

2. Im Vertrauen auf den Gekreuzigten die •Einladung zum Leben" anneh- 
men 

Erlösung ist aber nicht nur als der gelungene Widerstand gegen das Böse zu 
verstehen, sondern in erster Linie als die gläubige Annahme der • Einladung 
zum Leben " mit dem trinitarischen Gott, die an jeden Menschen ganz per- 
sönlich ergeht zu seinem Heil. Bereits die Schöpfung kann als eine solche 
•Einladung zum Leben" verstanden werden und Gott selbst als •der große 
Einladende". Man muß sogar noch einen Schritt weitergehen und sagen: die 
von Gott her ergehende persönliche •Einladung zum Leben" ist bereits 
schon der Beginn der Erlösung des einzelnen Menschen. 



Bernd J. Claret 106 

Edward Schillebeeckx hat die Offenbarung Gottes, die im Christusereig- 
nis ihren absoluten Höhepunkt erreicht hat, immer wieder als eine •Heils- 
einladung Gottes", in der sich Gott selbst ganz schenkt (•Selbstschenkung 
Gottes"), beschrieben. Diese Einladung, das •Liebesangebot Gottes"31, ist, 
gerade weil sich hier Gott selbst ganz schenkt, nichts dem Menschen rein 
äußerlich Bleibendes, sondern - wie Schillebeeckx sagt - •eine persönliche, 
innere Einladung Gottes ..., eine zum Glauben innerlich ziehende Gnade, 
durch die wir in uns selbst - wenn auch auf eine dunkle Weise - eine Nei- 
gung erfahren, das zu glauben, was uns von der Kirche als Wort Gottes vor- 
gelegt wird: das ,initium fidei'."32 Die Einladung ist der •Anruf Gottes, der 
uns innerlich einlädt zu hoffen, das heißt uns auf ihn zu verlassen. Diese Ein- 
ladung bewirkt in uns eine dunkle Erfahrung von Zusage und Verheißung 
Gottes und seiner Heilsmacht, die uns auffordert, unser Leben in seine 
Hände zu legen." Im Menschen wird durch die Einladung, welche die Frei- 
heit des Menschen unangetastet läßt, ein Effekt gesetzt, ein Motiv, die Ein- 
ladung anzunehmen. Schillebeeckx nennt dies das •übernatürliche Erfah- 
rungsmoment sowohl des Glaubens als auch der Hoffnung und der Liebe", 
das •ein echtes Erfahrungsmoment" darstellt, obgleich es •in unserer 
menschlichen Erfahrung nicht konkret nachweisbar ist". Der von Gott ge- 
setzte Effekt läßt sich als einen Affekt beschreiben, als eine Art •Ergriffen- 
heit des Herzens", welche der •Beginn des Glaubens" (•initium fidei"), der 
•Beginn der Hoffnung" und der •Beginn der Liebe" darstellt. Schillebeeckx 
spricht von einer •durch die Gnade bewirkte[n] ,affektive[n] Erkenntnis' der 
einladenden Liebe Gottes". Das Initium der Erlösung liegt demnach ganz 
bei Gott und ist nicht etwa in einer •natürliche[n] Einsicht" in Gottes Liebe 
zu sehen. Am Anfang steht eine persönliche Einladung Gottes, die das 
menschliche Herz berührt (Rom 5,5). Aber es liegt nun an den einzelnen 
Menschen, die Erfahrung der Gnade zu ratifizieren, indem sie diese in Ak- 
ten des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe •zu einer freien persönlichen 
Entscheidung und einem freien persönlichen Lebenseinsatz ausbauen und 
verarbeiten". Einladung Gottes an den Menschen ist demnach •jene ganz 
persönliche Gebärde des lebendigen Gottes, durch die er gewissermaßen aus 
sich heraustritt und uns mit dem Angebot seiner Liebe entgegenkommt, das 
heißt der Gemeinschaft mit ihm', einer Liebe, die erst in unserer Gegenliebe 
zur Vollendung kommt."33 Der •Ort", an dem diese Einladung Gottes an 
den Menschen ergeht, ist die Geschichte. Im geschichtlich Bedingten kann 
der Mensch den Anruf Gottes, die Einladung vernehmen34, und im ge- 

31 E. Schillebeeckx, Gesammelte Schriften, Bd. 1. Offenbarung und Theologie. Mainz 1965, 
318. 
32 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd. 332-334. 
33 Ebd. 317 (Hervorhebung B. C). 



Im Blick auf den Gekreuzigten • 07 

schichtlich Bedingten wird diese •Einladung" in einem Leben in Glaube, 
Hoffnung und Liebe angenommen. 

Diese Rede von einer Einladung Gottes zum Leben bringt zum Ausdruck, 
daß sich Gott dem Menschen zuwendet, sich aber nicht aufzwingt, und trägt 
der theologischen Erkenntnis Rechnung, daß der Mensch von Gott als ei- 
genständige Person wirklich ernst genommen und nicht einfach •zwangsbe- 
gnadet" wird. Es ist durchaus angemessen, von einer ,,wahre[n] Reziprozität 
von actio und reactio zwischen dem göttlichen und menschlichen Lebens- 
partner" zu sprechen, freilich •unter Beachtung ... der eigentümlich-tran- 
szendenten Weise der ,Reaktion Gottes' auf den Menschen"35. 

Es gibt, was das Glauben, Hoffen und Lieben betrifft, •keine Nötigung 
durch die Wahrheit"36, denn die Wahrheit, die frei macht, ist Liebe. Liebe ist 
von ihrem Wesen her immer •nur" einladend, niemals nötigend, was aber 
nicht ausschließt, daß Liebe nicht doch in einem gewissen Sinn •zwingend" 
sein kann: Echte und tiefe Liebe trägt immer ein Sollen in sich; sie animiert 
und motiviert, d. h. sie regt an, stachelt an, belebt, ermuntert, ermutigt, ak- 
tiviert, stiftet zur Gegenliebe an, kurzum: Liebe macht geneigt zum guten 
Denken und Handeln. 

Positiv gewendet, könnte die Mahnung in 1 Petr 5,9 dann so heißen: 
Glaubt Gott auch noch in der Erfahrung des Leidens, ja selbst in der •Be- 
gegnung mit dem Bösen "31 seine Liebe und laßt euch von ihm - im Vertrauen 
auf seine Liebe - einladen zur Hoffnung auf das Leben mit ihm. 

IV. •Erlöst in einer unerlösten Welt" 

Erlösung kann nach dem bisher Gesagten demnach nicht bedeuten, daß der 
in einer unerlösten Welt erlöste Mensch von der Begegnung mit dem Leiden 
und der Begegnung mit dem Bösen in seiner ganzen brutalen Härte ver- 
schont bliebe. Man braucht sich im übrigen nur einmal zu vergegenwärti- 
gen, was einzelne Christen bislang schon erleiden mußten, und sich vor Au- 
gen zu führen, in wessen Nachfolge ein Christ steht und wie der Gott Jesu 
Christi leiden •läßt", und die Hoffnung auf ein Leben mit einem erträglichen 

34 Ebd. 318: •Durch das Medium der Heilsgeschichte wendet sich das Offenbarungswort an 
die ganze Menschheit und innerlich an das Herz jedes einzelnen." 
35 Ebd. 332. 
36 J. Pieper, Über die Schwierigkeit, heute zu glauben, in: Ders., Über die Schwierigkeit heute 
zu glauben. Aufsätze und Reden. München 1974, 11-24, 11. 
37 G. Marcel, Die Begegnung mit dem Bösen [1968], in: Gabriel Marcel. Werkauswahl (Ed. 
P. Grotzer/S. Foelz), Bd. I. Hoffnung in einer zerbrochenen Welt? Paderborn u. a. 1992, 
177-191. 



Bernd J. Claret 108 

Maß an Leiden ist dahin.38 Das Christsein als erlöstes Dasein ist ganz und 
gar keine •Versicherung" oder •Vorkehrung" gegen das Leiden, das Böse 
und das für alle Welt offensichtliche Scheitern. Es ist höchstens - und das 
ist es dann aber auch wirklich - die Hoffnung, Gott auch noch einmal in der 
Begegnung mit dem Leiden und Bösen erfahren zu können •als den in 
menschlicher Einsamkeit Verborgen-Nahen"39. Mehr ist für den vertrauen- 
den, d. h. glaubenden, liebenden und hoffenden Christen - nüchtern und rea- 
listisch gesehen - nicht drin, aber auch nicht weniger. Oder anders gesagt: 
Christen sind die, die Hoffnung auf einen letztgültigen Sinn der Geschichte 
(auch der persönlichen Geschichte) haben und dementsprechend brüderlich 
und schwesterlich handeln, und zwar auch noch angesichts der Erfahrungen 
von bösem Unrecht und böser Gewalt. Insofern ihnen diese Hoffnung und 
die damit gegebene Möglichkeit geschwisterlichen Handelns auch noch in 
der Begegnung mit dem Unsinn in der Geschichte geschenkt ist, sind sie •er- 
löst in einer unerlösten Welt"40. Von dieser Hoffnung im Blick auf den Ge- 
kreuzigten sollen sie Zeugnis ablegen, gerade auch im Leiden (1 Petr 3,140, 
um so anderen den Blick auf den Gekreuzigten zu ermöglichen. 

Erlösung bedeutet demnach für den •homo viator" (G. Marcel), den Men- 
schen im Unterwegssein, keine Erlösung aus einer •zerbrochenen Welt", 
sondern das Geschenk der •Hoffnung in einer zerbrochenen Welt"41 - einer 
Hoffnung, welche die Hoffnung nicht aufgibt, •daß hinter allem, selbst dem 
Sinnwidrigsten", doch noch, trotz allem und allem Bösen zum Trotz, •ein 
Sinn verborgen liegt"42. Man darf es sogar noch schärfer formulieren: Der in 
einer unerlösten Welt erlöste Mensch hält den •verwegenen"43 Glauben 
daran, •daß, allem gegenteiligen Anschein zum Trotz", auch für die (Schuld-) 
Geschichte •das Urteil gilt: ,alles ist gut' "44, im Blick auf den Gekreuzigten 
38 Vgl. K. Kertelge, Krankheit und Leid in neutestamentlicher Sicht, in: GuL 46 (1973) 
348-362, 358: •Der Weg des leidenden Gottesknechtes ist... gekennzeichnet... von Einsam- 
keit, Verlassenheit und seelischer Qual, und er endet schließlich im Schrei der Gottverlas- 
senheit am Kreuz (Mk 15,34 Par.). Der Tod Jesu mit seiner letzten Erfahrung der Gottverlas- 
senheit wird so paradoxerweise zur Offenbarung Gottes. ... Dieser Weg der Hingabe und des 
liebenden Erleidens ist das Vermächtnis Jesu an die Welt. Wir Christen haben keinen ande- 
ren Weg als den Weg Jesu. Unser Gott ist der Gott, den Jesus in seinem Leiden und Sterben 
festgehalten und uns gezeigt hat." 
39 Ebd. 359. 
40 So der gleichnamige Titel eines Buches von G. Greshake, Erlöst in einer unerlösten Welt? 
(ToTb 170). Mainz 1987. 
41 Vgl. den Titel des ersten Bandes der 1992 erschienenen Werkauswahl von Gabriel Marcel: 
•Hoffnung in einer zerbrochenen Welt?" (Anm. 37), der mit dem Titel von Greshakes Buch 
(Anm. 40) korrespondiert. 
42 Vgl. hierzu R. Scherer, Der Tod als höchste Herausforderung an das Leben [Einführung], 
in: CGG XXXVI [= Quellenbd. VI: Im Angesicht des Todes leben] (1983), 7-22, 21. 
43 J. Splett, Gotteserfahrung im Denken. Zur philosophischen Rechtfertigung des Redens von 
Gott (AlBrPh). 3., Überarb. Aufl. Freiburg, München 1985, 59. 
44 Ebd. 125. 



Im Blick auf den Gekreuzigten 109 

für glaubwürdig; er hofft - aufgrund von Sinnerfahrungen45 und gegen die 
Erfahrung von Unsinn, im Blick auf den Durchbohrten (Joh 19,37) - •auf 
ein Heil ohne Einschränkung und Ausfall, in dem er gänzlich bewahrt ist 
und in dem alle gänzlich bewahrt sind"46; seine kühne Hoffnung zielt auf 
eine universale Versöhnung, auf •totalen Sinn". In dieser Hoffnung (auch 
noch angesichts des Todes und des Bösen) gewinnt der Mensch die Mög- 
lichkeit zu einem Leben in der Wahrheit41. Dieses erlöste Dasein vollzieht 
sich als ein sehr verletzliches Leben in Glaube, Hoffnung und Liebe und ist 
ein leibhaftiges •Für-Wahr-Halten ,aufdas Wort Gottes hin' "48. 

Erlösung bietet also keinen Schutz (im herkömmlichen Sinne) in dieser 
Welt, sondern gewährt •lediglich" die unschätzbare Gnade, Gott gerade im 
Blick auf den Gekreuzigten erkennen zu dürfen als den, der als Einziger 
selbst noch •in der fast völligen Nacht, die uns umgibt und deren Dichte uns 
zu gewissen Stunden zu ersticken droht"49, das ganze Vertrauen, dessen ein 
Mensch fähig ist, verdient. Dieses Vermögen eines innigen Vertrauens trotz 
allem - darauf sei zum Abschluß noch einmal hingewiesen - bleibt gebun- 
den an die tätige Liebe, in der allein der Mensch erkennt, was wirklich ist. 

45 •Dieses Ziel [sc. erfüllter und erfüllender Sinn] ist nicht bloß als Gesuchtes ungegenständ- 
lich gegenwärtig; es gibt sich je schon - teilhaft, aber wirklich - in der ,Stunde', im .Kairos' 
der Sinnerfahrung" (ebd. 54). Vgl. die von Splett genannten Beispiele ebd. 56. 
46 Ebd. 59. 
47 Ohne diese Hoffnung, daß der Tod (das Böse eingeschlossen) nicht das letzte Wort über das 
Leben behält, wäre ein Leben in der Wahrheit überhaupt nicht überzeugend denkbar. Dem 
Menschen müßten ohne eine solche Hoffnung im Herzen - nüchtern-realistisch betrachtet - 
eigentlich •alle seine Anstrengungen und Bemühungen ... letztlich als belanglos erscheinen" 
(M. Knapp, •Wahr ist nur, was nicht in diese Welt paßt". Die Erbsündenlehre als Ansatz- 
punkt eines Dialoges mit Theodor W. Adorno. Würzburg 1983 , 246), und er bliebe •unwi- 
dersprochen der Versuchung ausgesetzt, sich auf sich selbst zurückzuziehen" (ebd. 249), 
d. h. der •Verrat" wäre für ihn das Naheliegendste überhaupt. Vgl. hierzu ebd. 245-249. 
48 J. Pieper, Über die Schwierigkeit, heute zu glauben, (Anm. 36) 22. 
«Vgl. Anm. 22. 




