
•Der gute Mensch, Gottes Sohn" 
Der Kern des Trostes im •Buch der göttlichen Tröstung" 
des Meister Eckhart. 

Günter Stachel, Mainz 

In der Mitte des Buchs der göttlichen Tröstung (BgT), das seinen Namen 
von dem Schriftvers (2 Kor l,3f.) bekommen hat (•der Gott allen Trostes"), 
finden sich •bei dreißig" Trostgründe von verschiedenem Gewicht. Ihre 
Trennung ist nicht immer deutlich zu erkennen. Auch sind sie von verschie- 
dener Bedeutung: schlichte alltagspsychologische Argumente wechseln mit 
solchen aus dem Zentrum eckhartscher Theologie. Besonders letztere sind 
nicht eindeutig abgegrenzt, gehen vielmehr ineinander über: der Mensch soll 
ein •leeres Gefäß" werden, •die Kreaturen ausgießen" (Deutsche Werke 5, 
28,5f.), dann •trüge es ihn auf bis an den Himmel" (30,7f.), so, wie der 
•Funke ... lauteres Feuer ... hinaufjagt zum himmlischen Vater" (31, 10f.). 
Das läßt das Eins-Werden mit Gott in den Vordergrund treten, um dann zu- 
sammenfassend die Form zu finden: •ungetröstet" ist nur, •wer fern ist von 
Gott und nicht ledig ist der Kreatur, Gott ungleich und kalt an göttlicher 
Liebe" (35,8-11). 

Nach sieben Seiten kohärent mystisch- aszetischer Argumentation folgen 
erneut fast drei Seiten schlichteren Trostmaterials, bis - ab 38,3 - die Lehre 
vom •Innern werk" entfaltet wird, ziemlich eigen und eher schwierig. Das 
•innere Werk" ist vor dem wahrnehmbaren •äußeren Werk" schon da, wenn- 
gleich nichts zu geschehen scheint. Es ist von Zeit und Raum unabhängig 
und - wie Gott - •allenthalben alle Zeit gleich gegenwärtig" (38,8f); ja es 
ist •ungeschaffen" (38,11), so daß sich •der himmlische Vater ganz einzu- 
bilden vermag": ein Hervorgang von •Sohn und Heiliger Geist" (38,12f.). 
Dieser •Trostgrund" füllt mehrere Seiten des Traktats: Das •innere Werk" 
der Tugend wird derart vom Guten angezogen und widerstrebt allem, •das 
böse und übel ist ... Gott ungleich", daß es sich (unter den Umständen 
kreatürlich-leiblicher Existenz) gar nicht genug •äußern" kann. Das be- 
wirkt •Leiden". Leiden ist eine Art Übung: •Sich übend wird sie (die Tu- 
gend; das innere Werk des schlichthin Gutseins) kräftig und von mute (•frei- 
willige Zuwendung": K. Ruh) wird sie reich" (39,15f). Das Leiden ist auch 
darin Gott ähnlich, daß der Leidende reine Gegenwart (Gott hat nicht Ver- 
gangenheit noch Zukunft) des Leidens liebt und Gelitten-Haben •haßt", wie 
auch Leiden-Werden (wenn auch letzteres weniger als ersteres: 39,20-40,6). 
So ist das •innere Werk ... von der Art Gottes" (40,15): •es hat seine Güte 



•Der gute Mensch, Gottes Sohn" 111 

aus sich selbst"; die Zahl und die Größe äußerer Werke vermehrt die Güte 
des inneren Werkes nicht, hat dies doch •all sein Wesen ... in Gottes Herzen 
... und wird als Gottes Sohn geboren in Gottes Schoß" (41,1-3). Die näch- 
sten vier Seiten sind - soweit ich sehe - noch nicht interpretiert worden; ihr 
Schwierigkeitsgrad sperrt sich dem bequemen Verstehen, das bei Eckhart 
ohnehin nicht gegeben ist. Der Text auf S. 41 der Kritischen Ausgabe bietet 
erhebliche Probleme. Es ist nicht auszuschließen, daß er stellenweise ver- 
derbt ist. Philipp Strauch1 liest mit seiner Handschrift mehrfach anders und 
teilt den Text anders auf als Quint. 

Es bleibt keine andere Möglichkeit, als mit dem Text der kritischen Aus- 
gabe(Quint) zu arbeiten. Sehr eigentartig wird über das •äußere Werk" ge- 
sprochen. Es hat •sine götliche güete mittels des innigen Werkes, üzgetragen 
und üzgegozzen in einem nidervalle der gekleideten gotheif mit under- 
scheide, mit menge, mit teile ". In einer der Tradition verbundenen Lehre von 
den trinitarischen Personen erwartet man weder einen •Niederfall", noch die 
(kreatürlichen Eigenschaften) von •Unterschied", •Mehrzahl" und •Teilen". 
Sehr eigenartig ist auch die Aussage über die •Söhne Gottes", sie seien dies, 
•nach dem, daz sie minner oder me (?) lüterliche von gote aleine geborn 
sint". Das •weniger oder mehr" verliert neben der entschiedenen Aussage 
•in Lauterkeit von Gott allein geboren" seinen Sinn - und das in einem Text, 
den nach Meinung aller E. selbst verschriftlicht hat. Erst gegen Ende des el- 
fzeiligen Satzes (41, 11-21) erscheinen klare Aussagen: die Söhne Gottes 
sind •bloß jeder Menge und jeden Unterschieds ... und (da) ist Ein (Gott), 
und sind auch Gottvater, Sohn und Heiliger Geist Einer. Und das Eine macht 
uns selig ..." (41, 19-21). Unterschiede und Eigenschaften kommen dem 
äußeren Werk zu (aber nicht Gott, auch nicht einer •niederfallenden Gott- 
heit"). Sie müssen durch •Verlust und Entblößung" zur Einheit Gottes (auch 
der Trinität) hingeführt werden: •das Eine macht uns selig" (41,21). 
•Je näher wir dem Einen sind, in desto größerer Wahrheit sind wir Gottes 
Söhne und Sohn, und es fließt auch von uns aus Gott, der Heilige Geist" 
(42,3f.; Zitat nach Joh 4,14). Ein dunkler Absatz findet somit am Ende zur 
Klarheit. 

1 Er bietet den Text der Baseler Handschrift: Meister Eckharts ,Buch der göttlichen Trö- 
stung' und ,Von dem edlen Menschen'. Bonn 1910, 25f. 
2 Quint schlägt 90IM die Übersetzung vor: •im Niederfall der bekleideten Gottheit" und bie- 
tet die Interpretation, es handle sich um die •aus dem einen Gott aus- oder niederfallenden, 
mit Eigenschaften' bekleideten göttlichen Personen der Trinität". Das klingt dubios. Auch er- 
klärt Quint nicht, wie einer so dargestellten Trinität auch noch die Prädikate •mit under- 
scheide, mit menge, mit teile, daz allez ... gote verre und vremde sint" (was alles ... Gott fern 
und fremd ist: 41,6f.) zugesprochen werden. Soll man dem Theologen Eckhart der gerade sein 
zweites Pariser Magisterium beendet hat, Unfähigkeit in den Fragen der Gotteslehre und Tri- 
nitätslehre unterstellen? Ich halte dafür, daß Eckhart so etwas nicht gemeint und infolgedes- 
sen auch nicht formuliert hat. Der Text scheint verderbt zu sein. 



Günter Stachel \ \ 2 

Die folgenden Absätze weisen auf Punkte hin, die für die Theologie Eck- 
harts wichtig sind: 

1. Wer so werden will, wie es •der Sohn in der Gottheit" (42,9) ist, •ge- 
liebter Sohn", •von dem der Heilige Geist ausgeht" (42,13-15), der muß 
•arm im Geiste" sein, nämlich •nicht eigenen Geist haben", sondern seiner 
•bloß" sein (42,18f.) . 

2. Wer allen eigenen Geistes bloß ist, der vermag die Schrift zu verstehen 
aus •dem Geist, in dem sie geschrieben ist" (42,23), nämlich aus •Gottes 
Geist". Das ist •alle Klage" des Eckhart, daß •grobe Menschen nach grobem 
menschlichen Sinn urteilen wollen" über das, was sie •in der Schrift ... le- 
sen" (43,8-10). 

Nach einer sowohl eindringlichen, wie ein wenig umständlichen Überlei- 
tungsformel prägt Eckhart drei Aussagen darüber, wie es mit •dem guten 
Menschen steht", •der Gottes Sohn" ist, •in Gott geboren" (43,15f.). Dieser 
Text wird im folgenden aus dem Mittelhochdeutschen übersetzt und an- 
schließend interpretiert. Die Kenntlichmachung der einzelnen Argumente 
durch Ziffern habe ich vorgenommen. 

1. Ein guter Mensch, von der Güte und in Gott geboren, tritt ein in alle 
Eigenschaft göttlicher Natur. Nun ist es, nach Salomos Worten (Sprüche 
16,4), eine Eigenschaft Gottes, daß Gott alle Dinge um seiner (Gottes) selbst 
willen wirkt, das heißt: daß er auf kein Warum außerhalb seiner achtet, als 
nur auf das • Um-seiner-selbst-willen "; er liebt und wirkt alle Dinge um sei- 
ner selbst willen. Wenn darum der Mensch sich3 selber liebt und alle Dinge 
(Kreaturen), und wenn er alle seine Werke wirkt, nicht um Lohn zu erlangen 
oder um Ehre oder um Wohlsein zu bekommen, sondern allein um Gottes und 
Gottes Ehre willen - das ist ein Zeichen, daß er Gottes Sohn ist (43,18-25) 

2. Weiter noch: Gott liebt um seiner selbst willen und wirkt alle Dinge um 
seiner selbst willen, das heißt: er liebt um der Liebe willen und er wirkt um 
des Wirkens willen; und es besteht auch kein Zweifel, daß Gott seinen ein- 
gebornen Sohn in der (seiner) Ewigkeit nicht geboren hätte, wäre Geboren 
(-Haben) nicht (stetes) Gebären. Darum sagen die Heiligen, daß der Sohn 
auf die Art ewig geboren ist, daß er dennoch ohne Unterlaß noch und noch 
geboren wird. Auch hätte Gott die Welt nie geschaffen, wenn das Geschaf- 
fen-Sein nicht ein (stetes) Erschaffen wäre. Darum (gilt): Gott hat die Welt 
auf die Art geschaffen, daß er sie (jetzt) noch ohne Unterlaß schafft. Alles, 
was vergangen und was zukünftig ist, das ist Gott fremd und (liegt ihm) fern. 
Und darum gilt: Wer da von Gott geboren ist als Gottes Sohn, der liebt Gott 

3 K. Ruh danke ich für den Hinweis, daß mit der Basler und der Münchner Handschrift •sich 
selben " zu lesen ist. Die Konjektur (Textänderung), die Quint stillschweigend vornimmt {•in 
selben " = ihn selber), will eine Schwierigkeit lösen, die sich bei sorgfältiger Interpretation 
nicht stellt. 



• Der gute Mensch, Gottes Sohn " 113 

um seiner selbst willen, das heißt: der liebt Gott um des Gott-Liebens wil- 
len und wirkt alle seine Werke um des Wirkens willen. Gott wird des Liebens 
und Wirkens nimmer müde, und auch ist ihm alles eine Liebe, was er liebt. 
Und darum ist es wahr, daß Gott die Liebe ist. Und darum sagte ich weiter 
oben, daß der gute Mensch alle Zeit den Willen hat und hätte, um Gottes wil- 
len zu leiden, nicht schon gelitten zu haben. Durch Leiden hat er, was er 
liebt. Er liebt es, um Gottes willen zu leiden, und er leidet um Gottes willen. 
Darum und daran (zeigt sich), daß er Gottes Sohn ist, nach Gott und in Gott 
gebildet, (einer) der (ihn) liebt um seiner selbst willen, das heißt: er liebt 
um der Liebe willen, er wirkt um des Wirkens willen; und darum liebt Gott 
und wirkt ohne Unterlaß. Und Gottes Wirken ist seine Natur, sein Wesen, 
sein Leben, seine Seligkeit. So (gilt) in Wahrheit: für den Sohn Gottes - ei- 
nen guten Menschen, insofern er Gottes Sohn ist - ist es sein Wesen, sein Le- 
ben, sein Wirken, seine Seligkeit, um Gottes willen zu leiden und um Gottes 
willen zu wirken. Denn so spricht unser Herr: • Selig sind, die da leiden um 
der Gerechtigkeit willen." (43,26^-4,20) 

3. Weiter sage ich noch als Drittes, daß ein guter Mensch, insofern er gut 
ist, Gottes Eigenschaft nicht allein darin hat, daß er alles liebt und wirkt - 
was er liebt und wirkt - um Gottes willen, den er da liebt und um dessent- 
willen er wirkt; sondern er, der da liebt, liebt und wirkt auch um seiner 
selbst willen; denn was er liebt, ist der ungeborene Gott-Vater, und wer da 
liebt, ist der geborene Sohn Gottes. Nun ist der Vater in dem Sohn und der 
Sohn in dem Vater. Vater und Sohn sind Eines. (44,21-27) 

1. Daß •ein guot mensche ... in gote geborn, tritet in alle die eigenschaft 
götlicher nature" (43,18f.), ist eine starke Aussage.4 Sie bezieht sich jedoch 
nicht auf ein Gott-Sein, sondern auf das •innere Werk", zu dem Gott selbst 
den Menschen befähigt.5 Mit •aller Eigenschaft göttlicher Natur" wird hier 
eine einzige, freilich totale Eigenschaft behauptet, die Eckhart in Prover- 
biorum (Spr) 16,4 findet und in seinem Sinn versteht6: Gott wirkt und liebt, 
was er wirkt und liebt, um seiner selbst willen. Nichts außerhalb von Gott 
ist für Gottes Wirken und Lieben von Bedeutung. 

4 In der Bulle Johannes XXII ist sie in die Verurteilungsformel 13 eingegangen: •quidquid 
proprium est divinae naturae, hoc totum proprium est homini iusto et divino ... - was immer 
Eigenschaft göttlicher Natur ist, das ist auch gänzlich eigen einem gerechten und göttlichen 
Menschen ..." Dieser Satz wird als häretisch verurteilt (DS, 513). 
5 E' s. Aussagen zum • actus exterior - äußeren Akt" und zu •fructum actuum non exteriorum 
... sed actuum inferiorum, quos pater in nobis manens facit et operatur - Frucht nicht äuße- 
rer Akte ... sondern innerer Akte, welche der Vater, in uns bleibend, macht und wirkt", gel- 
ten der Bulle als •male sonantes -übel klingend". 
6 • Universa propter semetipsum operatus est Dominus - alles hat der Herr um seiner selbst 
willen gewirkt." E. versteht unter •semetipsum" das •um Gottes willen". Dem •Wirken" fügt 
er das •Lieben" hinzu: wirken ist lieben! 



Günter Stachel 114 

Der folgende Satz liest sich schwer. Vom •guten Menschen" sagt Eckhart: 
• Darumbe, so der mensche minnet sich selben (Quint: in selben) und alliu 
dinc und würket alliu siniu werk niht umbe Ion, umbe ere oder umbe gemach 
dan durch got und gotes ere aleine, daz ist ein zeichen, daz er gotes sun ist" 
(43,22-25). Der Herausgeber Quint konnte nichts damit anfangen, daß •der 
Mensch sich selber liebt und alle Dinge". Die Lektüre braucht einen langen 
Atem, weil der Satz durch zusätzliche Bestimmungen zu lang geworden ist 
- ein Zeichen dafür, daß Eckhart um Präzision ringt. Verkürzen wir ihn 
zunächst, so verstehen wir die Lesart der Handschriften besser: •sich sel- 
ben ". •Wenn der Mensch sich selber liebt (und alle Kreatur) und alle seine 
Werke wirkt... allein um Gottes ... willen - das ist ein Zeichen, daß er Gottes 
Sohn ist." Damit ist die Parallele zu Gott hergestellt: 
- Gott liebt und wirkt alle Dinge um seiner selbst willen; 
- der Mensch liebt sich selbst und alle Dinge (um Gottes willen) und wirkt 
alle seine Werke um Gottes willen. 

Gott und der gute Mensch lieben und wirken, und hier gibt es sowohl Un- 
terschied wie Einheit. Gott liebt sich selbst. Aber - und das überrascht 
zunächst - der Mensch liebt auch sich selbst (und alle Dinge = Kreaturen). 
Gott wirkt •alle Dinge (Kreaturen)", der Mensch wirkt •alle seine Werke" - 
in Analogie zum Wirken (Erschaffen) Gottes, freilich andere Werke. Aber 
Gott und der Mensch stimmen darin überein, daß beide •allein um Gottes 
willen lieben und wirken". Der Weg vom •guten Menschen" zum •Sohne 
Gottes" geht über die Analogie der Liebe und des Wirkens zur Einheit des 
•allein Gott und Gottes Ehre". Das ist keineswegs einfach, aber es ist genau 
differenziert und es endet groß und kraftvoll: •daz ist ein zeichen, daz er go- 
tes sun ist" (43,25). 

Die Werke, die einer wirkt, um für sie von Gott etwas zu bekommen, wer- 
den von Eckhart als kaufmännisches Verhalten, als Handel mit Gott, abqua- 
lifiziert. Sie sind der Freiheit Gottes nicht angemessen, weil dieser, was er 
gibt, ungeschuldet und gern gibt.7 

Gottes Sohn (ein guter Mensch) ist dadurch gekennzeichnet, daß es für 
ihn nichts gibt, als um Gottes willen zu lieben und zu wirken, genauer: Gott 
wirken zu lassen. Es liegt Eckhart fern, für den Menschen etwas Göttliches 
zu usurpieren. Vielmehr wird alles, was ein Mensch für sich erstreben kann, 
•um Gottes willen" preisgegeben. Dem Wirken Gottes •um seiner selbst 
willen" muß allerdings dialektisch-erklärend Eckharts Aussage gegenüber- 
gestellt werden: •Got ensuochet des sinen nicht (sucht das Seine nicht); in 
allen sinen werken ist er ledic und vri (frei) und würket sie uz rehter 
minne. "8 

7 Vgl. Predigt 1, Intravit Jesus in templum, DW 1, 6,6-10,7. 
8 DW 1, 9,3f. 



• Der gute Mensch, Gottes Sohn " 115 

2. Dies findet sich in unserm Text als •er minnet durch minne und er wür- 
ket durch würken" (43,27), wobei mittelhochdeutsch •durch" die Bedeu- 
tung •um ... willen" hat. Würde das unter dem Aspekt zu erkennender Wahr- 
heit betrachtet, was Eckhart häufig tut, so käme zum Vorschein, daß es hier 
nichts zu erkennen gibt. Die Form des Satzes ist fast tautologisch: Liebe 
wird durch Liebe erklärt: •ouch im ist allez ein minne. daz er minnet:" 
(44,9). Diese Liebe kennt kein Warum und Wozu, weil sie Liebe um der 
Liebe willen ist, ist sie unsagbar, •unsprechelich". Nichts, was einer davon 
sagt (positive Theologie), ist richtig. Er muß es lassen, solches zu sagen, und 
davon schweigen (negative Theologie): Dionysius Areopagita . 

Liebe und Wirken sind so sehr eins mit Gott, daß ein Gebären (= Zeugen) 
des Sohnes und ein Erschaffen der Welt als etwas Abgeschlossenes, das 
nicht mehr in Gottes steter Gegenwart geschieht, undenkbar und unsagbar 
ist. Freilich ist auch Gottes Gegenwärtigkeit unsagbar. Werden Sätze riskiert 
wie • ouch im ist allez ein minne, daz er minnet - auch ist ihm alles (das) 
eine Liebe, was er liebt" (44,9), so gibt es nur die Möglichkeit die Aussage 
zu vernehmen und sich durch sie verändern zu lassen. Auf dem Weg des 
Sich-verändern-Lassens gelangt man zum Verstehen. Das ist Eckhart Her- 
meneutik. Sie hat ihr Charakteristikum im Aushalten der •dünsternisse - 
Finsternis", was ebenfalls an Dionysius anknüpft. Sagt Eckhart •daz got ist 
diu minne", so legt er Gott nicht einen Namen bei (•Gott hat keinen Na- 
men"), sondern er hebt die •Minne" ins Unaussprechliche. Sie ist von der 
unfaßlichen Größe und Geheimnishaftigkeit Gottes. 

Dem wird eine Unverstehbarkeit, wenn man so will: eine Absurdität, des 
Menschen an die Seite gestellt, der •Gottes Sohn ist". Er liebt es, •um Gottes 
willen zu leiden". Da Gott fremd und fern ist •allez daz vergangen ist und 
waz zuokünftic ist" (44,5), so gilt von diesem Menschen, daß er es •haßt" 
(s.o.), ,gelitten zu haben' oder ,leiden zu werden'. Jetzt und hier will er lei- 
den. Da ist der Raum der Verstehbarkeit und menschlichen Nachvollzieh- 
barkeit verlassen. Im Um-Gottes-willen-Leiden ist die Einheit der Mystik 
gefunden, wie sie in ergreifender Intensität in den letzten Kapiteln des 
•Spiegels der einfachen Seelen, die zunichte geworden sind" der Marguerite 
Porete (t 1410)9 und im gesamten Werk der Simone Weil sich findet, beson- 
ders in der Schrift ,,L'Amour de Dieu et le Malheur - Das Unglück und die 
Gottesliebe"10. 

9 V.a. Kapitel 131 •Mirouer des simples ames anienties", Corpus Christianorum, mittelal- 
terliche Folge, Bd. 69. Turnhaut 1986; vgl. G. Stachel, Gebet - Meditation - Schweigen. Frei- 
burg 21993, 202f. 
10 In: Attente de Dieu (Le Livre de Poche chretien, Paris 1963), p. 98-121. Deutsche Ausgabe 
(übers, v. Friedhelm Kemp): Das Unglück und die Gottesliebe. München 1952 (vergriffen). 



Günter Stachel 116 

Für Eckhart ist jenes (andauernde) Leiden um Gottes willen, nämlich Lei- 
den aus Liebe, dasjenige Leiden, das Jesus am Beginn der Bergpredigt selig 
preist: •Selig sind, die da leiden um der Gerechtigkeit willen." 

Auch Gott wirkt alles aus Liebe, und diese Liebe schließt niemanden aus. 
•Er läßt seine Sonne aufgehen über Bösen und Guten, und er läßt regnen 
über Gerechte und Ungerechte" (Mt 5,45). 

Solches Leiden um der Liebe willen, das in die alles umfassende Liebe 
eintritt, ist der stärkste Trostgrund, der sich in einem christlichen Trostbuch 
auffinden läßt. 

3. Das vollständige, gegenwärtige Leiden, von Eckhart andernorts (z.B. 
•Reden der Unterscheidung", Kap. 23) als •Vernichten seiner selbst" be- 
zeichnet, hebt nun gerade den Menschen in ein neues Sein: •er minnet und 
würket ouch durch sich selben (um seiner selbst willen)" (44,24f.)u Wie- 
derum eher verhüllend, bestimmt Eckhart als •Inhalt" der Liebe •den unge- 
borenen Gott-Vater" und als Akteur der Liebe •den geborenen Sohn Gottes" 
(44,25f), welche beide Eines sind. • Wan, daz er minnet, daz ist got-vater- 
ungeborn, der da minnet, ist got-sun-geborn" (44,25f.). Meine Übersetzung 
versteht unter •got-sun-geborn" den eingebornen Sohn, das Wort, Christus. 
Es könnte freilich auch der gute Mensch als •geborener Sohn Gottes" ge- 
meint sein. Aber der folgende Satz zitiert aus den Abschiedsreden des Jo- 
hannesevangeliums, was dort von Christus gesagt wird! Joh 10,38: •der Va- 
ter in mir ... und ich im Vater"; 17,21: •du, Vater in mir und ich in dir"; 
10,30: •Ich und der Vater sind eins". Soll also der Satz den guten Menschen 
als •geborenen Sohn Gottes" meinen, so legte Eckhart diesem die tiefsten 
und geheimnisvollsten Qualitäten des Christus bei. Derartiges mag anklin- 
gen, ist aber mindestens von Eckhart nicht nachdrücklich akzentuiert wor- 
den. Lassen wir es also offen: die Größe des Sohnseins, welches dem •guten 
Menschen" geschenkt ist, schwingt in diesem Text mit.12 Daß der Mensch 
als Sohn Gottes in diese Einheit erhöht ist, wurde vorher schon gesagt und 
ist wesentlicher Inhalt des letzten Teils des an BgT angeschlossenen •Vom 
edlen Menschen" (VeM), das mit dem Satz schließt: •Und ich will da spre- 
chen in ihr (der Seele) Herz: Eines mit Einem, Eines von Einem, Eines in 
Einem und in Einem Eines für ewig. Amen" (119,5-7). 

Die deutlicheren Ausführungen über •wie das Innerste und Oberste der 
Seele schöpft und empfängt, Sohn Gottes (zu sein) und Sohn Gottes zu wer- 
den in des himmlischen Vaters Schoß und Herzen", die Eckhart für das fol- 

11 Warum hat hier Quint •sich selben" gelassen und nicht in •in selben "geändert (=Gott sel- 
ber)? 44,24 läßt doch die Formulierung 43, 23 anklingen: •sich selben". 
12 Für Quint, 94I5H, ist der gute Mensch gemeint. Er notiert übrigens nicht, daß E. (24,26f.) 
Christusaussagen des Johannesevangeliums zitiert. Da er das nicht bemerkt hat, könnte seine 
Einstellung davon beeinflußt sein. 



• Der gute Mensch, Gottes Sohn " 117 

gende VeM ankündigt (44,27-45,1), finden sich dort freilich nicht, außer ei- 
ner Wortgleichheit am Ende des Satzes 114,19f: •in des vaters schoz und 
herzen". Ich vermute, daß die entsprechenden Partien eine Redaktion des 
Textes (durch Eckhart selbst?) vor dessen Übergabe an die verwitwete Kö- 
nigin Agnes getilgt hat, weil sie zu anstößig schienen. Aber der einmalige, 
schöne und kraftvalle Jubel über die •Einheit" ist uns geblieben.13 

Von 45,3 bis 47,2 tröstet das BgT mit weiteren Gründen hohen theologi- 
schen Niveaus. Es folgen schlichte Gründe aus menschlicher Erfahrung, bis 
abschließend wieder Erwägungen zum Leiden Trost beibringen (bis 56,15). 
Eckharts Absicht war es offensichtlich, jenen tiefsten Trostgrund, daß der 
gute Mensch, Gottes Sohn, um Gottes willen liebt, wirkt und leidet, mitten 
unter den •bei dreißig" Gründen darzustellen: Gipfel des Trostes, zu dem 
das BgT ansteigt und von dem es wieder absteigt. Der Theologe argumen- 
tiert nicht nur theologisch, und der Mystiker redet nicht stets in mystischer 
Sprache. Er kennt und gebraucht auch schlichte, ja simple Argumente, so- 
fern sie dem Leser/der Leserin hilfreich sind. 

13 Auch BgT thematisiert die Einheit; vgl. z.B. 46,14-47,1. 

Auf dem Weg nach Santiago de Compostela 

Kosmologische Aspekte des Camino 

Paul Imhof, Frankfurt 

Der Pilgerweg nach Santiago kann für manchen zum Gang nach Emmaus 
werden. Wie geht der Sinn der Schrift mit? Das eigene Leben wird betrach- 
tet. Man läßt sich auf die Fragen ein: Warum mußte der Messias leiden? Was 
bedeutet Auferstehung? Anhand von Jakobus, dem Apostel Jesu, brechen 
die Pilger auf, das österliche Mysterium zu feiern. Jesu Kreuz und Aufer- 
stehung stehen im Zentrum der Liturgie: auf einzelnen Pilgerstationen und 
in der Kathedrale von Santiago de Compostela. Hier findet täglich die große, 
feierliche Liturgie statt. Das Emmausgeschehen, nämlich die Aufbrechung 
des Wortes und die Brechung des Brotes durch Christus ist das zentrale, wie- 
derholte Mysterium. 

Mit Christus ist der Pilger unterwegs. •Eine ebenso anachronistische wie 
symbolisch opportune Interpretation der Worte des Kleophas auf dem Weg 




