»Der gute Mensch, Gottes Sohn* 117

gende VeM ankiindigt (44,27-45,1), finden sich dort freilich nicht, auer ei-
ner Wortgleichheit am Ende des Satzes 114,19f.: ,,in des vaters schoz und
herzen“. Ich vermute, daB die entsprechenden Partien eine Redaktion des
Textes (durch Eckhart selbst?) vor dessen Ubergabe an die verwitwete Ko-
nigin Agnes getilgt hat, weil sie zu anst6Big schienen. Aber der einmalige,
schéne und kraftvalle Jubel iiber die ,,Einheit ist uns geblieben.!3

Von 45,3 bis 47,2 trostet das BgT mit weiteren Griinden hohen theologi-
schen Niveaus. Es folgen schlichte Griinde aus menschlicher Erfahrung, bis
abschlieBend wieder Erwidgungen zum Leiden Trost beibringen (bis 56,15).
Eckharts Absicht war es offensichtlich, jenen tiefsten Trostgrund, daf der
gute Mensch, Gottes Sohn, um Gottes willen liebt, wirkt und leidet, mitten
unter den ,,bei dreilig” Griinden darzustellen: Gipfel des Trostes, zu dem
das BgT ansteigt und von dem es wieder absteigt. Der Theologe argumen-
tiert nicht nur theologisch, und der Mystiker redet nicht stets in mystischer
Sprache. Er kennt und gebraucht auch schlichte, ja simple Argumente, so-
fern sie dem Leser/der Leserin hilfreich sind.

13 Auch BgT thematisiert die Einheit; vgl. z.B. 46,14-47,1.

Auf dem Weg nach Santiago de Compostela

Kosmologische Aspekte des Camino

Paul Imhof, Frankfurt

Der Pilgerweg nach Santiago kann fiir manchen zum Gang nach Emmaus
werden. Wie geht der Sinn der Schrift mit? Das eigene Leben wird betrach-
tet. Man 148t sich auf die Fragen ein: Warum mufte der Messias leiden? Was
bedeutet Auferstehung? Anhand von Jakobus, dem Apostel Jesu, brechen
die Pilger auf, das Osterliche Mysterium zu feiern. Jesu Kreuz und Aufer-
stehung stehen im Zentrum der Liturgie: auf einzelnen Pilgerstationen und
in der Kathedrale von Santiago de Compostela. Hier findet tiglich die groSe,
feierliche Liturgie statt. Das Emmausgeschehen, nimlich die Aufbrechung
des Wortes und die Brechung des Brotes durch Christus ist das zentrale, wie-
derholte Mysterium.

Mit Christus ist der Pilger unterwegs. ,,Eine ebenso anachronistische wie
symbolisch opportune Interpretation der Worte des Kleophas auf dem Weg



Paul Imhof 118

nach Emmaus: ,Ta solus peregrinus es in Jerusalem* (Lk 24,18) machte
Christus ,zanm ersten Pilger‘, wie ihn anch der ,Liber Sancti Jacobi‘ be-
zeichnet. Wie man weil3, bedeuntete das lateinische Wort ,peregrinus‘ an der
betreffenden Stelle nichts anderes als ,Fremder‘. Als sich immer groBere
Menschenmassen weit entfernt von ihrer Heimat auf den Weg zu den be-
dentendsten Heiligtiimern des Christentums machten, bekam das Wort ,pe-
regrinus‘ seine heutige spezifische Bedentung von ,Pilger.!

Bis weit in die Geschichte hinein reicht die Auffassung des Menschen,
sein Leben als Pilgerschaft zu verstehen. Auch in der Gegenwart sind viele
davon iiberzengt, zu einem fernen Ziel unterwegs zu sein. Texte und Lieder
bringen zum Ausdruck: Hinter dem fernen Sternenzelt muB ein guter Vater
wohnen. In den Kirchen héren wir das Lied: Wir sind nor Gast anf Erden,
und wandern ohne Ruh’, mit mancherlei Beschwerden der ewigen Heimat
Zu.

Der Camino del Santiago ist einer jener Wege, auf dem sich der Glanbe
an die Pilgerschaft ins ewige Leben besonders gut ins Gedichtnis rufen 14B8t.
Er ist ein Jenseitsweg. Anch architektonisch kann man dies zeigen.

Eunate

Die achteckige Kirche in Eunate — vermutlich eine Totenkapelle? — ist eine
solche Station, die sich dafiir besonders anbietet, an das letzte Ziel der
Schoptung zuo erinnern.

Gemil der biblischen Symbolik bedeutet die Zahl sieben die Zeit der
Schépfung. Denn in sieben Tagen schuf Gott die Welt (vgl. Gen 12,3).3 Doch
auch in auBerbiblischen Kulturkreisen wurde die Zeit, dem Mondzyklus ent-
sprechend (4 x 7), eingeteilt. Jedenfalls: Biblisch gesehen ist der achte Tag
die Bezeichnung fiir die ,,Zeit" jenseits der Zeit, die Ewigkeit also. Am ach-
ten Tag erscheint der Auferstandene dem Apostel Thomas in einem neuen
Licht: Gegenwart des Ewigen in der Zeit. Aus den Wunden des Gekrenzig-
ten fillt das Licht der Herrlichkeit (vgl. Joh 20,19-29).

Im Oktogon der Taufbecken bzw. der Tanfkapellen im Heiligen Land, z.B.
in Kapharnaum, das Jesns zom Zentrum seiner Missionstitigkeit erwihlte,

! Serafin Moralejo, Der heilige Jakobus und die Wege seiner Ikonographie, in: Santiago de
Compostela. Hrsg. v. Paolo Caucci von Saucken. Augsburg 1993, 75-90, 86.

?Vgl. Raymond Oursel, Claude Jean-Nesmy, Pilgerwege nach Santiago de Compostela durch
Frankreich und Spanien. Wiirzburg 1990, 113; Brian y Marcus Tate, EI Camino de Santiago.
Barcelona 1987, 64.

*Istvan Hahn, Sonnentage — Mondjahre. Leipzig 1989, 66. , Die bei uns iibliche 7-Tage-Wo-
che geht auf den jiidischen Glauben zuriick. Nach der biblischen Schopfungsgeschichte schuf
der Herr die Welt in 6 Tagen und ruhte am 7. Tag (hebriisch sabbath = ausruhen).*



Santiago de Compostela 119

wie iiberall anf der Welt, wird ans dem Wasser der Zeit und dem Geist der
Ewigkeit jeder Mensch, der dies méchte, hineingenommen in den Strom des
Heiles, der in Gottes Herrlichkeit ankommt. In Jesu Namen ergeht die Sen-
dung an die Heidenvolker. Sie sollen Anteil gewinnen an der Erwihlung
durch Gott. Diese bezeugte Hoffnung besitzt eine zweifache Dimension. Sie
weist einerseits anf den jenseitigen Sinn hin, sieht gleichsam iiber den Ho-
rizont der Welt hinans auf die Ewigkeit Gottes, andererseits erscheint in der
gelebten Hoffnung der jenseitige Sinn auch im Diesseits. So wird die Erde
menschlicher. Es ist Jesus als Messias, der als Konig der Herrlichkeit in der
achteckigen romanischen Kirche — wie in Eunate — geriihmt wird. Zu seinem
Testament gehort es, daB siebenundsiebzigmal, immer wieder in der Zeit
also, Vergebung von Siinde und Schuld zngesagt wird (vgl. Mt 18,22). In
seinem Geist sollen die sieben Sakramente als Zeichen des Heiles gespen-
det werden. Erst am achten Tag ist der Mensch durch Gottes freigeschenkte
Gnade unumkehrbar im Heil angekommen.

Auch im fernen Indien, dem Missionsland des Apostels Thomas, weifl
man nm die Symbolik des achten Tages. So ist Mumtaz, die Fran des Shah
Jahan unter der Kuppel inmitten des Achtecks des Taj Mahal (Agra) begra-
ben. Auch ihre Krone war oktogonal konzipiert. Doch nun zuriick nach Spa-
nien.

Estella

Der Camino fiihrt von Ennate nach Estella, das von seinem Namen her an
den alten Sternenweg von Ost nach West entlang des 42. Breitengrades er-
innert. Fiir viele Pilger ist dies eine wichtige Station. Denn die Wirklichkeit
des kosmischen Christus findet dort ihren architektonischen Ausdruck. In
der Kirche San Miguel thront im Tympanon Christus in der Mandorla.

Der Weg von Eunate nach Estella bietet sich fiir Gespréche iiber die Deu-
tung des antiken Kosmos in christlicher Perspektive an. Manche Frage nach
der Inkulturation des Evangeliums, des Wortes Gottes, in die Symbol- nnd
Bildersprache des Firmaments findet erst wihrend der weiteren Pilgerreise
ihre Antwort.

Zahllos sind die Berechnungen iiber Sterne und Planeten, iiber Himmels-
bahnen nnd iiber die Zeiten. Kulturgeschichtlich gesehen, geht man in den
Konzepten wissenschaftlicher Astronomie bis hin zo Systemen abstruser
Astrologie von der Einheit des Kosmos aus. Himmel und Erde, Sterne nnd
Welt bilden ein Uni-versum. In der Kehre zum Einen vertieft sich der Glaube
an den Schopfer des Himmels und der Erde. Man staunt ob der Grofe und
des Gefiiges. Das Interesse des Menschen an Sinn und Symbolen zielt anf
Einordnung kosmischer Natorerscheinungen in den Horizont von Glanbe



Paul Imhof 120

und Religion. So dentete auch das Christentum schon in seiner Friihzeit den
Kosmos auf Jesus Christus und sein Erscheinen hin aus: Von Empfingnis bis
Niederkunft kommt der Glaube in kosmischen Metaphern zum Ausdrock.
Ob es sich um den Stern von Bethlehem oder das Licht iiber Sebulon und
Naphtali handelt...

Auf einige markante kulturgeschichtliche Zengnisse sei im folgenden be-
sonders eingegangen, nm zu zeigen, wie in der Sprache des Glaubens auf
kosmisches Geschehen zuriickgegriffen wurde, um Krenz und Auferstehung
Jesu Christi zn verkiinden. Im Blick anf den Himmel kommt wihrend des
Wanderns manche Erinnerung an Astronomisches und Astrologisches. Die
frithen Christen griffen hellenistische und rémische Deutungsmuster von
Kosmos und Mensch anf und buchstabierten sie aufgrund ihrer Sinnerfah-
rung mit Jesus Christus hin ans: Jesus als der neue, kosmische Basilens.*
Selbstverstdndlich brachte dieser Versuch viele Probleme und Fragen mit
sich. Wie 146t sich die universale Heilsbedentung Jesu Christi im antiken
kosmischen Weltverstdndnis anssagen? Welche Weise von Inknlturation des
Evangeliums war damals von Noéten, um die Heilsrelevanz Jesn Christi fiir
die Volker anzozeigen? Wie ist naherhin die Rede von Gott, dem Schopfer
des Himmels und der Erde, bei Menschen angemessen zur Sprache zu brin-
gen, die vom Pantheon der rémischen Religion iiberzengt waren? Welche
Identifizierongen zwischen Ereignissen im Leben Jesn Christi und kosmi-
schen Vorgingen am Himmelszelt fanden statt? In welchem kosmischen Be-
zugsrahmen wurde er als Vermittler personlicher Heilserfahrung geriithmt?

Denn in ihm wurde alles erschaffen

im Himmel und auf Erden,

das Sichtbare und das Unsichtbare,

Throne und Herrschaften, Mdchte und Gewalten:

alles ist durch ihn auf ihn hin geschaffen. (Kol 1,16; vgl. Eph 1,21)
Derselbe, der herabstieg,

ist auch hinaufgestiegen bis zum hichsten Himmel,
um das All zu beherrschen. (Eph 4,10)

In Estella, aber auch in vielen anderen Stédten, z.B. in Leén, bleibt man
anddchtig vor dem Christns in der Mandorla stehen. Umgeben von den vier
Attributen der Evangelisten, schaut er anf den Betrachter. Durch den hl.
Hieronymus wurde der Adler dem Evangelisten Johannes, der Stier dem
Evangelisten Lukas, der Lowe dem Evangelisten Markus und das Men-
schenwesen dem Evangelisten Matthius zugeordnet.’ Vorher bezog man die
Attribute nur allgemein auf die Evangelisten. Der Grund fiir eine speziellere

4Vgl. Paul Imhof, Der Stern der Aphrodite oder die Verheifiung des Bileam, in: Geist und
Leben 65 (1992) 400-407.
3Vgl. James A. Michener, Iberia. Reisen und Gedanken. Miinchen 1969, 662/3.















Santiago de Compostela 121

Zuordnung lag wohl in neutestamentlichen Textstellen, die dies nahelegten,
z.B. das Zitat vom ,Menschensohn auf den Wolken des Himmels* (vgl. Mt
26,63). Der Evangelist Lukas erzdhlt vom Opfer (vgl. Lk 1,9), fiir das im
heidnischen Kontext der Opferstier steht. Der Adler als Symbol des hoch-
sten Gottes 148t an den Prolog des Evangelisten Johannes denken (vgl. Joh
1). Der Lowe erinnert an den Segen fiir den Stamm Juda (vgl. Mk 1; Gen
49,8-12).¢

Die Mandorla ist im antiken Weltbild der Inbegriff der Struktur des Kos-
mos. Die Augen des Glaubens deuten die kosmische Ordnung als Spiegel
der Logik schopferischer, alles durchdringender Liebe. Ihre Mitte ist Chri-
stus, der Pantokrator, das schopferische Wort Gottes, der Logos des All-
michtigen. Umgeben vom Tetramorph thront Christus majestitisch auf dem
Regenbogen. ,,Dieser Regenbogen ist das Zeichen des Bundes, den Jahwe
nach der Sintflut mit den Menschen schloB, als er versprach, nie wieder die
Zyklen der Natur gegen sie aufzubringen.

Christus in der Mandorla. Die Romanik liebt die kosmologische Christo-
logie. Die Propheten und die Apokalypse des Johannes sind zentrale The-
men. Die Vision des Jesaja (Jes 6) und des Ezechiel (Ez 1) bilden dabei den
Hintergrund fiir die Vision des Sehers von Patmos. Im Blick auf das nécht-
liche Rotieren der Sternbilder beschreibt er die Himmelsliturgie (Offb 4),
wie jlingst wieder ausfiihrlich dargestellt wurde.8

San Juan de Ortega

Auf einer Pilgerfahrt zieht man von Estella weiter nach San Juan de Ortega.
In der romanischen Klosterkirche erwartet den Besucher ein S#ulenkapitell
mit einer Verkiindigungsszene. Zur jahreszeitlichen Tagundnachtgleiche
fallt das Licht genau auf die Gestalt Mariens. Man verwendet natiirlich-kos-
mische Vorginge, um Glaubensaussagen zu illustrieren: Das gottliche Licht,
symbolisiert durch die Sonnenstrahlen, bewirkt das Mysterium der Men-
schwerdung.

Je mehr Licht auf die Materie trifft, desto mehr Schatten entsteht. Diese
Erfahrung bildet den Hintergrund, um die theologische Sprache besser zu
verstehen, die um das Geheimnis der Menschwerdung Gottes kreist. Die
,Uberschattung* ist gleichsam die andere Seite des Einbrechens gottlichen

¢Vgl. dazu Maria Ottl in: Paul Imhof, Christus erleben. Grundkurs Ignatianischer Spiritua-
litéit mit Werken von Max Faller. St. Ottilien 1992, 243/4,

7Gérard de Champeaux/Dom Sébastien Sterckx, Einfiihrung in die Welt der Symbole. Wiirz-
burg 1990, 432/452.

8 Zur kosmologischen Interpretation der Mandorla vgl. Gérard de Champeaux/Dom Sébastien
Sterckx, Einfiihrung in die Welt der Symbole. Wiirzburg 1990, 407-482.



Paul Imhof 122

Lichtes in die Welt der Materialitiit, die als das Miitterliche in personaler Ge-
stalt die Mutter, ndherhin die Mutter Jesu ist. Die Figur des Engels Gabriel,
der Gottes Kraft symbolisiert, steht auf besagtem Kapitell neben Maria.
(vgl. Lk 1,26-38) Sie wendet sich mit ihren gedffneten, erhobenen Hinden
direkt dem Licht zu. Auf der anderen Seite des Kapitells ist die Geburtsszene
dargestellt. Im Blick auf das Kapitell kommen dem Beter die Worte aus dem
Benedictus:

Durch die barmherzige Liebe unseres Gottes wird uns besuchen
das aufstrahlende Licht aus der Hohe, um allen zu leuchten, die
in Finsternis sitzen und im Schatten des Todes und unsere
Schritte zu lenken auf den Weg des Friedens.

Wenn die Sonne am Himmel genauso lang sichtbar wie unsichtbar ist,
sprechen wir von der Tagundnachtgleiche. Vom Friihlingspunkt aus gese-
hen, geht die Sonne am nordlichen Sternenhimmel im Lauf des Jahres im-
mer mehr nordostlich auf, bis sie ab der Zeit der Sommersonnenwende, an
Johannis also (vgl. Joh 3,30), immer mehr an den Punkt der herbstlichen
Tagundnachtgleiche kommt. Nun geht sie wieder genau im Osten auf. Der
Punkt der Wintersonnenwende markiert die duBBere Grenze, von der aus sich
dann die Sonne in ihren Aufgang wieder zum Punkt der Tagundnachtgleiche
im Frithling bewegt. Dann erscheint sie am Horizont wieder genau im Osten.

Der Zodiakus, die zwolf Tierkreiszeichen am Himmelsgewdlbe bilden
den Hintergrund fiir dieses kosmische Geschehen. Im Sternbild des Widders
beginnt die Sonne im Friihjahr jeweils aufs neue ihren scheinbaren Lauf.
,.Die Linie, die man theoretisch durch den Tierkreisgiirtel mit seinen wech-
selnden Sternbildern legen kann, stellt die Ekliptik dar, d.h. es ist die schein-
bare Bahn der Sonne, der entlang sich die einzelnen Sternbilder nordlich und
siidlich in einem Himmelsgiirtel von 8° Breite befinden; am noérdlichen
Himmel die fiir das Friihjahr und den Sommer charakteristischen (Widder,
Stier, Zwillinge, Krebs, Lowe, Jungfrau) und am siidlichen die des Herbstes
und des Winters (Waage, Skorpion, Schiitze, Steinbock, Wassermann, Fi-
sche). Diese 12 Sternbilder bilden den Tierkreis (Zodiakus)‘“?. Der Zodiakus,
das Band der zwolf Tierkreiszeichen, ist eine gute Metapher, um zum Aus-
druck zu bringen, daf} etwas ein Ganzes ist, mit dem zugleich dasselbe neu
beginnt.

Diese Metapher 148t sich gut verwenden, um sowohl ganze Kontinuitéit
wie neuen Anfang in der Heilsgeschichte auszusagen. Durch den Zwolfer-
kreis Jesu etwa soll die Erwihlung Israels neu reprisentiert werden (vgl. Jak
1,1), das in seinen zwolf Stimmen eine Einheit bildete (vgl. Jos 3). Den

9Istvan Hahn, Sonnentage — Mondjahre. Leipzig 1989, 36.



Santiago de Compostela 123

zwolf Aposteln wurden kunstgeschichtlich sogar die zwolf Tierkreiszeichen
bzw. auch zwolf Sterne zugeordnet, wie man am 12-Apostel-Sarkophag in
der Krypta der Kathedrale von Palermo sehen kann. Man denke auch an den
Reliquienschrein aus Elfenbein (Bayer. Nationalmuseum Miinchen), auf
dem sich jeweils iiber einem Apostel ein Zodion in einem Bogen befindet. !

In vielfacher Hinsicht wurde die Zahl Zwolf analog gebraucht.!! Bis in die
Geheime Offenbarung hinein 148t sich dieser Schliissel der Bedeutung von
Zwolf anwenden. Wie konnte man besser verkiinden, daf die Wirklichkeit
des Himmels etwas unendlich ganz anderes und zugleich etwas unendlich
Neues ist, nimlich der gottliche Bereich des ewigen Heiles fiir die vielen,
als durch die symboltrichtigen Zahlen von 12 x 12 x 1000: Um sich selbst
ganz neu vermehrt, tausendmal? Hundertvierundvierzigtausend ist die Zahl
der Geretteten (vgl. Off 14,3).

Natiirlich wird im antiken Bild vom Kosmos unaufgeklirt davon ausge-
gangen, daf sich die Sonne um die Erde bewegt. Der kosmischen Wirklich-
keit, die ja anders beschaffen ist, wird die menschliche Vorstellung und
Wahrnehmung aufgeprigt. Denn in anderer Perspektive dreht sich natiirlich
die Erde um die Sonne. Man muB also die erkenntnistheoretischen Ebenen
unterscheiden, auf die sich menschliches Erkennen und Wahrnehmen je-
weils bezieht.

Wie etwa 1Bt sich die Wirklichkeit des Pantokrator auf der Basis unseres
heutigen astronomischen Wissens zur Sprache bringen? Teilhard de Chardin
etwa hat dazu Giiltiges gesagt. Die Fiille des Wissens um Strukturen in Mi-
kro- und Makrokosmos bringt den modernen Naturwissenschaftler, der an
Gott glaubt, zum Staunen iiber Gottes schopferischen Geist. Zu jederzeit,
gleichsam unablissig vom kosmischen Weltbild gibt der Blick zum Himmel
immer wieder Anlal zur Rithmung Gottes. Lieder und Hymnen preisen ihn
bis heute: ,.Dein Lob, Herr, ruft der Himmel aus, das blaue, lichterfiillte
Haus mit soviel Zung'n als Sternen. Der weiBle Tag, die schwarze Nacht,
wenn sie abwechseln von der Wacht, sie kiinden aus den Fernen‘!2.

Im Horizont des mythischen Weltbildes der Antike ergab sich aus den
kosmischen Verhiltnissen eine Fiille von Mdoglichkeiten fiir die kalendari-
sche Festlegung von christlichen Glaubensinhalten, die im ProzeB der In-
kulturation des Christentums an die Stelle heidnischer Festinhalte traten.
Der romische Festtag des Sol invictus, der unbesiegbaren Sonne, bot sich fiir
das Weihnachtsfest — Christus die neue Sonne der Gerechtigkeit — geradezu
an.

"Vegl. dazu Hans Georg Gundel, Zodiakos. Tierkreisbilder im Altertum. Mainz 1992, 306.
W'Vgl. Bernd Lorenz, Notizen zur Verwendung der Zahl ,,Zwélf“ in der Literatur, in: Litera-
turwissenschaftliches Jahrbuch. Neue Folge 25 (1984) 276.

12 Gotteslob Nr. 263



Paul Imhof 124

Im Sinne einer Theologia naturalis 148t sich das Kreuz als Heils- und Le-
benszeichen auch im Kosmos finden. Zunichst verbindet man den Auf-
gangspunkt der Sonne im Osten zur Tagundnachtgleiche mit dem Punkt am
Horizont im Westen, an dem sie untergeht. Eine Linie entsteht, die fiir man-
ches Bauwerk die zentrale Achse der ganzen Anlage bildet, z.B. Schlof8
Nymphenburg in Miinchen. Je mehr nun das Jahr voranschreitet, desto mehr
verschiebt sich der Aufgangspunkt der Sonne im Horizont, das gleiche gilt
von der Stelle ihres Untergehens. Nun 146t sich wieder eine Linie ziehen
vom extremen Aufgangspunkt bis zum Untergangspunkt, die parallel ver-
lauft zur ersten Linie, die zur Herbsttagundnachtgleiche wieder erreicht
wird. Zur Zeit der Wintersonnenwende 148t sich noch einmal eine entspre-
chende Parallele ziehen. Den Bereich zwischen den beiden dufleren Paralle-
len nennt man Oikumene, d.h. die bewohnbare Welt. Verbindet man die vier
Punkte, an denen sie sich mit dem Horizont kreuzen, so entsteht ein Quadrat
bzw. der Buchstabe X, der im Griechischen als Chi gelesen wird und im He-
bréischen als Taw bzw. Tau.

Das Taw ist das Zeichen des Kreuzes, das im urspriinglichen Hebréisch
die Form des Andreaskreuzes besitzt. Es ist der letzte Buchstabe des he-
briischen Alphabetes, das aus 22 Buchstaben besteht.!®* So ist das Kreuz-
zeichen gleichsam das Ende der Welt. Im Glauben nun wird bekannt, daB es
noch eine andere Welt gibt, die Wirklichkeit des Auferstandenen. Erst in
Gottes Herrlichkeit vollendet sich das Schicksal des Gekreuzigten.

Im Blick auf kosmische Wahrnehmungen er6ffnen Zeichen und Symbole
ein breites Feld fiir Deutungen.'4

Santiago de Compostela

Spanien gehorte seit der Zeit Jesu zam romischen Herrschaftsbereich. Schon
im ersten Jahrhundert gab es dort wohl auch Christen. Einiges spricht dafiir,
daB der Apostel Jakobus in Spanien war. ,,Nach einer sehr alten und tief ver-
wurzelten Tradition erschien die Jungfrau Maria ,in sterblicher Gestalt’, d.h.
als sie noch in Palistina lebte, dem Apostel Jakobus. Dieser verkiindete das
Evangelium in der Provinz Tarraconensis, zu der die Stadt Caesaraugusta
(Zaragoza) gehorte. Jakobus sei entmutigt gewesen ob des geringen Erfol-
ges seiner Bemithungen, als ihm die Jungfrau avf einem ‘pilar’ (Pfeiler) er-

13Vgl. Friedrich Weinreb, Buchstaben des Lebens. Weiler 1990.

4 Vgl. Herbert Schade, Die Monumentalisierung des Gewissens und der Kampf zwischen
Licht und Finsternis — Zur Fassade der St. Michaelskirche in Miinchen und zur ,,Genealogie
ihrer Herrscherbilder, in: K. Wagner/A. Keller (Hg.) St. Michael in Miinchen. Festschrift zum
400. Geburtstag der Grundsteinlegung und zum Abschluf3 des Wiederaufbaus. Miinchen,
Ziirich 1983, 23-80.



Santiago de Compostela 125

schien, ihm Mut zugesprochen und ihn gebeten haben soll, zu ihren Ehren
eine Kirche an jenem Ort zu bauen. Dieselbe Tradition erzihlt auch, Jako-
bus sei von seinen Schiilern Athanasius und Theodor begleitet worden. Sie
berichtet sogar davon, daf} die beiden die ersten Bischofe der uralten Di6-
zese Zaragoza gewesen seien®!s,

Der ilteste Bericht liber das Grab des Apostels stammt aus dem 11. Jahr-
hundert.'¢ Sein Grab ,,unter den Marmorb6gen® in Santiago liegt inmitten
eines alten Friedhofes aus romischer Zeit. Ein solches ,,Tropaion“ ist ein
kleiner Triumphbogen. Es kann auch das Himmelsgewdlbe symbolisieren.
Nach seiner Enthauptung in Jerusalem soll der Leichnam des Apostels iiber
den Hafen von Iria Flavia, dem spiteren Padrén, landeinwiirts gebracht wor-
den sein. ,,Wer nach Santiago geht und nicht nach Padrén, der hat die Pil-
gerfahrt nicht unternommen“!?,

Santiago ist das Ziel einer Pilgerfahrt. ,,Die Pilger waren nimlich, wenn
auch nur zeitweilig, der diesseitigen Welt gestorben und iibernahmen damit
einen besonderen religiésen Status, mindestens fiir die Dauer der Reise. In
dieser Hinsicht versinnbildlicht der Pilger in vollem Umfang das Unter-
wegssein des ,homo viator, das die Kirche schon seit ihren Anfingen be-
tont. Der heilige Petrus bezeichnet schon in seinem ersten Brief die Christen
als ,advenae et peregrini, als Fremde und Pilger; Fremde in einer Welt, in
der sie sich nur zeitweilig aufhalten, und somit Pilger, die unterwegs sind
nach einer hoheren Heimat. Dieser ,status viatoris® ist nach der Lehre der
Kirche seit frithester Zeit der eigentliche Zustand des Menschen, der auf Er-
den wie im Exil lebt und sich in einer Ubergangsphase (,transitus‘) zur
himmlischen Heimat befindet.*!8

Bei Sonne und Regen ist man nach Santiago unterwegs. Der Sternenhim-
mel und seine Deutung spiegeln sich in den Stationen des Weges. Inmitten
aller Konstellationen wendet sich der Beter an den je groBeren Gott. ,,Bis
ans Ende der Zeiten versammelst du dir ein Volk, damit deinem Namen das
reine Opfer dargebracht werde vom Anfang der Sonne bis zum Untergang.*
So heifit es im Dritten Hochgebet. Vom Aufgang der Sonne bis zu ihrem
Niedergang sei gelobet der Name des Herrn! Auf dem Camino nach San-
tiago iibt man die Pilgerschaft ins Jenseits ein.

Paul Imhof, Frankfurt

¥ Hans-Giinther Kaufmann/Bravo Lozano Milldn, Santiago de Compostela. Auf alten Wegen
Europa neu entdecken. Innsbruck 1992, 36.

'® Vgl. Jakobus in Franken. Unterwegs im Zeichen der Muschel. Hrsg. v. Klaus-Dietrich
Kniffki. Wiirzburg 1992, 19/20.

7 Raymond Oursel/Claude Jean-Nesmy, Pilgerwege nach Santiago de Compostela durch
Frankreich und Spanien. Wiirzburg 1990, 9.

'8 Paolo Caucci von Saucken, Leben und Bedeutung der Pilgerfahrt nach Santiago, in: San-
tiago de Compostela (Anm. 1) 91-114, 106f.





