
• Der gute Mensch, Gottes Sohn " 117 

gende VeM ankündigt (44,27-45,1), finden sich dort freilich nicht, außer ei- 
ner Wortgleichheit am Ende des Satzes 114,19f: •in des vaters schoz und 
herzen". Ich vermute, daß die entsprechenden Partien eine Redaktion des 
Textes (durch Eckhart selbst?) vor dessen Übergabe an die verwitwete Kö- 
nigin Agnes getilgt hat, weil sie zu anstößig schienen. Aber der einmalige, 
schöne und kraftvalle Jubel über die •Einheit" ist uns geblieben.13 

Von 45,3 bis 47,2 tröstet das BgT mit weiteren Gründen hohen theologi- 
schen Niveaus. Es folgen schlichte Gründe aus menschlicher Erfahrung, bis 
abschließend wieder Erwägungen zum Leiden Trost beibringen (bis 56,15). 
Eckharts Absicht war es offensichtlich, jenen tiefsten Trostgrund, daß der 
gute Mensch, Gottes Sohn, um Gottes willen liebt, wirkt und leidet, mitten 
unter den •bei dreißig" Gründen darzustellen: Gipfel des Trostes, zu dem 
das BgT ansteigt und von dem es wieder absteigt. Der Theologe argumen- 
tiert nicht nur theologisch, und der Mystiker redet nicht stets in mystischer 
Sprache. Er kennt und gebraucht auch schlichte, ja simple Argumente, so- 
fern sie dem Leser/der Leserin hilfreich sind. 

13 Auch BgT thematisiert die Einheit; vgl. z.B. 46,14-47,1. 

Auf dem Weg nach Santiago de Compostela 

Kosmologische Aspekte des Camino 

Paul Imhof, Frankfurt 

Der Pilgerweg nach Santiago kann für manchen zum Gang nach Emmaus 
werden. Wie geht der Sinn der Schrift mit? Das eigene Leben wird betrach- 
tet. Man läßt sich auf die Fragen ein: Warum mußte der Messias leiden? Was 
bedeutet Auferstehung? Anhand von Jakobus, dem Apostel Jesu, brechen 
die Pilger auf, das österliche Mysterium zu feiern. Jesu Kreuz und Aufer- 
stehung stehen im Zentrum der Liturgie: auf einzelnen Pilgerstationen und 
in der Kathedrale von Santiago de Compostela. Hier findet täglich die große, 
feierliche Liturgie statt. Das Emmausgeschehen, nämlich die Aufbrechung 
des Wortes und die Brechung des Brotes durch Christus ist das zentrale, wie- 
derholte Mysterium. 

Mit Christus ist der Pilger unterwegs. •Eine ebenso anachronistische wie 
symbolisch opportune Interpretation der Worte des Kleophas auf dem Weg 



Paul Imhof Hg 

nach Emmaus: ,Tu solus peregrinus es in Jerusalem' (Lk 24,18) machte 
Christus ,zum ersten Pilger', wie ihn auch der ,Liber Sancti Jacobi' be- 
zeichnet. Wie man weiß, bedeutete das lateinische Wort ,peregrinus' an der 
betreffenden Stelle nichts anderes als .Fremder'. Als sich immer größere 
Menschenmassen weit entfernt von ihrer Heimat auf den Weg zu den be- 
deutendsten Heiligtümern des Christentums machten, bekam das Wort ,pe- 
regrinus' seine heutige spezifische Bedeutung von .Pilger'".1 

Bis weit in die Geschichte hinein reicht die Auffassung des Menschen, 
sein Leben als Pilgerschaft zu verstehen. Auch in der Gegenwart sind viele 
davon überzeugt, zu einem fernen Ziel unterwegs zu sein. Texte und Lieder 
bringen zum Ausdruck: Hinter dem fernen Sternenzelt muß ein guter Vater 
wohnen. In den Kirchen hören wir das Lied: Wir sind nur Gast auf Erden, 
und wandern ohne Ruh', mit mancherlei Beschwerden der ewigen Heimat 
zu. 

Der Camino del Santiago ist einer jener Wege, auf dem sich der Glaube 
an die Pilgerschaft ins ewige Leben besonders gut ins Gedächtnis rufen läßt. 
Er ist ein Jenseitsweg. Auch architektonisch kann man dies zeigen. 

Eunate 

Die achteckige Kirche in Eunate - vermutlich eine Totenkapelle2 - ist eine 
solche Station, die sich dafür besonders anbietet, an das letzte Ziel der 
Schöpfung zu erinnern. 

Gemäß der biblischen Symbolik bedeutet die Zahl sieben die Zeit der 
Schöpfung. Denn in sieben Tagen schuf Gott die Welt (vgl. Gen 12,3).3 Doch 
auch in außerbiblischen Kulturkreisen wurde die Zeit, dem Mondzyklus ent- 
sprechend (4 x 7), eingeteilt. Jedenfalls: Biblisch gesehen ist der achte Tag 
die Bezeichnung für die •Zeit" jenseits der Zeit, die Ewigkeit also. Am ach- 
ten Tag erscheint der Auferstandene dem Apostel Thomas in einem neuen 
Licht: Gegenwart des Ewigen in der Zeit. Aus den Wunden des Gekreuzig- 
ten fällt das Licht der Herrlichkeit (vgl. Joh 20,19-29). 

Im Oktogon der Taufbecken bzw. der Taufkapellen im Heiligen Land, z.B. 
in Kapharnaum, das Jesus zum Zentrum seiner Missionstätigkeit erwählte, 

1 Serafin Moralejo, Der heilige Jakobus und die Wege seiner Ikonographie, in: Santiago de 
Compostela. Hrsg. v. Paolo Caucci von Saucken. Augsburg 1993, 75-90, 86. 
2 Vgl. Raymond Oursel, Claude Jean-Nesmy, Pilgerwege nach Santiago de Compostela durch 
Frankreich und Spanien. Würzburg 1990, 113; Brian y Marcus Täte, El Camino de Santiago. 
Barcelona 1987, 64. 
3Istvän Hahn, Sonnentage - Mondjahre. Leipzig 1989, 66. •Die bei uns übliche 7-Tage-Wo- 
che geht auf den jüdischen Glauben zurück. Nach der biblischen Schöpfungsgeschichte schuf 
der Herr die Welt in 6 Tagen und ruhte am 7. Tag (hebräisch sabbath = ausruhen)." 



Santiago de Compostela 119 

wie überall auf der Welt, wird aus dem Wasser der Zeit und dem Geist der 
Ewigkeit jeder Mensch, der dies möchte, hineingenommen in den Strom des 
Heiles, der in Gottes Herrlichkeit ankommt. In Jesu Namen ergeht die Sen- 
dung an die Heidenvölker. Sie sollen Anteil gewinnen an der Erwählung 
durch Gott. Diese bezeugte Hoffnung besitzt eine zweifache Dimension. Sie 
weist einerseits auf den jenseitigen Sinn hin, sieht gleichsam über den Ho- 
rizont der Welt hinaus auf die Ewigkeit Gottes, andererseits erscheint in der 
gelebten Hoffnung der jenseitige Sinn auch im Diesseits. So wird die Erde 
menschlicher. Es ist Jesus als Messias, der als König der Herrlichkeit in der 
achteckigen romanischen Kirche - wie in Eunate - gerühmt wird. Zu seinem 
Testament gehört es, daß siebenundsiebzigmal, immer wieder in der Zeit 
also, Vergebung von Sünde und Schuld zugesagt wird (vgl. Mt 18,22). In 
seinem Geist sollen die sieben Sakramente als Zeichen des Heiles gespen- 
det werden. Erst am achten Tag ist der Mensch durch Gottes freigeschenkte 
Gnade unumkehrbar im Heil angekommen. 

Auch im fernen Indien, dem Missionsland des Apostels Thomas, weiß 
man um die Symbolik des achten Tages. So ist Mumtaz, die Frau des Shah 
Jahan unter der Kuppel inmitten des Achtecks des Taj Mahal (Agra) begra- 
ben. Auch ihre Krone war oktogonal konzipiert. Doch nun zurück nach Spa- 
nien. 

Estella 

Der Camino führt von Eunate nach Estella, das von seinem Namen her an 
den alten Sternenweg von Ost nach West entlang des 42. Breitengrades er- 
innert. Für viele Pilger ist dies eine wichtige Station. Denn die Wirklichkeit 
des kosmischen Christus findet dort ihren architektonischen Ausdruck. In 
der Kirche San Miguel thront im Tympanon Christus in der Mandorla. 

Der Weg von Eunate nach Estella bietet sich für Gespräche über die Deu- 
tung des antiken Kosmos in christlicher Perspektive an. Manche Frage nach 
der Inkulturation des Evangeliums, des Wortes Gottes, in die Symbol- und 
Bildersprache des Firmaments findet erst während der weiteren Pilgerreise 
ihre Antwort. 

Zahllos sind die Berechnungen über Sterne und Planeten, über Himmels- 
bahnen und über die Zeiten. Kulturgeschichtlich gesehen, geht man in den 
Konzepten wissenschaftlicher Astronomie bis hin zu Systemen abstruser 
Astrologie von der Einheit des Kosmos aus. Himmel und Erde, Sterne und 
Welt bilden ein Uni-versum. In der Kehre zum Einen vertieft sich der Glaube 
an den Schöpfer des Himmels und der Erde. Man staunt ob der Größe und 
des Gefüges. Das Interesse des Menschen an Sinn und Symbolen zielt auf 
Einordnung kosmischer Naturerscheinungen in den Horizont von Glaube 



Paul Imhof 120 

und Religion. So deutete auch das Christentum schon in seiner Frühzeit den 
Kosmos auf Jesus Christus und sein Erscheinen hin aus: Von Empfängnis bis 
Niederkunft kommt der Glaube in kosmischen Metaphern zum Ausdruck. 
Ob es sich um den Stern von Bethlehem oder das Licht über Sebulon und 
Naphtali handelt... 

Auf einige markante kulturgeschichtliche Zeugnisse sei im folgenden be- 
sonders eingegangen, um zu zeigen, wie in der Sprache des Glaubens auf 
kosmisches Geschehen zurückgegriffen wurde, um Kreuz und Auferstehung 
Jesu Christi zu verkünden. Im Blick auf den Himmel kommt während des 
Wanderns manche Erinnerung an Astronomisches und Astrologisches. Die 
frühen Christen griffen hellenistische und römische Deutungsmuster von 
Kosmos und Mensch auf und buchstabierten sie aufgrund ihrer Sinnerfah- 
rung mit Jesus Christus hin aus: Jesus als der neue, kosmische Basileus.4 

Selbstverständlich brachte dieser Versuch viele Probleme und Fragen mit 
sich. Wie läßt sich die universale Heilsbedeutung Jesu Christi im antiken 
kosmischen Weltverständnis aussagen? Welche Weise von Inkulturation des 
Evangeliums war damals von Nöten, um die Heilsrelevanz Jesu Christi für 
die Völker anzuzeigen? Wie ist näherhin die Rede von Gott, dem Schöpfer 
des Himmels und der Erde, bei Menschen angemessen zur Sprache zu brin- 
gen, die vom Pantheon der römischen Religion überzeugt waren? Welche 
Identifizierungen zwischen Ereignissen im Leben Jesu Christi und kosmi- 
schen Vorgängen am Himmelszelt fanden statt? In welchem kosmischen Be- 
zugsrahmen wurde er als Vermittler persönlicher Heilserfahrung gerühmt? 

Denn in ihm wurde alles erschaffen 
im Himmel und auf Erden, 
das Sichtbare und das Unsichtbare, 
Throne und Herrschaften, Mächte und Gewalten: 
alles ist durch ihn auf ihn hin geschaffen. (Kol 1,16; vgl. Eph 1,21) 
Derselbe, der herabstieg, 
ist auch hinaufgestiegen bis zum höchsten Himmel, 
um das All zu beherrschen. (Eph 4,10) 

In Estella, aber auch in vielen anderen Städten, z.B. in Leon, bleibt man 
andächtig vor dem Christus in der Mandorla stehen. Umgeben von den vier 
Attributen der Evangelisten, schaut er auf den Betrachter. Durch den hl. 
Hieronymus wurde der Adler dem Evangelisten Johannes, der Stier dem 
Evangelisten Lukas, der Löwe dem Evangelisten Markus und das Men- 
schenwesen dem Evangelisten Matthäus zugeordnet.5 Vorher bezog man die 
Attribute nur allgemein auf die Evangelisten. Der Grund für eine speziellere 

4 Vgl. Paul Imhof, Der Stern der Aphrodite oder die Verheißung des Bileam, in: Geist und 
Leben 65 (1992) 400-407. 
5 Vgl. James A. Michener, Iberia. Reisen und Gedanken. München 1969, 662/3. 



Abb. 1: Ermita de Eunate 



Abb. 2 und 3: Die •Mapamundi" des Beato di Burgo de Osma. Die Bedeutung des aposto- 
lischen Sitzes von Compostela wird durch die Büste des hl. Jakobus dargestellt. 





Abb. 4: Kathedrale von Santiago de Compostela. Gesamtansicht des •Portico de la Gloria", geschaffen 
von Meister Mateo (datiert 1188). 



Santiago de Compostela 121 

Zuordnung lag wohl in neutestamentlichen Textstellen, die dies nahelegten, 
z.B. das Zitat vom •Menschensohn auf den Wolken des Himmels" (vgl. Mt 
26,63). Der Evangelist Lukas erzählt vom Opfer (vgl. Lk 1,9), für das im 
heidnischen Kontext der Opferstier steht. Der Adler als Symbol des höch- 
sten Gottes läßt an den Prolog des Evangelisten Johannes denken (vgl. Joh 
1). Der Löwe erinnert an den Segen für den Stamm Juda (vgl. Mk 1; Gen 
49,8-12).6 

Die Mandorla ist im antiken Weltbild der Inbegriff der Struktur des Kos- 
mos. Die Augen des Glaubens deuten die kosmische Ordnung als Spiegel 
der Logik schöpferischer, alles durchdringender Liebe. Ihre Mitte ist Chri- 
stus, der Pantokrator, das schöpferische Wort Gottes, der Logos des All- 
mächtigen. Umgeben vom Tetramorph thront Christus majestätisch auf dem 
Regenbogen. •Dieser Regenbogen ist das Zeichen des Bundes, den Jahwe 
nach der Sintflut mit den Menschen schloß, als er versprach, nie wieder die 
Zyklen der Natur gegen sie aufzubringen."7 

Christus in der Mandorla. Die Romanik liebt die kosmologische Christo- 
logie. Die Propheten und die Apokalypse des Johannes sind zentrale The- 
men. Die Vision des Jesaja (Jes 6) und des Ezechiel (Ez 1) bilden dabei den 
Hintergrund für die Vision des Sehers von Patmos. Im Blick auf das nächt- 
liche Rotieren der Sternbilder beschreibt er die Himmelsliturgie (Offb 4), 
wie jüngst wieder ausführlich dargestellt wurde.8 

San Juan de Ortega 

Auf einer Pilgerfahrt zieht man von Estella weiter nach San Juan de Ortega. 
In der romanischen Klosterkirche erwartet den Besucher ein Säulenkapitell 
mit einer Verkündigungsszene. Zur jahreszeitlichen Tagundnachtgleiche 
fällt das Licht genau auf die Gestalt Mariens. Man verwendet natürlich-kos- 
mische Vorgänge, um Glaubensaussagen zu illustrieren: Das göttliche Licht, 
symbolisiert durch die Sonnenstrahlen, bewirkt das Mysterium der Men- 
schwerdung. 

Je mehr Licht auf die Materie trifft, desto mehr Schatten entsteht. Diese 
Erfahrung bildet den Hintergrund, um die theologische Sprache besser zu 
verstehen, die um das Geheimnis der Menschwerdung Gottes kreist. Die 
•Überschattung" ist gleichsam die andere Seite des Einbrechens göttlichen 

6 Vgl. dazu Maria Ottl in: Paul Imhof, Christus erleben. Grundkurs Ignatianischer Spiritua- 
lität mit Werken von Max Faller. St. Ottilien 1992, 243/4. 
7 Gerard de Champeaux/Dom Sebastien Sterckx, Einführung in die Welt der Symbole. Würz- 
burg 1990, 432/452. 
8 Zur kosmologischen Interpretation der Mandorla vgl. Gerard de Champeaux/Dom Sebastien 
Sterckx, Einführung in die Welt der Symbole. Würzburg 1990, 407-482. 



Paul Imhof 122 

Lichtes in die Welt der Materialität, die als das Mütterliche in personaler Ge- 
stalt die Mutter, näherhin die Mutter Jesu ist. Die Figur des Engels Gabriel, 
der Gottes Kraft symbolisiert, steht auf besagtem Kapitell neben Maria, 
(vgl. Lk 1,26-38) Sie wendet sich mit ihren geöffneten, erhobenen Händen 
direkt dem Licht zu. Auf der anderen Seite des Kapitells ist die Geburtsszene 
dargestellt. Im Blick auf das Kapitell kommen dem Beter die Worte aus dem 
Benedictus: 

Durch die barmherzige Liebe unseres Gottes wird uns besuchen 
das aufstrahlende Licht aus der Höhe, um allen zu leuchten, die 
in Finsternis sitzen und im Schatten des Todes und unsere 
Schritte zu lenken auf den Weg des Friedens. 

Wenn die Sonne am Himmel genauso lang sichtbar wie unsichtbar ist, 
sprechen wir von der Tagundnachtgleiche. Vom Frühlingspunkt aus gese- 
hen, geht die Sonne am nördlichen Sternenhimmel im Lauf des Jahres im- 
mer mehr nordöstlich auf, bis sie ab der Zeit der Sommersonnenwende, an 
Johannis also (vgl. Joh 3,30), immer mehr an den Punkt der herbstlichen 
Tagundnachtgleiche kommt. Nun geht sie wieder genau im Osten auf. Der 
Punkt der Wintersonnenwende markiert die äußere Grenze, von der aus sich 
dann die Sonne in ihren Aufgang wieder zum Punkt der Tagundnachtgleiche 
im Frühling bewegt. Dann erscheint sie am Horizont wieder genau im Osten. 

Der Zodiakus, die zwölf Tierkreiszeichen am Himmelsgewölbe bilden 
den Hintergrund für dieses kosmische Geschehen. Im Sternbild des Widders 
beginnt die Sonne im Frühjahr jeweils aufs neue ihren scheinbaren Lauf. 
•Die Linie, die man theoretisch durch den Tierkreisgürtel mit seinen wech- 
selnden Sternbildern legen kann, stellt die Ekliptik dar, d.h. es ist die schein- 
bare Bahn der Sonne, der entlang sich die einzelnen Sternbilder nördlich und 
südlich in einem Himmelsgürtel von 8° Breite befinden; am nördlichen 
Himmel die für das Frühjahr und den Sommer charakteristischen (Widder, 
Stier, Zwillinge, Krebs, Löwe, Jungfrau) und am südlichen die des Herbstes 
und des Winters (Waage, Skorpion, Schütze, Steinbock, Wassermann, Fi- 
sche). Diese 12 Sternbilder bilden den Tierkreis (Zodiakus)"9. Der Zodiakus, 
das Band der zwölf Tierkreiszeichen, ist eine gute Metapher, um zum Aus- 
druck zu bringen, daß etwas ein Ganzes ist, mit dem zugleich dasselbe neu 
beginnt. 

Diese Metapher läßt sich gut verwenden, um sowohl ganze Kontinuität 
wie neuen Anfang in der Heilsgeschichte auszusagen. Durch den Zwölfer- 
kreis Jesu etwa soll die Erwählung Israels neu repräsentiert werden (vgl. Jak 
1,1), das in seinen zwölf Stämmen eine Einheit bildete (vgl. Jos 3). Den 

'Istvän Hahn, Sonnentage - Mondjahre. Leipzig 1989, 36. 



Santiago de Compostela 123 

zwölf Aposteln wurden kunstgeschichtlich sogar die zwölf Tierkreiszeichen 
bzw. auch zwölf Sterne zugeordnet, wie man am 12-Apostel-Sarkophag in 
der Krypta der Kathedrale von Palermo sehen kann. Man denke auch an den 
Reliquienschrein aus Elfenbein (Bayer. Nationalmuseum München), auf 
dem sich jeweils über einem Apostel ein Zodion in einem Bogen befindet.10 

In vielfacher Hinsicht wurde die Zahl Zwölf analog gebraucht.11 Bis in die 
Geheime Offenbarung hinein läßt sich dieser Schlüssel der Bedeutung von 
Zwölf anwenden. Wie könnte man besser verkünden, daß die Wirklichkeit 
des Himmels etwas unendlich ganz anderes und zugleich etwas unendlich 
Neues ist, nämlich der göttliche Bereich des ewigen Heiles für die vielen, 
als durch die symbolträchtigen Zahlen von 12 x 12 x 1000: Um sich selbst 
ganz neu vermehrt, tausendmal? Hundertvierundvierzigtausend ist die Zahl 
der Geretteten (vgl. Off 14,3). 

Natürlich wird im antiken Bild vom Kosmos unaufgeklärt davon ausge- 
gangen, daß sich die Sonne um die Erde bewegt. Der kosmischen Wirklich- 
keit, die ja anders beschaffen ist, wird die menschliche Vorstellung und 
Wahrnehmung aufgeprägt. Denn in anderer Perspektive dreht sich natürlich 
die Erde um die Sonne. Man muß also die erkenntnistheoretischen Ebenen 
unterscheiden, auf die sich menschliches Erkennen und Wahrnehmen je- 
weils bezieht. 

Wie etwa läßt sich die Wirklichkeit des Pantokrator auf der Basis unseres 
heutigen astronomischen Wissens zur Sprache bringen? Teilhard de Chardin 
etwa hat dazu Gültiges gesagt. Die Fülle des Wissens um Strukturen in Mi- 
kro- und Makrokosmos bringt den modernen Naturwissenschaftler, der an 
Gott glaubt, zum Staunen über Gottes schöpferischen Geist. Zu jederzeit, 
gleichsam unablässig vom kosmischen Weltbild gibt der Blick zum Himmel 
immer wieder Anlaß zur Rühmung Gottes. Lieder und Hymnen preisen ihn 
bis heute: •Dein Lob, Herr, ruft der Himmel aus, das blaue, lichterfüllte 
Haus mit soviel Zung'n als Sternen. Der weiße Tag, die schwarze Nacht, 
wenn sie abwechseln von der Wacht, sie künden aus den Fernen"12. 

Im Horizont des mythischen Weltbildes der Antike ergab sich aus den 
kosmischen Verhältnissen eine Fülle von Möglichkeiten für die kalendari- 
sche Festlegung von christlichen Glaubensinhalten, die im Prozeß der In- 
kulturation des Christentums an die Stelle heidnischer Festinhalte traten. 
Der römische Festtag des Sol invictus, der unbesiegbaren Sonne, bot sich für 
das Weihnachtsfest - Christus die neue Sonne der Gerechtigkeit - geradezu 
an. 

10 Vgl. dazu Hans Georg Gundel, Zodiakos. Tierkreisbilder im Altertum. Mainz 1992, 306. 
11 Vgl. Bernd Lorenz, Notizen zur Verwendung der Zahl •Zwölf" in der Literatur, in: Litera- 
turwissenschaftliches Jahrbuch. Neue Folge 25 (1984) 276. 
12 Gotteslob Nr. 263 



Paullmhof 124 

Im Sinne einer Theologia naturalis läßt sich das Kreuz als Heils- und Le- 
benszeichen auch im Kosmos finden. Zunächst verbindet man den Auf- 
gangspunkt der Sonne im Osten zur Tagundnachtgleiche mit dem Punkt am 
Horizont im Westen, an dem sie untergeht. Eine Linie entsteht, die für man- 
ches Bauwerk die zentrale Achse der ganzen Anlage bildet, z.B. Schloß 
Nymphenburg in München. Je mehr nun das Jahr voranschreitet, desto mehr 
verschiebt sich der Aufgangspunkt der Sonne im Horizont, das gleiche gilt 
von der Stelle ihres Untergehens. Nun läßt sich wieder eine Linie ziehen 
vom extremen Aufgangspunkt bis zum Untergangspunkt, die parallel ver- 
läuft zur ersten Linie, die zur Herbsttagundnachtgleiche wieder erreicht 
wird. Zur Zeit der Wintersonnenwende läßt sich noch einmal eine entspre- 
chende Parallele ziehen. Den Bereich zwischen den beiden äußeren Paralle- 
len nennt man Oikumene, d.h. die bewohnbare Welt. Verbindet man die vier 
Punkte, an denen sie sich mit dem Horizont kreuzen, so entsteht ein Quadrat 
bzw. der Buchstabe X, der im Griechischen als Chi gelesen wird und im He- 
bräischen als Taw bzw. Tau. 

Das Taw ist das Zeichen des Kreuzes, das im ursprünglichen Hebräisch 
die Form des Andreaskreuzes besitzt. Es ist der letzte Buchstabe des he- 
bräischen Alphabetes, das aus 22 Buchstaben besteht.13 So ist das Kreuz- 
zeichen gleichsam das Ende der Welt. Im Glauben nun wird bekannt, daß es 
noch eine andere Welt gibt, die Wirklichkeit des Auferstandenen. Erst in 
Gottes Herrlichkeit vollendet sich das Schicksal des Gekreuzigten. 

Im Blick auf kosmische Wahrnehmungen eröffnen Zeichen und Symbole 
ein breites Feld für Deutungen.14 

Santiago de Compostela 

Spanien gehörte seit der Zeit Jesu zum römischen Herrschaftsbereich. Schon 
im ersten Jahrhundert gab es dort wohl auch Christen. Einiges spricht dafür, 
daß der Apostel Jakobus in Spanien war. •Nach einer sehr alten und tief ver- 
wurzelten Tradition erschien die Jungfrau Maria ,in sterblicher Gestalt', d.h. 
als sie noch in Palästina lebte, dem Apostel Jakobus. Dieser verkündete das 
Evangelium in der Provinz Tarraconensis, zu der die Stadt Caesaraugusta 
(Zaragoza) gehörte. Jakobus sei entmutigt gewesen ob des geringen Erfol- 
ges seiner Bemühungen, als ihm die Jungfrau auf einem 'pilar' (Pfeiler) er- 

13 Vgl. Friedrich Weinreb, Buchstaben des Lebens. Weiler 1990. 
14 Vgl. Herbert Schade, Die Monumentalisierung des Gewissens und der Kampf zwischen 
Licht und Finsternis - Zur Fassade der St. Michaelskirche in München und zur • Genealogie " 
ihrer Herrscherbilder, in: K. Wagner/A. Keller (Hg.) St. Michael in München. Festschrift zum 
400. Geburtstag der Grundsteinlegung und zum Abschluß des Wiederaufbaus. München, 
Zürich 1983, 23-80. 



Santiago de Compostela 125 

schien, ihm Mut zugesprochen und ihn gebeten haben soll, zu ihren Ehren 
eine Kirche an jenem Ort zu bauen. Dieselbe Tradition erzählt auch, Jako- 
bus sei von seinen Schülern Athanasius und Theodor begleitet worden. Sie 
berichtet sogar davon, daß die beiden die ersten Bischöfe der uralten Diö- 
zese Zaragoza gewesen seien"15. 

Der älteste Bericht über das Grab des Apostels stammt aus dem 11. Jahr- 
hundert.16 Sein Grab •unter den Marmorbögen" in Santiago liegt inmitten 
eines alten Friedhofes aus römischer Zeit. Ein solches •Tropaion" ist ein 
kleiner Triumphbogen. Es kann auch das Himmelsgewölbe symbolisieren. 
Nach seiner Enthauptung in Jerusalem soll der Leichnam des Apostels über 
den Hafen von Iria Flavia, dem späteren Padrön, landeinwärts gebracht wor- 
den sein. •Wer nach Santiago geht und nicht nach Padrön, der hat die Pil- 
gerfahrt nicht unternommen"17. 

Santiago ist das Ziel einer Pilgerfahrt. •Die Pilger waren nämlich, wenn 
auch nur zeitweilig, der diesseitigen Welt gestorben und übernahmen damit 
einen besonderen religiösen Status, mindestens für die Dauer der Reise. In 
dieser Hinsicht versinnbildlicht der Pilger in vollem Umfang das Unter- 
wegssein des ,homo viator', das die Kirche schon seit ihren Anfängen be- 
tont. Der heilige Petrus bezeichnet schon in seinem ersten Brief die Christen 
als ,advenae et peregrini', als Fremde und Pilger; Fremde in einer Welt, in 
der sie sich nur zeitweilig aufhalten, und somit Pilger, die unterwegs sind 
nach einer höheren Heimat. Dieser ,status viatoris' ist nach der Lehre der 
Kirche seit frühester Zeit der eigentliche Zustand des Menschen, der auf Er- 
den wie im Exil lebt und sich in einer Übergangsphase (,transitus') zur 
himmlischen Heimat befindet."18 

Bei Sonne und Regen ist man nach Santiago unterwegs. Der Sternenhim- 
mel und seine Deutung spiegeln sich in den Stationen des Weges. Inmitten 
aller Konstellationen wendet sich der Beter an den je größeren Gott. •Bis 
ans Ende der Zeiten versammelst du dir ein Volk, damit deinem Namen das 
reine Opfer dargebracht werde vom Anfang der Sonne bis zum Untergang." 
So heißt es im Dritten Hochgebet. Vom Aufgang der Sonne bis zu ihrem 
Niedergang sei gelobet der Name des Herrn! Auf dem Camino nach San- 
tiago übt man die Pilgerschaft ins Jenseits ein. 

Paul Imhof, Frankfurt 

15 Hans-Günther Kaufmann/Bravo Lozano Millän, Santiago de Compostela. Auf alten Wegen 
Europa neu entdecken. Innsbruck 1992, 36. 
16 Vgl. Jakobus in Franken. Unterwegs im Zeichen der Muschel. Hrsg. v. Klaus-Dietrich 
Kniffki. Würzburg 1992, 19/20. 
17 Raymond Oursel/Claude Jean-Nesmy, Pilgerwege nach Santiago de Compostela durch 
Frankreich und Spanien. Würzburg 1990, 9. 
18 Paolo Caucci von Saucken, Leben und Bedeutung der Pilgerfahrt nach Santiago, in: San- 
tiago de Compostela (Anm. 1) 91-114, 106f. 




