EINUBUNG UND WEISUNG

Ohne Halt — und doch gehalten
(Sin arrimo y con arrimo)

Uberlegungen zu einem Gedicht
des spanischen Mystikers und Reformators Johannes vom Kreuz

Das Gedicht von Johannes vom Kreuz, das hier vorgestellt werden soll, beginnt mit
den drei Versen:

,»Ohne Halt und doch gehalten,

ohne Licht im Dunkeln lebend

werd’ ich géanzlich mich verzehren.

Dieses Gedicht ist ein Reflex der Erfahrungen, die Johannes in seiner Gefangen-
schaft in Toledo gemacht hat. Er scheint es zwar nicht — wie einige andere Gedichte
— in der Gefingniszelle selbst aufgeschrieben zu haben. Aber nichtsdestoweniger ist
es Zeugnis dieser seiner Urerfahrung, die sein ganzes Leben fortan bestimmte — dhn-
lich wie es das Damaskuserlebnis des Paulus war, das dessen Leben fortan be-
stimmte. Diese seine Erfahrung wollte Johannes nicht fiir sich behalten. Er wollte
sie ausrufen, ja — weil sie so schon war — hinaussingen. Und indem er sie einem Ge-
dicht anvertraute, sagte er schon: ich habe nicht nur erfahren, wie es um mich selbst
bestellt ist. Sondern ich habe erfahren, wie es um den Menschen tiberhaupt bestellt
ist, was menschliche Existenz ist, ja — um Goethes Faust zu zitieren — was die Welt
im Innersten zusammenhilt. Denn ein Gedicht will ja, wie jedes Kunstwerk, an die-
sem Einen bespielhaft aussagen, was das Ganze ist.

Viele machen sich auf den Weg, dieses Ganze zu erfahren. Die Alchimisten und
Kabbalisten suchten und suchen, so wird erziihit, das Aleph, jenen Punkt im Raum,
der alle Punkte in sich schlieBt, ein Zauberding, das mit einem Schlag alles, was ist,
erkennen und vor allem auch erkliren 146t. Heute nennt man das nicht mehr Aleph.
Heute nennt man das Weltformel. Und Biicher wie das von Steven Weinberg oder
Stephan Hawking iiber den Ursprung des Universums werden angekiindigt mit den
Worten: Er ist im Begriffe, die Formel zu finden, die das Weltall erklrt.

So etwas Ahnliches muf das sein, was Johannes vom Kreuz widerfahren ist. Nur:
er hat die Urformel, das Aleph, die Antwort auf alle Fragen nicht gemacht, nicht
sich durch geduldiges Uberlegen oder Experimentieren ausgedacht, auch nicht
durch Anhdufen von Tugendiibungen wie ein indischer Yogi verdient, sondern er
hat sie — unverdient und unverdienbar — geschenkt bekommen — und zwar in einer
Situation, in der er selbst nichts mehr war und nichts mehr hatte — ein Héufchen
Elend, krank, ausgepeitscht, in einer dunklen Zelle, dem Hungertode und der seeli-
schen Verzweiflung nahe, ohne Kontakt mit der AuBenwelt, ohne Briefe, ohne
Biicher, ja sogar ohne Sakramente. Und da, als er korperlich, seelisch, geistig am



Einiibung und Weisung 127

Ende war, im wortlichen und im iibertragenen Sinne sich in tiefster Nacht befand,
da ging ein Licht ihm auf, nein, da ging das Licht ihm auf, das ihn alle Dunkelheit
vergessen liel, oder besser: das ihn die Dunkelheit geradezu umarmen und liebha-
ben lieB, weil sie ihm das Licht, dieses iiberirdische beseligende Licht geschenkt
hatte.

Diese ihm geschenkte Grund- und Urerfahrung will Johannes uns mitteilen —
stammelnd nur, wie er selbst einmal sagt, und im BewuBtsein seines Unvermégens,
das unendliche Licht einzufangen. Eines dieser stammelnden Worte ist das, mit dem
unser Gedicht beginnt. Es lautet: Ohne Halt — und doch gehalten.

Das ist im Grunde in fiinf kleinen Worten das ganze Gedicht, ja es ist der ganze
Johannes. Und nicht nur das. Es ist das ganze Christentum. Ja, es ist die ganze
menschliche Existenz, das Aleph, die Formel, die uns wissen 148t, was die Welt im
Innersten zusammenhélt.

Ohne Halt und doch gehalten — das ist zunéchst einmal die in vielen Wendungen,
Bildern, Spriichen immer wieder neu formulierte Zusammenfassung der Botschaft
des heiligen Johannes vom Kreuz. Giinter Benker bringt sie auf die Formel: Los-
lassen kénnen — die Liebe finden. So betitelt er das Buch, in dem er die Lehre des
Johannes darlegt!. Hans Urs von Balthasar schreibt2, um die Botschaft des Johan-
nes in einem Satz zusammenzufassen: Nur wenn mir alles zu nichts wird, kann er —
der nichts von allem ist, was ich kenne und bin — mein Alles werden — wenn mir al-
les, was mir bisher Halt gab — Traditionen, theologische Lehrsitze, Gesundheit des
Leibes und der Seele, Unterstiitzung von Menschen — wenn das alles fortfillt und
ich nichts mehr habe, an das ich mich klammern und das ich an die Stelle Gottes
stellen und so zu meinem G6tzen machen kann, dann endlich kann der sich mir zei-
gen, der das alles nicht ist und der darum, verglichen mit uns, das Nicht-Wir, die
Nicht-Welt, kurz, das Nicht-Geschaffene und insofern, von uns aus gesehen, das
Nichts ist, dann kann dieser nicht greifbare, nicht fabare, nicht hab-bare Gott, mein
Alles werden.

In den Schriften des heiligen Johannes vom Kreuz finden wir immer wieder dhn-
liche Formulierungen, mit denen er selbst das Gemeinte und im Grunde gar nicht
Aussagbare aussagen will:
nichts genieBen wollen fiihrt zom alles genieflen;
nichts besitzen wollen fiihrt zum alles besitzen;
nichts wissen wollen fiihrt zum alles wissen;
nichts sein wollen fiihrt zum alles sein;
alles lassen fiihrt zum alles haben. 3

! Giinter Benker, Loslassen konnen - die Liebe finden. Die Mystik des Johannes vom Kreuz.
Mainz 1991.

2 Vgl. Hans Urs von Balthasar, Juan de la Cruz, in: Herrlichkeit. Band 11, Teil 2, Einsiedeln
1962, 465ff., hier 479.

3 Vgl. Juan de la Cruz, Subida del Monte Carmelo, 1b. 1, cap. 13, 11. In der Ubersetzung von



Einiibung und Weisung 128

Das aber erinnert uns an die Botschaft des Apostels Paulus. In seinem zweiten
Brief an die Korinther etwa begegnen uns die Antithesen, die aufreizenden Ge-
geniiberstellungen, die auch Johannes vom Kreuz erfahren und durchlitten hat und
die ihn sagen lieBen: Ohne Halt — und doch gehalten.

Im 4. Kapitel dieses Briefes schreibt Paulus:

Von allen Seiten werden wir in die Enge getrieben —
und doch finden wir noch Raum.

Wir wissen weder aus noch ein —
und doch verzweifeln wir nicht.

Wir werden niedergestreckt —
und doch werden wir nicht vernichtet.

Ebenso klingt es im 6. Kapitel — wie Hammerschlige:
Wir werden verkannt — und doch anerkannt.

Uns wird Leid zugefiigt — und doch sind wir frohlich.
Wir sind wie Sterbende — und seht: dennoch leben wir.

Und dann kommt der Satz, auf den alles zuldnft und der alles Vorhergehende zu-
sammenfafft: Wir haben nichts — und doch haben wir alles (2 Kor 6,10).

Das ist Johannes vom Kreuz. Das ist Paulus. Das ist aber auch Jesus, Jesu Leben
und Jesu Botschaft.

Uber Jesu Leben heiBt es im Brief an die Philipper (2,8.9.6.11):

Er erniedrigte sich — doch Gott hat ihn erhoht.
Er wurde wie ein Sklave ~ und doch soll jeder bekennen:
Er ist der Herr.
Und im Hebrierbrief lesen wir (2,9):
Um seines Todesleidens willen wurde er mit Herrlichkeit gekront.

So ist auch die Botschaft Jesu:

Wer hungert, wird gesittigt.

Wer trauert, findet Trost.

Wer arm ist, erbt das Himmelreich (Mt 5,6.4.3)

Ja: Wer sein Leben verliert, wird es gewinnen (Lk 17,33).

Und wie eine Zusammenfassung der Botschaft Jesu will uns das Bild erscheinen,
das Matthidus malt (vgl. Mt. 14,28 ff.): Petrus verldBt das Schiff, das ihm Halt ge-
wihrte, und schreitet iiber das Wasser. Und siehe da: Das Wasser triigt! Petrus geht
nicht unter. Wie von unsichtbaren Kriften wird er iiber Wasser gehalten! Des Pe-
trus Tollkithnheit wird belohnt! Nicht, weil er ausprobiert hitte, ob das Wasser wohl
trigt, oder weil er zuvor seine Vernunft befragt hitte! Sondern weil er den Halt, den
ihm das Schiff gewihrte, ohne wenn und aber aufgegeben hatte. Nur weil Jesus ge-
sagt hatte: Hab Vertrauen! Komm! — nnd weil Petrus gegen alle Vernunfteinsicht
diesem Wort vertraute!

Petrus hatte den Halt, den ihm das Schiff gewihrte, anfgegeben. Ohne Halt war
er — und wurde doch gehalten.

So formuliert Johannes das, was nns nach diesem kurzen Blick in die Bibel als
Quintessenz des Christentums erscheinen will.

Oda Schneider. Einsiedeln 31984, 56.



Einiibung und Weisung 129

IL

Aber noch etwas lehrt uns die Bibel. Dieser Satz ist nicht nur die Quintessenz des
Christentums. Er ist zugleich die Quintessenz jeder Begegnung mit Gott, jedes
menschlichen Stehens vor Gott und damit der menschlichen Existenz iiberhaupt.

Denn so fingt das vor-Gott-Stehen des Menschen an und so beginnt darum die
Geschichte Abrahams, in dem alle, die an Gott glauben, die Juden, die Christen, die
Moslems — sich selbst wiedererkennen und den sie darum ihren Vater nennen: ,,Exi!
Ziehe weg — weg aus deinem Land, weg aus deiner Heimat, weg aus deinem Vater-
haus.* So formuliert es die Bibel (Gen 12,1; vgl. 24,7) in wachsender Verdichtung.
Diese Erde ist nicht dein Zu-Hause — ihre Traditionen nicht, ihre Bindungen nicht,
ihre Freuden nicht und auch nicht ihre Angste. Was aber ist Abrahams Zu-Hause?
Die Bibel verschweigt es nicht: Abraham zog hinaus ins Ungewisse. So steht es im
Buche Genesis (Gen 20,13), und der neutestamentliche Hebrierbrief wiederholt es
noch einmal ausdriicklich: Abraham zog hinaus, ,,ohne zu wissen, wohin er kom-
men wiirde” (Hebr 11,8). Aber er tat es im Glauben an den Herrn! Glauben aber
heif3t — fiir ihn und fiir uns — mehr als Fiir-wahr-halten. Mehr auch als gehorchen
und vertrauen. Glauben heifit im Hebrédischen sich festmachen, sich binden, Halt fin-
den, auch wenn die Erde wankt (Ps 46,3), Hait finden nimlich in dem, der der letzte
Grund von allem ist, die tiefste Realitiit, und dessen Name heiBt — wie der Psalmist
uns lehrt — ,,Der, der da ist* (Ps 68,5).

Abraham schon war ,,ohne Halt — und doch gehalten*! Verweilen wir etwas bei
diesem Satz des Johannes. .

Am Anfang steht: Ohne Halt. Damit fingt es an. Zuerst steigt Petrus aus seinem
Boot. Zuerst machen wir die Erfahrung, da wir arm sind, daf8 wir ratlos sind, daB
das Leben nicht so verlduft, wie wir es uns ertriumt haben, daf} unsere Berechnun-
gen nicht aufgehen, dal unsere Gebete nicht erhort werden, wir zumindest nichts
davon merken, daf} drztliche Kunst versagt, daB wir nicht verstanden werden, daB
die Menschen nichts von uns wissen wollen, daB am Ende von 2000 Jahren Chri-
stentum Konzentrationslager stehen, daB man von den Christen nicht mehr sagt
»Seht, wie sie einander lieben“, sondern ,,Seht, wie sie miteinander streiten, daBl
die vielen Kirchen, die nach dem Kriege in Deutschland gebaut wurden, leer stehen,
daB Kinder nicht mehr getauft werden und die, die getauft sind, ihr Erwachsenwer-
den dadurch dokumentieren, daB sie nicht mehr zur Kirche gehen.

Aber dem ersten folgt ein zweites: ,,Und doch gehalten®. Ist das erste die Bedin-
gung von dem zweiten? Muf} zuerst die Leere kommen, damit dann die Fiille
kommt? Wire das die frohe Botschaft, die des Johannes und des Christentums? Da8
da, wo nichts ist, das Alles Platz hat? Daf} unsere Niederlagen Voraussetzung sind
fiir den viel groBeren Sieg? Dal} unsere Verzweiflung die Rettung an sich zieht wie
ein Magnet die Eisenspéne und wie das Meer das Wasser der Fliisse? Da Abraham
zuerst sein Land, seine Heimat, sein Vaterhaus und alles, was dieses mitbeinhaltet,
verlassen muf3, bevor er in Gott den fand, zu dem er sagen konnte: Herr, du mein
Fels, mein Retter, mein Schild und meine Zuflucht (Ps 18,3)? So sieht es Johannes.

Das Verlassen des Weges ist das Betreten des Weges. Man muf} weitergehen, darf
nicht stehen bleiben, man muf3 den Halt des festen Bodens, auf dem man steht, auf-



Einiibung und Weisung 130

geben, man muf aus dem Boot aussteigen, man muB sich loslassen, sich aufgeben,
sich fallen lassen, sich anvertrauen, sich von einem ganz anderen halten lassen, ei-
nem, den man nicht sehen, horen, fiihlen, schmecken, riechen kann, den man nicht
einmal beweisen kann wie einen mathematischen Lehrsatz — und der einen trotzdem
hilt.

Johannes sagt das im néchsten Vers: ,.,ohne Licht im Dunkeln lebend®. Er ist ehr-
lich. Er behauptet nicht: alles ist sonnenklar. Er gibt zu: Alles ist Wandeln im Dun-
keln. Ohne Licht — ohne das Licht der Vernunft und philosophischer Argumente,
ohne das Licht von vorzeigbaren Gebetserhdrungen. Es ist wie ein Wandern im Un-
gewissen, ja in der Nacht, wo ich darauf angewiesen bin, da ein anderer mich an
die Hand nimmt und mich auf Wegen fiihrt, die ich nicht sehen kann. Es ist wie ein
Wandern auf dem Wasser, das nicht trigt — wie jeder sieht — und auf dem ich nur
vorwirtsschreiten kann, wenn mich eine ganz andere Macht tragt — und wenn ich —
wie Petrus und wie Abraham — bereit bin, mich von dieser Macht tragen zu lassen.

Das sagt Johannes im dritten Vers: ,,werd’ ich génzlich mich verzehren®. Ich gebe
mich hin, ich gebe mich auf, ich verschenke mich. Das ist der Gipfel der Frohbot-
schaft von dem ,,Ohne Halt und doch gehalten*. Ich selbst bin gefragt. Petrus selbst
geht auf Jesus zu. Er ist nicht wie ein Stein, den jemand aus dem Schiff iiber das
Wasser wirft. Er verfiigt selber iiber sich — zu dem anderen hin, der ihn ruft und der
auf ihn wartet. Ja, er wird erwartet. Ich werde erwartet. Es gibt jemanden, der auf
mich wartet und der mir, mir ganz persdnlich sagt: Komm! Und das ist der, der das
Weltall trigt. Es ist der, den wir alle suchen, weil nur er die Antwort auf all unser
Fragen ist. Aber, so sagt Johannes vom Kreuz: Viel mehr, als wir alle Gott suchen
und auf sein wie immer geartetes Erscheinen warten, sucht Gott uns und wartet auf
unser Erscheinen! Er, der alles hat, dem die Herrlichkeit des Himmels gehort, dem
die Cherubim und Seraphim lobsingen, der wartet noch auf mich — und freut sich,
wenn ich komme!

Jesus, der das Antlitz des Vaters ist und gesagt hat: Philippus, wer mich sieht,
sieht den Vater, dieser Jesus hat sich gefreut, als Maria Magdalena am Vorabend
seines Leidens seine Fiile mit kostbarem Nardendl iibergof und salbte. Er ist nicht
nur der, der Geschenke verteilt. Er ist auch der, der Geschenke annimmt. Der sich
dariiber freut. Und sogar sagt: Arme habt ihr immer, mich aber nur noch kurze Zeit.
Auch das ist Zeichen seiner Liebe: daB er Liebe annimmt. Daf er sich beschenken
14Bt. DaB er uns sagt: eure Gebete, euer Vertrauen, eure Zuwendung und die klei-
nen nnd die groBen Zeichen eurer Liebe sind das, worauf ich warte — und wodurch
ihr selber zur Erfiillung kommt. Sie sind eure Selbstvollendung. Denn wer sich ver-
liert, wer sich verschenkt, wer sich hingibt — der findet sich, der findet sein Heil,
sein Gliick, sein ewiges Leben.



Einiibung und Weisung 131

III.

Eigentlich hat Johannes mit diesen drei Zeilen schon alles gesagt. Aber er ladt uns
ein, noch lidnger dabei zu verweilen. Er tut es, indem er noch drei Strophen eines
Liedes folgen 1a6t.

Dieses Lied hat die Form eines bekannten Volksliedes und lehnt sich sogar an
dessen Inhalt an, den Johannes aber umdichtet, auf seinen eigentlichen Inhalt
zuriickfiihrt, als Lied von Gott verstehen lehrt. Er wihlt diese dem Leser bzw. Ho-
rer vertraute Liedform, weil wir uns, indem wir sein Lied vernehmen und meditie-
ren, darin zu Hause fiihlen sollen. Johannes will uns ja nichts Fremdes sagen. Er will
uns helfen, unser eigenes Leben zu verstehen, zu bejahen und anzonehmen. Er will
uns helfen, seine Botschaft als das anzunchmen, was sie ist: eine Botschaft der
Freude.

Die einzelnen Strophen haben vieles gemeinsam. Sie miinden ein in einen Satz,
der im Vorspruch schon genannt war — an erster, an zweiter oder an dritter Stelle.
Mit anderen Worten: Die drei Aussagen des Vorspruchs werden entfaltet, erldutert
und dann noch einmal genannt, um aber diesmal viel besser verstanden zu werden.
Und um dieses Verstindnis herbeizufiihren, hat jede Strophe in der ersten Zeile eine
Uberschrift und in der fiinften der jeweils neun Zeilen eine Mitte, eine Achse, der
vier Zeilen vorangehen und vier Zeilen folgen. SchlieBlich hat jede Strophe ein
Wort, das nicht nur in dieser einen Strophe, sondern im ganzen Lied nur ein einzi-
ges Mal vorkommt, das uns darum in ganz besonderer Weise aufmerken 148t. Es ist
wie ein Schlisselwort, das diese eine Strophe und durch diese eine Strophe das
ganze Lied besser verstehen 146t.

Danach sollte man also in jeder Strophe fragen: nach dem Geleitwort, der Mitte
und dem Ziel — und nach seinem Schliisselwort.

a) Die erste Strophe lautet:
Losgelost ist meine Seele.
Nichts Geschaff’nes hilt sie fest.
Uber sich hinausgehoben
Schmeckt sie Leben wie noch nie.
Gott alleine gibt ihr Halt.
Drum das Wort, das ich euch sage:
Das, was ich am meisten schitze,
ist, daf} ich mich jetzt schon sehe
ohne Halt und doch gehalten.

Losgelst ist meine Seele. Das ist das Geleitwort, gewissermaBen die Uberschrift
zur ersten Strophe. Es ist wie die erste Stufe der Nacht, die Johannes immer wieder
besingt, weil sie ihn zu Gott gefiihrt hat. Und der Weg zu Gott beginnt nun einmal
mit dem Loslassen von allem, was geschaffen ist, wie es in der zweiten Zeile der er-
sten Strophe heiBt. Nicht als wenn das Geschaffene schlecht wire. Sondern weil es
nicht Gott ist — und weil Gott uns mehr geben will als diese Erde zu bieten hat.

,,Du also, Herr,*
schreibt Augustinus in seinen Bekenntnissen,
»hast Himmel und Erde erschaffen,



Einiibung und Weisung 132

der du schon bist — denn sie sind schon;
der du gut bist — denn sie sind gut;

der du bist — denn sie sind.

Doch sind sie nicht in der Weise schon
und sind nicht in der Weise gut

und nicht in der Weise sind sie

wie du, ihr Schopfer,

mit dem verglichen

sie weder schon sind

noch gut sind

noch sind.“4

Und Gott will uns an sich binden — was nur geht, wenn wir keine anderen Gotter
neben ihm haben — keine schone Natur, keine mathematischen Beweise, keine weiBe
Weste, die uns stolz macht.

Gott? Ja, Gott ist es. So sagt es die Mitte der Strophe: Gott allein gibt uns Halt-
»allein®, wie es sonst nur die Reformatoren gesagt haben, wihrend die Katholiken
oft Hemmungen haben, es in dieser Radikalitit auszusprechen. Johannes hat diese
Hemmungen nicht. Er sagt ungeniert: Gott allein.

Zugleich fallt damit das Schliisselwort der ersten Strophe: Gott. Bisher hatte Jo-
hannes es nicht ausgesprochen, und er wird es auch nicht wiederholen. Wir hatten
es von Anfang an unterstellt. Nun aber sagt er es: Gott gibt uns Halt. Er, der Un-
wandelbare, der Getreue, der Fels in der Brandung, der den Psalmisten singen 1iBt:

Wenn Wasserwogen tosen und schiumen,

und Berge erzittern:

Wir fiirchten uns nicht.

Denn Gott ist uns Zuflucht und Stirke.” (Vgl. Ps 46, 2—4)

Das aber 148t Johannes allen Schrecken des Ohne-Halt-Seins vergessen. Anstatt
zu beklagen, was er alles aufgeben muB, besingt er, was er gefunden hat: ein ganz
neues Freiheitsgefiihl, ein ganz neues Leben. Er schmeckt es geradezu, genieBt es,
schitzt es. Und wenn er jetzt zum Schluf} der ersten Strophe die erste Zeile des Vor-
spruchs wiederholt, hat sie einen ganz neuen Klang bekommen. Nicht etwa: ich Be-
davernswerter, der ich ohne Halt bin. Sondern: Ich Beneidenswerter, der ich von
Gott gehalten bin, und so einen Halt gefunden habe, den mir sonst niemand und
nichts geben kann, am allerwenigsten ich selbst!

b) Die zweite Strophe lautet:
Finsternis 148t mich erdulden
dieses todgeweihte Leben.
Dennoch ist mein Schmerz nicht gro8,
weil, auch wenn das Licht mir fehlt,
ich ein himmlisch Leben lebe.
Solch ein Leben schenkt die Liebe.

4 11. Buch, Kap. 6, Nr. 4. (Hier zitiert nach Peter Knauer, Unseren Glauben verstehen. Wiirz-
burg #1991, 20)



Einiibung und Weisung 133

Und je blinder diese Liebe,
desto mehr geb ich mich hin,
ohne Licht im Dunkeln lebend.

Diese Strophe wird eingeleitet mit dem Hinweis auf die Finsternis, in die sich der
begibt, der sich Gott anvertraut. Es ist gewissermaBen die zweite Stufe der Nacht,
die Mitternacht, die eintritt, wenn die Ddmmerung ganz voriiber ist. Dem entspricht
das Schliisselwort, das diese zweite Strophe kennzeichnet: blind. Ja, blind. Wenn
Nacht mich umgibt, wenn ich nichts mehr sehe, bin ich blind. Aber Johannes ver-
zweifelt nicht. Er sagt es an vielen anderen Stellen seiner Biicher: Je blinder, desto
besser! Denn dann vertrane ich mich dem einzigen an, der den Weg weiB, weil er
schon am Ziel ist, ja, weil er selber dieses Ziel ist, und der darum nicht irren kann,
dem einzigen auch, der nichts anderes will, als mich zu eben diesem Ziel zu fiihren.
Darum freut sich Johannes, wenn er blind ist, so blind, daB er gar nicht mehr auf die
Idee kommt, selbst seinen Weg zu suchen, weil er einsieht, daB er ihn allein nicht
findet, und darum riihmt er die Nacht, die ibn mit Blindheit geschlagen hat, vor al-
lem die Nacht seiner Kerkerhaft in Toledo, wo er wirklich nichts und niemanden
mehr hatte als Gott allein. O Nacht, die Fiihrer wurde, singt er in seinem Lied von
der dunklen Nacht — weil sie mich den finden lieB, der mich liebt und der in mir die
Liebe weckte.

So auch hier: Er hat den Himmel schon auf Erden, weil er die Liebe entdeckt hat,
die Liebe, die notwendig blind ist und blind macht. Denn wollte man sie von Ver-
nunftbeweisen abhéingig machen, dann wiirde man diese Vernunftbeweise ja iiber
die Liebe stellen.

Natiirlich kennt Johannes den alten Streit, der so alt ist wie die Menschheit: ob
denn das Erkennen nicht das erste sein miiBte und die Liebe zu dem Erkannten nur
das Zweite sein konnte ~ oder ob nicht die Liebe erst die Augen 6ffnet bzw. iiber-
haupt erst nach dem Geliebten suchen macht. Johannes entscheidet sich fiir das
Zweite, wie sein grofes Lied der Liebe Iehrt, das mit den Worten beginnt:

— Wohin, Geliebter, bist du nur entschwunden?
Warum 148t du voll Sehnsucht mich zuriick?

Johannes ist wie Petrus, der sich blindlings dem Wasser anvertraute, das nach
menschlichen Berechnungen ihn gar nicht tragen konnte. Aber die Liebe zu Jesus,
seinem Herrn und Meister, iiberwog all diese Bedenken.

Und wenn Schwierigkeiten kommen, dann ist Johannes auch wie Petrus. Denn als
im Angesicht des heftigen Windes Angst und Verzagtheit in ihm aufstiegen, da ging
Petrus nicht etwa zuriick zu dem Boot, das er verlassen hatte, sondern da wandte er
sich nur um so mehr und um so beschworender an Jesus. Und zu ihm und zu kei-
nem anderen rief er: Herr, rette mich. Je drohender die Stiirme, je groBer die Dun-
kelheit, die mich umfingt, je aussichtsloser mein Leben, desto mehr halte ich mich
an dich, o Herr, der du mich glauben, hoffen, lieben lehrst und mir — wie die Mitte
unserer zweiten Strophe voller Kiihnheit sagt — den Himmel schon auf Erden
schenkst.

Und wenn Johannes jetzt am SchluB der zweiten Strophe den zweiten Vers des
Vorspruchs wieder anfgreift und sagt: ,,ohne Licht im Dunkeln lebend*, dann klingt
auch das ganz anders als zuvor. Dann spiirt man, wie dieser Vers seinem letzten



Einiibung und Weisung 134

Wort zusteuert: lebend. Das war vorher schon in der Mitte der Strophe angekiun-
gen: ein himmlisches Leben fiihre ich, ein Leben, das die Liebe schenkt. Und das
148t ihn alle Dunkelheit vergessen, anch das Leid, das in der ersten Zeile der Zwel-
ten Strophe noch angeklungen war: ,,erdulden” schrieb er da. Und auch das dem-
Tode-ausgeliefert-Sein des irdischen Lebens, auf das er in der zweiten Zeile der
zweiten Strophe hingewiesen hatte, ist jetzt vergessen. Johannes ist da wie Paulus,
der im R&merbrief schreibt (8,35 ff):
,,Was kann uns scheiden von der Liebe Christi?
Bedriingnis oder Not oder Verfolgung?
Hunger oder Kilte, Gefahr oder Schwert? ...
All das iiberwinden wir durch den, der uns geliebt hat.
Denn ich bin gewiB:
Weder Tod noch Leben,
weder Engel noch Méchte,
weder Gegenwirtiges noch Zukiinftiges,
weder Gewalten der Hohe oder Tiefe noch irgendeine andere Kreatur
konnen uns scheiden von der Liebe Gottes,
die in Christus Jesus ist, unserem Herrn.*
Ohne Licht, im Dunkeln — ja, gewiB8, — aber lebend, und zwar ein himmlisches
Leben lebend, ein Leben, das die Liebe schenkt.
¢) So endet die zweite Strophe und leitet so iiber zu der dritten, die mit den Worten
beginnt ,,Alles dies bewirkt die Liebe* nnd deren vollstdndiger Text lautet:

Alles dies bewirkt die Liebe.

Seit ich endlich sie erkannte,

macht das Gute und das Schlechte

sie zu einem siiBen Duft,

weil sie mich in sich verwandelt.

Schnell in ihrer duft’gen Flamme,

die ich innerlich verspiire,

ohne daB was iibrigbleibt,

werd’ ich gianzlich mich verzehren.

Die dritte Strophe ist das Ziel, die Erfiillung der vorhergehenden — wo wie die
dritte Stufe der Nacht, das Aufscheinen der Morgenréte, das Ziel und die Erfiillung
der vorhergehenden Stufen ist, nimlich der Abenddimmerung, die den Tag versin-
ken 148t bzw. mich den Tag loslassen 145t, und der Mitternacht, die so abgrundtief
ist, weil Gott, der uns da begegnet, selbst so abgrundtief ist und uns noch gar nicht
erkennen 14Bt, wohin er uns denn fiihren will.

Jetzt aber ahnen wir es: Nacht ist der Weg zum Licht, und Licht ist der Weg zum
selber hell und licht werden, und Liebe ist der Weg, Liebe zo wecken.

Die Abhingigkeit von den vorhergehenden Strophen, die ja hier ihre Erfiillung
finden, zeigt sich in zwei Worten, die nicht neu sind: Die Liebe tauchte schon in der
zweiten Strophe auf und der Wohlgeschmack bereits in der ersten. Aber in der er-
sten Strophe verband sich das Eigenschaftswort wohlschmeckend mit dem Haupt-
wort Leben. Das Wort Leben aber kam zwar in der zweiten Strophe wieder. Jetzt
aber fehlt es. Jetzt ist es ersetzt durch das Wort Flamme, das so alt ist wie die Liebe.



Einiibung und Weisung 135

Denn schon im alttestamentlichen Hohenlied der Liebe wird diese unter dem Bild
der Flamme besungen: ,,Stark wie der Tod ist die Liebe; ihre Gluten sind Feuerglu-
ten, gewaltige Flammen!* (8,6) Flamme ist zugleich das Wort, das nur hier er-
scheint. Es ist das Schlisselwort, das uns das Verstdndnis zu dieser dritten Strophe
und eigentlich zum ganzen Gedicht aufschlieBt. Die Flamme ersetzt das Leben, setzt
sich an die Stelle des Lebens, verschlingt das Leben, so wie es das brennende Holz-
scheit verschlingt und in sich verwandelt. Das Leben ist nur noch Flamme, Feuer,
Glut. Deshalb also Himmel avf Erden, wie es in der zweiten Strophe heiBt. Deshalb
also Wohlgeschmack, wie es in der ersten Strophe heifit. Und deshalb die Mitte der
dritten Strophe, die bekennt, daB die Liebe den Johannes in Liebe verwandelt hat.
Die gottliche Liebe, die er erfahren hat, als er das Beriihrtsein von Gott erfuhr, diese
Liebe macht, daB er selbst zur Liebe geworden ist, zur lodernden, flammenden, sich
verschenkenden, sich hingebenden, sich verzehrenden Liebe, sich verzehrend wie
eine Kerze, die zur brennenden Flamme wird und géinzlich darin aufgeht.

Iv.

Darauf lduft das Gedicht also zu, damit endet es, so wie die Nacht mit dem Auf-
steigen der Morgenrote endet, aber nicht, damit wir die Morgenrote distanziert be-
wundern, sondern damit wir uns selbst von ihr in Licht und Leben und Wirme und
Freude tauchen, ja verwandeln lassen, damit wir selbst Sonne werden, Licht, leuch-
tende, Wohlgeruch verbreitende Flamme. Wohlgeruch fiir wen? Fiir den, der sie in
uns entziindet hat.

Das ist ja das Begliickende: dal Gott selbst auf unsere Liebe wartet. Wie der
Brautigam auf die Braut, so wartet dein Gott auf dich, schreibt Jesaja. Und man weif3
gar nicht, was begliickender ist: sich als geliebt zu erfahren — oder zu erfahren, da
die eigene Liebe erwartet, ersehnt, begriiit wird — weil sich beides gar nicht trennen
148¢.

Johannes hat beides erfahren — und das 148t ihn vor Freude singen und uns ver-
kiinden: euer Gott, der hinter allem steht, nimmt euch ernst. Er 146t euch das Vor-
dergriindige und Unzulédngliche dieser Welt erfahren, damit ihr mit leeren Hinden
vor ihn tretet, bereit, ihn selbst zu empfangen und euch von ihm in sich selbst ver-
wandeln zu lassen — in seine Liebesglut —, so daff ihr ihm géttliche, heiBe, ihm ge-
nehme Liebesglut schenken und zugleich in dieser hingebenden Liebe euch seibst
verwirklichen konnt — euch selbst verwirklichen und zu euch selbst kommen, weil
ihr erfahrt: ich bin gemeint, der grofle Gott schenkt sich mir, und: der groBe Gott
wartet auf mich, freut sich iiber jedes Zeichen meiner Liebe, jede AuBerung meiner
Liebe, jedes noch so kleine Gebet, wenn ich nur mich selbst dorthinein lege.

Darum sollte auch diese kurze Betrachtung einmiinden in ein Gebet, in den stam-
melnden Versuch, den Gott, den Johannes als seinen Gott erfahren durfte, auch un-
seren Gott sein zu lassen, das Du, das uns trigt, weil es uns Liebe verheiit und auf
unsere Liebe wartet.

Wenn wir v o n Gott sprechen, ist alles, was wir sagen, mehr falsch als wahr. Mag
die Ahnlichkeit unserer Aussagen auch noch so grof sein, groBer ist die Unihn-



Einiibung und Weisung 136

lichkeit, sagt das vierte Laterankonzil. Doch wenn wir z u Gott sprechen, ist es im-
mer richtig. Gott nimmt uns so, wie wir sind. IThm kénnen wir alles sagen, was uns
erfiillt. Thm konnen wir uns anvertrauen. Und das ist ja das, wozu Johannes uns ein-
14dt. Er will nicht unser Wissen vermehren, sondern unsere Hingabe.

V.

Zum Schluf sei eine neue Ubersetzung des Gedichtes ,,Sin arrimo y con arrimo*
vorgelegt. Sie driingte sich dem Verfasser auf, nachdem die obigen Uberlegungen
bereits niedergeschrieben waren. Es handelt sich um eine Ubersetzung, die nicht
wortlich ist, die aber vielleicht gerade deshalb dem, was Johannes uns sagen will,
niherkommt. Einerseits ist die Form, in der Johannes sein Lied verfafite, die zwar
seinen Zeitgenossen vertraute, aber nicht mehr die uns vertraute, wihrend andere
Formen, wie die hier gewdhlte (bzw. sich dem Schreiber aufdringende), uns wahr-
scheinlich néiher sind. Und andererseits will Johannes nicht etwas darlegen, son-
dern hinausjubeln, was ihn erfiillt, getragen von ,,der Uberzeugung, daf3 die Sache
des Menschen im Grunde nur exklamatorisch, in Form von Aufschreien ... zur Spra-
che gebracht werden kann*, wie Eugen Biser in seinem Paulus-Buch schreibt.
Diese Ubersetzung bzw. Nachdichtung lautet:

Johannes vom Kreuz

Kein Halt — aber gehalten
(Sin arrimo y con arrimo)

Kein Halt — aber gehalten!
Kein Licht — aber das Leben
leb ich — ganz mich verzehrend.

Hinter mir lassend
alles Geschaffne
find ich dort oben
Leben, das schmeckt.
Halt gibt Gott nur allein.
Was soll ich sagen?
Wie es benennen,
was ich so schiitze?
Kein Halt - aber gehalten!

5 Eugen Biser, Paulus. Zeuge, Mystiker, Vordenker. Miinchen 1992, 242.



Einiibung und Weisung

hab ich

kein Licht

Mich selbst

leb ich

Finsternis leid ich
auf dieser Erde
ohne Verzweiflung.
Sondern statt dessen
Himmel auf Erden.
Liebe voll Inbrunst,
Liebe voll Blindheit
gibt dem Verliebten
aber das Leben.

Liebe bewirkt das,
seit ich sie kenne.
Alles verzehrt sie, .
macht’s sich zu eigen.
wandelt sie um.
Loderndes Feuer

splir ich im Innern.
Ungestiim, rastlos
ganz mich verzehrend.

Walter Repges, Wachtberg-Villiprott

137





