
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Ohne Halt - und doch gehalten 
(Sin arrimo y con arrimo) 

Überlegungen zu einem Gedicht 
des spanischen Mystikers und Reformators Johannes vom Kreuz 

Das Gedicht von Johannes vom Kreuz, das hier vorgestellt werden soll, beginnt mit 
den drei Versen: 

•Ohne Halt und doch gehalten, 
ohne Licht im Dunkeln lebend 
werd' ich gänzlich mich verzehren." 

Dieses Gedicht ist ein Reflex der Erfahrungen, die Johannes in seiner Gefangen- 
schaft in Toledo gemacht hat. Er scheint es zwar nicht - wie einige andere Gedichte 
- in der Gefängniszelle selbst aufgeschrieben zu haben. Aber nichtsdestoweniger ist 
es Zeugnis dieser seiner Urerfahrung, die sein ganzes Leben fortan bestimmte - ähn- 
lich wie es das Damaskuserlebnis des Paulus war, das dessen Leben fortan be- 
stimmte. Diese seine Erfahrung wollte Johannes nicht für sich behalten. Er wollte 
sie ausrufen, ja - weil sie so schön war - hinaussingen. Und indem er sie einem Ge- 
dicht anvertraute, sagte er schon: ich habe nicht nur erfahren, wie es um mich selbst 
bestellt ist. Sondern ich habe erfahren, wie es um den Menschen überhaupt bestellt 
ist, was menschliche Existenz ist, ja - um Goethes Faust zu zitieren - was die Welt 
im Innersten zusammenhält. Denn ein Gedicht will ja, wie jedes Kunstwerk, an die- 
sem Einen bespielhaft aussagen, was das Ganze ist. 

Viele machen sich auf den Weg, dieses Ganze zu erfahren. Die Alchimisten und 
Kabbalisten suchten und suchen, so wird erzählt, das Aleph, jenen Punkt im Raum, 
der alle Punkte in sich schließt, ein Zauberding, das mit einem Schlag alles, was ist, 
erkennen und vor allem auch erklären läßt. Heute nennt man das nicht mehr Aleph. 
Heute nennt man das Weltformel. Und Bücher wie das von Steven Weinberg oder 
Stephan Hawking über den Ursprung des Universums werden angekündigt mit den 
Worten: Er ist im Begriffe, die Formel zu finden, die das Weltall erklärt. 

So etwas Ähnliches muß das sein, was Johannes vom Kreuz widerfahren ist. Nur: 
er hat die Urformel, das Aleph, die Antwort auf alle Fragen nicht gemacht, nicht 
sich durch geduldiges Überlegen oder Experimentieren ausgedacht, auch nicht 
durch Anhäufen von Tugendübungen wie ein indischer Yogi verdient, sondern er 
hat sie - unverdient und unverdienbar - geschenkt bekommen - und zwar in einer 
Situation, in der er selbst nichts mehr war und nichts mehr hatte - ein Häufchen 
Elend, krank, ausgepeitscht, in einer dunklen Zelle, dem Hungertode und der seeli- 
schen Verzweiflung nahe, ohne Kontakt mit der Außenwelt, ohne Briefe, ohne 
Bücher, ja sogar ohne Sakramente. Und da, als er körperlich, seelisch, geistig am 



Einübung und Weisung 127 

Ende war, im wörtlichen und im übertragenen Sinne sich in tiefster Nacht befand, 
da ging ein Licht ihm auf, nein, da ging das Licht ihm auf, das ihn alle Dunkelheit 
vergessen ließ, oder besser: das ihn die Dunkelheit geradezu umarmen und liebha- 
ben ließ, weil sie ihm das Licht, dieses überirdische beseligende Licht geschenkt 
hatte. 

Diese ihm geschenkte Grund- und Urerfahrung will Johannes uns mitteilen - 
stammelnd nur, wie er selbst einmal sagt, und im Bewußtsein seines Unvermögens, 
das unendliche Licht einzufangen. Eines dieser stammelnden Worte ist das, mit dem 
unser Gedicht beginnt. Es lautet: Ohne Halt - und doch gehalten. 

Das ist im Grunde in fünf kleinen Worten das ganze Gedicht, ja es ist der ganze 
Johannes. Und nicht nur das. Es ist das ganze Christentum. Ja, es ist die ganze 
menschliche Existenz, das Aleph, die Formel, die uns wissen läßt, was die Welt im 
Innersten zusammenhält. 

I. 

Ohne Halt und doch gehalten - das ist zunächst einmal die in vielen Wendungen, 
Bildern, Sprüchen immer wieder neu formulierte Zusammenfassung der Botschaft 
des heiligen Johannes vom Kreuz. Günter Benker bringt sie auf die Formel: Los- 
lassen können - die Liebe finden. So betitelt er das Buch, in dem er die Lehre des 
Johannes darlegt1. Hans Urs von Balthasar schreibt2, um die Botschaft des Johan- 
nes in einem Satz zusammenzufassen: Nur wenn mir alles zu nichts wird, kann er - 
der nichts von allem ist, was ich kenne und bin - mein Alles werden - wenn mir al- 
les, was mir bisher Halt gab - Traditionen, theologische Lehrsätze, Gesundheit des 
Leibes und der Seele, Unterstützung von Menschen - wenn das alles fortfällt und 
ich nichts mehr habe, an das ich mich klammern und das ich an die Stelle Gottes 
stellen und so zu meinem Götzen machen kann, dann endlich kann der sich mir zei- 
gen, der das alles nicht ist und der darum, verglichen mit uns, das Nicht-Wir, die 
Nicht-Welt, kurz, das Nicht-Geschaffene und insofern, von uns aus gesehen, das 
Nichts ist, dann kann dieser nicht greifbare, nicht faßbare, nicht hab-bare Gott, mein 
Alles werden. 

In den Schriften des heiligen Johannes vom Kreuz finden wir immer wieder ähn- 
liche Formulierungen, mit denen er selbst das Gemeinte und im Grunde gar nicht 
Aussagbare aussagen will: 
nichts genießen wollen führt zum alles genießen; 
nichts besitzen wollen führt zum alles besitzen; 
nichts wissen wollen führt zum alles wissen; 
nichts sein wollen führt zum alles sein; 
alles lassen führt zum alles haben. 3 

1 Günter Benker, Loslassen können - die Liebe finden. Die Mystik des Johannes vom Kreuz- 
Mainz 1991. 
2 Vgl. Hans Urs von Balthasar, Juan de la Cruz, in: Herrlichkeit. Band II, Teil 2, Einsiedeln 
1962, 465ff., hier 479. 
3 Vgl. Juan de la Cruz, Subida del Monte Carmelo, lb. I, cap. 13, 11. In der Übersetzung von 



Einübung und Weisung 128 

Das aber erinnert uns an die Botschaft des Apostels Paulus. In seinem zweiten 
Brief an die Korinther etwa begegnen uns die Antithesen, die aufreizenden Ge- 
genüberstellungen, die auch Johannes vom Kreuz erfahren und durchlitten hat und 
die ihn sagen ließen: Ohne Halt - und doch gehalten. 

Im 4. Kapitel dieses Briefes schreibt Paulus: 
Von allen Seiten werden wir in die Enge getrieben - 

und doch finden wir noch Raum. 
Wir wissen weder aus noch ein - 

und doch verzweifeln wir nicht. 
Wir werden niedergestreckt - 

und doch werden wir nicht vernichtet. 
Ebenso klingt es im 6. Kapitel - wie Hammerschläge: 

Wir werden verkannt - und doch anerkannt. 
Uns wird Leid zugefügt - und doch sind wir fröhlich. 
Wir sind wie Sterbende - und seht: dennoch leben wir. 

Und dann kommt der Satz, auf den alles zuläuft und der alles Vorhergehende zu- 
sammenfaßt: Wir haben nichts - und doch haben wir alles (2 Kor 6,10). 

Das ist Johannes vom Kreuz. Das ist Paulus. Das ist aber auch Jesus, Jesu Leben 
und Jesu Botschaft. 

Über Jesu Leben heißt es im Brief an die Philipper (2,8.9.6.11): 
Er erniedrigte sich - doch Gott hat ihn erhöht. 
Er wurde wie ein Sklave -  und doch soll jeder bekennen: 

Er ist der Herr. 
Und im Hebräerbrief lesen wir (2,9): 
Um seines Todesleidens willen wurde er mit Herrlichkeit gekrönt. 

So ist auch die Botschaft Jesu: 
Wer hungert, wird gesättigt. 
Wer trauert, findet Trost. 
Wer arm ist, erbt das Himmelreich (Mt 5,6.4.3) 
Ja: Wer sein Leben verliert, wird es gewinnen (Lk 17,33). 

Und wie eine Zusammenfassung der Botschaft Jesu will uns das Bild erscheinen, 
das Matthäus malt (vgl. Mt. 14,28 ff.): Petrus verläßt das Schiff, das ihm Halt ge- 
währte, und schreitet über das Wasser. Und siehe da: Das Wasser trägt! Petrus geht 
nicht unter. Wie von unsichtbaren Kräften wird er über Wasser gehalten! Des Pe- 
trus Tollkühnheit wird belohnt! Nicht, weil er ausprobiert hätte, ob das Wasser wohl 
trägt, oder weil er zuvor seine Vernunft befragt hätte! Sondern weil er den Halt, den 
ihm das Schiff gewährte, ohne wenn und aber aufgegeben hatte. Nur weil Jesus ge- 
sagt hatte: Hab Vertrauen! Komm! - und weil Petrus gegen alle Vernunfteinsicht 
diesem Wort vertraute! 

Petrus hatte den Halt, den ihm das Schiff gewährte, aufgegeben. Ohne Halt war 
er - und wurde doch gehalten. 

So formuliert Johannes das, was uns nach diesem kurzen Blick in die Bibel als 
Quintessenz des Christentums erscheinen will. 

Oda Schneider. Einsiedeln M984, 56. 



Einübung und Weisung 129 

II. 

Aber noch etwas lehrt uns die Bibel. Dieser Satz ist nicht nur die Quintessenz des 
Christentums. Er ist zugleich die Quintessenz jeder Begegnung mit Gott, jedes 
menschlichen Stehens vor Gott und damit der menschlichen Existenz überhaupt. 

Denn so fängt das vor-Gott-Stehen des Menschen an und so beginnt darum die 
Geschichte Abrahams, in dem alle, die an Gott glauben, die Juden, die Christen, die 
Moslems - sich selbst wiedererkennen und den sie darum ihren Vater nennen: •Exi! 
Ziehe weg - weg aus deinem Land, weg aus deiner Heimat, weg aus deinem Vater- 
haus." So formuliert es die Bibel (Gen 12,1; vgl. 24,7) in wachsender Verdichtung. 
Diese Erde ist nicht dein Zu-Hause - ihre Traditionen nicht, ihre Bindungen nicht, 
ihre Freuden nicht und auch nicht ihre Ängste. Was aber ist Abrahams Zu-Hause? 
Die Bibel verschweigt es nicht: Abraham zog hinaus ins Ungewisse. So steht es im 
Buche Genesis (Gen 20,13), und der neutestamentliche Hebräerbrief wiederholt es 
noch einmal ausdrücklich: Abraham zog hinaus, •ohne zu wissen, wohin er kom- 
men würde" (Hebr 11,8). Aber er tat es im Glauben an den Herrn! Glauben aber 
heißt - für ihn und für uns - mehr als Für-wahr-halten. Mehr auch als gehorchen 
und vertrauen. Glauben heißt im Hebräischen sich festmachen, sich binden, Halt fin- 
den, auch wenn die Erde wankt (Ps 46,3), Halt finden nämlich in dem, der der letzte 
Grund von allem ist, die tiefste Realität, und dessen Name heißt - wie der Psalmist 
uns lehrt - •Der, der da ist" (Ps 68,5). 

Abraham schon war •ohne Halt - und doch gehalten"! Verweilen wir etwas bei 
diesem Satz des Johannes. 

Am Anfang steht: Ohne Halt. Damit fängt es an. Zuerst steigt Petrus aus seinem 
Boot. Zuerst machen wir die Erfahrung, daß wir arm sind, daß wir ratlos sind, daß 
das Leben nicht so verläuft, wie wir es uns erträumt haben, daß unsere Berechnun- 
gen nicht aufgehen, daß unsere Gebete nicht erhört werden, wir zumindest nichts 
davon merken, daß ärztliche Kunst versagt, daß wir nicht verstanden werden, daß 
die Menschen nichts von uns wissen wollen, daß am Ende von 2000 Jahren Chri- 
stentum Konzentrationslager stehen, daß man von den Christen nicht mehr sagt 
•Seht, wie sie einander lieben", sondern •Seht, wie sie miteinander streiten", daß 
die vielen Kirchen, die nach dem Kriege in Deutschland gebaut wurden, leer stehen, 
daß Kinder nicht mehr getauft werden und die, die getauft sind, ihr Erwachsenwer- 
den dadurch dokumentieren, daß sie nicht mehr zur Kirche gehen. 

Aber dem ersten folgt ein zweites: •Und doch gehalten". Ist das erste die Bedin- 
gung von dem zweiten? Muß zuerst die Leere kommen, damit dann die Fülle 
kommt? Wäre das die frohe Botschaft, die des Johannes und des Christentums? Daß 
da, wo nichts ist, das Alles Platz hat? Daß unsere Niederlagen Voraussetzung sind 
für den viel größeren Sieg? Daß unsere Verzweiflung die Rettung an sich zieht wie 
ein Magnet die Eisenspäne und wie das Meer das Wasser der Flüsse? Daß Abraham 
zuerst sein Land, seine Heimat, sein Vaterhaus und alles, was dieses mitbeinhaltet, 
verlassen muß, bevor er in Gott den fand, zu dem er sagen konnte: Herr, du mein 
Fels, mein Retter, mein Schild und meine Zuflucht (Ps 18,3)? So sieht es Johannes. 

Das Verlassen des Weges ist das Betreten des Weges. Man muß weitergehen, darf 
nicht stehen bleiben, man muß den Halt des festen Bodens, auf dem man steht, auf- 



Einübung und Weisung 130 

geben, man muß aus dem Boot aussteigen, man muß sich loslassen, sich aufgeben, 
sich fallen lassen, sich anvertrauen, sich von einem ganz anderen halten lassen, ei- 
nem, den man nicht sehen, hören, fühlen, schmecken, riechen kann, den man nicht 
einmal beweisen kann wie einen mathematischen Lehrsatz - und der einen trotzdem 
hält. 

Johannes sagt das im nächsten Vers: •ohne Licht im Dunkeln lebend". Er ist ehr- 
lich. Er behauptet nicht: alles ist sonnenklar. Er gibt zu: Alles ist Wandeln im Dun- 
keln. Ohne Licht - ohne das Licht der Vernunft und philosophischer Argumente, 
ohne das Licht von vorzeigbaren Gebetserhörungen. Es ist wie ein Wandern im Un- 
gewissen, ja in der Nacht, wo ich darauf angewiesen bin, daß ein anderer mich an 
die Hand nimmt und mich auf Wegen führt, die ich nicht sehen kann. Es ist wie ein 
Wandern auf dem Wasser, das nicht trägt - wie jeder sieht - und auf dem ich nur 
vorwärtsschreiten kann, wenn mich eine ganz andere Macht trägt - und wenn ich - 
wie Petrus und wie Abraham - bereit bin, mich von dieser Macht tragen zu lassen. 

Das sagt Johannes im dritten Vers: •werd' ich gänzlich mich verzehren". Ich gebe 
mich hin, ich gebe mich auf, ich verschenke mich. Das ist der Gipfel der Frohbot- 
schaft von dem •Ohne Halt und doch gehalten". Ich selbst bin gefragt. Petrus selbst 
geht auf Jesus zu. Er ist nicht wie ein Stein, den jemand aus dem Schiff über das 
Wasser wirft. Er verfügt selber über sich - zu dem anderen hin, der ihn ruft und der 
auf ihn wartet. Ja, er wird erwartet. Ich werde erwartet. Es gibt jemanden, der auf 
mich wartet und der mir, mir ganz persönlich sagt: Komm! Und das ist der, der das 
Weltall trägt. Es ist der, den wir alle suchen, weil nur er die Antwort auf all unser 
Fragen ist. Aber, so sagt Johannes vom Kreuz: Viel mehr, als wir alle Gott suchen 
und auf sein wie immer geartetes Erscheinen warten, sucht Gott uns und wartet auf 
unser Erscheinen! Er, der alles hat, dem die Herrlichkeit des Himmels gehört, dem 
die Cherubim und Seraphim lobsingen, der wartet noch auf mich - und freut sich, 
wenn ich komme! 

Jesus, der das Antlitz des Vaters ist und gesagt hat: Philippus, wer mich sieht, 
sieht den Vater, dieser Jesus hat sich gefreut, als Maria Magdalena am Vorabend 
seines Leidens seine Füße mit kostbarem Nardenöl übergoß und salbte. Er ist nicht 
nur der, der Geschenke verteilt. Er ist auch der, der Geschenke annimmt. Der sich 
darüber freut. Und sogar sagt: Arme habt ihr immer, mich aber nur noch kurze Zeit. 
Auch das ist Zeichen seiner Liebe: daß er Liebe annimmt. Daß er sich beschenken 
läßt. Daß er uns sagt: eure Gebete, euer Vertrauen, eure Zuwendung und die klei- 
nen und die großen Zeichen eurer Liebe sind das, worauf ich warte - und wodurch 
ihr selber zur Erfüllung kommt. Sie sind eure Selbstvollendung. Denn wer sich ver- 
liert, wer sich verschenkt, wer sich hingibt - der findet sich, der findet sein Heil, 
sein Glück, sein ewiges Leben. 



Einübung und Weisung 131 

III. 

Eigentlich hat Johannes mit diesen drei Zeilen schon alles gesagt. Aber er lädt uns 
ein, noch länger dabei zu verweilen. Er tut es, indem er noch drei Strophen eines 
Liedes folgen läßt. 

Dieses Lied hat die Form eines bekannten Volksliedes und lehnt sich sogar an 
dessen Inhalt an, den Johannes aber umdichtet, auf seinen eigentlichen Inhalt 
zurückführt, als Lied von Gott verstehen lehrt. Er wählt diese dem Leser bzw. Hö- 
rer vertraute Liedform, weil wir uns, indem wir sein Lied vernehmen und meditie- 
ren, darin zu Hause fühlen sollen. Johannes will uns ja nichts Fremdes sagen. Er will 
uns helfen, unser eigenes Leben zu verstehen, zu bejahen und anzunehmen. Er will 
uns helfen, seine Botschaft als das anzunehmen, was sie ist: eine Botschaft der 
Freude. 

Die einzelnen Strophen haben vieles gemeinsam. Sie münden ein in einen Satz, 
der im Vorspruch schon genannt war - an erster, an zweiter oder an dritter Stelle. 
Mit anderen Worten: Die drei Aussagen des Vorspruchs werden entfaltet, erläutert 
und dann noch einmal genannt, um aber diesmal viel besser verstanden zu werden. 
Und um dieses Verständnis herbeizuführen, hat jede Strophe in der ersten Zeile eine 
Überschrift und in der fünften der jeweils neun Zeilen eine Mitte, eine Achse, der 
vier Zeilen vorangehen und vier Zeilen folgen. Schließlich hat jede Strophe ein 
Wort, das nicht nur in dieser einen Strophe, sondern im ganzen Lied nur ein einzi- 
ges Mal vorkommt, das uns darum in ganz besonderer Weise aufmerken läßt. Es ist 
wie ein Schlüsselwort, das diese eine Strophe und durch diese eine Strophe das 
ganze Lied besser verstehen läßt. 

Danach sollte man also in jeder Strophe fragen: nach dem Geleitwort, der Mitte 
und dem Ziel - und nach seinem Schlüsselwort, 
a) Die erste Strophe lautet: 

Losgelöst ist meine Seele. 
Nichts Geschaffnes hält sie fest. 
Über sich hinausgehoben 
Schmeckt sie Leben wie noch nie. 
Gott alleine gibt ihr Halt. 
Drum das Wort, das ich euch sage: 
Das, was ich am meisten schätze, 
ist, daß ich mich jetzt schon sehe 
ohne Halt und doch gehalten. 

Losgelöst ist meine Seele. Das ist das Geleitwort, gewissermaßen die Überschrift 
zur ersten Strophe. Es ist wie die erste Stufe der Nacht, die Johannes immer wieder 
besingt, weil sie ihn zu Gott geführt hat. Und der Weg zu Gott beginnt nun einmal 
mit dem Loslassen von allem, was geschaffen ist, wie es in der zweiten Zeile der er- 
sten Strophe heißt. Nicht als wenn das Geschaffene schlecht wäre. Sondern weil es 
nicht Gott ist - und weil Gott uns mehr geben will als diese Erde zu bieten hat. 

•Du also, Herr," 
schreibt Augustinus in seinen Bekenntnissen, 
•hast Himmel und Erde erschaffen, 



Einübung und Weisung 132 

der du schön bist - denn sie sind schön; 
der du gut bist - denn sie sind gut; 
der du bist - denn sie sind. 
Doch sind sie nicht in der Weise schön 
und sind nicht in der Weise gut 
und nicht in der Weise sind sie 
wie du, ihr Schöpfer, 
mit dem verglichen 
sie weder schön sind 
noch gut sind 
noch sind."4 

Und Gott will uns an sich binden - was nur geht, wenn wir keine anderen Götter 
neben ihm haben - keine schöne Natur, keine mathematischen Beweise, keine weiße 
Weste, die uns stolz macht. 

Gott? Ja, Gott ist es. So sagt es die Mitte der Strophe: Gott allein gibt uns Halt- 
•allein", wie es sonst nur die Reformatoren gesagt haben, während die Katholiken 
oft Hemmungen haben, es in dieser Radikalität auszusprechen. Johannes hat diese 
Hemmungen nicht. Er sagt ungeniert: Gott allein. 

Zugleich fällt damit das Schlüsselwort der ersten Strophe: Gott. Bisher hatte Jo- 
hannes es nicht ausgesprochen, und er wird es auch nicht wiederholen. Wir hatten 
es von Anfang an unterstellt. Nun aber sagt er es: Gott gibt uns Halt. Er, der Un- 
wandelbare, der Getreue, der Fels in der Brandung, der den Psalmisten singen läßt: 

Wenn Wasserwogen tosen und schäumen, 
und Berge erzittern: 
Wir fürchten uns nicht. 
Denn Gott ist uns Zuflucht und Stärke." (Vgl. Ps 46, 2-4) 

Das aber läßt Johannes allen Schrecken des Ohne-Halt-Seins vergessen. Anstatt 
zu beklagen, was er alles aufgeben muß, besingt er, was er gefunden hat: ein ganz 
neues Freiheitsgefühl, ein ganz neues Leben. Er schmeckt es geradezu, genießt es, 
schätzt es. Und wenn er jetzt zum Schluß der ersten Strophe die erste Zeile des Vor- 
spruchs wiederholt, hat sie einen ganz neuen Klang bekommen. Nicht etwa: ich Be- 
dauernswerter, der ich ohne Halt bin. Sondern: Ich Beneidenswerter, der ich von 
Gott gehalten bin, und so einen Halt gefunden habe, den mir sonst niemand und 
nichts geben kann, am allerwenigsten ich selbst! 
b) Die zweite Strophe lautet: 

Finsternis läßt mich erdulden 
dieses todgeweihte Leben. 
Dennoch ist mein Schmerz nicht groß, 
weil, auch wenn das Licht mir fehlt, 
ich ein himmlisch Leben lebe. 
Solch ein Leben schenkt die Liebe. 

4   11. Buch, Kap. 6, Nr. 4. (Hier zitiert nach Peter Knauer, Unseren Glauben verstehen. Würz- 
burg 41991, 20) 



Einübung und Weisung 133 

Und je blinder diese Liebe, 
desto mehr geb ich mich hin, 
ohne Licht im Dunkeln lebend. 

Diese Strophe wird eingeleitet mit dem Hinweis auf die Finsternis, in die sich der 
begibt, der sich Gott anvertraut. Es ist gewissermaßen die zweite Stufe der Nacht, 
die Mitternacht, die eintritt, wenn die Dämmerung ganz vorüber ist. Dem entspricht 
das Schlüsselwort, das diese zweite Strophe kennzeichnet: blind. Ja, blind. Wenn 
Nacht mich umgibt, wenn ich nichts mehr sehe, bin ich blind. Aber Johannes ver- 
zweifelt nicht. Er sagt es an vielen anderen Stellen seiner Bücher: Je blinder, desto 
besser! Denn dann vertraue ich mich dem einzigen an, der den Weg weiß, weil er 
schon am Ziel ist, ja, weil er selber dieses Ziel ist, und der darum nicht irren kann, 
dem einzigen auch, der nichts anderes will, als mich zu eben diesem Ziel zu führen. 
Darum freut sich Johannes, wenn er blind ist, so blind, daß er gar nicht mehr auf die 
Idee kommt, selbst seinen Weg zu suchen, weil er einsieht, daß er ihn allein nicht 
findet, und darum rühmt er die Nacht, die ihn mit Blindheit geschlagen hat, vor al- 
lem die Nacht seiner Kerkerhaft in Toledo, wo er wirklich nichts und niemanden 
mehr hatte als Gott allein. O Nacht, die Führer wurde, singt er in seinem Lied von 
der dunklen Nacht - weil sie mich den finden ließ, der mich liebt und der in mir die 
Liebe weckte. 

So auch hier: Er hat den Himmel schon auf Erden, weil er die Liebe entdeckt hat, 
die Liebe, die notwendig blind ist und blind macht. Denn wollte man sie von Ver- 
nunftbeweisen abhängig machen, dann würde man diese Vernunftbeweise ja über 
die Liebe stellen. 

Natürlich kennt Johannes den alten Streit, der so alt ist wie die Menschheit: ob 
denn das Erkennen nicht das erste sein müßte und die Liebe zu dem Erkannten nur 
das Zweite sein könnte - oder ob nicht die Liebe erst die Augen öffnet bzw. über- 
haupt erst nach dem Geliebten suchen macht. Johannes entscheidet sich für das 
Zweite, wie sein großes Lied der Liebe lehrt, das mit den Worten beginnt: 

- Wohin, Geliebter, bist du nur entschwunden? 
Warum läßt du voll Sehnsucht mich zurück? 

Johannes ist wie Petrus, der sich blindlings dem Wasser anvertraute, das nach 
menschlichen Berechnungen ihn gar nicht tragen konnte. Aber die Liebe zu Jesus, 
seinem Herrn und Meister, überwog all diese Bedenken. 

Und wenn Schwierigkeiten kommen, dann ist Johannes auch wie Petrus. Denn als 
im Angesicht des heftigen Windes Angst und Verzagtheit in ihm aufstiegen, da ging 
Petrus nicht etwa zurück zu dem Boot, das er verlassen hatte, sondern da wandte er 
sich nur um so mehr und um so beschwörender an Jesus. Und zu ihm und zu kei- 
nem anderen rief er: Herr, rette mich. Je drohender die Stürme, je größer die Dun- 
kelheit, die mich umfängt, je aussichtsloser mein Leben, desto mehr halte ich mich 
an dich, o Herr, der du mich glauben, hoffen, lieben lehrst und mir - wie die Mitte 
unserer zweiten Strophe voller Kühnheit sagt - den Himmel schon auf Erden 
schenkst. 

Und wenn Johannes jetzt am Schluß der zweiten Strophe den zweiten Vers des 
Vorspruchs wieder aufgreift und sagt: •ohne Licht im Dunkeln lebend", dann klingt 
auch das ganz anders als zuvor. Dann spürt man, wie dieser Vers seinem letzten 



Einübung und Weisung 134 

Wort zusteuert: lebend. Das war vorher schon in der Mitte der Strophe angeklun- 
gen: ein himmlisches Leben führe ich, ein Leben, das die Liebe schenkt. Und das 
läßt ihn alle Dunkelheit vergessen, auch das Leid, das in der ersten Zeile der zwei- 
ten Strophe noch angeklungen war: •erdulden" schrieb er da. Und auch das dem- 
Tode-ausgeliefert-Sein des irdischen Lebens, auf das er in der zweiten Zeile der 
zweiten Strophe hingewiesen hatte, ist jetzt vergessen. Johannes ist da wie Paulus, 
der im Römerbrief schreibt (8,35 ff): 
•Was kann uns scheiden von der Liebe Christi? 
Bedrängnis oder Not oder Verfolgung? 
Hunger oder Kälte, Gefahr oder Schwert? ... 
All das überwinden wir durch den, der uns geliebt hat. 
Denn ich bin gewiß: 
Weder Tod noch Leben, 
weder Engel noch Mächte, 
weder Gegenwärtiges noch Zukünftiges, 
weder Gewalten der Höhe oder Tiefe noch irgendeine andere Kreatur 
können uns scheiden von der Liebe Gottes, 
die in Christus Jesus ist, unserem Herrn." 
Ohne Licht, im Dunkeln - ja, gewiß, - aber lebend, und zwar ein himmlisches 
Leben lebend, ein Leben, das die Liebe schenkt. 
c) So endet die zweite Strophe und leitet so über zu der dritten, die mit den Worten 
beginnt •Alles dies bewirkt die Liebe" und deren vollständiger Text lautet: 

Alles dies bewirkt die Liebe. 
Seit ich endlich sie erkannte, 
macht das Gute und das Schlechte 
sie zu einem süßen Duft, 
weil sie mich in sich verwandelt. 
Schnell in ihrer duff gen Flamme, 
die ich innerlich verspüre, 
ohne daß was übrigbleibt, 
werd' ich gänzlich mich verzehren. 

Die dritte Strophe ist das Ziel, die Erfüllung der vorhergehenden - wo wie die 
dritte Stufe der Nacht, das Aufscheinen der Morgenröte, das Ziel und die Erfüllung 
der vorhergehenden Stufen ist, nämlich der Abenddämmerung, die den Tag versin- 
ken läßt bzw. mich den Tag loslassen läßt, und der Mitternacht, die so abgrundtief 
ist, weil Gott, der uns da begegnet, selbst so abgrundtief ist und uns noch gar nicht 
erkennen läßt, wohin er uns denn führen will. 

Jetzt aber ahnen wir es: Nacht ist der Weg zum Licht, und Licht ist der Weg zum 
selber hell und licht werden, und Liebe ist der Weg, Liebe zu wecken. 

Die Abhängigkeit von den vorhergehenden Strophen, die ja hier ihre Erfüllung 
finden, zeigt sich in zwei Worten, die nicht neu sind: Die Liebe tauchte schon in der 
zweiten Strophe auf und der Wohlgeschmack bereits in der ersten. Aber in der er- 
sten Strophe verband sich das Eigenschaftswort wohlschmeckend mit dem Haupt- 
wort Leben. Das Wort Leben aber kam zwar in der zweiten Strophe wieder. Jetzt 
aber fehlt es. Jetzt ist es ersetzt durch das Wort Flamme, das so alt ist wie die Liebe. 



Einübung und Weisung 135 

Denn schon im alttestamentlichen Hohenlied der Liebe wird diese unter dem Bild 
der Flamme besungen: •Stark wie der Tod ist die Liebe; ihre Gluten sind Feuerglu- 
ten, gewaltige Flammen!" (8,6) Flamme ist zugleich das Wort, das nur hier er- 
scheint. Es ist das Schlüsselwort, das uns das Verständnis zu dieser dritten Strophe 
und eigentlich zum ganzen Gedicht aufschließt. Die Flamme ersetzt das Leben, setzt 
sich an die Stelle des Lebens, verschlingt das Leben, so wie es das brennende Holz- 
scheit verschlingt und in sich verwandelt. Das Leben ist nur noch Flamme, Feuer, 
Glut. Deshalb also Himmel auf Erden, wie es in der zweiten Strophe heißt. Deshalb 
also Wohlgeschmack, wie es in der ersten Strophe heißt. Und deshalb die Mitte der 
dritten Strophe, die bekennt, daß die Liebe den Johannes in Liebe verwandelt hat. 
Die göttliche Liebe, die er erfahren hat, als er das Berührtsein von Gott erfuhr, diese 
Liebe macht, daß er selbst zur Liebe geworden ist, zur lodernden, flammenden, sich 
verschenkenden, sich hingebenden, sich verzehrenden Liebe, sich verzehrend wie 
eine Kerze, die zur brennenden Flamme wird und gänzlich darin aufgeht. 

IV. 

Darauf läuft das Gedicht also zu, damit endet es, so wie die Nacht mit dem Auf- 
steigen der Morgenröte endet, aber nicht, damit wir die Morgenröte distanziert be- 
wundern, sondern damit wir uns selbst von ihr in Licht und Leben und Wärme und 
Freude tauchen, ja verwandeln lassen, damit wir selbst Sonne werden, Licht, leuch- 
tende, Wohlgeruch verbreitende Flamme. Wohlgeruch für wen? Für den, der sie in 
uns entzündet hat. 

Das ist ja das Beglückende: daß Gott selbst auf unsere Liebe wartet. Wie der 
Bräutigam auf die Braut, so wartet dein Gott auf dich, schreibt Jesaja. Und man weiß 
gar nicht, was beglückender ist: sich als geliebt zu erfahren - oder zu erfahren, daß 
die eigene Liebe erwartet, ersehnt, begrüßt wird - weil sich beides gar nicht trennen 
läßt. 

Johannes hat beides erfahren - und das läßt ihn vor Freude singen und uns ver- 
künden: euer Gott, der hinter allem steht, nimmt euch ernst. Er läßt euch das Vor- 
dergründige und Unzulängliche dieser Welt erfahren, damit ihr mit leeren Händen 
vor ihn tretet, bereit, ihn selbst zu empfangen und euch von ihm in sich selbst ver- 
wandeln zu lassen - in seine Liebesglut -, so daß ihr ihm göttliche, heiße, ihm ge- 
nehme Liebesglut schenken und zugleich in dieser hingebenden Liebe euch selbst 
verwirklichen könnt - euch selbst verwirklichen und zu euch selbst kommen, weil 
ihr erfahrt: ich bin gemeint, der große Gott schenkt sich mir, und: der große Gott 
wartet auf mich, freut sich über jedes Zeichen meiner Liebe, jede Äußerung meiner 
Liebe, jedes noch so kleine Gebet, wenn ich nur mich selbst dorthinein lege. 

Darum sollte auch diese kurze Betrachtung einmünden in ein Gebet, in den stam- 
melnden Versuch, den Gott, den Johannes als seinen Gott erfahren durfte, auch un- 
seren Gott sein zu lassen, das Du, das uns trägt, weil es uns Liebe verheißt und auf 
unsere Liebe wartet. 

Wenn wir von Gott sprechen, ist alles, was wir sagen, mehr falsch als wahr. Mag 
die Ähnlichkeit unserer Aussagen auch noch so groß sein, größer ist die Unähn- 



Einübung und Weisung 136 

lichkeit, sagt das vierte Laterankonzil. Doch wenn wir zu Gott sprechen, ist es im- 
mer richtig. Gott nimmt uns so, wie wir sind. Ihm können wir alles sagen, was uns 
erfüllt. Ihm können wir uns anvertrauen. Und das ist ja das, wozu Johannes uns ein- 
lädt. Er will nicht unser Wissen vermehren, sondern unsere Hingabe. 

Zum Schluß sei eine neue Übersetzung des Gedichtes •Sin arrimo y con arrimo" 
vorgelegt. Sie drängte sich dem Verfasser auf, nachdem die obigen Überlegungen 
bereits niedergeschrieben waren. Es handelt sich um eine Übersetzung, die nicht 
wörtlich ist, die aber vielleicht gerade deshalb dem, was Johannes uns sagen will, 
näherkommt. Einerseits ist die Form, in der Johannes sein Lied verfaßte, die zwar 
seinen Zeitgenossen vertraute, aber nicht mehr die uns vertraute, während andere 
Formen, wie die hier gewählte (bzw. sich dem Schreiber aufdrängende), uns wahr- 
scheinlich näher sind. Und andererseits will Johannes nicht etwas darlegen, son- 
dern hinausjubeln, was ihn erfüllt, getragen von •der Überzeugung, daß die Sache 
des Menschen im Grunde nur exklamatorisch, in Form von Aufschreien ... zur Spra- 
che gebracht werden kann", wie Eugen Biser in seinem Paulus-Buch schreibt5. 
Diese Übersetzung bzw. Nachdichtung lautet: 

Johannes vom Kreuz 

Kein Halt - aber gehalten 
(Sin arrimo y con arrimo) 

Kein Halt     -  aber gehalten! 
Kein Licht   -   aber das Leben 
leb ich -   ganz mich verzehrend. 

Hinter mir lassend 
alles Geschaffne 
find ich dort oben 
Leben, das schmeckt. 

Halt gibt Gott nur allein. 
Was soll ich sagen? 
Wie es benennen, 
was ich so schätze? 

Kein Halt     -   aber gehalten! 

5  Eugen Biser, Paulus. Zeuge, Mystiker, Vordenker. München 1992, 242. 



Einübung und Weisung 137 

hab ich 

kein Licht    - 

Finsternis leid ich 
auf dieser Erde 
ohne Verzweiflung. 
Sondern statt dessen 
Himmel auf Erden. 
Liebe voll Inbrunst, 
Liebe voll Blindheit 
gibt dem Verliebten 
aber das Leben. 

Mich selbst 

leb ich 

Liebe bewirkt das, 
seit ich sie kenne. 
Alles verzehrt sie, 
macht's sich zu eigen, 
wandelt sie um. 
Loderndes Feuer 
spür ich im Innern. 
Ungestüm, rastlos 
ganz mich verzehrend. 

Walter Repges, Wachtberg-Villiprott 




