
IM SPIEGEL DER ZEIT 

Dämonen und Wunder 
Ein Seelsorger meditiert 

Wo ist mein Schlüssel? - Ich muß ihn verlegt haben und suche ihn hier und dort. Er 
ist fort. Als ich später ein Buch vom Tisch nehme, stelle ich fest: Da liegt er ja! - 
Ich denke, daß wohl viele schon eine ähnliche Erfahrung gemacht haben. 

Ob ein derart unkonzentriertes Verhalten zuweilen auch sagen will: Du bist kei- 
neswegs zufällig in Gedanken woanders, du hast vielmehr Träume oder sogar we- 
sentliche Bedürfnisse, die sich gewissermaßen •zu Wort melden"!? Zu lange ver- 
nachlässigt, können sie uns jedenfalls blockieren, ja vielleicht krank machen. •Tau- 
send Teller könnte ich zerschlagen", meinte zum Beispiel eine Frau, als ihr bewußt 
wurde, daß ihre Krebserkrankung möglicherweise etwas mit jahrelangem Ignorie- 
ren von Unbehagen und der Unterdrückung einer Partnerkrise zu tun habe, und daß 
in ihrem Leben vielleicht das Wort zutreffe: •Wo der Mund schweigt, schreien oft 
die Organe".1 

Katastrophische Erwartungen 

In der Seelsorge kommen Rat-Suchende gar nicht so selten auf ein solches •Schlüs- 
selerlebnis" zu sprechen. So erzählte eine andere Frau, ihr ungelöstes Problem sei, 
sie könne nie richtig •nein" sagen, sie lasse sich ausnützen und in einen Dauerstreß 
treiben, bis sie, wieder am Boden liegend, alles kurz und klein schlagen möchte. 
Daß sie es allen recht machen will, verrät meines Erachtens eine tiefere Verunsi- 
cherung, vielleicht sogar Selbstablehnung. Und sie erinnert sich gut, daß sie, drei- 
zehn Jahre alt, operiert wurde, und eine Mitpatientin sie, die noch nicht ganz aus der 
Narkose erwacht war, sagen hörte: •Himmelvater hol' mich doch!" Schon als klei- 
nes Kind hatte diese Tochter vielbeschäftigter Eltern den Eindruck, sie sei nur eine 
Last und habe eigentlich kein Lebensrecht. Ihre Mutter, eine emanzipierte Frau, 
hatte ihr stolz berichtet, zweimal abgetrieben zu haben, bevor sie dann endlich ge- 
boren wurde. •So wie ich meine Mutter kennengelernt habe, brauchte sie halt ein 
Kind, um sich selbst zu bestätigen; ich hingegen wurde nicht um meiner selbst we- 
gen geliebt", sagte sie sich. Und deshalb trieben schwere Verunsicherungen sie zu 
immer größerer Leistung an und überforderten sie. Als der erhoffte Erfolg ausblieb, 
machte sich das depressive Lebensgefühl noch stärker bemerkbar: •Du bist nichts 
wert, dich mag doch keiner". Bei solchem Empfinden, etwas Minderwertiges zu 
sein, kann auch Gott unmöglich mit allen Kräften des Gemüts geliebt werden. Man 
wird viel eher versuchen, ihn wie einen ungerechten Richter und wie einen bösen 

1   Frei nach C. G. Jung 



Im Spiegel der Zeit 139 

Rächer auf Distanz zu halten oder durch besondere Werke umzustimmen. Weil dies 
aber sinnlos ist und gar nicht gelingen kann, sind Mechanismen der Selbstbestra- 
fung oder Verneinung, wie der oben erwähnte Krebs, zumindest denkbar. 

Es spricht manches dafür, daß in vielen - auch in kirchlich orientierten - Men- 
schen etwas wirksam ist, was man die •katastrophische Erwartung"(Perls) genannt 
hat. Kindliches Urvertrauen, auch das biblische •Wir wissen, daß Gott bei denen, 
die ihn lieben, alles zum Guten führt"(Röm 8,28) wird dann von einem pessimisti- 
schen Urzweifel radikal in Frage gestellt: Ob das überhaupt stimmt, daß da ein guter 
Vater für uns sorgt, der seine Sonne über Gerechte und Ungerechte scheinen läßt; 
und daß seine Liebe uns nicht als Belohnung für gute Werke geschenkt wird, son- 
dern daß er jeden Menschen im voraus bejaht und liebt, weil nur auf diese Weise 
das Gute in ihm wachsen und Wurzeln fassen kann? All dies erscheint vielen nicht 
einmal glaubwürdig. 

Oftmals meldet sich in der Tat sozusagen ein •innerer Saboteur", zuweilen ein- 
fach als Fehlleistung, bei anderen eher als Gefühl der Sinnlosigkeit und des Pessi- 
mismus. Nicht wenigen scheint deshalb auch ihr Beruf keine Freude mehr zu ma- 
chen, so daß sie unzufrieden sagen: •Mein Schreibtisch im Büro erdrückt mich ge- 
radezu; was ich hier tun muß in diesem langweiligen und öden Milieu, das ist doch 
wirklich nicht auszuhalten. Schau dir doch die Gesichter an. Den anderen geht es 
auch nicht anders". Gewiß, wiederum andere leben unter ganz ähnlichen Umstän- 
den, unterliegen denselben Belastungen und sorgen trotzdem dafür, daß ihr erlöstes 
Aussehen nicht nur eine Fassade bleibt; denn ihr christlicher Glaube lehrt sie, daß 
die Liebe es sei, die wirklich Erlösung bringt. Aber wie wird man liebesfähig? Das 
ist doch die Frage, die sich immer wieder stellt. 

Wie wird man zur Liebe fähig? 

Und diese Frage verlangt eine Antwort: Wie kann man andere Menschen lieben, 
wenn man feststellt, wie sie wirklich sind, nämlich lieblos, egoistisch, treulos, und 
sich dabei Charaktermängel zeigen, die man zunächst keineswegs für möglich ge- 
halten hätte? Viele leben doch nur noch gemeinsam, weil eine Scheidung zu teuer 
wird. Zwar sagen wir, Liebe sei eine Entscheidung. Aber wie die Schwierigkeiten 
überwinden, die jede Beziehung, auch die zwischen Mensch und Gott, geradezu un- 
vermeidlich belasten können? Selbst engagierte Christen sagen zuweilen, daß sie 
von Gottes Liebe kaum etwas spüren würden. Wie kann man trotzdem selbstlos wer- 
den? Gibt es eine Möglichkeit, die Kraft der kirchlichen Sakramente durch alle Kri- 
sen hindurch aufzuzeigen, weil unser Leben letztlich Teilhabe am Mysterium der 
scheiternden Liebe Gottes selber ist? Gibt es so etwas wie Sinn im Unsinn und Er- 
folg im Scheitern? Ich möchte zumindest versuchen, eben dies zu glauben, und des- 
halb erzähle ich nun einfach eine Kurzgeschichte, ähnlich wie auch Jesus aus Na- 
zareth immer wieder in •Gleichnissen" redete. Diese Geschichte steht in einem 
Büchlein mit dem Titel •Der Glücksverkäufer". Der Verfasser heißt R. Crottet.2 

2  Vgl. Robert Crottet, Der Glücksverkäufer. Stuttgart 1955, 126. Das Buch (Verlag Frentz 
und Wasmuth) ist leider vergriffen. 



Im Spiegel der Zeit 140 

Darin ist von einem Brief die Rede, in dem jemand seinem Freund die schockie- 
rende Nachricht hinterläßt, daß er seine Frau und anschließend sich selber getötet 
habe. Nach Erhalt des Briefes fährt dieser Freund sofort zu ihm, um sich zu verge- 
wissern. Zu seiner Überraschung trifft er jedoch Mann und Frau lebend an. Es war 
anscheinend überhaupt nichts geschehen. Eben dies aber wird daraufhin folgender- 
maßen erklärt: 

•Alles, was ich geschrieben habe, ist wahr ... Ja, ich habe sie getötet, oder viel- 
mehr haben wir uns beide getötet. Man muß bis auf den Grund hinabsinken, um wie- 
der zur Oberfläche zu steigen. Man muß die Hölle gekannt haben, um das Paradies 
zu erkennen. Ja, ich habe alles an ihr getötet, was ich hatte besitzen wollen, ... ich 
habe in ihr meinen eigenen Dämon getötet. Man muß sterben, um zu leben ... Jetzt 
sind wir beide frei, frei uns zu lieben, zu leben, zu atmen". Und um das Geheimnis 
dieser Verwandlung ehemals destruktiver Negation zu neuer Liebe ein wenig zu er- 
hellen, heißt es weiter: 

•Eines Tages geschah das Wunder. Ich hatte die Nachricht in den Briefkasten ge- 
worfen und war mir sicher, daß sie keine Lüge mehr sein würde, wenn du sie er- 
hieltest. Ich konnte nicht mehr ... wollte meine Frau töten, während sie schlief, und 
hinterher mich selbst. Da zerbrach etwas in mir, mein Herz sprang auseinander wie 
eine überreife Frucht: ich glaubte, ich sei gestorben. Und ich lebte weiter. Aber es 
war nicht mehr mein Herz. Es war ein anderes, ein verborgenes, unbekanntes Herz, 
das ohne mein Zutun in mir lebte. Man kann diese Dinge nicht erklären. Man kann 
das Wunder nicht erklären. Aber das Seltsame war, daß mein Herz nicht mehr mir 
gehörte. Es war wie ein zerbrechlicher Vogel in den Händen eines anderen. Es war 
voller Liebe. Aber es war eine andere Liebe, die ihm von einem anderen kam. Das 
war nicht mehr die schwere, die erdennahe Liebe, die sich an dich geklammert hatte, 
Myria, verzweifelt in der ewigen Furcht, dich zu verlieren, zitternd vor Angst vor 
der schrecklichen Stille der Einsamkeit. Zum ersten Mal atmete ich auf. Die Schat- 
ten flohen vor einem unendlichen Licht. Jetzt sind wir zu Dritt". 

Das Wunder ist in uns 

Mir scheint, daß diese Erzählung sehr viel mit unserem Leben zu tun hat. Denn die 
Frage, die wir uns stellten, lautete: Wie kann das Unglaubliche, das Göttliche, ja 
Gott selber als rettende Macht in unsere oftmals •katastrophischen Erwartungen" 
eindringen? Zwar wird von Gott in dem Bericht nicht ausdrücklich gesprochen, 
seine Tendenz aber ist eindeutig: •Das Wunder ist in uns". Es kann sich überra- 
schend ereignen. Unsere Lebensgeschichten müssen keineswegs immer mit einer 
Katastrophe enden. Mag die Erfahrung unserer Zerbrechlichkeit auch stets neue 
Verzweiflungsakte hervorrufen, so daß wir Ertrinkenden gleichen, die sich vergeb- 
lich zu retten versuchen. In uns selber schlummern noch andere, tiefere Kräfte; denn 
auf •Hilflosigkeit und Schwäche ... und die ewigen Fragen der Menschheit ... gibt 
es auch eine ewige Antwort, sonst wäre der Mensch schon längst zugrunde gegan- 
gen"3 Sogar unsere schlimmsten Erfahrungen sind in sich selber oft mehr als nur 

3  C. G. Jung, Grundwerke, Bd. II. Ölten 1994, 94. 



Im Spiegel der Zeit 141 

pessimistisch zu deutende •Fakten", sie lassen im Licht des christlichen Glaubens 
zumindest Vorzeichen tieferer Erlösung erkennen. 

So schien es zunächst nur eine Katastrophe zu sein, als mich ein schwerer Herz- 
kollaps an die Leben-Tod-Grenze brachte. Ich fürchtete, in relativ jungen Jahren 
schon ein Wrack zu werden. Im Laufe der Zeit jedoch deutete ich diesen Zusam- 
menbruch als meinen •Sturm auf dem See", der mich radikaler auf Gott vertrauen 
ließ. Das Erlebnis, keine Luft zu kriegen, die Panik, es geht mit dir zu Ende, ließ 
zwar - ich erinnere mich gut- mein Bett schwanken wie eine Nußschale im Meer. 
Aber nach diesem Anfall von Angst und der Erfahrung des eigenen Nichts öffneten 
sich schließlich die Schleusen meiner Seele, die vermutlich mancherlei Aggressio- 
nen zurückgestaut hatten. Ich weinte lange und dann kehrte eine Ruhe ein, die ich 
vorher nie gekannt hatte. Katastrophische Erwartungen und pessimistisches Le- 
bensgefühl verwandelten sich in wunderbare Gelassenheit, und die Krise wurde zur 
•Gnade meines Lebens". 

Und deshalb glaube ich, daß es durchaus eine Hoffnung auch für diejenigen gibt, 
die immer noch vom Gefühl der Sinnlosigkeit, von hartnäckigen Selbstmordphan- 
tasien oder von tiefsitzendem Haß geplagt werden. Dazu bedarf es gewiß nicht bloß 
kleiner Wunder. Denn zunächst sitze ich gleichsam mit in der Falle meines Ge- 
genübers und habe in vielen Stunden des Gesprächs nur den Eindruck: keine 
Chance! Ich erinnere mich zum Beispiel an eine Frau, die mir sagte: •Ich gleiche ei- 
ner Gans, der man den Kopf abgehackt hat, die aber noch von Gott redet und deren 
Rumpf noch herumläuft; dennoch hasse ich die Kirche, weil sie die Menschen ent- 
mündigt. Und deshalb habe ich versucht, mein Problem therapeutisch zu lösen, aber 
auch das war vergeblich, denn es ist religiöser Natur". Obwohl man in manchen Fäl- 
len gewiß den Rat geben sollte, sich einer Psychotherapie zu unterziehen, erschien 
mir schon die Tatsache, daß diese Frau ein pastorales Gespräch wünschte, wie ein 
kleines Wunder. Sie brauchte offenbar keine besondere Technik, die kurzfristig Er- 
folge versprach, sondern jemand, der von seinem Glauben überzeugt war; und nach 
langer Zeit möglichst absichtlosen Zuhörens erzähle ich ihr einfach die oben er- 
wähnte Geschichte einer wunderbaren Verwandlung. 

Auch wenn diese Frau sich selber für eine Gegnerin der Kirche hält und es in der 
Tat irgendwie ist, ihre unlösbaren Probleme rufen trotz allem nach einem "Löser", 
und sie ahnt auf ihre Weise, daß es den ersehnten Erlöser letztlich doch gibt. Und 
ER, der die Tür zum Leben öffnet, bereitet •das Wunder in uns" schon vor, wie es 
die Kurzgeschichte andeutet - selbst wenn wir aus irgendeiner Furcht oder Ver- 
bohrtheit heraus die Türen verschließen möchten (vgl. Joh 20,19).Von Gott her ge- 
sehen, sind die Erwartung des Negativen, die Verzweiflung und sogar der Kirchen- 
haß dieser Frau immer schon mehr als das, was an der Oberfläche aufscheint. Das 
Wunder der Umwandlung ist bereits in ihr präsent und am Werk, freilich noch ver- 
borgen wie ein Baum in seinem Samen oder wie der Gottessohn in den Generatio- 
nen seiner unwürdigen Ahnen. 



Im Spiegel der Zeit 142 

Narrative Theologie 

Vielleicht könnte man das, was hier versucht wird, einfach •narrative Theologie" 
nennen; denn hier wird keine Lehre verkündet, sondern nur ganz schlicht erzählt. Es 
wird also nicht in erster Linie gesagt, daß die christliche Ehe unauflöslich sei, daß 
sich darin Gottes unwiderrufliche Liebe und Treue ausspreche, daß in ihr kein Platz 
für Haß oder gar Mord sei, daß Ehescheidung Sünde wäre usw. Es werden nicht zu- 
erst Forderungen aufgestellt, sondern es wird vor allem ermutigt. Und dafür gibt es 
viele Gründe. Denn nicht wenige Scheiternde erkennen die Lehre von der Unauf- 
löslichkeit der Ehe durchaus als berechtigtes Ideal an. Aber sie geben zu verstehen: 
Wenn eine Liebe einmal gestorben ist, dann ist sie für immer tot. Die Tragödie ih- 
rer Partnerschaft, ihr tatsächliches Scheitern, werde jedoch nicht als Unglück gese- 
hen, sondern (vor allem im Kirchenrecht) nur als negatives Versagen, als etwas, was 
eigentlich nicht sein sollte. Viele Geschiedene wissen schmerzlich genug, daß das 
Dahinsiechen ihrer Liebe ihrem ursprünglichen Lebensentwurf nicht mehr ent- 
spricht. Aber •wenn das Kind schon in den Brunnen gefallen ist", dann helfen mo- 
ralische Appelle allein gewiß nicht mehr weiter. Es gäbe zwar versöhnliche Er- 
klärungen einiger weniger Bischöfe, die offizielle Gesamtkirche vertrete jedoch im- 
mer noch die Auffassung, daß es geschieden Wiederverheiratete eigentlich gar nicht 
geben dürfe. So sei es nicht weiter verwunderlich, wenn Ressentiments gegen die 
Kirche entstehen oder wenn Betroffene schließlich aus der Kirche auswandern, weil 
ihnen im Grunde doch nicht geholfen werde. 

In unserer Kurzgeschichte wird vor allem das Wunder der Gnade Gottes geprie- 
sen; denn sie wirkt auch dort, wo menschliche Liebe in Kälte und Haß, Gewalt und 
Zerstörung abzustürzen und zu versinken droht. Gibt es in einer Ehe zwischen Haß 
und Liebe nicht auch fließende Übergänge? Ist ein erhobener Moralfinger nicht mei- 
stens nur kontraproduktiv? Ist es nicht schon aussichtslos, einem ständigen Nörgler 
seine Unzufriedenheit mit dem Hinweis auszutreiben, das passe doch nicht zu einem 
Glauben an die Frohbotschaft? Er sitzt ganz einfach im Gefängnis seines Charak- 
ters und seiner katastrophischen Erwartungen, und er wird ohne weiteres neue 
Gründe finden, um zu beweisen, wie recht er mit seinem Pessimismus habe. Nein, 
die Umwandlung zerstörerisch-negativer Gefühle in positive Liebe und aktives Ver- 
trauen entzieht sich letztlich jedem rationalen Erklären und Verstehen, aber auch 
dem Wollen. Man kann nur wie Jesus in Bildern und Gleichnissen darüber sprechen, 
wie es auch unsere Erzählung versucht. Sie redet von einem, menschlich gesehen, 
zweifellos aussichtslosen Fall von Zerrüttung, von Bosheit und Schuld, sozusagen 
von einem Stein auf dem Grab einer Liebe, den keiner wegwälzen kann, von wild- 
entschlossener Verzweiflung, die als brieflich schon vollzogener Doppelmord an- 
scheinend endgültig mitgeteilt wird. Und dennoch: die dämonischen Rachegefühle 
werden überraschend verwandelt. Der haßerfüllte Mann kann nur noch staunen. Er 
hat den Eindruck, er sei gestorben, sein Herz sei zersprungen wie eine überreife 
Frucht, er spricht von einem neuen Herzen, das nicht mehr ihm gehört und von ei- 
ner nicht mehr erdenschweren Liebe, die von allem Besitzenwollen des Partners frei 
geworden ist. 



Im Spiegel der Zeit 143 

Der Rettungsanker 

Eines aber sollte man dabei nicht übersehen. So sehr die Geschichte ein unbegreif- 
liches Wunder erzählt, auch der Freund spielt darin eine wichtige Rolle. Er wurde 
in diesem Sturm gewissermaßen zum Rettungsanker. Es ist wichtig, daß wir uns ein- 
ander mitteilen, und wenn eben möglich nicht nur brieflich, sondern in einem wirk- 
lichen Gespräch mit einem vertrauenswürdigen Freund, vielleicht sogar mit einem 
Beichtvater. Und zuweilen öffnen erst dessen eigene demütige Schuldbekenntnisse 
einem Verschlossenen Mund und Herz. 

Für mich ist zum Beispiel jener Ehemann unvergeßlich, der in einem Beratungs- 
Gespräch erst dann •nicht mehr um den Brei herumredete", als ich ihm gestand, daß 
ich nur durch Gottes besondere Fügung keinen Menschen getötet habe. Denn als 
mich während des Krieges jemand unnötig schikanierte, das heißt so lange mit ei- 
ner Gasmaske durch die Gegend scheuchte, bis ich nicht mehr konnte, da schoß mir 
unwillkürlich der Gedanke durch den Kopf: •An der Front, da bringe ich dich um!" 
Erst nach diesem Eingeständnis, daß auch meine Lebensgeschichte ihre dunklen 
Seiten hat, konnte der lange Zeit nur stumm vor mir sitzende Mann sich mitteilen. 
Und er erzählte, daß ihn geradezu psychotische Haßgefühle zu überschwemmen 
drohten, und deshalb traue er sich nicht einmal mehr, mit seiner Frau in Urlaub zu 
fahren, weil er durchzudrehen und sie umzubringen fürchte. - Inzwischen lebt er - 
es ist kaum zu glauben und doch wahr - wieder ohne Tötungsphantasien mit seiner 
Frau zusammen. 

Ob nicht viele Christenmenschen, die durch Krisen hindurchgingen und von 
ihrem •Dämon" befreit wurden, ganz ähnliche Wunder berichten könnten? Sie soll- 
ten ihr •Licht", d. h. ihre Erfahrung des Rettenden nicht unter den Scheffel stellen, 
sondern ins Dunkel der Welt bringen. Oder sind solche Verwandlungs- Erfahrungen 
so selten daß man nur von ihnen träumen kann? Lassen sich verbitterte und verletzte 
Gemüter in den meisten Fällen nicht mehr •entsorgen"? Wie aber soll das gesche- 
hen, nachdem diesen Menschen so lange Zeit hindurch ein übertriebenes Schuldbe- 
wußtsein anerzogen wurde, so daß sie heute eher an einer Art •Unschuldswahn" (J. 
B. Metz) leiden? 

Die Neigung, sich von Gott, den Mitmenschen und der Welt ein fertiges Bild zu 
machen, trägt zumindest zu jenen Feindbildern und Agressionen bei, die hier ange- 
deutet wurden. Möge uns das Leben immer mehr dazu erziehen, uns selber loszu- 
lassen, nicht zuletzt auch das geschnitzte Bild, das wir uns von der Kirche gemacht 
haben. Denn nur so werden wir tatsächlich offen für neue Erfahrungen, für das An- 
derssein der anderen und schließlich für - den ganz ANDEREN. Freilich geschieht 
solches Sterben des kleinen verunsicherten Ich nur, wenn uns ein neues Herz ge- 
schenkt wird, das sich fortwährend neu von IHM empfängt. Bewußtes und regel- 
mäßiges Innehalten kann diese Umwandlung jedoch vorbereiten. 



Im Spiegel der Zeit \ 44 

Sterben, um zu leben 

So erinnern mich meine Rückenschmerzen, die ich oft am Morgen spüre, nicht nur 
an meine lädierte Bandscheibe, sondern an die eigenen Grenzen überhaupt: der 
•Macher" in dir, der dich immer wieder in Hektik treiben läßt, muß endlich sterben. 
Dein •in Gedanken woanders sein" erinnert dich an Peter Hebbels Wort: •Der ich 
bin, grüßt traurig den, der ich sein könnte". Du bist immer noch unterwegs zu dir 
selbst. Gewissermaßen •sterben" muß, was dich in der Routine des So-dahin-lebens 
gefangenhält und was dich verführt, sogar Wesentliches zu verdrängen, vor allem 
die Grundbotschaft unseres christlichen Glaubens, daß unser eigenes Tun uns nicht 
retten kann, so sehr wir auch an unserem Heil mitwirken müssen. In der Überschät- 
zung des eigenen Wirkens gleichen wir nämlich, wie es D. Bonhoeffer ausdrückt, 
Gefangenen, die dies und jenes tun, letztlich Sinnloses, wenn nicht einer von außen 
kommt, der den Schlüssel (Mt 16,19) hat und eines Tages öffnet (Offb 3,20). 

Wenn wieder einmal etwas schiefgeht, dann könnte der zu Beginn erwähnte •Sa- 
boteur" uns gewiß einiges lehren, zum Beispiel: einen Fehler nicht unbedingt direkt 
zu bekämpfen, denn das würde doch nur dem Dämon des Negativen neue Macht ge- 
ben. Zumindest wäre es hilfreicher, kurz innehaltend sich zu sagen: Du mußt den 
Schlüssel nicht jetzt sofort finden! Arbeite ruhig weiter! Du darfst dich auch ärgern, 
Gefühle sind zunächst weder gut noch schlecht. Aber entziehe ihnen die Dynamik 
des Negativen, nimm deine Schatten vielmehr an. Fehlerlosigkeit anstreben, das 
heißt doch deine Grenzen, ja dein Geschaffensein leugnen, und somit aus eigener 
Kraft wie Gott sein wollen. Vielmehr brauchst du Gelassenheit, damit ER, der alles 
in allem wirkt (1 Kor 12,6), dich tragen und führen kann. Laß dich zu selbstloser 
Liebe verwandeln. Werde durchlässig für Sein Gelingen durch alles Mißlingen und 
Scheiten hindurch, für den wahren •Löser" aller scheinbar unlösbaren Situationen. 

Zwar spüre ich immer noch den Zweifler in mir: Tu doch nicht so, als könnte dein 
kleiner Glaube deine katastrophischen Erwartungen wirklich •umdrehen". Das ist 
nur fromme Tünche! In der Tat, mein Glaube hebt meine Widersprüche nicht ei- 
gentlich auf. Ich mag mir immer wieder sagen: Du mußt den Schlüssel, den du ver- 
legt hast, jetzt gar nicht finden! ER ist der Schlüssel schlechthin, der alle Ver- 
schlossenheit öffnet. ER hat einen anderen Code, denn er verkündet: •Meine Ge- 
danken sind nicht eure Gedanken und eure Wege sind nicht meine Wege" (Jes 55,8). 

Aber ist es nicht wunderbar? Ich hörte auf zu suchen, arbeitete weiter und stellte 
fest: •Da ist er ja, der Schlüssel!" Gerade im Aufgeben und sich Ergeben - was so 
aussieht wie Flucht - gelingt das Leben und wird Erlöstheit erfahren. Ich stimme 
damit kein triumphalistisches •Gloria in excelsis Deo" an, sondern nur ein ganz all- 
tägliches •Gloria de profundis Deo" (das heißt aus der erfahrenen Misere jubelt 
seine grandeur). Und doch ist das Wunder schon in uns ... 

Franz Schumann, München 




