LITERATURBERICHT

Was ist Mystik?

Zu McGinns ,,Die Mystik im Abendland®, Bd. I1

Die serivse Beschiftigung mit dem Phinomen der Mystik, insbesondere der christ-
lich-abendlindischen Mystik, hat in den letzten Jahren neues Leben bekommen.
Man sollte dariiber allerdings nicht ltere Arbeiten wie Paul Mommaers2 Buch ,,Was
ist Mystik* mit ausgezeichneten psychologischen Analysen vergessen. Doch Ber-
nard McGinn setzt mit dem [. Band seiner ,Mystik im Abendland einen neuen
MafBstab. Um dies einzuschitzen, sei zuerst an einige repridsentative Zuginge zur
(christlichen) Mystik erinnert.

I. Aus der nicht-deutschsprachigen Forschung ist besonders das Lebenswerk von
Ch. A. Bernard3 zu erwihnen. In immer neuen Ansitzen arbeitete er iiber ,,symbo-
lische Theologie* (1971), ,.geistliche Theologie* (1982), ,affektive Theologie”
(1984) und krént nun sein Lebenswerk mit der Arbeit: ,,Der Gott der Mystiker*’. Der
deutsche Leser mag iiberrascht sein, dafl der mittelalterlichen typischen ,,.Deutschen
Mystik“ (Eckhart, Tauler, Seuse) nor wenig Platz gewihrt wird. Doch Bernard geht
behutsam und kenntnisreich der Gesamtentwicklung der christlichen Mystik nach:
Die Schrift; die Begegnung mit der hellenistischen Geistigkeit; friihe christliche Au-
toren und die Brautmystik; Gregor von Nyssa, dem wohl die erste geniale Ausfor-
mulierung gelang; intensiv wird Dionysius der Areopagite vorgestellt; ebenso aus-
fiihrlich Augustinus; Wilhelm von St. Thierry und die Viktoriner fithren ins Mittel-
alter ein; mit besonderer Sorgfalt handelt Bernard iiber Bonaventura; Dionysius dem
Karthiduser am Ende des Mittelalters gelingt eine Synthese; Teresa von Avila zeigt
sich als Mystagogin des Betens; der Hohepunkt ist mit Johannes vom Kreuz er-
reicht: Die geistliche Umgestaltung, La transformation spirituelle. Mit ihm, mit Ha-
dewijch von Antwerpen und mit Angelus Silesius beschlieBt Bernard sein Buch und
nennt dieses poetische, letzte Kapitel: La Célébration Mystique. Die Eigenart seiner
Darstellung besteht darin, daB nicht nur historisch, objektiv berichtet, sondern iiber
die groBe Vergangenheit der Leser hingefiihrt wird zum inneren Versténdnis und
Nachvollzug der mystischen Erfahrung, die Bernard von der Liebe, der raison du

' Die Mystik im Abendland, Bd.1: Urspriinge. Freiburg, Basel: Herder 1994. 527 S., DM
128,— (subskr. 98,-).

2 Fraukfurt: Insel 1979; das keuntnisreiche und kluge Buch setzt psychologisch an, wurde
aber leider fast vollig vergessen.

3 Charles André Bernard ist der Direktor des lustituts fiir Spiritualitét an der Gregoriana-Uni-
versitit in Rom; seine Arbeiten sind auf Italienisch und Fraunzosisch erschienen. Die im Text
erwihnten Biicher wurden alle in Paris verdffentlicht. Das letzte, Le Dieu des mystiques.
Paris 1994, triigt den Untertitel: ,.Les voies de 1’intériorité®,



Literaturbericht 146

coeur her versteht. Es ist also nicht nur eine geschichtliche Erérterung, nicht nur
eine inhaltliche Darstellung dessen, was Mystik ist: es ist ein an der Geschichte ori-
entierter Weg, eine Mystagogie zur christlichen Mystik.

II. In seinem Aufsatz: ,,Was ist Mystik?* (zuerst 1986) versucht der Eckhartfor-
scher A. M. Haas* ,.eine Definition, und zwar vom Menschen her, d. h. ausgehend
von seiner Erfahrung: ,,Mystische Erfahrung ist ein am Mysterium orientiertes, nicht
leicht mitteilbares, letztlich unsagbares Erkenntnis- und/oder Liebesgeschehen zwi-
schen Mensch und Gott, das vom Menschen als gnadenhafte, ohne Anstrengung
empfangene Einigung mit Gott erfahren wird (selbst wenn dabei das Motiv der er-
fahrungshaften Ferne zu Gott, der regio dissimilitudinis, als Begleitphinomen auf-
tritt).“ Haas legt die Definition nicht auf ,,Unmittelbarkeit* der Gottesbegegnung
fest; er weiB3, da die franzosischen Forscher eingehend dariiber diskutiert und zum
groBen Teil auch die mystische Erfahrung Gottes als ,,vermittelt“ erkannten; zu-
grunde liegt die hermeneutische Schwierigkeit: Ist z. B. die personale Begegnung
im Augenkontakt vermittelt oder unmittelbar? Was Haas von der Objektseite her im
christlichen Sinn ,,Gott* nennt, kann im Weltanschauungsgesprich leicht mit ,,Ab-
solutes®, ,,Sein®, ,,Sinn" usw. ausgetauscht werden. Der Akzent auf das ,,Gnaden-
hafte* unterscheidet Mystik von Gnosis oder Theosophie.

Sein Freund Kurt Ruh5, ebenfalls ein anerkannter Eckhartforscher, orientiert sich
hingegen geschichtlich an der ,,Mystica Theologica* des Ps. Dionysius Areopagita;
sie habe das abendldndische mystische Schrifttum geprigt und den Begriff , Mystik*
in die Wege geleitet. Das legt den Akzent stirker auf die Erfahrungsweise: ,,Gottes-
erkenntnis und -erfahrung (beides ist nicht voneinander zu trennen) kata ton gné-
phon, in caligine, in der Dunkelheit... Diese darf als Ekstase verstanden werden...
das ,Hervortreten® des Geistes zum ,iiberwesentlichen Strahl des Gottlichen Dun-
kels®... Dies aber bedeutet henosis, Einigung... Sie vollzieht sich plétzlich, entreifit
den Gldubigen allen menschlichen Bedingungen, ist ein transintellektueller Akt.*
Das Gestaltlose, Ungreifbare und das Ekstatische, ,,Aus-Sich-Heraus-Treten* (im
Gegensatz zum ,,In-Sich-Hineingehen®) werden herausgestellt. Hildegard von Bin-
gen hat in dieser Mystik-Bestimmung keinen Platz. Augustinus ist nach ihm ,,nur*
ein theoretisiender ,,Mystologe®, also jemand, der dariiber spricht, ohne daB er auch
selbst Mystiker ist. Doch wie bei Haas ist fiir Ruh Mystik eine tiefere, unaufigsbare
Einheit von Erkennen und Erfahren, von Sprache und Erleben.

Von diesem Forschungsstand her sollten die pamphletartigen AuBerungen des
Philosophieprofessors Kurt Flasch® eigentlich in die Rumpelkammer des Rationa-
lismus gehoren. Ruhs Gewéhrsmann Dionysius ist fiir ihn ein ,,Hochstapler und Be-

4 Gott leiden, Gott lieben. Zur volkssprachlichen Mystik im Mittelalter. Frankfurt 1989.

5 Geschichte der abendlindischen Mystik, 1. Die Grundlegung durch die Kirchenviiter und
die Monchstheologie des 12. Jahrhunderts. Miinchen 1990, 62f; vgl. meine Besprechung in:
TheolRev 58, 1992m 200ff; die Besprechung des II. Bandes, Frauenmystik und franziskani-
sche Mystik der Friihzeit. 1993, wird im mittellateinischen Jhb. erscheinen.

6 Frankfurter Allg. Ztg., 8.11. 1992, Sonntagsbeilage; der erwihnte Aufsatz erschien in: Gno-
sis und Mystik in der Geschichte der Philosophie (Hg. P. Koslowski). Ziirich u. a., 1988,
94-110.



Literaturbericht 147

triiger*. Zum Thema Mystik will er auch , Meister Eckhart... aus dem mystischen
Strom ...retten. Solche Eskapaden sind wohl nur aus den Traumata der personli-
chen Geschichte zu verstehen. Doch der darin verborgene Wahrheitsgehalt darf
nicht iibersehen werden: Mystik im allgemeinen, so auch christliche Mystik und
insbesondere die Mystik Meister Eckharts sind, wie Ruh betont, nicht abzulsen
vom intellektuellen und weltanschaulichen Hintergrund des Mystiker. In bezug auf
Meister Eckhart bedeutet dies: Seine Mystik ist nicht zu trennen von seiner Philo-
sophie.

Loris Sturlese’ hat in seiner Philosophiegeschichte das Verstidndnis dafiir vorbe-
reitet. Er folgt der Geschichte — in dieser Griindlichkeit zum erstenmal — bis zu Al-
bertus Magnus, dem Haupt der deutschen dominikanischen Schule (im Gegensatz
zur italienischen des Thomas von Aquin). Thr groBtes Mitglied ist der Albertus-
Schiiler Meister Eckhart. Ohne diesen philosophisch-theologischen Hintergrund
wird Eckhart verkannt. Sturleses schmales, aber inhaltlich gewichtiges Buch tiber
Heinrich Seuse beweist die Fruchtbarkeit dieses Eingehens auf die geistesge-
schichtlich-philosophische Struktur. Wegen ihres inhaltlichen Gewichts muf8 Seu-
ses Friihschrift: ,,Buch (und nicht Biichlein) von der Wahrheit* heiflen. In der Ein-
leitung zur sorgfiltigen Ubersetzung zeigt Sturlese: Der Eckhart-Schiiler Seuse
greift gezielt einige der radikalen Sitze auf, die in der Verurteilungsbulle Eckharts
als hiretisch gebrandmarkt wurden. Der ,,Wilde“, wie der Gesprichspartner genannt
wird, deutet sie auch hiretisch. Seuse aber zeigt den eigentlichen, orthodoxen Aus-
sagesinn. Und dies gelingt ihm mit Hilfe philosophischer Uberlegungen, die keinen
Gegensatz zur Erfahrung bilden, sondern diese integral einbergen. Kopf und Herz,
Denken und Erfahren sind fiir diese Grofien noch eins.

Peter Dinzelbacher® stellt sich in seiner Mystikgeschichte auf die Seite der Nur-
Erfahrung, der ,,Erlebnismystik; dies allerdings auf hohem Niveau und mit unge-
heurer Stoff-Fiille. Seine Basis ist die mittelalterliche Frauenmystik. Der ,,theoreti-
schen‘ Mystik steht er skeptisch gegeniiber und zweifelt, ob Eckhart iiberhaupt den
Namen Mystiker verdiene. Denn Mystik sei ,.das Streben des Menschen nach un-
mittelbarem Kontakt mit Gott vermittels personlicher Erfahrung schon in diesem
Leben sowie seine Empfindungen und Reflexionen auf diesem Weg und endlich die
Erfiillung dieses Strebens. Sie besteht in der stets kurzfristigen Aufhebung des Un-
terschieds zwischen dem Subjekt des Strebens, der menschlichen Seele und dem
Objekt, das angestrebt wird, Gott.”“ Sich gegen Ruh und Haas wendend, trennt er
mystische Theologie vom mystischen Erleben: ,,Auf der erstgenannten Ebene ist
Gott Objekt des Denkens, auf der zweiten Objekt des Erlebens, und das so, da} die-

7 Neben der Herausgabe der lat. Werke Eckharts ist Sturlese auch mit der Herausgabe von
Autoren der ,,Albertus-Magnus-Schule® beschiftigt. Sein Buch heillt: Die deutsche Philoso-
phie im Mittelalter. Von Bonifatius bis zu Albert dem Grofien, 748-1280. Miinchen 1993. Ne-
ben einer kleineren Schrift. Meister Eckhart, Ein Portrdt. Regensburg 1993, untermauert er
in: Heinrich Seuse, Das Buch von der Wahrheit. Hamburg 1992, die These, dal der philoso-
phische Hintergrund der ,Mystik“ nicht entgegensteht, sondern sie erst voll verstandlich
macht.

8 Christliche Mystik im Abendland. Ihre Geschichte von den Anfingen bis zum Ende des Mit-
telalters. Paderborn u.a., 1994, 10.19; zu Eckhart besonders 281-291.



Literaturbericht 148

ses Objekt mit dem erlebenden Subjekt verschmilzt.” Nur dies verdiene den Namen
Mystik. Allerdings berichtet die Grofizahl auch seiner Zeugen und Zenginnen von
»Liebes-Erfahrung* und nicht von ,,Verschmelzung®. Dinzelbachers Mystik-Ver-
stdndnis ist noch zu sehr von der pantheistisch orientierten Religionswissenschaft?
geprigt.

Nach ihr ndmlich ist Mystik das ,,Aufgehen des Menschen in Gott oder im Gott-
lichen, ja vielleicht in etwas, das noch hinter Gott liegt, einem ,Leeren‘ oder ,Nicht-
seienden***. Doch Dinzelbacher selbst sprengt mit der ausgiebig dargestellten Lie-
besmystik diese Begrifflichkeit.

HI. McGinnl® nun wurde in Deutschland bekannt durch die Herausgabe des I.
Bandes der ,,Geschichte der christlichen Spiritualitiit: Von den Anfingen bis zum
12. Jahrhundert®. Der II. Band mit dem Beitrag von A. M. Haas iiber die ,,Deutsche
Mystik* ist im Erscheinen begriffen. Es ist hilfreich, die Sinnspitze dieser 3-bindi-
gen Geschichte gegeniiber seiner 4-bindig geplanten Mystik-Geschichte herauszu-
stellen.

Da ist zuerst einmal die Vielzahl der Autoren, die an der Geschichte der Spiritu-
alitidt mitgearbeitet haben. Sie war notwendig, weil das Gebiet fiir einen einzelnen
zv umfangreich ist. Dies aber bringt mit sich, daf Darstellung und Urteil je nach Au-
tor differieren. So hat Simon Tugwell, der die dominikanische Spiritnalitit in vor-
ziiglicher Weise behandelt, ein andere Meinung iiber Meister Eckhart als A. M. Haas
in seiner ebenso vorziiglichen Darstellung der ,,Dentschen Mystik. Wichtiger ist
natiirlich die Breite des Stoffes, der mit Spiritualitit umgriffen wird. Darin sind die
»Radikal-Reformatoren* ebenso einbegriffen wie ,Gnostische Spiritnalitit; die
verschiedenen christlichen Kirchen — auch z. B. die syrische — werden in ihrer bun-
ten Vielfalt behandelt. Am wichtigsten aber ist, da man mit Spiritualitit eine Art
»Mentalitits-Geschichte* der christlichen Gotteserfahrung bringen will: den ganzen
Bereich der christlichen Lebenshaltung mit den wechselnden Gestalten in den ver-
schiedenen Gruppierungen und im Lauf der Geschichte; angeordnet ist dies auch um
die ,,mystische Mitte** der Glaubenserfahrung. Sakramente, Seelenfiihrung, Frauen-
spiritualitiit, Ikone, Siinde, Kirchenauffassung gehéren ebenso in diese Darstellung
hinein wie die Unterschiedlichkeit der geschichtlichen Epochen: Bibel, Viter-Zeit,
Mittelalter und Neuzeit (im noch nicht iibersetzten Band) und die Unterschiedlich-
keit der Orden, der Sprachgruppen oder der einzelnen Reformatoren.

Das amerikanische ,, Neue Lexikon der katholischen Spiritualitdt“!! kann trotz
des eingeschrinkten Blicks auf , katholisch* die Breite zeigen, die mit dem Begriff
»Spiritualitit* verbunden ist; cine Breite, die ganz selbstverstiindlich auch die ,,pro-
testantischen Spiritualititen® einbegreift (784-790, in Ubersicht: Luther, Refor-
mierte, Wiedertdufer, Englische Reformation, Puritaner, Pietisten, Methodisten, Er-
weckungsbewegungen, neuere Entwicklungen; und dazu eine Fiille von Einzelarti-

9 Wérterbuch der Religionen. Hrsg. von K. Goldammer. Stuttgart, 400f.

10 Vgl. GuL 1994, 159. Bis Mirz 1995 wird auch der II. Band der deutsprachigen Uberset-
zung vorliegen.

1 The New Dictionary of Catholic Spirituality (Ed. Michael Dwoney). Collegeville (Minne-
sota) 1993.



Literaturbericht 149

keln). Das vorziigliche Lexikon 148t einen betriibt anf die deutschsprachige Situa-
tion mit dem nicht gegliickten ,, Praktischen Lexikon der Spiritualitiit’'12 blicken.

Eine Ermutigung hingegen bringt das iibersichtlich aufgebaute Buch des evange-
lischen Theologieprofessors Hans-Martin Barth!3 |, Spiritualitit”. Er vermutet so-
gar, daB} die ,,Mariologie” eine Briicke zwischen den konfessionell unterschiedli-
chen Spiritpalititen schlagen kann.

I'V. Schon in der Einleitung (I1-20) der Mystikgeschichte zeigt McGinn4 seine
Kompetenz. Auf dem Hintergrund der verwirrenden Disknssionen um den My-
stikbegriff entwirft er eine ,,heuristische Skizze“ (7); sie soll mit Abschlu8 der vier
Binde voll ansgemalt werden. Die ,,Distinktion zwischen Mystik und mystischer
Theologie* sei nur in der Theorie sinnvoll. Die realen Zeugnisse verkniipfen ,kom-
plex” und letztlich unauflésbar beides ineinander. Die moderne Philosophic be-
stétigt diesen Ansatz im Konkreten.

Die ,,mystische Erfahrong* ist auch bis ins Innerste durchdrungen von der Men-
talitdt, von der allgemeinen und der persinlichen Welt-Sicht des Mystikers. Deshalb
kann kein ,,iibergeschichtlicher Begriff von Mystik erstellt und den konkreten Er-
fahrungen iibergeordnet werden. Wie Friedrich Baron von Hiigel und mit Gershom
Scholem weifs McGinn, daB Mystik nur als ,.ein Teil oder Element einer konkreten
Religion oder einer bestimmten religiosen Personlichkeit* zu begreifen und daf sie
immer auch als ,,ProzeB*, als personlicher ,,Lebensweg* zu sehen ist. Die Forschung
muB also vor allem in die konkrete Geschichte der jeweiligen mystischen Erfahrung
hineingehen. McGinn findet den inneren Grund fiir diese Verflechtung von histori-
schem Prozess und iiberhistorischer Wahrheit im ,,Geheimnis der Inkarnation“. Die-
ses ,,paradoxe Ineins von Zeitlosigkeit und Zeit“ lasse auch ,,das ,zeitlose* mysti-
sche BewnBtsein der Gegenwart Gottes“ bis ins letzte gepriigt sein ,,von den Ver-
dnderungen und Entwicklungen in Kirche und Gesellschaft*.

Auf der Basis dieser religionswissenschaftlichen und zugleich theologischen
Wahrheit protestiert McGinn gegen die immer noch iibliche Uber-Definition von
Mystik als ,,Verschmelzung oder Identitit von Géttlichem und Menschlichem ...,
wobei das individuelle Personsein verloren geht“. Schon die Wortgeschichte (er-
wachsen aus dem Christentum und dort erst im 17. Jht. als Substantiv gebildet),
mehr noch die Phdnomenvielfalt spricht gegen diese definitorische Engfiihrung.
McGinn wagt eine Umschreibung: ,,Das mystische Element im Christentum ist der
Teil seiner Glaubensinhalte und Glaubensvollziige, der das betrifft, was man un-"
mittelbare, bzw. direkte Gegenwart Gottes nennen kann, und dies in einem dreifa-

12 Hg. Christian Schiitz, als Sonderausgabe Freiburg u.a., 1992.

13Vgl. GuL 1995, 73; der evangelische Theologe Horst Gorski ist der mariologischen Pro-
blematik in einer klugen Arbeit nachgegangen: Die Niedrigkeit seiner Magd. Darstellung und
theologische Analyse der Mariologie Martin Luthers als Beitrag zum gegenwiirtigen luthe-
risch-romisch-katholischen Gesprdch. Frankfurt u.a. 1987; eine Doktorthese beim katholi-
schen Okumeniker Otto Hermann Pesch.

14 Zahlen im Text beziehen sich auf das Buch. Die Ubersetzung ist vorziiglich. Man hitte nur
ersichtlich machen sollen, wo die entsprechende Literatur in deutscher Ubersetzung angege-
ben wird (Viller/Rahner deutsch? oder Viller franzdsisch?); dann wiren wichtige Uberset-
zungen (Bouyer iiber die Geschichte des Wortes Mystisch) leichter zu ergiinzen gewesen.



Literaturbericht 150

chen Sinn: als Vorbereitung auf sie, als BewuBtsein von ihr und als Reaktion auf
sie.“ Im Sinne von Jacques Maritain und Bernard Lonergan versteht er das ,,unmit-
telbar als ,,vermittelte Unmittelbarkeit®, als eine unmittelbare Bewuftseinstatsa-
che, die dennoch von ,,vorgingigen®, subjektiven Inhalten nicht zu trennen ist.

Die Darstellung der geschichtlichen Entwicklung ist also fiir McGinn kein se-
kundires Nebenwerk, ist nicht nur Illustration zur christlichen Mystik, sondern ist
in sich selbst die gennine Darstellung des ,,Mystischen; — dhnlich wie eine Per-
sonlichkeit nicht iiber abstrakte Charakterisierungen, sondern nur in ihrem konkre-
ten Leben zu ,begreifen® ist; — dhnlich wie das Christentum zuerst ,,Jesns Christus®
selbst ist im Wort der Schrift, dem Zeugnis der Urkirche, und wie alle Dogmen und
Theologien nur dies entfalten. Christliche Mystik ist die Geschichte der christlichen
Gotteserfahrung; theoretische Klassifizierungen sind nachtrigliche Versuche, diese
lebendige Erfahrung zu greifen. Vielleicht liegt hierin schon ein Unterschied der
christlichen, am historischen Jesus von Nazareth und an der Geschichte des Volkes
Gottes orientierten Mystik zu anderen ,,mystischen* Traditionen, in denen die ge-
schichtliche Riickbindung weniger ausdriicklich ist.

Teil 1 (23-272) geht den ,,Urspriingen der abendldndischen Mystik* nach. Vom
,jidischen Hintergrund* (29-46) her schlieft McGinn die Bedeutung der Schrift-
sinne (nach J. Pepin), der apokalyptischen Tendenzen (Himmelsreise der Seele,
Merkavah-Mystik nach Ez 1: Thronwagen Jahwes) und der Weisheitheitsliteratur
(Sophia) fiir die christliche Mystik auf. ,,Das griechische Ideal der Kontemplation®
(47-102) mit Plotin und dem Neuplatonismus als Hohepunkt bilden den Rahmen,
in dem die ,,Jesusbewegung® (103-130) ihre mystische Ausformung findet. McGinn
zeigt sich wohlvertraut mit den Fragen, die besonders seit Harnack (Hellenisierung
des Christentums) und dann neun von der Gnosis-Forschung her an diese Entwick-
lung gestellt werden: Wurde die Botschaft Jesu hellenistisch-mystisch verfremdet?
Sind die gnostischen Texte genuine Jesus-Tradition? Doch mit Recht bleiben diese
Fragen nur am Rande.

Das Thema: Mystik wird dann in die friihe, noch ungeteilte Christenheit hinein
weiter verfolgt: ,Mystische Elemente im friihen griechischen Christentum®
(131-195, Irendus, Klemens und Origenes) und ,,Die Mystik im friihen Ménchtum*
(196-269). Das Monchtum nimlich ist der ,,Katalysator beim Ubergang von der
breiten und unspezifischen asketischen und mystischen Tendenz des friihen Chri-
stentums hin zu spezifischen Lebensformen und Lehrtraditionen, die zur Mystik im
engen und mehr technischen Sinn des Wortes fiihrten. Antonius, Gregor von
Nyssa, Makarios der GroBe, Evagrius Ponticus und insbesondere Psendo-Dioynsius
Areopagita sind die wichtigen Namen. Bei letzterem wurde die ,, Theologie erstmals
explizit mystisch®. McGinn zeigt, meiner Ansicht nach iiberzeugend, wie abwegig
Kurt Flaschs Pamphlet ist; er zeigt aber auch, daB Ruhs exklusiver Ansatz bei der
. Mystischen Theologie* des Dionysius die Mystik des geheimnisvollen Ménchs
verkennt. Er selbst ist aus dem grofBeren geschichtlichen Zusammenhang zu verste-
hen. Und sein letztes und schmalstes Buch der ,,Mystischen Theologie* darf nicht
aus der Gesamtschau des Dionysius herausgelost werden. Deren radikale ,,nega-
tive, jede inhaltliche Aussage und Erfahrung von Gott verneinende Theologie, die
Ruh ansschlieBlich der Mystik-Auffassung zugrunde legt, steht in dialektischer Ein-



Literaturbericht 151

heit (,,uondhnliche Ahnlichkeit*) zur positiven symbolischen Mystik der anderen
Werke!5. Schon die ,hymnische” Sprache der ,,Theologia Mystica® im Gegensatz
zur iiberladenen technischen Sprache der anderen Traktate zeigt, dal wir in ihr eine
liturgische Kronung, aber keine isolierte Abhandlung haben.

Am II. Teil, ,,Die Anfinge der abendlindischen Mystik* (275-380), ist die Mei-
sterschaft McGinns zu bewundern, den gewaltigen Stoff zv beherrschen (oftmals
klagt er iber die uferlose Literatur) und didaktisch geschickt zu vermitteln. Nach-
dem er kurz aof das kulturelle Umfeld (konstantinische Wende, Trennung von Ost
und West) hingewiesen hat, skizziert McGinn die ,,friihe lateinische Mystik* mit den
drei grolen Namen: Ambrostus, Hieronymus, Johannes Cassian und mit dem posi-
tiven (Emanzipation, nach P. Brown) Grundideal der ,, Jungfriulichkeit®. Héhepunkt
des ganzen Buches ist die Darstellung des Auvgustinus: ,,Der Griindervater* (330-
280). Der nicht-vorgebildete Leser sollte mit diesem spannenden Kapitel anfangen:
er wird nicht nor dem groBen Afrikaner in seiner Spiritualitidt, sondern auch den
Grundfragen der christlichen Mystik begegnen und dabei vielleicht erleben: ,,Sa-
tietas erit insatiabilis* ,,Das Gesittigtsein (an Gott, am Thema: Mystik) wird uner-
séttlich (bleiben).

Der ,,Anhang® (381-481) ist ein eigenstdndiges Meisterwerk. McGinn skizziert
,,Die moderne Mystikforschung®. Aus der Darstellung der philosophischen Diskus-
sion seien nur nur einige Namen erwéhnt, die das Defizit der deutschsprachigen My-
stik-Diskussion schmerzhaft bewufit machen: Der Psychologe W. James; Baron v.
Hiigel, der kluge Vermittler in der Modernismuskrise (es ging damals schon um ,,Er-
fahrong“); B. Russel und die logisch angesetzte Kritik; J. Maréchal, der Bahnbre-
cher des ,,Transzendentalthomismus* (mit K. Rahner u. a.); M. Blondel mit der viel-
leicht zukunfttrichtigsten Synthese; H. Bergson, der sich aus philosophischen Griin-
den dem Katholizismus niherte; J. Maritain (dessen modernem Thomismus McGinn
nahesteht); M. de Certeau, der Historiker und Kultorphilosoph; R. C. Zaehner im
Gesprich mit der ostasiatischen Mystik; W. T. Stace, dessen ,,reine” Mystik Mc-
Ginn scharf kritisiert; J. Hick mit der ,,pluralistischen Religionstheologie®; St. Katz
und seine niichtern-kritischen Aufsatzsammlungen; L. Dupré und seine wichtigen
Untersuchungen zu ,,Selbst* und ,,Transzendenzerfahrung*.

Im psychologisch-religionsvergleichenden Teil kommen neben den schon er-
wihnten Klassikern wie W. James hinzu: N. Soderblom, R. Otto, F. Heiler, H.
Leuba, G. v. Leeuw, J. Wach, M. Eliade, E. Benz, G. Scholem, A. Huxley, M. Laski,
A.J. Deikman, C. Naranjo, S. Grof, E. Tart und viele andere. Der Horizont ist weit-
gespannt.

Noch reicher ist der ,,theologische* Bericht, der sich auch intensiv mit den prote-
stantischen Klassikern (Harnack, Barth, Brunner, Bultmann, Tillich, Troeltsch,

15 Das Griechisch der , Mystischen Theologie* klingt wie ein Hymnus. Das ebenso iiberla-
dene Griechisch der anderen Schriften klingt belehrend, traktathaft; das dokumentiert wohl,
daf} der ,,Hymnus* alles Vorausgegangene liturgisch kront. Vgl. dazu meine genaue, vers-for-
mige Ubersetzung der Mystischen Theologie in: G. Ruhbach / J. Sudbrack, Christliche Mystik,
Texte aus ywei Jahrtausenden. Miinchen, 1989, 90-101, mit den vorziiglichen Ubersetzungen
der drei anderen Biicher aus der ,,Bibliothek der griechischen Literatur. Stuttgart: G. Heil,
1986; B. R. Suchla, 1988.



Literaturbericht 152

Schweitzer usw.) auseinandersetzt. Die orthodoxe Theologie kommt dem Gesamt-
thema entsprechend etwas zu kurz (aber oftmals wird V1. Lossky erwihnt). Breiten
Raum nimmt die Diskussion im franzdschen Katholizismus ein (Poulain, Sandreau,
Garrigou-Lagrange, Bremond); dort hatte nach der Jahrhundertwende das Gespriich
um ,,Mystik“ einen Gipfel erreicht, der weit iiber die innerchristliche Diskussion
und die religionsphinomenologische Apologetik hinaus sichtbar war. McGinns ei-
gene Auffassung mochte ich folgendermaflen charakterisieren. Uber A. Stolz (mit
seiner Theologie der Mystik von 1936), Thomas Merton (der den amerikanischen
Katholizismus aus dem Ghetto befreite), B. Lonergan (der nordamerikanische Karl
Rahner), de Lubac (dessen geschichtliche Untersuchungen voll von mystischer
Theologie sind), Gardet (der im religionsvergleichenden Gesprich wichtig wurde),
kommt er zu Karl Rahner und Hans Urs von Balthasar. Zwischen beiden (Mystik
einfachhin als christliche Glaubenserfahrung oder Mystik doch durch besondere Er-
fahrungsqualitiiten herausgehoben) steht seine Auffassung.

Vor dieser umfassenden, belesenen und hervorragend dargebotenen Arbeit wirkt
jede kritische Bemerkung deplaziert. Zu McGinns fiir den SchluBband angekiindig-
ten Reflexion iiber Mystik aber sei angemerkt: Vorsichtig kritisiert er, da Karl
Rahner die ,,Unterscheidung zwischen urspriinglicher Erfahrung... und vergegen-
stindlichender und verbalisiereuder Reflexion auf diese Erfahrung* nur postuliere,
nicht aber im Konkreten zeige, wie sie durchzufiihren sei; hier miisse ,weiterge-
dacht werden“. Doch genau das hat Rahner in seiner brillanten Monographie ,,Vi-
sionen und Prophezeihungen* exemplarisch getan. Sie blieb McGinn leider unbe-
kannt!6,

Schon diesem ersten Band muB3 der Titel eines theologischen Klassikers zuer-
kannt werden. Zu hoffen ist auf ein baldiges Erscheinen der Fortsetzungbénde mit
hoffentlich der gleichen Ubersetzungsqualitit.

V. Wie wichtig McGinus Klassiker ist, mochte ich an zwei Neuerscheinungen
zeigen. Die Theologin und Psychoanalytikeriu Ingrid Riedel!7 hat — inmitten der
Hochkonjunktur an Biichern zu Hildegard von Bingen (1098-1186) — einen neuen
Zugang zur Abtissin vom Rhein und damit auch zum Verstindnis von Mystik ver-
sucht. Mit Recht geht sie auf die Deutung Hildegards als ein Kriuterweiblein mit
Rezepten fiir alles gar nicht ein. Die dem zugrundeliegenden Schriften sind grofBen-
teils unecht; das Echte aber steht am Rande von Hildegards Grofie und gehort zum
normalen Wissenstaud der Zeit. Auch die ,,wissenschaftlichen* Arbeiten werden
nicht beriicksichtigt; sie suchen nach Quellen der Schauungen Hildegards; doch man
findet nichts Spezifisches. Frau Riedel versucht einen dritten Weg mittels der Tie-

16 Leider hat A. Batlogg in der Besprechung der erweiterten Neuauflage nicht erkannt, wie
aktuell diese Arbeit K. Rahners fiir die Mystik-Diskussion ist (ZkTh 112. 1990, 357-359). Er
brachte es fertig, gegen die ausdriickliche Feststellung des Impressums zu behaupten: ,,Die
Tatsache einer 3. Auflage... ist nicht zu erkennen®; den ausdriicklichen Bezug der neuen Ein-
leitung auf Marienerscheinungen zu verschweigen und nur die Beziige zu ,,New-Age“ u. 4. zu
zitieren (ZkTh 116, 1994, 330); die Neuauflage einzuordnen unter ,,Streichungen... oder Hin-
zufiigungen zum Rahner-Text, obgleich das Gegenteil geschah: die Rahnertexte wurden in
Erstvertffentlichungen ohne spétere Korrektur durch Sekretire usw. greifbar gemacht.

17 Hildegard von Bingen, Prophetin der kosmischen Weisheit. Stuttgart 1994, S. 218.



Literaturbericht 153

fenpsychologie C. G. Jungs: In Hildegards Schauungen brechen ,,aus dem Unbe-
wuBten —- oder gar aus einem ,UberbewuBten* kithnere Bilder (hervor), die das Dun-
kel der Welt und Gottes integrieren, gewagter, als ihr theologisches Bewuftsein und
Gewissen es zulassen mochten.* Sie enthalten ,,eine Botschaft an das Kollektiv der
Menschen, Jahrhunderte friiher, als das Kollektiv sie wahrzunehmen und einzuldsen
vermag.“ Diese ,,prophetische Botschaft werde heute von New Age eingelost: ,,Die
weibliche, bzw. androgyne Gestalt der Weltseele, bzw. der Sophia (tritt) ins Zen-
trum der Gottesvorstellung und ... damit heraus aus dem Rahmen und der Hut des
patriarchalen Gottesbildes.” In diesem ,,pan-en-theistischen* Gottes-Gottinen-Welt-
Bild, das von gnostisch-kabbalistischen Quellen gespeist werde, sei auch das Dun-
kel-Bdse integriert; das ,,Dunkellicht ... ein Prinzip des Widerspruchs ... (gehért)
zum Ganzen.” Hildegard selbst habe zwar diese ihre Urschau nicht voll integrieren
konnen; kirchliche-kulturelle Einengungen zwangen sie zu allegorischen, theologi-
schen, rationalistischen Abschweifungen. Aber Riedel entdeckt den Urgrund der
Schau.

Nun, es kann kein Zweifel daran sein: Der Versuch, Hildegard mit dem Instru-
mentarium C. G. Jungs zu verstehen, ist legitim und wichtig. Allerdings sollten dazu
die Einwinde einer mehr kognitiven Psychologie gegen die Archetypen-Lehre
Jungs beriicksichtigt werdenrs.

Riedel allerdings setzt sich souverin iiber jede gewissenhafte Hermeneutik hin-
weg. Ihr ist sogar die kritische Ausgabe der Werke Hildegards (ab 1978) unbekannt
geblieben; die ekklatanten Fehler in den wenigen lateinischen Zitaten lassen den
Grund dafiir ahnen. Aber dafiir insinuiert sie, daB die frithen Ubersetzer (Bockeler,
Schipperges) in unehrlicher Weise kirchenkritische Stellen bei Hildegard unter-
schlagen hitten. Wie hypertroph das psychoanalytische Instrumentarium angewandt
wird, zeigt die ,,Psychoanalyse” der Sekretérin Hildegards, Schwester Richardis von
Stades; sie sei durch Hildegards unkontrollierte Projektionen ins Ungliick getrieben
worden. Den Umgang mit Texten kann eine Musik-,,Analyse” demonstrieren: Ein
»erschreckender®, ,,emphatischer* Quintensprung in einer Komposition Hildegards
driicke ,,die Briiche, das Gebrochene“ des Textes (fractos) aus: ,.In den Ohren der
Zeitgenossen (muBte es) klirren wie eine gerissene Saite“, Doch der gleiche Quin-
tensprung findet sich kurz vorher iiber ,,Oh*, iiber ,,vita“= Leben (in derselben Phra-
sierung) und tber ,,sanctus* = heilig. So verwundert es auch nicht, daB Riedels Ana-
lysen meist an den Miniaturen ansetzen; denn die Scivias-Miniaturen seien ,unter
personlicher Leitung Hildegards“ entstanden. Ein Blick in die kritische Ausgabe
hitte sie des Besseren belehrt; er hiitte auch die Haltlosigkeit der stindigen Behaup-
tung gezeigt, daB Hildegard aus gnostisch-kabbalistischen Quellen geschépft habe.

Zur Grundthese des bei Hildegard aufgebrochenen ,miitterlichen Archetyps*
hitte die Fach-Theologin zumindest einen Blick in die damalige Theologie (Schule
von Chartres), Philosophie (z. B. nach Schlette: Weltseele) oder Volkskunde (z. B.
nach Gurjewitsch: Weltbild; oder Zahlten: Creatio mundi) werfen sollen. Das ,»pro-

18 B. Grom bietet in seiner Religionspsychologie (Miinchen 1992) einen wichtigen Zugang zur
.Mystik® auf der Basis einer kognitiven Psychologie und dazu eine scharfe Kritik an den un-
seridsen Ansitzen von Seiten der Tiefenpsychologie C. G. Jungs.



Literaturbericht 154

phetische, endlich im New-Age anfgebrochene Weltbild** war — selbst mit der recht
verstandenen feministischen Variante — damals weithin abendlandischer Bildungs-
und Kultur-Besitz. Hildegards GroBe 14t sich nur auf diesem Hintergrund verste-
hen. — Gegeniiber dieser Deutung Riedels darf man sogar das Verstindnis Hilde-
gards als Krauterweiblein fiir serids halten.

Ein anderes Beispiel kann fiir den heutigen Forschungsstand in Dentschland ste-
hen. Im XXIII. Band der ,, Theologischen Realenzyklopddie “!9 haben vier Autoren
eine Monographie iiber Mystik erarbeitet. Gegliickt ist der Beitrag des englischen
(1) Theologieprofessors Louth; er zeigt, dal man christliche ,,Mystik* nicht erst im
Mittelalter oder mit Eckhart beginnen lassen darf. Die philosophiegeschichtlichen
Ausfiihrungen Alberts lassen ahnen, warum Mystik im breiten Verstidndnis der Mo-
derne einen ,,pantheistischen‘ und ,,privatistischen* Klang bekommen hat; nach ihm
beginnt ndmlich die moderne philosophische Beschiftigung mit Mystik mit der
Ubersetzung der altindischen Upanishaden; Schopenhauver und Nietzsche werden
genannt. Hierzu wire Ausfiihrlicheres erwiinscht.

Obgleich er weiB, daf ,,jede Mystik in der Religionsgeschichte ... jeweils eigener
Forschungsmethoden und das heifit zunichst: einer eigenen Definition* bedarf,
greift Gerlitz in seiner religionswissenschaftlichen Analyse schnell zu alten Sche-
mata. Global wird dem linearen ,,Wirklichkeitsverstindnis“ der personale und dem
,zyklischen Denken* der apersonale Gottesbegriff zugeordnet. ,,Liebe bzw. Liebes-
vereinigung® sind nach ihm nur ,Metaphern® der eigentlichen Unio Mystica; der
,.Lichtmetapher” hingegen spricht Gerlitz tiefere ontologische Wahrheit zu. Ganze
Welten der Mystik werden mit der Behauptung ausgeklammert, ,,dafl sich der My-
stiker wihrend der Unio Mystica in einem Zustand ,jenseits von Gut und Bose* be-
findet und daher kein SiindenbewuBtsein kennt.* Was Haas ,regio dissimilitudinis®
(Reich der Unihnlichkeit, der Gottesferne) nennt und was Enomiya-Lassalle (im un-
korrigierten Schrifttum) in der Zen-Mystik nicht findet, ndmlich die ,,Dunkle Nacht
des Geistes“ eines Johannes vom Kreuz, spiegelt eben dieses bleibende BewuBtsein
von Gut-und-Bés wieder. Gerlitz vertritt eine bestimmte Auffassung von Mystik,
die mit McGinns Darstellung hoffentlich differenzierteren Betrachtungen weichen
wird. Doch ein Artikel in einem (iiberdies christlichen!) Lexikon hitte dies wissen
miissen. Es wiire dies schon dann leichter gelungen, hitte der Autor als Ausgangs-
punkt seiner Uberlegungen nicht die franzdsische, sondern die stark verbesserte
deutsche Fassung von Cuttats ,,umfangreicher Synopse*20 in die Hand genommen.

Noch schematischer geht Rosenau voran. Er unterscheidet eine ,.tief erlebte My-
stik ,,des unmittelbaren Einsseins mit Gott oder dem géttlichen Seinsgrund, klas-
sisch seit Dionysius Areopagita ,unio mystica‘ genannt“ (trotz der Stellenangabe
MTh 1,1 kommt dies bei Dionysius nicht vor!2!) von der anderen Mystikdarstellung,
der ,reflexen und argumentativen Zubereitung ihrer Schau®, mit anderen Worten:

19 Berlin u. a., 1994; 1. Peter Gerlitz, Religionsgeschichtlich, 534-547; II. André Louth, Kir-
chengeschichtlich, 547-580; Hartmut Rosenau, Systematisch-theologisch; Karl Albert, Phi-
losophisch 590-592.

20 Jacques Albert Cuttat, Asiatische Gottheit — christlicher Gott. Die Spiritualitit der beiden
Hemisphdren. Einsiedeln, o. J.

21 Dazu die genaue Stellenauflistung in dem Monumental-Werk Ph. Chevaliers: Dionysiaca,



Literaturbericht 155

Mystik als Erfahrung und Mystik als Hinfilhrung zu der Erfahrung und Theorie von
ihr. Die Forschung (dazu sind die Beitrige von St. Katz wichtig) weil} ldngst vom
vnldsbaren Durchdringen von Erkenntnis und Erfahrung (Haas) oder von Sprache
und Erleben (Ruh). Auch fiir Rosenau sind ,,Freundschaft, Liebe und Erotik* nur
Metaphern der eigentlichen Mystik und die ,.theistisch-personale Gegeniiberstellung
von Gott, Welt und Mensch (ist) allenfalls ...Vorstufe und aus Griinden der Ehr-
furcht vor bestimmten religiosen Traditionen” aufgenommene Sprachweise. ,,Die
Vorstellung einer personlichen, individuellen Auferstehung oder postmortalen
Fortexistenz ist mit diesem mystischen Heilsverstindnis (wofiir Meister Eckhart ge-
nannt wird, J. S.) freilich kaum zu verbinden.* Der Schlu3-Abschnitt: ,,Mystik zwi-
schen Orthodoxie und Hiresie®, zeigt, dall Rosenau Mystik mit dem orthodox ver-
standenen Christentum nicht vereinen kann.22

Y

Nach alldem staunt man riickblickend iiber die Schmiegsamkeit, mit der schon im
Mittelalter Thomas und Bonaventura die betreffende Erfahrung umschrieben haben:
~Erfahrungswissen von Gott“. Mystik ist einer von den ,,Herz*-Begriffen, in denen
eine Sehnsucht, eine Utopie und damit die existentielle Befindlichkeit des Men-
schen sich ausdriickt. Man sollte die Begrifflichkeit bei dieser Offenheit belassen,
wie es A. M. Haas tut. Dann kann sich auch die personliche Weltanschauung des
Mystikers darin wiederfinden. Zu hoffen ist, daBl McGinns Meisterwerk etwas von
dieser Offenheit vermittelt. Sie geht bei ihm allerdings Hand in Hand mit der per-
sonlichen Uberzeugung eines Christen von der Wahrheit Gottes und seines Sohnes,
Jesus Christus; einer Uberzeugung, die erst den Blick voll 6ffnet fiir die Weisheit
anderer mystischen Traditionen, in denen Gottes Geist wirksam ist.

Josef Sudbrack, Miinchen

Recueil donnant I’ensemble des traductions latines des ouvrages attribués au Denys 1’ Aréo-
pagite / et synopse marquant la valeur des citations presque innombrables allant seules depuis
trop longtemps / remises enfin dans leur contexte au moyen d’une nomenclature rendue d’une
usage tres facile, I, u. II. Paris, 1937; es erlebte vor kurzem die notwendige Neuvauflage.

22 Zur ,,Systematik vergleiche meinen Artikel ,,Mystik” in dem Esoterik-Lexikon, das Prof.
Eberlein 1995 im Beck-Verlag herausgeben wird.





