
LITERATURBERICHT 

Was ist Mystik? 
Zu McGinns •Die Mystik im Abendland", Bd. I1 

Die seriöse Beschäftigung mit dem Phänomen der Mystik, insbesondere der christ- 
lich-abendländischen Mystik, hat in den letzten Jahren neues Leben bekommen. 
Man sollte darüber allerdings nicht ältere Arbeiten wie Paul Mommaers2 Buch •Was 
ist Mystik" mit ausgezeichneten psychologischen Analysen vergessen. Doch Ber- 
nard McGinn setzt mit dem I. Band seiner •Mystik im Abendland" einen neuen 
Maßstab. Um dies einzuschätzen, sei zuerst an einige repräsentative Zugänge zur 
(christlichen) Mystik erinnert. 

I. Aus der nicht-deutschsprachigen Forschung ist besonders das Lebenswerk von 
Ch. A. Bernard3 zu erwähnen. In immer neuen Ansätzen arbeitete er über •symbo- 
lische Theologie" (1971), •geistliche Theologie" (1982), •affektive Theologie" 
(1984) und krönt nun sein Lebenswerk mit der Arbeit: •Der Gott der Mystiker". Der 
deutsche Leser mag überrascht sein, daß der mittelalterlichen typischen •Deutschen 
Mystik" (Eckhart, Tauler, Seuse) nur wenig Platz gewährt wird. Doch Bernard geht 
behutsam und kenntnisreich der Gesamtentwicklung der christlichen Mystik nach: 
Die Schrift; die Begegnung mit der hellenistischen Geistigkeit; frühe christliche Au- 
toren und die Brautmystik; Gregor von Nyssa, dem wohl die erste geniale Ausfor- 
mulierung gelang; intensiv wird Dionysius der Areopagite vorgestellt; ebenso aus- 
führlich Augustinus; Wilhelm von St. Thierry und die Viktoriner führen ins Mittel- 
alter ein; mit besonderer Sorgfalt handelt Bernard über Bonaventura; Dionysius dem 
Karthäuser am Ende des Mittelalters gelingt eine Synthese; Teresa von Avila zeigt 
sich als Mystagogin des Betens; der Höhepunkt ist mit Johannes vom Kreuz er- 
reicht: Die geistliche Umgestaltung, La transformation spirituelle. Mit ihm, mit Ha- 
dewijch von Antwerpen und mit Angelus Silesius beschließt Bernard sein Buch und 
nennt dieses poetische, letzte Kapitel: La Celebration Mystique. Die Eigenart seiner 
Darstellung besteht darin, daß nicht nur historisch, objektiv berichtet, sondern über 
die große Vergangenheit der Leser hingeführt wird zum inneren Verständnis und 
Nachvollzug der mystischen Erfahrung, die Bernard von der Liebe, der raison du 

1 Die Mystik im Abendland, Bd.l: Ursprünge. Freiburg, Basel: Herder 1994. 527 S., DM 
128- (subskr. 98-). 
2 Frankfurt: Insel 1979; das kenntnisreiche und kluge Buch setzt psychologisch an, wurde 
aber leider fast völlig vergessen. 
3 Charles Andre Bernard ist der Direktor des Instituts für Spiritualität an der Gregoriana-Uni- 
versität in Rom; seine Arbeiten sind auf Italienisch und Französisch erschienen. Die im Text 
erwähnten Bücher wurden alle in Paris veröffentlicht. Das letzte, Le Dieu des mystiques. 
Paris 1994, trägt den Untertitel: •Les voies de l'interiorite". 



Literaturbericht 146 

coeur her versteht. Es ist also nicht nur eine geschichtliche Erörterung, nicht nur 
eine inhaltliche Darstellung dessen, was Mystik ist: es ist ein an der Geschichte ori- 
entierter Weg, eine Mystagogie zur christlichen Mystik. 

II. In seinem Aufsatz: •Was ist Mystik?" (zuerst 1986) versucht der Eckhartfor- 
scher A. M. Haas4 •eine Definition, und zwar vom Menschen her", d. h. ausgehend 
von seiner Erfahrung: •Mystische Erfahrung ist ein am Mysterium orientiertes, nicht 
leicht mitteilbares, letztlich unsagbares Erkenntnis- und/oder Liebesgeschehen zwi- 
schen Mensch und Gott, das vom Menschen als gnadenhafte, ohne Anstrengung 
empfangene Einigung mit Gott erfahren wird (selbst wenn dabei das Motiv der er- 
fahrungshaften Ferne zu Gott, der regio dissimilitudinis, als Begleitphänomen auf- 
tritt)." Haas legt die Definition nicht auf •Unmittelbarkeit" der Gottesbegegnung 
fest; er weiß, daß die französischen Forscher eingehend darüber diskutiert und zum 
großen Teil auch die mystische Erfahrung Gottes als •vermittelt" erkannten; zu- 
grunde liegt die hermeneutische Schwierigkeit: Ist z. B. die personale Begegnung 
im Augenkontakt vermittelt oder unmittelbar? Was Haas von der Objektseite her im 
christlichen Sinn •Gott" nennt, kann im Weltanschauungsgespräch leicht mit •Ab- 
solutes", •Sein", •Sinn" usw. ausgetauscht werden. Der Akzent auf das •Gnaden- 
hafte" unterscheidet Mystik von Gnosis oder Theosophie. 

Sein Freund Kurt Ruh5, ebenfalls ein anerkannter Eckhartforscher, orientiert sich 
hingegen geschichtlich an der •Mystica Theologica" des Ps. Dionysius Areopagita; 
sie habe das abendländische mystische Schrifttum geprägt und den Begriff •Mystik" 
in die Wege geleitet. Das legt den Akzent stärker auf die Erfahrungsweise: •Gottes- 
erkenntnis und -erfahrung (beides ist nicht voneinander zu trennen) katä ton gnö- 
phon, in caligine, in der Dunkelheit... Diese darf als Ekstase verstanden werden... 
das ,Hervortreten' des Geistes zum .überwesentlichen Strahl des Göttlichen Dun- 
kels'... Dies aber bedeutet henosis, Einigung... Sie vollzieht sich plötzlich, entreißt 
den Gläubigen allen menschlichen Bedingungen, ist ein transintellektueller Akt." 
Das Gestaltlose, Ungreifbare und das Ekstatische, •Aus-Sich-Heraus-Treten" (im 
Gegensatz zum •In-Sich-Hineingehen") werden herausgestellt. Hildegard von Bin- 
gen hat in dieser Mystik-Bestimmung keinen Platz. Augustinus ist nach ihm •nur" 
ein theoretisiender •Mystologe", also jemand, der darüber spricht, ohne daß er auch 
selbst Mystiker ist. Doch wie bei Haas ist für Ruh Mystik eine tiefere, unauflösbare 
Einheit von Erkennen und Erfahren, von Sprache und Erleben. 

Von diesem Forschungsstand her sollten die pamphletartigen Äußerungen des 
Philosophieprofessors Kurt Flasch6 eigentlich in die Rumpelkammer des Rationa- 
lismus gehören. Ruhs Gewährsmann Dionysius ist für ihn ein •Hochstapler und Be- 

4 Gott leiden, Gott lieben. Zur volkssprachlichen Mystik im Mittelalter. Frankfurt 1989. 
5 Geschichte der abendländischen Mystik, I. Die Grundlegung durch die Kirchenväter und 
die Mönchstheologie des 12. Jahrhunderts. München 1990, 62f; vgl. meine Besprechung in: 
TheolRev 58, 1992m 200ff; die Besprechung des II. Bandes, Frauenmystik und franziskani- 
sche Mystik der Frühzeit. 1993, wird im mittellateinischen Jhb. erscheinen. 
6 Frankfurter Allg. Ztg., 8. II. 1992, Sonntagsbeilage; der erwähnte Aufsatz erschien in: Gno- 
sis und Mystik in der Geschichte der Philosophie (Hg. P. Koslowski). Zürich u. a., 1988, 
94-110. 



Literaturbericht 147 

trüger". Zum Thema Mystik will er auch •Meister Eckhait... aus dem mystischen 
Strom ...retten". Solche Eskapaden sind wohl nur aus den Traumata der persönli- 
chen Geschichte zu verstehen. Doch der darin verborgene Wahrheitsgehalt darf 
nicht übersehen werden: Mystik im allgemeinen, so auch christliche Mystik und 
insbesondere die Mystik Meister Eckharts sind, wie Ruh betont, nicht abzulösen 
vom intellektuellen und weltanschaulichen Hintergrund des Mystiker. In bezug auf 
Meister Eckhart bedeutet dies: Seine Mystik ist nicht zu trennen von seiner Philo- 
sophie. 

Loris Sturlese1 hat in seiner Philosophiegeschichte das Verständnis dafür vorbe- 
reitet. Er folgt der Geschichte - in dieser Gründlichkeit zum erstenmal - bis zu Al- 
bertus Magnus, dem Haupt der deutschen dominikanischen Schule (im Gegensatz 
zur italienischen des Thomas von Aquin). Ihr größtes Mitglied ist der Albertus- 
Schüler Meister Eckhart. Ohne diesen philosophisch-theologischen Hintergrund 
wird Eckhart verkannt. Sturleses schmales, aber inhaltlich gewichtiges Buch über 
Heinrich Seuse beweist die Fruchtbarkeit dieses Eingehens auf die geistesge- 
schichtlich-philosophische Struktur. Wegen ihres inhaltlichen Gewichts muß Seu- 
ses Frühschrift: •Buch (und nicht Büchlein) von der Wahrheit" heißen. In der Ein- 
leitung zur sorgfältigen Übersetzung zeigt Sturlese: Der Eckhart-Schüler Seuse 
greift gezielt einige der radikalen Sätze auf, die in der Verurteilungsbulle Eckharts 
als häretisch gebrandmarkt wurden. Der •Wilde", wie der Gesprächspartner genannt 
wird, deutet sie auch häretisch. Seuse aber zeigt den eigentlichen, orthodoxen Aus- 
sagesinn. Und dies gelingt ihm mit Hilfe philosophischer Überlegungen, die keinen 
Gegensatz zur Erfahrung bilden, sondern diese integral einbergen. Kopf und Herz, 
Denken und Erfahren sind für diese Großen noch eins. 

Peter Dinzelbacher* stellt sich in seiner Mystikgeschichte auf die Seite der Nur- 
Erfahrung, der •Erlebnismystik"; dies allerdings auf hohem Niveau und mit unge- 
heurer Stoff-Fülle. Seine Basis ist die mittelalterliche Frauenmystik. Der •theoreti- 
schen" Mystik steht er skeptisch gegenüber und zweifelt, ob Eckhart überhaupt den 
Namen Mystiker verdiene. Denn Mystik sei •das Streben des Menschen nach un- 
mittelbarem Kontakt mit Gott vermittels persönlicher Erfahrung schon in diesem 
Leben sowie seine Empfindungen und Reflexionen auf diesem Weg und endlich die 
Erfüllung dieses Strebens. Sie besteht in der stets kurzfristigen Aufhebung des Un- 
terschieds zwischen dem Subjekt des Strebens, der menschlichen Seele und dem 
Objekt, das angestrebt wird, Gott." Sich gegen Ruh und Haas wendend, trennt er 
mystische Theologie vom mystischen Erleben: •Auf der erstgenannten Ebene ist 
Gott Objekt des Denkens, auf der zweiten Objekt des Erlebens, und das so, daß die- 

7 Neben der Herausgabe der lat. Werke Eckharts ist Sturlese auch mit der Herausgabe von 
Autoren der •Albertus-Magnus-Schule" beschäftigt. Sein Buch heißt: Die deutsche Philoso- 
phie im Mittelalter. Von Bonifatius bis zu Albert dem Großen, 748-1280. München 1993. Ne- 
ben einer kleineren Schrift. Meister Eckhart, Ein Porträt. Regensburg 1993, untermauert er 
in: Heinrich Seuse, Das Buch von der Wahrheit. Hamburg 1992, die These, daß der philoso- 
phische Hintergrund der •Mystik" nicht entgegensteht, sondern sie erst voll verständlich 
macht. 
8 Christliche Mystik im Abendland. Ihre Geschichte von den Anfängen bis zum Ende des Mit- 
telalters. Paderborn u.a., 1994, 10.19; zu Eckhart besonders 281-291. 



Literaturbericht 148 

ses Objekt mit dem erlebenden Subjekt verschmilzt." Nur dies verdiene den Namen 
Mystik. Allerdings berichtet die Großzahl auch seiner Zeugen und Zeuginnen von 
•Liebes-Erfahrung" und nicht von •Verschmelzung". Dinzelbachers Mystik-Ver- 
ständnis ist noch zu sehr von der pantheistisch orientierten Religionswissenschaft9 

geprägt. 
Nach ihr nämlich ist Mystik das •Aufgehen des Menschen in Gott oder im Gött- 

lichen, ja vielleicht in etwas, das noch hinter Gott liegt, einem ,Leeren' oder ,Nicht- 
seienden'". Doch Dinzelbacher selbst sprengt mit der ausgiebig dargestellten Lie- 
besmystik diese Begrifflichkeit. 

III. McGinni0 nun wurde in Deutschland bekannt durch die Herausgabe des I. 
Bandes der •Geschichte der christlichen Spiritualität: Von den Anfängen bis zum 
12. Jahrhundert". Der II. Band mit dem Beitrag von A. M. Haas über die •Deutsche 
Mystik" ist im Erscheinen begriffen. Es ist hilfreich, die Sinnspitze dieser 3-bändi- 
gen Geschichte gegenüber seiner 4-bändig geplanten Mystik-Geschichte herauszu- 
stellen. 

Da ist zuerst einmal die Vielzahl der Autoren, die an der Geschichte der Spiritu- 
alität mitgearbeitet haben. Sie war notwendig, weil das Gebiet für einen einzelnen 
zu umfangreich ist. Dies aber bringt mit sich, daß Darstellung und Urteil je nach Au- 
tor differieren. So hat Simon Tugwell, der die dominikanische Spiritualität in vor- 
züglicher Weise behandelt, ein andere Meinung über Meister Eckhart als A. M. Haas 
in seiner ebenso vorzüglichen Darstellung der •Deutschen Mystik". Wichtiger ist 
natürlich die Breite des Stoffes, der mit Spiritualität umgriffen wird. Darin sind die 
•Radikal-Reformatoren" ebenso einbegriffen wie •Gnostische Spiritualität"; die 
verschiedenen christlichen Kirchen - auch z. B. die syrische - werden in ihrer bun- 
ten Vielfalt behandelt. Am wichtigsten aber ist, daß man mit Spiritualität eine Art 
•Mentalitäts-Geschichte" der christlichen Gotteserfahrung bringen will: den ganzen 
Bereich der christlichen Lebenshaltung mit den wechselnden Gestalten in den ver- 
schiedenen Gruppierungen und im Lauf der Geschichte; angeordnet ist dies auch um 
die •mystische Mitte" der Glaubenserfahrung. Sakramente, Seelenführung, Frauen- 
spiritualität, Ikone, Sünde, Kirchenauffassung gehören ebenso in diese Darstellung 
hinein wie die Unterschiedlichkeit der geschichtlichen Epochen: Bibel, Väter-Zeit, 
Mittelalter und Neuzeit (im noch nicht übersetzten Band) und die Unterschiedlich- 
keit der Orden, der Sprachgruppen oder der einzelnen Reformatoren. 

Das amerikanische •Neue Lexikon der katholischen Spiritualität"^ kann trotz 
des eingeschränkten Blicks auf •katholisch" die Breite zeigen, die mit dem Begriff 
•Spiritualität" verbunden ist; eine Breite, die ganz selbstverständlich auch die •pro- 
testantischen Spiritualitäten" einbegreift (784-790, in Übersicht: Luther, Refor- 
mierte, Wiedertäufer, Englische Reformation, Puritaner, Pietisten, Methodisten, Er- 
weckungsbewegungen, neuere Entwicklungen; und dazu eine Fülle von Einzelarti- 

9 Wörterbuch der Religionen. Hrsg. von K. Goldammer. Stuttgart, 400f. 
10 Vgl. GuL 1994, 159. Bis März 1995 wird auch der II. Band der deutsprachigen Überset- 
zung vorliegen. 
11 The New Dictionary of Catholic Spirituality (Ed. Michael Dwoney). Collegeville (Minne- 
sota) 1993. 



Literaturbericht 149 

kein). Das vorzügliche Lexikon läßt einen betrübt auf die deutschsprachige Situa- 
tion mit dem nicht geglückten •Praktischen Lexikon der Spiritualität"11 blicken. 

Eine Ermutigung hingegen bringt das übersichtlich aufgebaute Buch des evange- 
lischen Theologieprofessors Hans-Martin Barth" •Spiritualität". Er vermutet so- 
gar, daß die •Mariologie" eine Brücke zwischen den konfessionell unterschiedli- 
chen Spiritualitäten schlagen kann. 

IV. Schon in der Einleitung (11-20) der Mystikgeschichte zeigt McGinn^ seine 
Kompetenz. Auf dem Hintergrund der verwirrenden Diskussionen um den My- 
stikbegriff entwirft er eine •heuristische Skizze" (7); sie soll mit Abschluß der vier 
Bände voll ausgemalt werden. Die •Distinktion zwischen Mystik und mystischer 
Theologie" sei nur in der Theorie sinnvoll. Die realen Zeugnisse verknüpfen •kom- 
plex" und letztlich unauflösbar beides ineinander. Die moderne Philosophie be- 
stätigt diesen Ansatz im Konkreten. 

Die •mystische Erfahrung" ist auch bis ins Innerste durchdrungen von der Men- 
talität, von der allgemeinen und der persönlichen Welt-Sicht des Mystikers. Deshalb 
kann kein •übergeschichtlicher" Begriff von Mystik erstellt und den konkreten Er- 
fahrungen übergeordnet werden. Wie Friedrich Baron von Hügel und mit Gershom 
Scholem weiß McGinn, daß Mystik nur als •ein Teil oder Element einer konkreten 
Religion oder einer bestimmten religiösen Persönlichkeit" zu begreifen und daß sie 
immer auch als •Prozeß", als persönlicher •Lebensweg" zu sehen ist. Die Forschung 
muß also vor allem in die konkrete Geschichte der jeweiligen mystischen Erfahrung 
hineingehen. McGinn findet den inneren Grund für diese Verflechtung von histori- 
schem Prozess und überhistorischer Wahrheit im •Geheimnis der Inkarnation". Die- 
ses •paradoxe Ineins von Zeitlosigkeit und Zeit" lasse auch •das ,zeitlose' mysti- 
sche Bewußtsein der Gegenwart Gottes" bis ins letzte geprägt sein •von den Ver- 
änderungen und Entwicklungen in Kirche und Gesellschaft". 

Auf der Basis dieser religionswissenschaftlichen und zugleich theologischen 
Wahrheit protestiert McGinn gegen die immer noch übliche Über-Definition von 
Mystik als •Verschmelzung oder Identität von Göttlichem und Menschlichem ..., 
wobei das individuelle Personsein verloren geht". Schon die Wortgeschichte (er- 
wachsen aus dem Christentum und dort erst im 17. Jht. als Substantiv gebildet), 
mehr noch die Phänomenvielfalt spricht gegen diese definitorische Engführung. 
McGinn wagt eine Umschreibung: •Das mystische Element im Christentum ist der 
Teil seiner Glaubensinhalte und Glaubensvollzüge, der das betrifft, was man un- 
mittelbare, bzw. direkte Gegenwart Gottes nennen kann, und dies in einem dreifa- 

12 Hg. Christian Schütz, als Sonderausgabe Freiburg u.a., 1992. 
13 Vgl. GuL 1995, 73; der evangelische Theologe Horst Gorski ist der mariologischen Pro- 
blematik in einer klugen Arbeit nachgegangen: Die Niedrigkeit seiner Magd. Darstellung und 
theologische Analyse der Mariologie Martin Luthers als Beitrag zum gegenwärtigen luthe- 
risch-römisch-katholischen Gespräch. Frankfurt u.a. 1987; eine Doktorthese beim katholi- 
schen Ökumeniker Otto Hermann Pesch. 
14 Zahlen im Text beziehen sich auf das Buch. Die Übersetzung ist vorzüglich. Man hätte nur 
ersichtlich machen sollen, wo die entsprechende Literatur in deutscher Übersetzung angege- 
ben wird (Viller/Rahner deutsch? oder Viller französisch?); dann wären wichtige Überset- 
zungen (Bouyer über die Geschichte des Wortes Mystisch) leichter zu ergänzen gewesen. 



Literaturbericht 150 

chen Sinn: als Vorbereitung auf sie, als Bewußtsein von ihr und als Reaktion auf 
sie." Im Sinne von Jacques Maritain und Bernard Lonergan versteht er das •unmit- 
telbar" als •vermittelte Unmittelbarkeit", als eine unmittelbare Bewußtseinstatsa- 
che, die dennoch von •vorgängigen", subjektiven Inhalten nicht zu trennen ist. 

Die Darstellung der geschichtlichen Entwicklung ist also für McGinn kein se- 
kundäres Nebenwerk, ist nicht nur Illustration zur christlichen Mystik, sondern ist 
in sich selbst die genuine Darstellung des •Mystischen"; - ähnlich wie eine Per- 
sönlichkeit nicht über abstrakte Charakterisierungen, sondern nur in ihrem konkre- 
ten Leben zu •begreifen" ist; - ähnlich wie das Christentum zuerst •Jesus Christus" 
selbst ist im Wort der Schrift, dem Zeugnis der Urkirche, und wie alle Dogmen und 
Theologien nur dies entfalten. Christliche Mystik ist die Geschichte der christlichen 
Gotteserfahrung; theoretische Klassifizierungen sind nachträgliche Versuche, diese 
lebendige Erfahrung zu greifen. Vielleicht liegt hierin schon ein Unterschied der 
christlichen, am historischen Jesus von Nazareth und an der Geschichte des Volkes 
Gottes orientierten Mystik zu anderen •mystischen" Traditionen, in denen die ge- 
schichtliche Rückbindung weniger ausdrücklich ist. 

Teil I (23-272) geht den •Ursprüngen der abendländischen Mystik" nach. Vom 
•jüdischen Hintergrund" (29-46) her schließt McGinn die Bedeutung der Schrift- 
sinne (nach J. Pepin), der apokalyptischen Tendenzen (Himmelsreise der Seele, 
Merkavah-Mystik nach Ez 1: Thronwagen Jahwes) und der Weisheitheitsliteratur 
(Sophia) für die christliche Mystik auf. •Das griechische Ideal der Kontemplation" 
(47-102) mit Plotin und dem Neuplatonismus als Höhepunkt bilden den Rahmen, 
in dem die •Jesusbewegung" (103-130) ihre mystische Ausformung findet. McGinn 
zeigt sich wohlvertraut mit den Fragen, die besonders seit Harnack (Hellenisierung 
des Christentums) und dann neu von der Gnosis-Forschung her an diese Entwick- 
lung gestellt werden: Wurde die Botschaft Jesu hellenistisch-mystisch verfremdet? 
Sind die gnostischen Texte genuine Jesus-Tradition? Doch mit Recht bleiben diese 
Fragen nur am Rande. 

Das Thema: Mystik wird dann in die frühe, noch ungeteilte Christenheit hinein 
weiter verfolgt: •Mystische Elemente im frühen griechischen Christentum" 
(131-195, Irenäus, Klemens und Origenes) und •Die Mystik im frühen Mönchtum" 
(196-269). Das Mönchtum nämlich ist der •Katalysator beim Übergang von der 
breiten und unspezifischen asketischen und mystischen Tendenz des frühen Chri- 
stentums hin zu spezifischen Lebensformen und Lehrtraditionen, die zur Mystik im 
engen und mehr technischen Sinn des Wortes führten." Antonius, Gregor von 
Nyssa, Makarios der Große, Evagrius Ponticus und insbesondere Pseudo-Dioynsius 
Areopagita sind die wichtigen Namen. Bei letzterem wurde die •Theologie erstmals 
explizit mystisch". McGinn zeigt, meiner Ansicht nach überzeugend, wie abwegig 
Kurt Flaschs Pamphlet ist; er zeigt aber auch, daß Ruhs exklusiver Ansatz bei der 
•Mystischen Theologie" des Dionysius die Mystik des geheimnisvollen Mönchs 
verkennt. Er selbst ist aus dem größeren geschichtlichen Zusammenhang zu verste- 
hen. Und sein letztes und schmälstes Buch der •Mystischen Theologie" darf nicht 
aus der Gesamtschau des Dionysius herausgelöst werden. Deren radikale •nega- 
tive", jede inhaltliche Aussage und Erfahrung von Gott verneinende Theologie, die 
Ruh ausschließlich der Mystik-Auffassung zugrunde legt, steht in dialektischer Ein- 



Literaturbericht 151 

heit (•unähnliche Ähnlichkeit") zur positiven symbolischen Mystik der anderen 
Werke15. Schon die •hymnische" Sprache der •Theologia Mystica" im Gegensatz 
zur überladenen technischen Sprache der anderen Traktate zeigt, daß wir in ihr eine 
liturgische Krönung, aber keine isolierte Abhandlung haben. 

Am II. Teil, •Die Anfänge der abendländischen Mystik" (275-380), ist die Mei- 
sterschaft McGinns zu bewundern, den gewaltigen Stoff zu beherrschen (oftmals 
klagt er über die uferlose Literatur) und didaktisch geschickt zu vermitteln. Nach- 
dem er kurz auf das kulturelle Umfeld (konstantinische Wende, Trennung von Ost 
und West) hingewiesen hat, skizziert McGinn die •frühe lateinische Mystik" mit den 
drei großen Namen: Ambrosius, Hieronymus, Johannes Cassian und mit dem posi- 
tiven (Emanzipation, nach P. Brown) Grundideal der •Jungfräulichkeit". Höhepunkt 
des ganzen Buches ist die Darstellung des Augustinus: •Der Gründervater" (330- 
280). Der nicht-vorgebildete Leser sollte mit diesem spannenden Kapitel anfangen: 
er wird nicht nur dem großen Afrikaner in seiner Spiritualität, sondern auch den 
Grundfragen der christlichen Mystik begegnen und dabei vielleicht erleben: •Sa- 
tietas erit insatiabilis" •Das Gesättigtsein (an Gott, am Thema: Mystik) wird uner- 
sättlich (bleiben)." 

Der •Anhang" (381-481) ist ein eigenständiges Meisterwerk. McGinn skizziert 
•Die moderne Mystikforschung". Aus der Darstellung der philosophischen Diskus- 
sion seien nur nur einige Namen erwähnt, die das Defizit der deutschsprachigen My- 
stik-Diskussion schmerzhaft bewußt machen: Der Psychologe W. James; Baron v. 
Hügel, der kluge Vermittler in der Modernismuskrise (es ging damals schon um •Er- 
fahrung"); B. Rüssel und die logisch angesetzte Kritik; J. Marechal, der Bahnbre- 
cher des •Transzendentalthomismus" (mit K. Rahner u. a.); M. Blondel mit der viel- 
leicht zukunftträchtigsten Synthese; H. Bergson, der sich aus philosophischen Grün- 
den dem Katholizismus näherte; J. Maritain (dessen modernem Thomismus McGinn 
nahesteht); M. de Certeau, der Historiker und Kulturphilosoph; R. C. Zaehner im 
Gespräch mit der ostasiatischen Mystik; W. T. Stace, dessen •reine" Mystik Mc- 
Ginn scharf kritisiert; J. Hick mit der •pluralistischen Religionstheologie"; St. Katz 
und seine nüchtern-kritischen Aufsatzsammlungen; L. Dupre und seine wichtigen 
Untersuchungen zu •Selbst" und •Transzendenzerfahrung". 

Im psychologisch-religionsvergleichenden Teil kommen neben den schon er- 
wähnten Klassikern wie W. James hinzu: N. Söderblom, R. Otto, F. Heiler, H. 
Leuba, G. v. Leeuw, J. Wach, M. Eliade, E. Benz, G. Scholem, A. Huxley, M. Laski, 
A. J. Deikman, C. Naranjo, S. Grof, E. Tart und viele andere. Der Horizont ist weit- 
gespannt. 

Noch reicher ist der •theologische" Bericht, der sich auch intensiv mit den prote- 
stantischen Klassikern (Harnack, Barth, Brunner, Bultmann, Tillich, Troeltsch, 

15 Das Griechisch der •Mystischen Theologie" klingt wie ein Hymnus. Das ebenso überla- 
dene Griechisch der anderen Schriften klingt belehrend, traktathaft; das dokumentiert wohl, 
daß der •Hymnus" alles Vorausgegangene liturgisch krönt. Vgl. dazu meine genaue, vers-för- 
mige Übersetzung der Mystischen Theologie in: G. Ruhbach / J. Sudbrack, Christliche Mystik, 
Texte aus zwei Jahrtausenden. München, 1989, 90-101, mit den vorzüglichen Übersetzungen 
der drei anderen Bücher aus der •Bibliothek der griechischen Literatur". Stuttgart: G. Heil, 
1986; B. R. Suchla, 1988. 



Literaturbericht 152 

Schweitzer usw.) auseinandersetzt. Die orthodoxe Theologie kommt dem Gesamt- 
thema entsprechend etwas zu kurz (aber oftmals wird VI. Lossky erwähnt). Breiten 
Raum nimmt die Diskussion im französchen Katholizismus ein (Poulain, Sandreau, 
Garrigou-Lagrange, Bremond); dort hatte nach der Jahrhundertwende das Gespräch 
um •Mystik" einen Gipfel erreicht, der weit über die innerchristliche Diskussion 
und die religionsphänomenologische Apologetik hinaus sichtbar war. McGinns ei- 
gene Auffassung möchte ich folgendermaßen charakterisieren. Über A. Stolz (mit 
seiner Theologie der Mystik von 1936), Thomas Merton (der den amerikanischen 
Katholizismus aus dem Ghetto befreite), B. Lonergan (der nordamerikanische Karl 
Rahner), de Lubac (dessen geschichtliche Untersuchungen voll von mystischer 
Theologie sind), Gardet (der im religionsvergleichenden Gespräch wichtig wurde), 
kommt er zu Karl Rahner und Hans Urs von Balthasar. Zwischen beiden (Mystik 
einfachhin als christliche Glaubenserfahrung oder Mystik doch durch besondere Er- 
fahrungsqualitäten herausgehoben) steht seine Auffassung. 

Vor dieser umfassenden, belesenen und hervorragend dargebotenen Arbeit wirkt 
jede kritische Bemerkung deplaziert. Zu McGinns für den Schlußband angekündig- 
ten Reflexion über Mystik aber sei angemerkt: Vorsichtig kritisiert er, daß Karl 
Rahner die •Unterscheidung zwischen ursprünglicher Erfahrung... und vergegen- 
ständlichender und verbalisierender Reflexion auf diese Erfahrung" nur postuliere, 
nicht aber im Konkreten zeige, wie sie durchzuführen sei; hier müsse •weiterge- 
dacht werden". Doch genau das hat Rahner in seiner brillanten Monographie •Vi- 
sionen und Prophezeihungen" exemplarisch getan. Sie blieb McGinn leider unbe- 
kannt16. 

Schon diesem ersten Band muß der Titel eines theologischen Klassikers zuer- 
kannt werden. Zu hoffen ist auf ein baldiges Erscheinen der Fortsetzungbände mit 
hoffentlich der gleichen Übersetzungsqualität. 

V. Wie wichtig McGinns Klassiker ist, möchte ich an zwei Neuerscheinungen 
zeigen. Die Theologin und Psychoanalytikerin Ingrid Riedel^1 hat - inmitten der 
Hochkonjunktur an Büchern zu Hildegard von Bingen (1098-1186) - einen neuen 
Zugang zur Äbtissin vom Rhein und damit auch zum Verständnis von Mystik ver- 
sucht. Mit Recht geht sie auf die Deutung Hildegards als ein Kräuterweiblein mit 
Rezepten für alles gar nicht ein. Die dem zugrundeliegenden Schriften sind großen- 
teils unecht; das Echte aber steht am Rande von Hildegards Größe und gehört zum 
normalen Wissenstand der Zeit. Auch die •wissenschaftlichen" Arbeiten werden 
nicht berücksichtigt; sie suchen nach Quellen der Schauungen Hildegards; doch man 
findet nichts Spezifisches. Frau Riedel versucht einen dritten Weg mittels der Tie- 

16 Leider hat A. Batlogg in der Besprechung der erweiterten Neuauflage nicht erkannt, wie 
aktuell diese Arbeit K. Rahners für die Mystik-Diskussion ist (ZkTh 112. 1990, 357-359). Er 
brachte es fertig, gegen die ausdrückliche Feststellung des Impressums zu behaupten: •Die 
Tatsache einer 3. Auflage... ist nicht zu erkennen"; den ausdrücklichen Bezug der neuen Ein- 
leitung auf Marienerscheinungen zu verschweigen und nur die Bezüge zu •New-Age" u. ä. zu 
zitieren (ZkTh 116, 1994, 330); die Neuauflage einzuordnen unter •Streichungen... oder Hin- 
zufügungen" zum Rahner-Text, obgleich das Gegenteil geschah: die Rahnertexte wurden in 
Erstveröffentlichungen ohne spätere Korrektur durch Sekretäre usw. greifbar gemacht. 
17 Hildegard von Bingen, Prophetin der kosmischen Weisheit. Stuttgart 1994, S. 218. 



Literaturbericht 153 

fenpsychologie C. G. Jungs: In Hildegards Schauungen brechen •aus dem Unbe- 
wußten - oder gar aus einem ,Überbewußten' kühnere Bilder (hervor), die das Dun- 
kel der Welt und Gottes integrieren, gewagter, als ihr theologisches Bewußtsein und 
Gewissen es zulassen mochten." Sie enthalten •eine Botschaft an das Kollektiv der 
Menschen, Jahrhunderte früher, als das Kollektiv sie wahrzunehmen und einzulösen 
vermag." Diese •prophetische Botschaft" werde heute von New Age eingelöst: •Die 
weibliche, bzw. androgyne Gestalt der Weltseele, bzw. der Sophia (tritt) ins Zen- 
trum der Gottes Vorstellung und ... damit heraus aus dem Rahmen und der Hut des 
patriarchalen Gottesbildes." In diesem •pan-en-theistischen" Gottes-Göttinen-Welt- 
Bild, das von gnostisch-kabbalistischen Quellen gespeist werde, sei auch das Dun- 
kel-Böse integriert; das •Dunkellicht ... ein Prinzip des Widerspruchs ... (gehört) 
zum Ganzen." Hildegard selbst habe zwar diese ihre Urschau nicht voll integrieren 
können; kirchliche-kulturelle Einengungen zwangen sie zu allegorischen, theologi- 
schen, rationalistischen Abschweifungen. Aber Riedel entdeckt den Urgrund der 
Schau. 

Nun, es kann kein Zweifel daran sein: Der Versuch, Hildegard mit dem Instru- 
mentarium C. G. Jungs zu verstehen, ist legitim und wichtig. Allerdings sollten dazu 
die Einwände einer mehr kognitiven Psychologie gegen die Archetypen-Lehre 
Jungs berücksichtigt werdenr8. 

Riedel allerdings setzt sich souverän über jede gewissenhafte Hermeneutik hin- 
weg. Ihr ist sogar die kritische Ausgabe der Werke Hildegards (ab 1978) unbekannt 
geblieben; die ekklatanten Fehler in den wenigen lateinischen Zitaten lassen den 
Grund dafür ahnen. Aber dafür insinuiert sie, daß die frühen Übersetzer (Böckeier, 
Schipperges) in unehrlicher Weise kirchenkritische Stellen bei Hildegard unter- 
schlagen hätten. Wie hypertroph das psychoanalytische Instrumentarium angewandt 
wird, zeigt die •Psychoanalyse" der Sekretärin Hildegards, Schwester Richardis von 
Stades; sie sei durch Hildegards unkontrollierte Projektionen ins Unglück getrieben 
worden. Den Umgang mit Texten kann eine Musik-•Analyse" demonstrieren: Ein 
•erschreckender", •emphatischer" Quintensprung in einer Komposition Hildegards 
drücke •die Brüche, das Gebrochene" des Textes (fractos) aus: •In den Ohren der 
Zeitgenossen (mußte es) klirren wie eine gerissene Saite". Doch der gleiche Quin- 
tensprung findet sich kurz vorher über •Oh", über •vita"= Leben (in derselben Phra- 
sierung) und über •sanctus" = heilig. So verwundert es auch nicht, daß Riedels Ana- 
lysen meist an den Miniaturen ansetzen; denn die Scivias-Miniaturen seien •unter 
persönlicher Leitung Hildegards" entstanden. Ein Blick in die kritische Ausgabe 
hätte sie des Besseren belehrt; er hätte auch die Haltlosigkeit der ständigen Behaup- 
tung gezeigt, daß Hildegard aus gnostisch-kabbalistischen Quellen geschöpft habe. 

Zur Grundthese des bei Hildegard aufgebrochenen •mütterlichen Archetyps" 
hätte die Fach-Theologin zumindest einen Blick in die damalige Theologie (Schule 
von Chartres), Philosophie (z. B. nach Schlette: Weltseele) oder Volkskunde (z. B. 
nach Gurjewitsch: Weltbild; oder Zahlten: Creatio mundi) werfen sollen. Das •pro- 

18 B. Grom bietet in seiner Religionspsychologie (München 1992) einen wichtigen Zugang zur 
•Mystik" auf der Basis einer kognitiven Psychologie und dazu eine scharfe Kritik an den un- 
seriösen Ansätzen von Seiten der Tiefenpsychologie C. G. Jungs. 



Literaturbericht 154 

phetische, endlich im New-Age aufgebrochene Weltbild" war - selbst mit der recht 
verstandenen feministischen Variante - damals weithin abendländischer Bildungs- 
und Kultur-Besitz. Hildegards Größe läßt sich nur auf diesem Hintergrund verste- 
hen. - Gegenüber dieser Deutung Riedels darf man sogar das Verständnis Hilde- 
gards als Kräuterweiblein für seriös halten. 

Ein anderes Beispiel kann für den heutigen Forschungsstand in Deutschland ste- 
hen. Im XXIII. Band der •Theologischen Realenzyklopädie"19 haben vier Autoren 
eine Monographie über Mystik erarbeitet. Geglückt ist der Beitrag des englischen 
(!) Theologieprofessors Louth; er zeigt, daß man christliche •Mystik" nicht erst im 
Mittelalter oder mit Eckhart beginnen lassen darf. Die philosophiegeschichtlichen 
Ausführungen Alberts lassen ahnen, warum Mystik im breiten Verständnis der Mo- 
derne einen •pantheistischen" und •privatistischen" Klang bekommen hat; nach ihm 
beginnt nämlich die moderne philosophische Beschäftigung mit Mystik mit der 
Übersetzung der altindischen Upanishaden; Schopenhauer und Nietzsche werden 
genannt. Hierzu wäre Ausführlicheres erwünscht. 

Obgleich er weiß, daß •jede Mystik in der Religionsgeschichte ... jeweils eigener 
Forschungsmethoden und das heißt zunächst: einer eigenen Definition" bedarf, 
greift Gerlitz in seiner religionswissenschaftlichen Analyse schnell zu alten Sche- 
mata. Global wird dem linearen •Wirklichkeitsverständnis" der personale und dem 
•zyklischen Denken" der apersonale Gottesbegriff zugeordnet. •Liebe bzw. Liebes- 
vereinigung" sind nach ihm nur •Metaphern" der eigentlichen Unio Mystica; der 
•Lichtmetapher" hingegen spricht Gerlitz tiefere ontologische Wahrheit zu. Ganze 
Welten der Mystik werden mit der Behauptung ausgeklammert, •daß sich der My- 
stiker während der Unio Mystica in einem Zustand jenseits von Gut und Böse' be- 
findet und daher kein Sündenbewußtsein kennt." Was Haas •regio dissimilitudinis" 
(Reich der Unähnlichkeit, der Gottesferne) nennt und was Enomiya-Lassalle (im un- 
korrigierten Schrifttum) in der Zen-Mystik nicht findet, nämlich die •Dunkle Nacht 
des Geistes" eines Johannes vom Kreuz, spiegelt eben dieses bleibende Bewußtsein 
von Gut-und-Bös wieder. Gerlitz vertritt eine bestimmte Auffassung von Mystik, 
die mit McGinns Darstellung hoffentlich differenzierteren Betrachtungen weichen 
wird. Doch ein Artikel in einem (überdies christlichen!) Lexikon hätte dies wissen 
müssen. Es wäre dies schon dann leichter gelungen, hätte der Autor als Ausgangs- 
punkt seiner Überlegungen nicht die französische, sondern die stark verbesserte 
deutsche Fassung von Cuttats •umfangreicher Synopse"20 in die Hand genommen. 

Noch schematischer geht Rosenau voran. Er unterscheidet eine •tief erlebte My- 
stik" •des unmittelbaren Einsseins mit Gott oder dem göttlichen Seinsgrund, klas- 
sisch seit Dionysius Areopagita ,unio mystica' genannt" (trotz der Stellenangabe 
MTh 1,1 kommt dies bei Dionysius nicht vor!21) von der anderen Mystikdarstellung, 
der •reflexen und argumentativen Zubereitung ihrer Schau", mit anderen Worten: 

19 Berlin u. a., 1994; I. Peter Gerlitz, Religionsgeschichtlich, 534-547; II. Andre Louth, Kir- 
chengeschichtlich, 547-580; Hartmut Rosenau, Systematisch-theologisch; Karl Albert, Phi- 
losophisch 590-592. 
20 Jacques Albert Cuttat, Asiatische Gottheit - christlicher Gott. Die Spiritualität der beiden 
Hemisphären. Einsiedeln, o. J. 
21 Dazu die genaue Stellenauflistung in dem Monumental-Werk Ph. Chevaliers: Dionysiaca, 



Literaturbericht 155 

Mystik als Erfahrung und Mystik als Hinführung zu der Erfahrung und Theorie von 
ihr. Die Forschung (dazu sind die Beiträge von St. Katz wichtig) weiß längst vom 
unlösbaren Durchdringen von Erkenntnis und Erfahrung (Haas) oder von Sprache 
und Erleben (Ruh). Auch für Rosenau sind •Freundschaft, Liebe und Erotik" nur 
Metaphern der eigentlichen Mystik und die •theistisch-personale Gegenüberstellung 
von Gott, Welt und Mensch (ist) allenfalls ...Vorstufe und aus Gründen der Ehr- 
furcht vor bestimmten religiösen Traditionen" aufgenommene Sprachweise. •Die 
Vorstellung einer persönlichen, individuellen Auferstehung oder postmortalen 
Fortexistenz ist mit diesem mystischen Heilsverständnis (wofür Meister Eckhart ge- 
nannt wird, J. S.) freilich kaum zu verbinden." Der Schluß-Abschnitt: •Mystik zwi- 
schen Orthodoxie und Häresie", zeigt, daß Rosenau Mystik mit dem orthodox ver- 
standenen Christentum nicht vereinen kann.22 

Nach alldem staunt man rückblickend über die Schmiegsamkeit, mit der schon im 
Mittelalter Thomas und Bonaventura die betreffende Erfahrung umschrieben haben: 
•Erfahrungswissen von Gott". Mystik ist einer von den •Herz"-Begriffen, in denen 
eine Sehnsucht, eine Utopie und damit die existentielle Befindlichkeit des Men- 
schen sich ausdrückt. Man sollte die Begrifflichkeit bei dieser Offenheit belassen, 
wie es A, M. Haas tut. Dann kann sich auch die persönliche Weltanschauung des 
Mystikers darin wiederfinden. Zu hoffen ist, daß McGinns Meisterwerk etwas von 
dieser Offenheit vermittelt. Sie geht bei ihm allerdings Hand in Hand mit der per- 
sönlichen Überzeugung eines Christen von der Wahrheit Gottes und seines Sohnes, 
Jesus Christus; einer Überzeugung, die erst den Blick voll öffnet für die Weisheit 
anderer mystischen Traditionen, in denen Gottes Geist wirksam ist. 

Josef Sudbrack, München 

Recueil donnant l'ensemble des traductions latines des ouvrages attribues au Denys l'Areo- 
pagite / et synopse marquant la valeur des citations presque innombrables allant seules depuis 
trop longtemps / remises enfin dans leur contexte au moyen d'une nomenclature rendue d'une 
usage tres facile, I, u. II. Paris, 1937; es erlebte vor kurzem die notwendige Neuauflage. 
22 Zur •Systematik" vergleiche meinen Artikel •Mystik" in dem Esoterik-Lexikon, das Prof. 
Eberlein 1995 im Beck-Verlag herausgeben wird. 




