
Kontemplation als Weg zur Christusförmigkeit 

Josef Bill, Hannover* 

•Kontemplation ist das Erwachen zur Gegenwart Gottes 
im Herzen des Menschen 
und im uns umgebenden Universum. 
Kontemplation ist Erkenntnis aus Liebe. " 
Bede Griffiths OSB 

Wir wissen heute besser als jemals in der Vergangenheit, daß es vielfältige 
Weisen des Gott-Suchens und Gott-Findens unter den Völkern gibt, vielfäl- 
tige Formen in den großen Religionen der Erde, vielfältiges Suchen nach 
Verwirklichung in den Erfahrungen außerchristlicher Mystik. Es bedeutet 
keine Vereinnahmung anderer, wenn Christen heute, anders als in früheren 
Jahrhunderten, all jene Entwicklungen, die anderswo geschehen, anerken- 
nen, ja sich darüber freuen und eine ehrliche Zusammenarbeit mit diesen 
geistlichen Erfahrungen suchen. In einem wichtigen, beinahe möchte ich sa- 
gen, einzigartigen Text hat das II. Vatikan. Konzil am 28. Oktober 1965 in 
seiner •Erklärung über das Verhältnis der Kirche zu den nichtchristlichen 
Religionen" eine Haltung und Entschiedenheit beschrieben, die es bei allem, 
was wir über •Christliche Kontemplation" sagen, immer gleichzeitig mit-zu- 
bedenken gilt. Es heißt da: •Von den ältesten Zeiten bis zu unseren Tagen 
findet sich bei den verschiedenen Völkern eine gewisse Wahrnehmung jener 
verborgenen Macht, die dem Lauf der Welt und den Ereignissen des mensch- 
lichen Lebens gegenwärtig ist, und nicht selten findet sich auch die Aner- 
kenntnis einer höchsten Gottheit oder sogar eines Vaters. Diese Wahrneh- 
mung und Anerkenntnis durchtränkt ihr Leben mit einem tiefen religiösen 
Sinn..." Es finden im folgenden der Hinduismus und der Buddhismus als 
außerchristliche, nicht monotheistische Religionen eine besondere Erwäh- 
nung als Antworten auf die •Unruhe des menschlichen Herzens". Der Text 
fährt dann fort: •Die katholische Kirche lehnt nichts von alledem ab, was in 
diesen Religionen wahr und heilig ist. Mit aufrichtigem Ernst betrachtet sie 
jene Handlungs- und Lebensweisen, jene Vorschriften und Lehren, die zwar 
in manchem von dem abweichen, was sie selbst für wahr hält und lehrt, doch 

* Referat anläßlich der Jahrestagung d. •Gesellschaft der Freunde christlicher Mystik", e.V. 
in Bad Herrenalb (evgl. Akademie) am 14. Mai 1994. - Der gesprochene Text wurde weit- 
gehend belassen. 



Kontemplation als Weg zur Christusförmigkeit 167 

nicht selten einen Strahl jener Wahrheit erkennen lassen, die alle Menschen 
erleuchtet. Unablässig aber verkündet sie und muß sie verkünden Christus, 
der ist ,der Weg, die Wahrheit und das Leben' (Joh 14,6), in dem die Men- 
schen die Fülle des religiösen Lebens finden, in dem Gott alles mit sich ver- 
söhnt hat".1 

Wenn wir heute von •christlicher" Kontemplation sprechen, dann verste- 
hen wir sie zum einen als Christen, zum anderen aber auch (und das hängt 
ja ursprungsmäßig mit dem ersten zusammen) immer von Jesus, dem Chri- 
stus her, d. h. also nicht von einem bloßen Religionsstifter, anders als von 
einem geistlichen Guru her oder von einem sozialen oder religiösen Refor- 
mator. Jesus Christus, als die Mitte unseres Glaubens, des Glaubens von 
Christen, ist Bild und Wirklichkeit des unendlichen Gottes selbst, so wie 
ihn uns der christliche Glaube, wie ihn uns die Bibel schildert. Als solcher 
gibt er sich zu erkennen, zu verstehen, erhebt er einen unerhörten und 
gleichzeitig unvergleichbaren Anspruch. Christen verstehen diesen An- 
spruch nicht als Anmaßung, sondern als geschenkt von ihm selbst, nicht als 
falsch verstandene Ausschließlichkeit, sondern eher als Einzigartigkeit, 
nicht als Konkurrenz, sondern eher als Konkurrenzlosigkeit und göttliche 
Universalität. Jeder, der aufmerksam und mit offenem Herzen die Heilige 
Schrift liest, kann sich dieser Wirklichkeit nur schwer entziehen. Zunächst 
mag es nur ein Eindruck sein, der uns da im Wort der Schrift begegnet, mehr 
und mehr aber mag beim betenden Verweilen das so bedachte Gotteswort in 
uns Konturen gewinnen und uns fragen lassen: Wer ist das, der hier spricht? 
Kann dieses Wort auch heute noch gültig sein? Und: was bedeutet es dann 
für mich? 

Was Meditation und Kontemplation sind, kann letztlich nicht diskutiert 
und dargestellt, sondern nur erfahren werden. Ein japanisches Sprichwort 
lautet: Wer wissen will, wie Reis schmeckt, muß Reis essen. Dennoch läßt 
sich Erfahrung reflektieren, lassen sich Wege zu Meditation und geistlichem 
Schauen, die im Osten oder im Westen von Christen und Nichtchristen be- 
gangen wurden, miteinander vergleichen, lassen sich so Eigentümlichkeiten 
und Unterschiede entdecken. 

In der Kontemplation geschieht geheimnisvolle Bewegung. Der Philosoph 
Georg Scherer schreibt einmal: •Nun vermag aber der Mensch den Perso- 
nen und Dingen, die ihm in seiner Welt begegnen, in einer Haltung entge- 
genzugehen, die jenseits aller Nutzerwägungen steht. Er vermag sich ihnen 
nämlich um ihrer selbst willen zuzuwenden, sie zu erkennen, weil sie so 
sind, wie sie sind, in ihrer Nähe zu atmen, weil ihm in ihnen etwas entge- 
genkommt, das nicht mehr Mittel zum Zweck der Daseinserhaltung, sondern 

Rahner/Vorgrimler, Kleines Konzils-Kompendium. HB 356. 



Josef Bill 168 

in sich selbst kostbar ist. Der Mensch rührt dann an das selige ,mehr' (Max 
Picard), das mehr als bloß benutzbar ist und in keiner Funktion mehr auf- 
geht. Es ist der überschwengliche Lichtglanz auf dem Grund eines jeden 
Seienden, seine ,Kostbarkeitsschwingung' (Guardini), das Schöne, das ,se- 
lig' in sich selbst ist. Es ist das Preiswürdige (eig. Anmerkung, also des Prei- 
sens würdig), aller Verwirrung als unberührbar heil Entzogene. Der Maler 
Kandinsky nannte es den .inneren Klang der Dinge'."2 

Nun erfährt jeder, der sich auf den langen und schwierigen Weg nach in- 
nen begibt, in ähnlicher Weise die Unverzichtbarkeit des Schweigens und 
Hörens, er erfährt auch die langsame und allmähliche Erlernbarkeit des 
Staunens. Das Staunen über etwas, was man nicht berechnen und nach sei- 
nem Nützlichkeitswert befragen kann, das Staunen als Anfang der Got- 
teserfahrung. Staunen und vor etwas schweigend stehen bleiben können, 
verweilen, ist der Anfang der Anbetung. Wer nicht mehr staunen kann, der 
wird auch sehr bald nicht mehr beten können. Zu beidem haben Kinder ei- 
nen spontan gesünderen und ungebrocheneren Zugang. Man denke hier nur 
an das Wunder einer blühenden Blume, an die geheimnisvolle Welt der Ge- 
stirne oder der Atome, des Makrokosmos und des Mikrokosmos. •Nur wenn 
der Mensch das erblickt, das sich um seiner selbst willen lohnt, das würdig 
ist, da zu sein, weil es ist, wie es ist, kann es für ihn so etwas wie Verant- 
wortung, Sich-Einsetzen, Dienst und Engagement geben. Wer die Kostbar- 
keitsschwingung auf dem Grunde und im Kern der Dinge und vor allen des 
Menschen nicht zu gewahren vermag, der erfährt auch nicht, daß von dem 
allen ein ,Sinnbefehl' (Guardini) ausgehen kann, der den Menschen anruft 
und in den Dienst nimmt."3 

Kontemplation - nicht durch Anstrengung erreichbar 

Niemand kann über das, was wir so mit Begegnung oder innerer Zuwen- 
dung versucht haben zu umschreiben, durch Anstrengungen oder Übungen 
•verfügen". Man kann es auch nicht sich antrainieren, wohl vermag sich ein 
Übender (also einer, der solcherart •Exerzitien" macht) dafür zu disponie- 
ren; d. h. er kann sich öffnen, damit das, was er sucht - und ein Christ sagt 
hier eigentlich richtiger: den er sucht - ihn wie ein Geschenk erreichen kann. 
Dies Geschenk ist eine innere Erfahrung, die der Mensch dann macht, wenn 
er bereit ist, sich von etwas, das größer ist als er selbst, berühren und ver- 
wandeln zu lassen. Natürlich bedarf es, da nichts in unserem Leben (jeden- 

G. Scherer, Absurdes Dasein und Sinnerfahrung. Essen 1963. 
G. Scherer, Plurale Gesellschaft und Sinnerfahrung. Essen 1965. 



Kontemplation als Weg zur Christusförmigkeit 169 

falls nicht auf Dauer) durch bloße Spontaneität erreichbar ist, der unver- 
krampften, beharrlichen, bisweilen mühsamen Geduld des Einübens, der un- 
verdrossenen Regelmäßigkeit, um es zu einer Reife, zur Fruchtbarkeit zu 
bringen. Schwimmen kann man nur lernen, indem man anfängt zu schwim- 
men, beten lernt man nicht durch Bücher, sondern indem man betet, Kon- 
templation nur durch Kontemplation. Ein französischer Jesuit, in gleicher 
Weise beheimatet in der Rechtswissenschaft wie in christlicher Spiritualität, 
hatte mir auf eine Frage in dieser Richtung vor Jahren einmal geantwortet: 
•Mon Pere, que voulez vous! Faciendo fit Faber!" Im Wortspiel des Latei- 
nischen soll deutlich werden: Du mußt es vollziehen, dann und nur dann 
weißt du, wie es ist. Versuche es zu leben, dann er-lebst du es. Wahrheiten 
sind durch bloße Wortmitteilung nicht erschöpfbar. 

Kontemplation - eine Einladung zur Ganzheitlichkeit des Menschen 

In der Genesis Kap. 17,1 wird von Jahwe, der sich als El Schaddai kundtut 
(ein Name, den wir meist mit •der Mächtige", der •All-gewaltige" überset- 
zen, der aber eigentlich unübersetzbar bleibt), dem Abram als Auftrag als 
Lebensziel, als aufgegebene Glaubenshaltung mit auf seinen Lebensweg ge- 
geben: •Ich bin der gewaltige Gott. Geh einher vor meinem Antlitz! Sei 
ganz!" - So die Übersetzung Martin Bubers. - Johannes Bours sagte zu die- 
ser Stelle einmal: •Gottes Blick, in dessen Lichtbahn Abraham geht, ist All- 
macht, der Blick aus seinem Antlitz ist Segen, der auf Abrahams Weg sich 
senkt. Sein Antlitz gibt Weisung, Sendung: Geh!"4 Mir scheint die •Ganz- 
heitlichkeit des Menschen" eines der wesentlichsten Ziele des Menschen 
überhaupt zu sein, auch Ziel, das der kontemplativ lebende Mensch bewußt 
ansteuert, zu erreichen sucht: also zunächst einfach da zu sein, mit Seele und 
Leib, mit dem Atem und der Haut, mit Händen und Füßen. Dies, um so zu 
suchen, daß wir in der Diskontinuität der Geschichte und unserer Lebens- 
abläufe das Kontinuierliche finden, daß wir im Augenblick das Bleibende 
treffen, daß wir im Zeitlichen das Ewige erfahren. Und christliche Kontem- 
plation könnte dann heißen, daß wir uns dabei in allem von einem Glau- 
bensbewußtsein getragen wissen, in dem uns allerletztlich nichts etwas an- 
haben kann. Dieses Glaubensbewußtsein ist das Erlebnis von Gottes Für- 
Sorge und Treue um den Menschen. Diese •FÜR"-Sorge drückt sich für den 
Christen in unüberbietbarer Weise in Leben und Werk, in Anspruch und 
Liebe, in einer grenzenlosen Zuwendung der Person Jesu Christi zum Men- 
schen aus. Diese FÜR-Sorge Gottes, bzw. ein Geborgensein in dieser •Für- 

J. Bours, Der Mensch wird des Weges geführt, den er wählt. - Freiburg 1986, 196. 



Josef Bill 170 

Sorge" macht unser Leben nicht ohne weiteres leichter und schon gar nicht 
angenehmer, wohl aber in sich tiefer, gegründeter, geordneter, sagen wir ru- 
hig: lebens- und ewigkeitsträchtiger, - Ohne nun in irgendeiner Weise auf 
Vollständigkeit bedacht zu sein, seien im folgenden einige Spannungsbögen 
kontemplativen Lebens und Gebetes angedeutet. In ihnen drückt sich, wie 
Josef Sudbrack es einmal formulierte, die • Vielfalt und Einheit der mysti- 
schen Erfahrung" meiner Meinung nach auf besondere Weise aus. Bei die- 
sen Eigentümlichkeiten kontemplativer Erf all rung geht es um ein Erleben 
geistlicher Gegensätze, so etwas wie einer •coincidentia oppositorum", von 
der die Trinitätstheologie bei Gott spricht. Es ist das geistliche •Hell-Dun- 
kel" der Mystiker, unaufhellbar, unbeschreibbar und dennoch gleichzeitig 
klarer als alle theologischen Begriffe. 

I. Wort und Wortlosigkeit - Gespräch über das Unaussprechliche 

Alle Erfahrungs-Mitteilung über ein inneres Geschehen muß (notwendig) 
hinter der Wirklichkeit herhinken und wird letztlich unbefriedigend bleiben. 
Sie ist der menschliche Versuch, das, was man nicht sagen kann, zu sagen. 
Das so Gesagte ist dann vielleicht auch nicht falsch, vielleicht •richtig", aber 
gewiß nicht alles Richtige, d. h, es bleibt immer ein unvollständiges Stam- 
meln, ein hilfloses Formulieren des Un-formulierbaren. Aber gerade weil 
das Erlebte, im Schweigen Gehörte, so alle sonstigen Erfahrungen über- 
steigt, mag der Beter es wie einen geheimen Zwang empfinden, davon (da- 
von = d.h. das Ganze mitzuteilen geht sowieso nie) mitzuteilen. Edward 
Schillebeeckx hat es von der Botschaft des sich selbst mitteilenden Gottes 
einmal so gesagt: •Das Un-aussprechbare muß laut zur Sprache gebracht 
werden. Es ist das Einzige, worüber es sich zu sprechen lohnt." - Es muß 
also, weil es mit dem Geheimnis des Lebens zu tun hat, auch unablässig in 
•Leben", d. h. doch auch in Sprache gebracht werden. Gleichwohl bleibt es 
in seiner Tiefendimension •unsagbar". Es mag so ähnlich sein wie mit ei- 
nem Gesang der Liebe, der schon tausendmal ertönt ist, formuliert und ge- 
stammelt wurde und den Verliebte immer wieder neu anstimmen, ohne sich 
daran •satt" zu hören. Sie müssen solche Lieder anstimmen, weil sonst das, 
was in ihnen göttlich ist, die Liebe, verschwiegen würde. 

Es gibt ungezählte Zeugnisse solchen kontemplativen Betens, Staunens 
und Schauens. In ihnen fällt menschliche Unfähigkeit, die sich ausdrücken 
will, zusammen mit Worten höchster Verzückung. Ein Beispiel solcher 
Minne ist das Lied im GL Nr. 550, die Übersetzung eines uralten Hymnus 
aus dem 12. Jahrhundert •Jesu dulcis memoria". In der Übersetzung einige 
Strophen: 



Kontemplation als Weg zur Christusförmigkeit 171 

O lieber Jesu, denk ich dein, 
strömt Glück in meine Seele ein; 
doch meine höchste Freude ist, 
wenn du, o Jesu, bei mir bist. 

Kein Lied so sehr zu Herzen dringt, 
kein Klang, kein Ton so lieblich klingt, 
kein Name bringt so reichen Lohn 
als Jesus Christus, Gottes Sohn. 

Kein Wort, o Jesu, würdig preist 
die Güte, die du uns erweist. 
Nur wer sich ganz in dich versenkt, 
verspürt, was deine Liebe schenkt. 

Das immer noch Größere des unfaßlichen Gottes, die Erfahrung des •Deus 
semper maior", teilt sich im Wort und im Schweigen dem betenden Menschen 
mit. Das Wort ist dann meist vergleichbar dem •Leib", der etwas umfassen 
will, beinhaltet und in sich birgt. Gott ist im Wort, aber er ist gleichzeitig auch 
immer größer als das Wort, •Doch dieses Je-Größere, Übersteigende, Trans- 
zendente wird für den christlichen Mystiker nicht nur in der Immanenz seiner 
Erfahrung, in seinem Seelengrund berührbar, sondern ist ihm das •Wort 
Gottes", das sich offenbaren will."5 Das Wort ist nicht nur äußerer Träger ei- 
ner Botschaft, es ist in sich eine leib-gewordene Weise des Gott-nahe-Seins, 
d. h. im Wort ist Gott selbst gegenwärtig. Das Christentum ist ja Wortoffen- 
barung, und eines seiner höchsten Feste, das Fest der Menschwerdung Jesu an 
Weihnachten, besagt: das Wort inkarniert sich, wird Fleisch. In diesem 
Mensch gewordenen, Fleisch gewordenen ewigen Gotteswort spricht Gott 
sich aus, spricht sich in eine menschliche Geschichte hinein - aber immer so, 
daß er nicht in dieser Geschichte aufgeht. Er ist auch nach dieser endgültigen 
und unfaßlichen Selbst-Mitteilung, die in der Menschwerdung Jesu geschieht, 
größer als alle Geschichte, größer als alle geschaffenen Wirklichkeiten. 
Darum ist er immer auch im Schweigen gegenwärtig liebenswert, anbetungs- 
würdig. Ja, dieses Schweigen in der Kontemplation ist geradezu Vorausset- 
zung dafür, das Wort empfangen zu können. Ohne dieses Schweigen ver- 
wechseln wir unsere vielleicht lediglich emotional getönte Ergriffenheit mit 
der wirklichen göttlichen Gegenwart, die (nach 1. Kön 19) sich im leisen, 
wortlosen Säuseln des Windes, d. h, jenseits aller feststellbaren Begegnung 
mitteilt. Hierher gehört auch das großartige Wort von Antoine de St. Exupery6: 

5  G. Ruhback/J. Sudbrack, Christliche Mystik. Texte aus zwei Jahrtausenden. München, 
1989, 22. 

*  A. de St. Exupery, Stadt in der Wüste. Düsseldorf 1951, 231. 



Josef Bill 172 

•Gott lernst du nur kennen, wenn du dich in Gebete versenkst, auf die dir keine 
Antwort zuteil wird. Denn nur das, was dir außerhalb deiner verströmenden 
Tage gewährt wird, erfüllt dich mit einem Glück, bei dem du keine Abnutzung 
zu befürchten brauchst." Keine Antwort! - Keine Abnutzung zu befürchten! 
- Ein großartiges Wort! Welche Dimensionen eröffnen sich (erst) von hier aus! 
Dennoch fragen gerade in solchen Situationen viele: Erweckt das nicht den 
Eindruck, als ob alle Sprache unnütz sei, antwort-los bleiben müsse, weil eine 
gültige, letzte Antwort nicht gegeben und gefunden werden kann? Was aber 
geschieht, wenn dem dialogisch angelegten Menschen auf all sein Suchen und 
Fragen der Gott, der nach Aussage der Bibel ein sich-mitteilender Gott ist, die 
Antwort vor-enthält? Lohnt es dann noch zu beten? Oder darf man, um Gott 
kennen zu lernen, gar nicht erst so fragen, ob es sich •lohne"? Ein biblisches 
Beispiel mag die Richtung der zu suchenden Antwort andeuten: Als Maria, 
die Mutter Jesu, ihr Kind im Tempel sucht, schließlich nach langem Suchen 
findet, verliert sie es gerade in dem Augenblick ihres Fragens nach dem 
•Warum?" ein zweites Mal - ärger als vorher. Die vor-enthaltene Antwort, die 
ihr geholfen hätte, zu verstehen. Gott bleibt auch als gefundener, ein rätsel- 
hafter, ein immer zu suchender Gott. 

II. Die erlebte Gleichzeitigkeit von Weltnähe und Weltdistanz 

Um mit einem Beispiel zu beginnen: Ich weiß von einem Top-Manager der 
Industrie (er ist Personalchef eines großen Elektro-Konzerns), daß er sich 
Tag für Tag etwa eine Stunde lang dem Schweige-Gebet, der kontemplati- 
ven Versenkung überläßt. Bei einem Gespräch, das ich kürzlich mit ihm 
hatte, erwähnte er, daß er seinen vielfältigen Verpflichtungen nur nachkom- 
men könne, weil er regelmäßig, d. h. täglich, sich im Schweigegebet dem 
Anruf und der Botschaft Gottes öffne. Er suche Gott. Gott, der ihm bekannt 
und unbekannt gleichzeitig sei, dessen Geheimnishaftigkeit wachse, je län- 
ger er auf dem Weg sei, je intensiver und gläubiger er auf ihn höre, ihm lau- 
sche. Alle Mystik, solange sie gesund ist, bleibt gleichzeitig weltoffen und 
Gott-zugewandt. Sie wird im Alltag erfahren, vor allem in der Gewöhnlich- 
keit der Ereignisse, nicht im Außerordentlichen irgendwelcher Erlebnisse 
besonderer Art. Nicht umsonst sagt die große Teresa von Avila zu ihren 
Schwestern: •Vergeßt nicht, Gott ist zwischen euren Kochtöpfen!" Verbor- 
genheit und Abgeschiedenheit sind nicht gleichbedeutend mit Flucht vor der 
Welt. Das Gegenteil ist wahr: wer nie von Zeit zu Zeit aus der Zeit auszieht, 
sich abkehrt vom täglichen Betrieb, wird von der Zeit •ausgezogen" und 
ausgesogen; er verzichtet dann darauf, das Wesentliche in seinem Leben, das 
eine Notwendige des Evangeliums zu finden, sein Selbst, letztlich aber in 



Kontemplation als Weg zur Christusförmigkeit 173 

diesem Selbst das unbegreifliche •Du" Gottes. - Von Friedrich Nietzsche, 
einem gewiß unverdächtigen Zeugen, habe ich irgendwo das Wort gelesen: 

•Wer einstens viel zu künden hat, 
muß lange stille sein. 
Wer einst den Blitz zu zünden hat, 
muß lange Wolke sein." 

Ein Beispiel ganz anderer Art aus jüngster Zeit ist Teilhard de Chardin, der 
französische Jesuitenpater. Er war in einer Person Paläontologe und Theo- 
loge, Wissenschaftler und Mystiker, Erforscher der Vergangenheit und Pil- 
ger der Zukunft. Ihm, der am Ostertag 1955 in New York verstarb, wurde 
wie wenigen anderen in der Neuzeit die Beschäftigung mit dem Universum, 
die leidenschaftliche Suche einer Kontinuitätsbeziehung zwischen dem Wer- 
den des Kosmos und dem Christus-Ereignis in der Inkarnation und in der 
Geschichte zu einer dauernden Möglichkeit kontemplativen Lebens, mitten 
in unserer Alltags-Welt. 

III. Spannung zwischen Leere und Fülle 

Ich möchte hier einen besonders großen Spannungsbogen andeuten: es ist 
das Ausgeliefert-Sein und Erleben von vielleicht letzten •Zumutungen 
Gottes", von Licht und Finsternis, in denen beiden der Beter im Glauben 
Gott gegenwärtig weiß. Dabei ist •Licht" nicht nur tröstend und hell, son- 
dern kann ebenso blendend sein, kann •blind" machen, weil unser inneres 
Auge den Blitz Gottes nicht aushalten kann, unsere normale Reaktion dann 
das Fürchten wäre. Christliche Kontemplation weiß in besonderer Weise um 
einen Zustand, den die Mystiker •Nacht der Sinne" nennen, also das, was 
wir in theoretischer Begrifflichkeit als •Erfahrung der Nichterfahrung" erle- 
ben. Die Antwortlosigkeit seiner Gebete kann den Meditierenden dann im- 
mer wieder in tiefe Ratlosigkeit stürzen, aus der er sich allein, d. h. ohne 
Gottes besondere Hilfe, nicht befreien kann. Dieses Dunkel, die tiefe •geist- 
liche Geschmacklosigkeit" - d. h. die Dinge, die Menschen und auch Gott, 
sie alle schenken keinen Geschmack mehr - werden als schrecklich erlebt, 
als Bedrohung empfunden: es gibt von nirgendwoher eine Antwort. Dabei 
hat der wirkliche Beter durchaus die Unterscheidungsfähigkeit, daß seine 
•Dunkelheit" anderes sein muß als •Depression". Im Evangelium (Mt 15, 
21-28) wird uns einmal von einer gläubigen Heidin berichtet, die für ihre 
Tochter bei Jesus um Heilung bittet. Die Frau glaubt an die Macht Gottes, 
die in Jesus auf ganz einzigartige Weise gegenwärtig ist. Sie, diese Heidin, 



Josef Bill 174 

ist überzeugt, daß Jesus der Messias ist, das geht aus ihrer Anrede deutlich 
hervor. Und dann geschieht, was wir eigentlich nicht begreifen können: bei 
der ersten der drei hintereinander folgenden Abweisungen heißt es im Text 
•Jesus würdigte sie keiner Antwort". Was auch immer die theologischen 
Hintergründe für dieses Verhalten sein mögen, es muß hier erlaubt sein zu 
fragen: Was geschieht bei uns, bei mir, in mir, wenn ich in vielleicht jahre- 
langem Bemühen meiner Versenkung, meines Betens •antwort-los" bleibe? 
So, als ob ich nicht existierte? So, als ob es mich nicht gäbe? Was geschieht, 
wenn ich von Gott scheinbar nicht verstanden werde? Oder wenn sogar al- 
les den Eindruck erweckt, ich glaubte an jemanden, den es gar nicht gibt? 

Die Bibel ist voll von solchen Beschreibungen, solchem Erleben. Selbst- 
verständlich auch in der Beschreibung des Gegenteils, der Erfahrung von 
Fülle, von Licht und Leben, von Ergriffen-Sein und Heil-Werden. Immer 
wieder aber, besonders im Johannes-Evangelium, ist die Wirklichkeit des 
Gottes-Bildes so, daß der sich Mitteilende nie ein Gott ist, der einfach •zur 
Hand" ist, wenn man ihn braucht, überhaupt kein Gott, den man brauchen, 
gebrauchen, verbrauchen oder •benutzen" kann. Er ist uns geschildert als 
ein •Du", das den Menschen reuelos an-sieht, dem Menschen sein An-sehen 
verleiht, das uns in unvorstellbarer Freiheit gewähren läßt und schon dann 
erhört, wenn wir ihn noch gar nicht gebeten haben. Das Evangelium schil- 
dert in immer neuen Bildern die einzige, all unsre Konzeptionen umstür- 
zende Absicht Gottes, die er durch Jesus im Heiligen Geiste auszuführen 
wünscht: •Ich bin gekommen, damit sie das Leben haben und es in Über- 
fülle haben." 

IV. •Zerbrochen-Werden und Ganz-Werden" 

Unser •Gotteslob" enthält ein schönes Lied des Frankfurter Pfarrers Lothar 
Zenetti (Nr. 620, Text von 1971). In ihm singt die gläubige Gemeinde der 
Christen vom sterbenden Weizenkorn. So wie Jesus sein eigenes Leben und 
die Hingabe seines Lebens in der Not des Sterben-Müssens versteht, so soll 
der Jünger, bzw. der, der es werden will, sein eigenes Leben verstehen ler- 
nen als Sterbe-Wirklichkeit, die offen macht für eine überwältigende, aber 
eben nur im Glauben erfahrbare Lebens-Wirklichkeit. Das sagt sich relativ 
leicht, das •lebt sich" ziemlich schwer. Die großen Mystiker, ja eigentlich 
die Mystiker aller Zeiten, haben es immer wieder versucht zu leben. Im Lied 
wird es in besonderer Weise gesagt von dem, •der dies Geheimnis feiert", 
d. h. von dem, der sich wie Christus verschenkt •wie Brot", der in den litur- 
gischen Gesten das heilige Brot empfängt, selbst dadurch zu einem an die 
Menschen verschwendeten Brot wird. Das Lied soll, da es für den Weg der 



Kontemplation als Weg zur Christusförmigkeit 175 

Christus-Förmigkeit in der Kontemplation von großer symbolischer Aussa- 
gekraft ist, hier zitiert werden. Es geht dabei immer um den Prozeß der Ver- 
wandlung. 

Das Weizenkorn muß sterben, sonst bleibt es ja allein. 
Der eine lebt vom andern, für sich kann keiner sein. 
Geheimnis des Glaubens, im Tod ist das Leben. 

So gab der Herr sein Leben, verschenkte sich wie Brot. 
Wer dieses Brot genommen, verkündet seinen Tod. 
Geheimnis des Glaubens, im Tod ist das Leben. 

Wer dies Geheimnis feiert, soll selber sein wie Brot, 
so läßt er sich verzehren von aller Menschennot. 
Geheimnis des Glaubens, im Tod ist das Leben. 

Als Brot für viele Menschen hat uns der Herr erwählt. 
Wir leben füreinander und nur die Liebe zählt. 
Geheimnis des Glaubens, im Tod ist das Leben. 

Wenn Menschen, die aus der Kraft der Beschauung, der Kontemplation, le- 
ben, sich in ihrer Existenz dieser Weizenkorn-Wirklichkeit überlassen - und 
davon spricht der Refrain jeder Strophe - tun sie dies letztlich, weil sie Lie- 
bende geworden sind. •Wir leben füreinander und nur die Liebe zählt", d. h. 
sie, die Liebe, ist das eigentliche •Geheimnis des Glaubens". Die Liebe 
zunächst und grundsätzlich als die Liebe Christi, dann aber auch die Liebe 
des Menschen, der, in die Nachfolge eintretend, •christus-förmig" geworden 
ist. Diese Liebe •zählt" nicht im Sinne irgendeines Addierens, aber sie gilt, 
ist innerster und geheimster Maßstab allen Lebens und Tuns. 

Von einem Juden im Warschauer Ghetto, der dort durch die Nationalso- 
zialisten seine Frau und seine sechs Kinder verlor und der seine gläubigen, 
mit Hand auf altes Papier gekritzelten Reflexionen kurz vor seinem Tod zwi- 
schen den Ziegelsteinen eines eingestürzten Hauses versteckte, wird ein 
Wort berichtet, das ihm ein alter Rabbi einmal sagte: •Es gibt kein ganzeres 
Ding als ein gebrochenes Herz"7 •Ganz" kann man nicht steigern. Es ist be- 
reits ein Superlativ. Ganz, ganzer, am ganzesten, eine Höchstform des Ganz- 
Seins, angewandt auf die Existenz eines gebrochenen Herzens, ist im Be- 
richt des sterbenden Juden, der alles verloren hat, die Gebetsform letzten 
Verzichtes und somit letzter Freiheit und reinster Hingabe. Die Dialektik des 
•Sterbens, um zu leben" als Ausdruck einer nichts mehr vor-enthaltenden 

zitiert b. J. Zink, Zwölf Nächte. Stuttgart, 1966, 204. 



Josef Bill 176 

Liebe ist im Leben der Mystiker eigentlich immer die einzige Form der 
Liebe, die alle Vergleiche aushält, weil sie in allem eine sich gestorbene 
Liebe ist. Es ist der immer wieder gewünschte Versuch der Lebens- und To- 
desangleichung an Jesus, das •göttliche" Weizenkorn. •Wenn das Weizen- 
korn nicht in die Erde fällt und stirbt, bleibt es allein. Wenn es aber stirbt, 
bringt es viele Frucht." (Joh 12,24). 

Wer den Weg christlicher Kontemplation, wie er uns in den Schriften des 
Neuen Testamentes, im Vorbild-Verhalten Jesu, beschrieben wird, in sei- 
nem eigenen Leben nach-vollzieht, in dem wächst eine Christus-Förmig- 
keit, die den Beter in Wahrheit zu einem •alter Christus", einem anderen 
Christus werden läßt. Die Vereinigung mit dem Urbild Christus läßt auch 
das Nachbild Mensch •Licht der Welt" werden: nicht zufällig hat die Hei- 
lige Schrift das Wort vom •Licht der Welt" in beiden Aussagen überliefert: 
einmal im Munde Christi als Selbst-Aussage: •Ich bin das Licht der Welt" 
(Joh 8,12), ein andermal für den christusförmig gewordenen Jünger •Ihr 
seid das Licht der Welt" (Mt 5,14). Das zweite Wort gilt nur dann, wenn 
Leben und Nachfolge eines Menschen bereit sind, sich am ersten Wort zu 
orientieren. - 

Josef Sudbrack hat in seiner schönen Einleitung zu Texten christlicher 
Mystik aus zwei Jahrtausenden die Tatsache, daß die Fülle aller kontempla- 
tiven Erfahrung erst in Jesus Christus ihren wirklichen Zusammenfluß, ihre 
Ordnung und ihren Sinn erfährt, angedeutet: •Die vielschichtige Dialektik 
von Schweigen und Wort, Allgemeinheit und Individualität, Geistigem und 
Materiellem, Personalität und Sozialität, Ewigkeit und Geschichte ist auf 
keine Formel zu bringen. Erst in Jesus Christus, in dem die Mystiker Gott 
als Mensch, Ewigkeit als Zeit, Geistiges als Leib verehrten, ordnen sich die 
Aspekte."8 

Die Formel, oder besser: die formende Gestalt, in der alle Vielfalt zur Ein- 
heit zusammengebunden erscheint, in der alle Gegensätze eine letzte, unü- 
berbietbare, mit dem Verstand nicht faßbare Harmonie erleben, ist für einen 
Christen der Gott-Mensch Jesus Christus. Die johanneischen •Ich-bin"-Aus- 
sagen (ich bin der gute Hirt, das wahre Brot, das Licht der Welt, Weg Wahr- 
heit, Leben, die Auferstehung ...) machen Ähnlichkeiten des Menschen als 
Abbild mit dem göttlichen Urbild bewußt, so daß es im 2. Petrusbrief heißt 
... •damit ihr durch sie (sc. die Verheißungen Gottes) Teilhaber der göttli- 
chen Natur werdet" (1,4). Sie zeigen gleichzeitig aber auch die viel größe- 
ren Unähnlichkeiten, die Unterschiedenheit, die Notwendigkeit der Abgren- 
zung gegenüber allen falschen Vergottungs-Vorstellungen. Es bleibt der fun- 

Ruhbach/Sudbrack, Christliche Mystik. Texte aus zwei Jahrtausenden. München 1989, 23. 



Kontemplation als Weg zur Christusförmigkeit 177 

damentale Unterschied zwischen Haben und Sein, der Unterschied zwischen 
dem, der sagen darf •Ich bin das Leben" und dem, der bekennen muß •Ich 
habe Leben". 

•Die Erkenntnis des beschaulichen Christen ist nur das Aufblühen eines 
göttlichen Lebens, das zwischen Gott und der Seele kreist. In jeder Seele 
strömt etwas vom göttlichen Leben. Aber dieses ist nicht so reich, nicht so 
erschlossen und mitgeteilt wie das uns durch Christus gewährte. Und des 
Christen Erkenntnis von Gott wird durch das göttliche Leben, das in ihm 
waltet, getragen. Dieses Leben erschafft den Menschen in seinem Innersten 
neu, es vertieft, weitet und entfaltet seine Beziehung zu Gott, es führt ihn in 
das trinitarische Leben ein. Zusammen mit dem Sohn, in der Gestalt eines 
Sohnes, tritt er in Gott ein."9 

Der Weg, den der Kontemplative dabei geht, ist, ähnlich wie bei Jesus, ein 
gleichzeitiger Weg nach •unten" und nach •oben". Paulus beschreibt im Phi- 
lipper-Brief diesen Prozeß und seine innere Ausrichtung: •Er, der in Gottes 
Wesensgestalt war, wollte sein gottgleiches Sein nicht selbstsüchtig wie ei- 
nen Raub festhalten, nein, er entäußerte sich selbst (Fridolin Stier über- 
setzt: •Ausgeleert hat er sich selbst"), nahm Knechtsgestalt an und wurde 
den Menschen gleich,..." Wenig später deutet Paulus an, daß dem Weg nach 
•unten" ein anderer Weg antwortet, der nach •oben": •Darum hat ihn auch 
Gott über alle Maßen erhöht..." (Phil 2,5 ff.) Der Kenose Gottes, seiner aus 
Liebe zum Menschen bejahten Weg-Wirklichkeit nach unten, seiner •Ent- 
leerung", entspricht die Antwort des Vaters, der den Sohn mit unvorstellba- 
rer Herrlichkeit ausstattet. Abstieg und Aufstieg, beide gehören zusammen. 
Der eine ist nicht ohne den anderen zu haben. Es muß ein theologisches und 
geistliches Mißverständnis sein zu meinen, daß der Weg der Verwandlung, 
um den es ja in der Kontemplation geht, immer und notwendig nach •oben" 
gehen müsse. Größte Heilstat und größter Sieg Jesu war sein •Besiegt-wer- 
den" am Kreuz. •Im Kreuz erstrahlt die Macht des Retters, der sich für uns 
dahingab, unseres Herrn Jesus Christus"10 

Vielen von uns ist die Darstellung der Fußwaschung in der berühmten Mi- 
niatur des Purpurkodex' von Rossano aus der Kunstgeschichte bekannt. Um 
560 oder 550 schuf ein Künstler aus dem syrisch-palästinensischen Raum 
(Antiochien) dieses Bild, das Fragment eines Evangeliars. In einer tiefen 
Beugung seines Oberkörpers bückt sich Christus, um dem vor ihm sitzen- 
den Apostel die Füße zu waschen. Ganz Niedrigkeit und gleichzeitig ganz 
Würde, taucht der Herr dabei seine Hände in die am Boden stehende 
Schmutzschüssel. Bezeichnenderweise hat der Künstler diese Schmutz- 

Y. Raguin, Wege der Kontemplation in der Begegnung mit China. Einsiedeln 21976, 141 
Aus der Präfation vom Leiden Christi (während der Passionszeit). 



Josef Bill 178 

schüssel goldfarben gemalt. Vielleicht tat er es, um zu sagen: nur wer sich 
bücken kann, findet das Gold des Geheimnisses Jesu. Es liegt immer •un- 
ten". Bezeichnenderweise auch sagt Jesus bei der gemalten Szene zu Petrus: 
•Was ich tue, verstehst du jetzt nicht, du wirst es aber später verstehen" (Joh 
13,7). Das heißt doch auch, das Geheimnis Jesu und seines Handelns ist 
nicht unmittelbar einsichtig, nicht sofort verstehbar, nur allmählich, nur in 
Schritten, oft nur im Nachhinein. 

• Später verstehen " könnte bei Johannes eine biblische Metapher für Weg 
und Prozeß meinen, für Wachstum und Entfaltung. Es ist ähnlich wie im 
Wort Jesu bei der Verheißung des Heiligen Geistes •Er wird euch an alles 
erinnern, was ich euch gesagt habe" (Joh 14,26). Erinnern ist auch hier mehr 
als ein intellektuelles Bewußtmachen, es ist eher ein •am Leben erhalten, ein 
•zum Leben hin fördern und führen". •Später verstehen" könnte dann auch 
etwas andeuten von der Geschichte der christlichen Kirchen, von der Ge- 
schichte der Menschheit. Kontemplation ist ein langer Weg. Vielleicht hat 
Petrus, der sich bei der Fußwaschung von Jesus lieben lassen mußte, •ein- 
verstanden sein sollte, daß er geliebt wurde", diesen Weg besonders gut be- 
griffen. In seinem Leben gibt es ja kurze Wege und längere Wege. Der kurze 
Weg vom Kopf bis zum Mund war kein guter und empfehlenswerter Weg für 
die Nachfolge. Es gibt einen längeren, der vom Mund zum Herzen führt. Er 
ist mühsamer, aber wichtiger. Der Jünger Petrus wuchs auf diesem Weg. Am 
Schluß seines Weges, eines langen Lernprozesses, konnte er sagen, was das 
Wichtigste in seiner oft ganz unkontemplativ erscheinenden Lebensweise 
geworden war: •Herr, du weißt alles, du weißt auch, daß ich dich liebe." (Joh 
21,17). 




