Kontemplation als Weg zur Christusformigkeit

Josef Bill, Hannover*

» Kontemplation ist das Erwachen zur Gegenwart Gottes
im Herzen des Menschen

und im uns umgebenden Universum.

Kontemplation ist Erkenntnis aus Liebe.

Bede Griffiths OSB

Wir wissen heute besser als jemals in der Vergangenheit, daB es vielfiltige
Weisen des Gott-Suchens und Gott-Findens unter den Volkern gibt, vielfil-
tige Formen in den groBen Religionen der Erde, vielfiltiges Suchen nach
Verwirklichung in den Erfahrungen auBerchristlicher Mystik. Es bedeutet
keine Vereinnahmung anderer, wenn Christen heute, anders als in friiheren
Jahrhunderten, all jene Entwicklungen, die anderswo geschehen, anerken-
nen, ja sich dariiber freuen und eine ehrliche Zusammenarbeit mit diesen
geistlichen Erfahrungen suchen. In einem wichtigen, beinahe mochte ich sa-
gen, einzigartigen Text hat das II. Vatikan. Konzil am 28. Oktober 1965 in
seiner ,,EBrkldrung iiber das Verhiltnis der Kirche zu den nichtchristlichen
Religionen® eine Haltung und Entschiedenheit beschrieben, die es bei allem,
was wir liber ,,Christliche Kontemplation* sagen, immer gleichzeitig mit-zu-
bedenken gilt. Es heiBit da: ,,Von den iltesten Zeiten bis zu unseren Tagen
findet sich bei den verschiedenen Vélkern eine gewisse Wahrnehmung jener
verborgenen Macht, die dem Lauf der Welt und den Ereignissen des mensch-
lichen Lebens gegenwirtig ist, und nicht selten findet sich auch die Aner-
kenntnis einer hochsten Gottheit oder sogar eines Vaters. Diese Wahrneh-
mung und Anerkenntnis durchtrinkt ihr Leben mit einem tiefen religiosen
Sinn ...“ Es finden im folgenden der Hinduismus und der Buddhismus als
auBerchristliche, nicht monotheistische Religionen eine besondere Erwih-
nung als Antworten auf die ,,Unruhe des menschlichen Herzens“. Der Text
fahrt dann fort: ,,Die katholische Kirche lehnt nichts von alledem ab, was in
diesen Religionen wahr und heilig ist. Mit anfrichtigem Ernst betrachtet sie
jene Handlungs- und Lebensweisen, jene Vorschriften und Lehren, die zwar
in manchem von dem abweichen, was sie selbst fiir wahr hilt und lehrt, doch

* Referat anlaBlich der Jahrestagung d. ,,Gesellschaft der Freunde christlicher Mystik“, e.V.
in Bad Herrenalb (evgl. Akademie) am 14. Mai 1994. — Der gesprochene Text wurde weit-
gehend belassen.



Kontemplation als Weg zur Christusformigkeit 167

nicht selten einen Strahl jener Wahrheit erkennen lassen, die alle Menschen
erleuchtet. Unablissig aber verkiindet sie und muf sie verkiinden Christus,
der ist ,der Weg, die Wahrheit und das Leben‘ (Joh 14,6), in dem die Men-
schen die Fiille des religiésen Lebens finden, in dem Gott alles mit sich ver-
sohnt hat*.!

Wenn wir heute von ,,christlicher” Kontemplation sprechen, dann verste-
hen wir sie zum einen als Christen, zum anderen aber auch (und das hingt
ja ursprungsmiaBig mit dem ersten zusammen) immer von Jesus, dem Chri-
stus her, d. h. also nicht von einem bloBen Religionsstifter, anders als von
einem geistlichen Guru her oder von einem sozialen oder religiosen Refor-
mator. Jesus Christus, als die Mitte unseres Glaubens, des Glaubens von
Christen, ist Bild und Wirklichkeit des unendlichen Gottes selbst, so wie
ihn uns der christliche Glaube, wie ihn uns die Bibel schildert. Als solcher
gibt er sich zu erkennen, zu verstehen, erhebt er einen unerhdrten und
gleichzeitig unvergleichbaren Anspruch. Christen verstehen diesen An-
spruch nicht als AnmaBung, sondern als geschenkt von ihm selbst, nicht als
falsch verstandene AusschlieBlichkeit, sondern eher als Einzigartigkeit,
nicht als Konkurrenz, sondern eher als Konkurrenzlosigkeit und gottliche
Universalitit. Jeder, der aufmerksam und mit offenem Herzen die Heilige
Schrift liest, kann sich dieser Wirklichkeit nur schwer entziechen. Zunachst
mag es nur ein Eindruck sein, der uns da im Wort der Schrift begegnet, mehr
und mehr aber mag beim betenden Verweilen das so bedachte Gotteswort in
uns Konturen gewinnen und uns fragen lassen: Wer ist das, der hier spricht?
Kann dieses Wort auch heute noch giiltig sein? Und: was bedeutet es dann
fiir mich?

Was Meditation und Kontemplation sind, kann letztlich nicht diskutiert
und dargestellt, sondern nur erfahren werden. Ein japanisches Sprichwort
lautet: Wer wissen will, wie Reis schmeckt, muf3 Reis essen. Dennoch 148t
sich Erfahrung reflektieren, lassen sich Wege zu Meditation und geistlichem
Schauen, die im Osten oder im Westen von Christen und Nichtchristen be-
gangen wurden, miteinander vergleichen, lassen sich so Eigentiimlichkeiten
und Unterschiede entdecken.

In der Kontemplation geschieht geheimnisvolle Bewegung. Der Philosoph
Georg Scherer schreibt einmal: ,,Nun vermag aber der Mensch den Perso-
nen und Dingen, die ihm in seiner Welt begegnen, in einer Haltung entge-
genzugehen, die jenseits aller Nutzerwigungen steht. Er vermag sich ihnen
niamlich um ihrer selbst willen zuzuwenden, sie zu erkennen, weil sie so
sind, wie sie sind, in ihrer Nahe zu atmen, weil ihm in ihnen etwas entge-
genkommt, das nicht mehr Mittel zum Zweck der Daseinserhaltung, sondern

' Rahner/ Vorgrimler, Kleines Konzils-Kompendium. HB 356.



Josef Bill 168

in sich selbst kostbar ist. Der Mensch riihrt dann an das selige ,mehr* (Max
Picard), das mehr als bloB benuntzbar ist und in keiner Funktion mehr auf-
geht. Es ist der iiberschwengliche Lichtglanz anf dem Grund eines jeden
Seienden, seine ,Kostbarkeitsschwingung* (Guardini), das Schoéne, das ,se-
lig* in sich selbst ist. Es ist das Preiswiirdige (eig. Anmerkung, also des Prei-
sens wiirdig), aller Verwirrung als unberiihrbar heil Entzogene. Der Maler
Kandinsky nannte es den ,inneren Klang der Dinge*.*

Nun erfihrt jeder, der sich auf den langen und schwierigen Weg nach in-
nen begibt, in dhnlicher Weise die Unverzichtbarkeit des Schweigens nnd
Horens, er erfihrt anch die langsame und allmihliche Erlernbarkeit des
Staunens. Das Staunen iiber etwas, was man nicht berechnen und nach sei-
nem Niitzlichkeitswert befragen kann, das Staunen als Anfang der Got-
teserfahrung. Staunen und vor etwas schweigend stehen bleiben konnen,
verweilen, ist der Anfang der Anbetung. Wer nicht mehr staunen kann, der
wird auch sehr bald nicht mehr beten konnen. Zu beidem haben Kinder ei-
nen spontan gesiinderen und ungebrocheneren Zugang. Man denke hier nur
an das Wunder einer bliihenden Blume, an die geheimnisvolle Welt der Ge-
stirne oder der Atome, des Makrokosmos und des Mikrokosmos. ,, Nur wenn
der Mensch das erblickt, das sich um seiner selbst willen lohnt, das wiirdig
ist, da zu sein, weil es ist, wie es ist, kann es fiir ihn so etwas wie Verani-
wortung, Sich-Einsetzen, Dienst und Engagement geben. Wer die Kostbar-
keitsschwingung auf dem Grunde und im Kern der Dinge und vor allen des
Menschen nicht zu gewahren vermag, der erfihrt auch nicht, da von dem
allen ein ,Sinnbefehl® (Guardini) ausgehen kann, der den Menschen anrnft
und in den Dienst nimmt.*3

Kontemplation — nicht durch Anstrengung erreichbar

Niemand kann iiber das, was wir so mit Begegnung oder innerer Zu-wen-
dung versucht haben zu umschreiben, durch Anstrengungen oder Ubungen
,verfiigen. Man kann es auch nicht sich antrainieren, wohl vermag sich ein
Ubender (also einer, der solcherart ,Exerzitien* macht) dafiir zu disponie-
ren; d. h. er kann sich 6ffnen, damit das, was er sucht — und ein Christ sagt
hier eigentlich richtiger: den er sucht — ihn wie ein Geschenk erreichen kann.
Dies Geschenk ist eine innere Erfahrung, die der Mensch dann macht, wenn
er bereit ist, sich von etwas, das groBer ist als er selbst, beriihren und ver-
wandeln zu lassen. Natiirlich bedarf es, da nichts in unserem Leben (jeden-

* G. Scherer, Absurdes Dasein und Sinnerfahrung. Essen 1963.
¥ G. Scherer, Plurale Gesellschaft und Sinnerfahrung. Essen 1965.



Kontemplation als Weg zur Christusformigkeit 169

falls nicht auf Dauer) durch bloe Spontaneitit erreichbar ist, der unver-
krampften, beharrlichen, bisweilen mithsamen Geduld des Einiibens, der un-
verdrossenen RegelméiBigkeit, um es zu einer Reife, zur Fruchtbarkeit zu
bringen. Schwimmen kann man nur lernen, indem man anfingt zu schwim-
men, beten lernt man nicht durch Biicher, sondern indem man betet, Kon-
templation nur durch Kontemplation. Ein franzdsischer Jesuit, in gleicher
Weise beheimatet in der Rechtswissenschaft wie in christlicher Spiritualitit,
hatte mir auf eine Frage in dieser Richtung vor Jahren einmal geantwortet:
,.Mon Pere, que voulez vous! Faciendo fit Faber!* Im Wortspiel des Latei-
nischen soll deutlich werden: Du muBt es vollziehen, dann und nur dann
weillt du, wie es ist. Versuche es zu leben, dann er-lebst du es. Wahrheiten
sind durch bloe Wortmitteilung nicht erschopfbar.

Kontemplation — eine Einladung zur Ganzheitlichkeit des Menschen

In der Genesis Kap. 17,1 wird von Jahwe, der sich als El Schaddai kundtut
(ein Name, den wir meist mit ,,der Méchtige®, der ,,All-gewaltige* {iberset-
zen, der aber eigentlich uniibersetzbar bleibt), dem Abram als Auftrag als
Lebensziel, als aufgegebene Glaubenshaltung mit auf seinen Lebensweg ge-
geben: ,Ich bin der gewaltige Gott. Geh einher vor meinem Antlitz! Sei
ganz'“ — So die Ubersetzung Martin Bubers. — Johannes Bours sagte zu die-
ser Stelle einmal: ,,Gottes Blick, in dessen Lichtbahn Abraham geht, ist All-
macht, der Blick aus seinem Antlitz ist Segen, der auf Abrahams Weg sich
senkt. Sein Antlitz gibt Weisung, Sendung: Geh!“* Mir scheint die ,, Ganz-
heitlichkeit des Menschen* eines der wesentlichsten Ziele des Menschen
iiberhaupt zu sein, auch Ziel, das der kontemplativ lebende Mensch bewult
ansteuert, zu erreichen sucht: also zunichst einfach da zu sein, mit Seele und
Leib, mit dem Atem und der Haut, mit Hinden und FiiBen. Dies, um so zu
suchen, da wir in der Diskontinuitit der Geschichte und unserer Lebens-
abldufe das Kontinuierliche finden, dal wir im Augenblick das Bleibende
treffen, daBl wir im Zeitlichen das Ewige erfahren. Und christliche Kontem-
plation konnte dann heilen, dal wir uns dabei in allem von einem Glau-
bensbewulltsein getragen wissen, in dem uns allerletztlich nichts etwas an-
haben kann. Dieses Glaubensbewultsein ist das Erlebnis von Gottes Fiir-
Sorge und Treue um den Menschen. Diese ,,FUR*“-Sorge driickt sich fiir den
Christen in uniiberbietbarer Weise in Leben und Werk, in Anspruch und
Liebe, in einer grenzenlosen Zuwendung der Person Jesu Christi zum Men-
schen aus. Diese FUR-Sorge Gottes, bzw. ein Geborgensein in dieser ,,Fiir-

¢ J. Bours, Der Mensch wird des Weges gefiihrt, den er wdhlt. — Freiburg 1986, 196.



Josef Bill 170

Sorge“ macht unser Leben nicht ohne weiteres leichter und schon gar nicht
angenehmer, wohl aber in sich tiefer, gegriindeter, geordneter, sagen wir ru-
hig: lebens- und ewigkeitstrichtiger, — Ohne nun in irgendeiner Weise auf
Vollstidndigkeit bedacht zu sein, seien im folgenden einige Spannungsbigen
kontemplativen Lebens und Gebetes angedeutet. In ihnen driickt sich, wie
Josef Sudbrack es einmal formulierte, die ,, Vielfalt und Einheit der mysti-
schen Erfahrung“ meiner Meinung nach auf besondere Weise aus. Bei die-
sen Eigentiimlichkeiten kontemplativer Erfihrung geht es um ein Erleben
geistlicher Gegensitze, so etwas wie einer ,,coincidentia oppositorum®, von
der die Trinititstheologie bei Gott spricht. Es ist das geistliche ,,Hell-Dun-
kel* der Mystiker, unaufhellbar, unbeschreibbar und dennoch gleichzeitig
klarer als alle theologischen Begriffe.

I. Wort und Wortlosigkeit — Gesprich iiber das Unaussprechliche

Alle Erfahrungs-Mitteilung iiber ein inneres Geschehen muf} (notwendig)
hinter der Wirklichkeit herhinken und wird letztlich nnbefriedigend bleiben.
Sie ist der menschliche Versuch, das, was man nicht sagen kann, zu sagen.
Das so Gesagte ist dann vielleicht auch nicht falsch, vielleicht ,richtig®, aber
gewiB3 nicht alles Richtige, d. h, es bleibt immer ein unvollstindiges Stam-
meln, ein hilfloses Formulieren des Un-formulierbaren. Aber gerade weil
das Erlebte, im Schweigen Gehorte, so alle sonstigen Erfahrungen iiber-
steigt, mag der Beter es wie einen geheimen Zwang empfinden, davon (da-
von = d.h. das Ganze mitzuteilen geht sowieso nie) mitzuteilen. Edward
Schillebeeckx hat es von der Botschaft des sich selbst mitteilenden Gottes
einmal so gesagt: ,Das Un-aussprechbare muB laut zur Sprache gebracht
werden. Es ist das Einzige, woriiber es sich zu sprechen lohnt.* — Es muB
also, weil es mit dem Geheimnis des Lebens zu tun hat, auch unablissig in
,.Leben®, d. h. doch auch in Sprache gebracht werden. Gleichwohl bleibt es
in seiner Tiefendimension ,,unsagbar*. Es mag so dhnlich sein wie mit ei-
nem Gesang der Liebe, der schon tausendmal ertont ist, formuliert und ge-
stammelt wurde und den Verliebte immer wieder neu anstimmen, ohne sich
daran ,,satt* zu horen. Sie miissen solche Lieder anstimmen, weil sonst das,
was in ihnen géttlich ist, die Liebe, verschwiegen wiirde.

Es gibt ungezihlte Zeugnisse solchen kontemplativen Betens, Staunens
und Schauens. In ihnen féllt menschliche Unfihigkeit, die sich ausdriicken
will, znsammen mit Worten hdchster Verziickung. Ein Beispiel solcher
Minne ist das Lied im GL Nr. 550, die Ubersetzung eines uralten Hymnus
aus dem 12. Jahrhundert ,,Jesu dulcis memoria“. In der Ubersetzung einige
Strophen:



Kontemplation als Weg zur Christusformigkeit 171

O lieber Jesu, denk ich dein,
stromt Gliick in meine Seele ein;
doch meine hochste Freude ist,
wenn du, o Jesu, bei mir bist.

Kein Lied so sehr zu Herzen dringt,
kein Klang, kein Ton so lieblich klingt,
kein Name bringt so reichen Lohn

als Jesus Christus, Gottes Sohn.

Kein Wort, o Jesu, wiirdig preist
die Giite, die du uns erweist.

Nur wer sich ganz in dich versenkt,
versplirt, was deine Liebe schenkt.

Das immer noch GréBere des unfaBlichen Gottes, die Erfahrung des ,,Deus
semper maior®, teilt sich im Wort und im Schweigen dem betenden Menschen
mit. Das Wort ist dann meist vergleichbar dem ,,Leib*, der etwas umfassen
will, beinhaltet und in sich birgt. Gott ist im Wort, aber er ist gleichzeitig auch
immer grdfler als das Wort, ,,Doch dieses Je-GroBere, Ubersteigende, Trans-
zendente wird fiir den christlichen Mystiker nicht nur in der Immanenz seiner
Erfahrung, in seinem Seelengrund beriihrbar, sondern ist ihm das ,,Wort
Gottes*, das sich offenbaren will.*> Das Wort ist nicht nur duferer Triger ei-
ner Botschaft, es ist in sich eine leib-gewordene Weise des Gott-nahe-Seins,
d. h. im Wort ist Gott selbst gegenwirtig. Das Christentum ist ja Wortoffen-
barung, und eines seiner hochsten Feste, das Fest der Menschwerdung Jesu an
Weihnachten, besagt: das Wort inkarniert sich, wird Fleisch. In diesem
Mensch gewordenen, Fleisch gewordenen ewigen Gotteswort spricht Gott
sich aus, spricht sich in eine menschliche Geschichte hinein — aber immer so,
dal3 er nichr in dieser Geschichte aufgehr. Er ist auch nach dieser endgiiltigen
und unfaBlichen Selbst-Mitteilung, die in der Menschwerdung Jesu geschieht,
grofer als alle Geschichte, grofler als alle geschaffenen Wirklichkeiten.
Darum ist er immer auch im Schweigen gegenwirtig liebenswert, anbetungs-
wiirdig. Ja, dieses Schweigen in der Kontemplation ist geradezu Vorausset-
zung dafiir, das Wort empfangen zu konnen. Ohne dieses Schweigen ver-
wechseln wir unsere vielleicht lediglich emotional getonte Ergriffenheit mit
der wirklichen gottlichen Gegenwart, die (nach 1. Kén 19) sich im leisen,
wortlosen Sduseln des Windes, d. h, jenseits aller feststellbaren Begegnung
mitteilt. Hierher gehort auch das groflartige Wort von Antoine de St. Exupéry®:

3 G. Ruhback/J. Sudbrack, Christliche Mystik. Texte aus zwei Jahrtausenden. Miinchen,
1989, 22.
% A. de St. Exupéry, Stadt in der Wiiste. Diisseldorf 1951, 231.



Josef Bill 172

,-Gott lernst du nur kennen, wenn du dich in Gebete versenkst, auf die dir keine
Antwort zuteil wird. Denn nur das, was dir auBBerhalb deiner verstromenden
Tage gewihrt wird, erfiillt dich mit einem Gliick, bei dem du keine Abnutzung
zu befiirchten brauchst. Keine Antwort! — Keine Abnutzung zu befiirchten!
— Ein groBartiges Wort! Welche Dimensionen erdffnen sich (erst) von hier aus!
Dennoch fragen gerade in solchen Situationen viele: Erweckt das nicht den
Eindruck, als ob alle Sprache unniitz sei, antwort-los bleiben miisse, weil eine
giiltige, letzte Antwort nicht gegeben und gefunden werden kann? Was aber
geschieht, wenn dem dialogisch angelegten Menschen auf all sein Suchen und
Fragen der Gott, der nach Aussage der Bibel ein sich-mitteilender Gott ist, die
Antwort vor-enthilt? Lohnt es dann noch zu beten? Oder darf man, um Gott
kennen zu lernen, gar nicht erst so fragen, ob es sich ,lohne*? Ein biblisches
Beispiel mag die Richtung der zu suchenden Antwort andeuten: Als Maria,
die Mutter Jesu, ihr Kind im Tempel sucht, schliellich nach langem Suchen
findet, verliert sie es gerade in dem Augenblick ihres Fragens nach dem
~Warum?“ ein zweites Mal — drger als vorher. Die vor-enthaltene Antwort, die
ihr geholfen hitte, zu verstehen. Gott bleibt auch als gefundener, ein ritsel-
hafter, ein immer zu suchender Gott.

IL. Die erlebte Gleichzeitigkeit von Weltndhe und Weltdistanz

Um mit einem Beispiel zu beginnen: Ich weill von einem Top-Manager der
Industrie (er ist Personalchef eines grofen Elektro-Konzerns), daB er sich
Tag fiir Tag etwa eine Stunde lang dem Schweige-Gebet, der kontemplati-
ven Versenkung iiberldaBt. Bei einem Gesprich, das ich kiirzlich mit ihm
hatte, erwihnte er, daB er seinen vielfiltigen Verpflichtungen nur nachkom-
men konne, weil er regelmiBig, d. h. tiglich, sich im Schweigegebet dem
Anruf und der Botschaft Gottes 6ffne. Er suche Gott. Gott, der ihm bekannt
und unbekannt gleichzeitig sei, dessen Geheimnishaftigkeit wachse, je ldn-
ger er auf dem Weg sei, je intensiver und gldubiger er auf ihn hoére, ihm lau-
sche. Alle Mystik, solange sie gesund ist, bleibt gleichzeitig weltoffen und
Gott-zugewandt. Sie wird im Alltag erfahren, vor allem in der Gewohnlich-
keit der Ereignisse, nicht im AuBerordentlichen irgendwelcher Erlebnisse
besonderer Art. Nicht umsonst sagt die groBe Teresa von Avila zu ihren
Schwestern: ,,Vergefit nicht, Gott ist zwischen euren Kochtopfen!* Verbor-
genheit und Abgeschiedenheit sind nicht gleichbedeutend mit Flucht vor der
Welt. Das Gegenteil ist wahr: wer nie von Zeit zu Zeit aus der Zeit auszieht,
sich abkehrt vom tdglichen Betrieb, wird von der Zeit ,ausgezogen“ und
ausgesogen; er verzichtet dann darauf, das Wesentliche in seinem Leben, das
eine Notwendige des Evangeliums zu finden, sein Selbst, letztlich aber in



Kontemplation als Weg zur Christusformigkeit 173

diesem Selbst das unbegreifliche ,,Du‘ Gottes. — Von Friedrich Nietzsche,
einem gewil} unverdichtigen Zeugen, habe ich irgendwo das Wort gelesen:

,,Wer einstens viel zu kiinden hat,
muf} lange stille sein.

Wer einst den Blitz zu ziinden hat,
muB lange Wolke sein.*

Ein Beispiel ganz anderer Art aus jlingster Zeit ist Teilhard de Chardin, der
franzosische Jesuitenpater. Er war in einer Person Paldontologe und Theo-
loge, Wissenschaftler und Mystiker, Erforscher der Vergangenheit und Pil-
ger der Zukunft. Ihm, der am Ostertag 1955 in New York verstarb, wurde
wie wenigen anderen in der Neuzeit die Beschiftigung mit dem Universum,
die leidenschaftliche Suche einer Kontinuitétsbeziehung zwischen dem Wer-
den des Kosmos und dem Christus-Ereignis in der Inkarnation und in der
Geschichte zu einer dauernden Méglichkeit kontemplativen Lebens, mitten
in unserer Alltags-Welt.

III. Spannung zwischen Leere und Fiille

Ich mochte hier einen besonders groffen Spannungsbogen andeuten: es ist
das Ausgeliefert-Sein und Erleben von vielleicht letzten ,,Zumutungen
Gottes®, von Licht und Finsternis, in denen beiden der Beter im Glauben
Gott gegenwirtig weil3. Dabei ist ,,Licht” nicht nur trostend und hell, son-
dern kann ebenso blendend sein, kann ,blind*“ machen, weil unser inneres
Auge den Blitz Gottes nicht aushalten kann, unsere normale Reaktion dann
das Fiirchten wire. Christliche Kontemplation weif} in besonderer Weise um
einen Zustand, den die Mystiker ,,Nacht der Sinne“ nennen, also das, was
wir in theoretischer Begrifflichkeit als ,,Erfahrung der Nichterfahrung* erle-
ben. Die Antwortlosigkeit seiner Gebete kann den Meditierenden dann im-
mer wieder in tiefe Ratlosigkeit stiirzen, aus der er sich allein, d. h. ohne
Gottes besondere Hilfe, nicht befreien kann. Dieses Dunkel, die tiefe ,,geist-
liche Geschmacklosigkeit” — d. h. die Dinge, die Menschen und auch Gott,
sie alle schenken keinen Geschmack mehr — werden als schrecklich erlebt,
als Bedrohung empfunden: es gibt von nirgendwoher eine Antwort. Dabei
hat der wirkliche Beter durchaus die Unterscheidungsfihigkeit, daB seine
»Dunkelheit“ anderes sein muf} als ,,Depression®. Im Evangelium (Mt 15,
21-28) wird uns einmal von einer gldubigen Heidin berichtet, die fiir ihre
Tochter bei Jesus um Heilung bittet. Die Frau glaubt an die Macht Gottes,
die in Jesus auf ganz einzigartige Weise gegenwirtig ist. Sie, diese Heidin,



Josef Bill 174

ist liberzeugt, dal Jesus der Messias ist, das geht aus ihrer Anrede deutlich
hervor. Und dann geschieht, was wir eigentlich nicht begreifen konnen: bei
der ersten der drei hintereinander folgenden Abweisungen heiflt es im Text
»Jesus wiirdigte sie keiner Antwort”. Was auch immer die theologischen
Hintergriinde fiir dieses Verhalten sein mogen, es muf hier erlaubt sein zu
fragen: Was geschieht bei uns, bei mir, in mir, wenn ich in vielleicht jahre-
langem Bemiihen meiner Versenkung, meines Betens ,,antwort-los* bleibe?
So, als ob ich nicht existierte? So, als ob es mich nicht gibe? Was geschieht,
wenn ich von Gott scheinbar nicht verstanden werde? Oder wenn sogar al-
les den Eindruck erweckt, ich glaubte an jemanden, den es gar nicht gibt?

Die Bibel ist voll von solchen Beschreibungen, solchem Erleben. Selbst-
verstindlich auch in der Beschreibung des Gegenteils, der Erfahrung von
Fiille, von Licht und Leben, von Ergriffen-Sein und Heil-Werden. Immer
wieder aber, besonders im Johannes-Evangelium, ist die Wirklichkeit des
Gottes-Bildes so, daB8 der sich Mitteilende nie ein Gott ist, der einfach ,,zur
Hand" ist, wenn man ihn braucht, iiberhaupt kein Gott, den man brauchen,
gebrauchen, verbrauchen oder ,,benutzen“ kann. Er ist uns geschildert als
ein ,,Du*, das den Menschen reuelos an-sieht, dem Menschen sein An-sehen
verleiht, das uns in unvorstellbarer Freiheit gewihren 146t und schon dann
erhort, wenn wir ihn noch gar nicht gebeten haben. Das Evangelium schil-
dert in immer neuen Bildern die einzige, all unsre Konzeptionen umstiir-
zende Absicht Gottes, die er durch Jesus im Heiligen Geiste auszufiihren
wiinscht: ,,Ich bin gekommen, damit sie das Leben haben und es in Uber-
fiille haben.*

IV. ., Zerbrochen-Werden und Ganz-Werden*

Unser ,,Gotteslob enthilt ein schones Lied des Frankfurter Pfarrers Lothar
Zenetti (Nr. 620, Text von 1971). In ihm singt die gldubige Gemeinde der
Christen vom sterbenden Weizenkorn. So wie Jesus sein eigenes Leben und
die Hingabe seines Lebens in der Not des Sterben-Miissens versteht, so soll
der Jiinger, bzw. der, der es werden will, sein eigenes Leben verstehen ler-
nen als Sterbe-Wirklichkeit, die offen macht fiir eine iiberwiltigende, aber
eben nur im Glauben erfahrbare Lebens-Wirklichkeit. Das sagt sich relativ
leicht, das ,lebt sich* ziemlich schwer. Die groen Mystiker, ja eigentlich
die Mystiker aller Zeiten, haben es immer wieder versucht zu leben. Im Lied
wird es in besonderer Weise gesagt von dem, ,,der dies Geheimnis feiert*,
d. h. von dem, der sich wie Christus verschenkt ,,wie Brot*, der in den litur-
gischen Gesten das heilige Brot empfingt, selbst dadurch zu einem an die
Menschen verschwendeten Brot wird. Das Lied soll, da es fiir den Weg der



Kontemplation als Weg zur Christusformigkeit 175

Christus-Formigkeit in der Kontemplation von groBer symbolischer Anssa-
gekraft ist, hier zitiert werden. Es geht dabei immer um den ProzeB der Ver-
wandlung.

Das Weizenkorn muf sterben, sonst bleibt es ja allein.
Der eine lebt vom andern, fiir sich kann keiner sein.
Geheimnis des Glaubens, im Tod ist das Leben.

So gab der Herr sein Leben, verschenkte sich wie Brot.
Wer dieses Brot genommen, verkiindet seinen Tod.
Geheimnis des Glaubens, im Tod ist das Leben.

Wer dies Geheimnis feiert, soll selber sein wie Brot,
so 14Bt er sich verzehren von aller Menschennot.
Geheimnis des Glaubens, im Tod ist das Leben.

Als Brot fiir viele Menschen hat uns der Herr erwihlt.
Wir leben fiireinander und nur die Liebe z#hlt.
Geheimnis des Glaubens, im Tod ist das Leben.

Wenn Menschen, die aus der Kraft der Beschanung, der Kontemplation, le-
ben, sich in ihrer Existenz dieser Weizenkorn-Wirklichkeit iiberlassen — und
davon spricht der Refrain jeder Strophe — tun sie dies letztlich, weil sie Lie-
bende geworden sind. ,,Wir leben fiireinander nnd nar die Liebe zihlt*, d. h.
sie, die Liebe, ist das eigentliche ,,Geheimnis des Glaubens“. Die Liebe
zunéchst und grundsitzlich als die Liebe Christi, dann aber auch die Liebe
des Menschen, der, in die Nachfolge eintretend, ,,christus-formig* geworden
ist. Diese Liebe ,,z&hlt“ nicht im Sinne irgendeines Addierens, aber sie gilt,
ist innerster und geheimster MaBstab allen Lebens und Tuns.

Von einem Juden im Warschauer Ghetto, der dort durch die Nationalso-
zialisten seine Frau und seine sechs Kinder verlor und der seine gliubigen,
mit Hand auf altes Papier gekritzelten Reflexionen kurz vor seinem Tod zwi-
schen den Ziegelsteinen eines eingestiirzten Hauses versteckte, wird ein
Wort berichtet, das ihm ein alter Rabbi einmal sagte: ,,Es gibt kein ganzeres
Ding als ein gebrochenes Herz*’7 ,,Ganz* kann man nicht steigern. Es ist be-
reits ein Superlativ. Ganz, ganzer, am ganzesten, eine Hochstform des Ganz-
Seins, angewandt auf die Existenz eines gebrochenen Herzens, ist im Be-
richt des sterbenden Juden, der alles verloren hat, die Gebetsform letzten
Verzichtes und somit letzter Freiheit und reinster Hingabe. Die Dialektik des
,»aterbens, um zu leben® als Ausdruck einer nichts mehr vor-enthaltenden

7 zitiert b. 1. Zink, Zwolf Ndéichte. Stuttgart, 1966, 204.



Josef Bill 176

Liebe ist im Leben der Mystiker eigentlich immer die einzige Form der
Liebe, die alle Vergleiche aushilt, weil sie in allem eine sich gestorbene
Liebe ist. Es ist der immer wieder gewiinschte Versuch der Lebens- und To-
desangleichung an Jesus, das ,,géttliche* Weizenkorn. ,,Wenn das Weizen-
korn nicht in die Erde fillt und stirbt, bleibt es allein. Wenn es aber stirbt,
bringt es viele Frucht.* (Joh 12,24).

Wer den Weg christlicher Kontemplation, wie er uns in den Schriften des
Neuen Testamentes, im Vorbild-Verhalten Jesu, beschrieben wird, in sei-
nem eigenen Leben nach-vollzieht, in dem wichst eine Christus-Formig-
keit, die den Beter in Wahrheit zu einem ,,alter Christus“, einem anderen
Christus werden ld6t. Die Vereinigung mit dem Urbild Christus 148t auch
das Nachbild Mensch ,,Licht der Welt* werden: nicht zufillig hat die Hei-
lige Schrift das Wort vom ,,Licht der Welt™ in beiden Aussagen iiberliefert:
einmal im Munde Christi als Selbst-Aussage: ,,Ich bin das Licht der Welt*
(Joh 8,12), ein andermal fiir den christusf6rmig gewordenen Jiinger ,,Ihr
seid das Licht der Welt* (Mt 5,14). Das zweite Wort gilt nur dann, wenn
Leben und Nachfolge eines Menschen bereit sind, sich am ersten Wort zu
orientieren. —

Josef Sudbrack hat in seiner schonen Einleitung zu Texten christlicher
Mystik aus zwei Jahrtausenden die Tatsache, daf} die Fiille aller kontempla-
tiven Erfahrung erst in Jesus Christus ihren wirklichen ZuosammenfluB, ihre
Ordnung und ihren Sinn erfdhrt, angedeutet: ,.Die vielschichtige Dialektik
von Schweigen und Wort, Allgemeinheit und Individualitit, Geistigem und
Materiellem, Personalitit und Sozialitit, Ewigkeit und Geschichte ist anf
keine Formel zu bringen. Erst in Jesus Christus, in dem die Mystiker Gott
als Mensch, Ewigkeit als Zeit, Geistiges als Leib verehrten, ordnen sich die
Aspekte.*®

Die Formel, oder besser: die formende Gestalt, in der alle Vielfalt zur Ein-
heit zusammengebunden erscheint, in der alle Gegensitze eine letzte, unii-
berbietbare, mit dem Verstand nicht faBbare Harmonie erleben, ist fiir einen
Christen der Gott-Mensch Jesus Christus. Die johanneischen ,,Ich-bin“-Auos-
sagen (ich bin der gute Hirt, das wahre Brot, das Licht der Welt, Weg Wahr-
heit, Leben, die Auferstehung ...) machen Ahnlichkeiten des Menschen als
Abbild mit dem géttlichen Urbild bewulBt, so dall es im 2. Petrusbrief heifit

.. ,damit ihr durch sie (sc. die Verheilungen Gottes) Teilhaber der gottli-
chen Natur werdet™ (1,4). Sie zeigen gleichzeitig aber auch die viel groBe-
ren Undhnlichkeiten, die Unterschiedenheit, die Notwendigkeit der Abgren-
zung gegeniiber allen falschen Vergottungs-Vorstellungen. Es bleibt der fun-

8 Ruhbach/Sudbrack, Christliche Mystik. Texte aus zwei Jahrtausenden. Miinchen 1989, 23.



Kontemplation als Weg zur Christusformigkeit 177

damentale Unterschied zwischen Haben und Sein, der Unterschied zwischen
dem, der sagen darf ,,Ich bin das Leben* und dem, der bekennen mu8 ,,Ich
habe Leben*.

,.Die Erkenntnis des beschaulichen Christen ist nur das Aufbliihen eines
gottlichen Lebens, das zwischen Gott und der Seele kreist. In jeder Seele
strOmt etwas vom gottlichen Leben. Aber dieses ist nicht so reich, nicht so
erschlossen und mitgeteilt wie das uns durch Christus gewihrte. Und des
Christen Erkenntnis von Gott wird durch das gottliche Leben, das in ihm
waltet, getragen. Dieses Leben erschafft den Menschen in seinem Innersten
neu, es vertieft, weitet und entfaltet seine Beziehung zu Gott, es fiihrt ihn in
das trinitarische Leben ein. Zusammen mit dem Sohn, in der Gestalt eines
Sohnes, tritt er in Gott ein.*®

Der Weg, den der Kontemplative dabei geht, ist, dhnlich wie bei Jesus, ein
gleichzeitiger Weg nach ,,unten* und nach ,,oben“. Paulus beschreibt im Phi-
lipper-Brief diesen Prozefl und seine innere Ausrichtung: ,,Er, der in Gottes
Wesensgestalt war, wollte sein gottgleiches Sein nicht selbstsiichtig wie ei-
nen Raub festhalten, nein, er entduBerte sich selbst (Fridolin Stier iiber-
setzt:,,Ausgeleert hat er sich selbst*), nahm Knechtsgestalt an und wurde
den Menschen gleich, ...“ Wenig spiter deutet Paulus an, da dem Weg nach
,unten ein anderer Weg antwortet, der nach ,,oben*: ,, Darum hat ihn auch
Gott iiber alle MaBen erhéht ...« (Phil 2,5 ff.) Der Kenose Gottes, seiner aus
Liebe zum Menschen bejahten Weg-Wirklichkeit nach unten, seiner ,,Ent-
leerung®, entspricht die Antwort des Vaters, der den Sohn mit unvorstellba-
rer Herrlichkeit ausstattet. Abstieg und Aufstieg, beide gehoren zusammen.
Der eine ist nicht ohne den anderen zu haben. Es mnf ein theologisches und
geistliches Miflverstindnis sein zu meinen, dafl der Weg der Verwandlung,
um den es ja in der Kontemplation geht, immer und notwendig nach ,,oben*
gehen miisse. GroBte Heilstat und grofter Sieg Jesu war sein ,,Besiegt-wer-
den“ am Kreuz. ,Jm Kreuz erstrahlt die Macht des Retters, der sich fiir uns
dahingab, unseres Herrn Jesus Christus“!¢

Vielen von uns ist die Darstellung der FuBwaschung in der beriihmten Mi-
niatur des Purpurkodex’ von Rossano aus der Kunstgeschichte bekannt. Um
560 oder 550 schuf ein Kiinstler aus dem syrisch-palistinensischen Raum
(Antiochien) dieses Bild, das Fragment eines Evangeliars. In einer tiefen
Beungung seines Oberkorpers biickt sich Christus, um dem vor ihm sitzen-
den Apostel die Fiile zu waschen. Ganz Niedrigkeit und gleichzeitig ganz
Wiirde, taucht der Herr dabei seine Hinde in die am Boden stehende
Schmutzschiissel. Bezeichnenderweise hat der Kiinstler diese Schmutz-

* Y. Raguin, Wege der Kontemplation in der Begegnung mit China. Einsiedeln 21976, 141.
0 Aus der Prafation vom Leiden Christi (wihrend der Passionszeit).



Josef Bill 178

schiissel goldfarben gemalt. Vielleicht tat er es, um zu sagen: nur wer sich
biicken kann, findet das Gold des Geheimnisses Jesu. Es liegt immer ,,un-
ten*. Bezeichnenderweise auch sagt Jesus bei der gemalten Szene zu Petrus:
., Was ich tue, verstehst du jetzt nicht, du wirst es aber spéter verstehen* (Joh
13,7). Das heift doch auch, das Geheimnis Jesu und seines Handelns ist
nicht unmittelbar einsichtig, nicht sofort verstehbar, nur allméhlich, nur in
Schritten, oft nur im Nachhinein.

., Spdter verstehen “ kbnnte bei Johannes eine biblische Metapher fiir Weg
und ProzeB meinen, fiir Wachstum und Entfaltung. Es ist dhnlich wie im
Wort Jesu bei der VerheiBung des Heiligen Geistes ,,Er wird euch an alles
erinnern, was ich euch gesagt habe“ (Joh 14,26). Erinnern ist auch hier mehr
als ein intellektuelles BewuBtmachen, es ist eher ein ,,am Leben erhalten, ein
,zum Leben hin fordern und fithren®. , Spiter verstehen® konnte dann auch
etwas andeuten von der Geschichte der christlichen Kirchen, von der Ge-
schichte der Menschheit. Kontemplation ist ein langer Weg. Vielleicht hat
Petrus, der sich bei der FuBwaschung von Jesus lieben lassen mufite, ,.ein-
verstanden sein sollte, daBl er geliebt wurde®, diesen Weg besonders gut be-
griffen. In seinem Leben gibt es ja kurze Wege und lingere Wege. Der kurze
Weg vom Kopf bis zum Mund war kein guter und empfehlenswerter Weg fiir
die Nachfolge. Es gibt einen lingeren, der vom Mund zum Herzen fiihrt. Er
ist miihsamer, aber wichtiger. Der Jiinger Petrus wuchs auf diesem Weg. Am
SchluB seines Weges, eines langen Lernprozesses, konnte er sagen, was das
Wichtigste in seiner oft ganz unkontemplativ erscheinenden Lebensweise
geworden war: ,,Herr, du weif3t alles, du weiBlt auch, daB ich dich liebe.” (Joh
21,17).





