
Die Annahme seiner selbst 
als Thema der Moraltheologie 

Peter Fonk, Passau 

Teil I:   Narziß statt Prometheus. Eine tiefenpsychologische Auskunft 
über den Menschen an der Epochenschwelle 

•Wer bin ich? Sie sagen mir oft, 
ich träte aus meiner Zelle 
gelassen und heiter und fest 
wie ein Gutsherr aus seinem Schloß. 

Wer bin ich? Sie sagen mir oft, 
ich spräche mit meinen Bewachern 
frei und freundlich und klar, 
als hätte i c h zu gebieten. 

Wer bin ich? Sie sagen mir auch 
ich trüge die Tage des Unglücks 
gleichmütig, lächelnd und stolz, 
wie einer, der Siegen gewohnt ist. 

Bin ich das wirklich, was andere von mir sagen? 
Oder bin ich nur das, was ich selbst von mir weiß? 
Unruhig, sehnsüchtig, krank, wie ein Vogel im Käfig, 
ringend nach Lebensatem, als würgte mir einer die Kehle, 
hungernd nach Farben, nach Blumen, nach Vogelstimmen, 
dürstend nach guten Worten, nach menschlicher Nähe, 
zitternd vor Zorn über Willkür und kleinlichste Kränkung, 
umgetrieben vom Warten auf große Dinge, 
ohnmächtig bangend um Freunde in endloser Ferne, 
müde und leer zum Beten, zum Denken, zum Schaffen, 
matt und bereit, von allem Abschied zu nehmen? 

Wer bin ich? Der oder jener? 
Bin ich denn heute dieser und morgen ein anderer? 
Bin ich beides zugleich? Vor Menschen ein Heuchler 
und vor mir selbst ein wehleidiger Schwächling? 



Peter Fonk 180 

Oder gleicht, was in mir noch ist, dem geschlagenen Heer, 
das in Unordnung weicht vor dem schon gewonnenen Sieg?..."1 

Dieses Gedicht stammt von Dietrich Bonhoeffer. Er hat es geschrieben am 
16. Juli 1944 während seiner Haft in der Militärabteilung des Gefängnisses 
Berlin-Tegel. 

Die Frage •Wer bin ich?" stellt sich notwendig und drängend, sobald der 
Mensch sich a l s Mensch begreift, sobald er sich seiner Einmaligkeit und 
Unvertretbarkeit bewußt wird, aber auch der quälenden Möglichkeit offener 
Daseinsentwürfe, die ihm das festgelegte Instinktverhalten des Tieres bis- 
weilen wie ein Relikt des verlorenen Paradieses erscheinen lassen. 

Mit der Frage •Wer bin ich?" will der Fragende nichts weniger in Erfah- 
rung bringen als dies, was ihn als Menschen ausmache. Er stellt mithin die 
Frage nach der Wahrheit des Menschseins. Doch wo kann der Mensch diese 
Wahrheit finden? 

Wenn der Fragende dazu entschlossen ist, vermittels der Wissenschaft 
Aufklärung über sich selbst zu bekommen, sind gegenwärtig oft die Human- 
wissenschaften die erste Adresse. Der Tiefenpsychologie traut man hier eine 
besondere Kompetenz zu. Dazu sei - nur in Parenthese - ein Hinweis ge- 
stattet, der vor einem möglichen vergröbernden Mißverständnis bewahren 
soll: 

In der Rede von der Tiefenpsychologie verwendet man einen Kollektiv- 
singular, der bei manchem, der nicht vom Fach ist, den irrigen Eindruck er- 
wecken könnte, hier handele es sich um eine verhältnismäßig homogene 
Disziplin. Das trifft aber nicht zu. Vielmehr handelt es sich um ein schil- 
lerndes Konglomerat unterschiedlicher Richtungen und Schulen, die sich 
bezüglich ihres favorisierten Gegenstandsbereichs ebenso unterscheiden wie 
hinsichtlich ihrer Methoden und Menschenbilder. Nur unter dieser Ein- 
schränkung ist es überhaupt legitim, den Sammelbegriff Tiefenpsychologie 
zu verwenden. 

Ist nun aber jene Wahrheit, die die Tiefenpsychologie dem Menschen über 
sich aufschlüsselt, identisch mit jener existentiellen Wahrheit, nach der Bon- 
hoeffer so drängend fragt? Lassen wir diese Frage ruhig einmal unentschie- 
den stehen. Es läßt sich jedenfalls nicht bestreiten, daß die anthropologische 
Wahrheit, welche die Tiefenpsychologie zutage fördert, für die Betroffenen 
desillusionierend sein kann. 

Genau dieses Problem spricht Freud in seinen •Vorlesungen zur Ein- 
führung in die Psychoanalyse" an. Aus seiner Sicht sind es drei große 
Kränkungen, welche die naive Eigenliebe der Menschheit im Laufe der 

Vgl. D. Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung. München 1970, 381f. 



Die Annahme seiner selbst 181 

Zeiten von der Wissenschaft erdulden mußte: •Die erste, als sie erfuhr, daß 
unsere Erde nicht der Mittelpunkt des Weltalls ist, sondern ein winziges 
Teilchen eines in seiner Größe kaum vorstellbaren Weltsystems. Sie knüpft 
sich an den Namen Kopernikus... Die zweite dann, als die biologische For- 
schung das angebliche Schöpfungsvorrecht des Menschen zunichte 
machte, ihn auf die Abstammung aus dem Tierreich und die Unvertilgbar- 
keit seiner animalischen Natur verwies... Die dritte und empfindlichste 
Kränkung aber soll die menschliche Größensucht durch die heutige psy- 
chologische Forschung erfahren, welche dem Ich nachweisen will, daß es 
nicht einmal Herr ist im eigenen Hause, sondern auf kärgliche Nachrich- 
ten angewiesen bleibt von dem, was unbewußt in seinem Seelenleben vor- 
geht."2 

C. G. Jung, der zweite Pionier auf dem Gebiet der Tiefenpsychologie, galt 
für einige Zeit als Meisterschüler Freuds und als Kronprinz der psychoana- 
lytischen Bewegung.3 Tiefgreifende persönliche und theoretische Differen- 
zen führten jedoch schon nach wenigen Jahren zu einem unheilbaren Bruch. 
Zwar teilte er auch später mit Freud die Überzeugung, daß unsere bewußte 
und persönliche Psyche auf dem breiten Fundament des Unbewußten auf- 
ruhe. 

Doch über die Inhalte des Unbewußten bestanden völlig unterschiedli- 
che Auffassungen. In der Anschauung Freuds liegen die Inhalte des Un- 
bewußten in infantilen Wünschen, die ihres inkompatiblen Charakters we- 
gen aus der Sphäre des Bewußten verdrängt wurden. Diese Verdrängung 
ist ein lebenslanger Prozeß, der in der frühen Kindheit, zunächst bedingt 
durch elterliche Verbote und Gebote, einsetzt und das ganze Leben hin- 
durch anhält. Die Aufgabe der Analyse besteht folglich darin, die Ver- 
drängungen aufzuheben, indem verdrängte Wünsche bewußt gemacht wer- 
den. 

Jung hingegen ging davon aus, daß der größere Teil des Unbewußten 
von archaischen Inhalten besetzt sei. Diese sind nicht persönlicher, son- 
dern kollektiver Natur. Oder, in einer pointierten Formulierung: Die My- 
then der Steinzeitjäger sind heute noch lebendig in den verschütteten 
Phantasien und in den Träumen selbst eines spätkapitalistischen Großin- 
dustriellen. Diese Mythen aber bzw. die in ihnen handelnden Götter und 
Helden sind im Grunde nichts anderes als Chiffren menschlicher Selbst- 
auslegung. 

2 S. Freud, Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse (1940), in: ders., Gesammelte 
Werke. Bd. XI, Frankfurt 61973, 294 f. 
3 Vgl. J. Rattner, Klassiker der Tiefenpsychologie. München 1990, 68. 



Peter Fonk 182 

Nach Freud bestand die dritte und empfindlichste Kränkung der mensch- 
lichen Eigenliebe durch die Tiefenpsychologie in dem Nachweis, das Ich sei 
nicht einmal Herr im eigenen Hause. Jung formuliert dieselbe Einsicht, mit 
dem signifikanten Unterschied freilich, daß er diese Grundtatsache mensch- 
licher Existenz aus der griechischen Mythologie herausliest: 

Der Mensch erlebt sich nicht notwendig als ein Herakles am Scheide- 
wege, sondern oft eher als ein steuerloses Schiff zwischen Skylla und 
Charybdis.4 Die Konsequenz, die Jung aus dem Theorem vom kollektiven 
Unbewußten zieht, besagt nichts anderes, als daß die Menschen auch heute 
noch wie eh und je unbewußt einen Mythos leben: •Mit anderen Worten 
könnte man sagen, daß gleichsam ein Mythos unbewußt in ihnen lebt, der 
sie zu bestimmten Formen des Erlebens und Handelns motiviert."5 

Vorausgesetzt einmal, man kann sich der Auffassung Jungs anschließen, 
obwohl sie nach wie vor heftige Kritik gerade aus den Reihen der eigenen 
Zunft hervorruft6, dann stellt sich unvermeidlich die Frage: Welchen Mythos 
lebt der Mensch heute? Läßt sich, bei aller gebotenen Vorsicht vor Pauschal- 
urteilen, ein Lebensgefühl eruieren, das schon in einem Mythos vorgebildet 
und personifiziert wurde? 

Der Philosoph und Soziologe Arnold Gehlen hielt Prometheus für die 
Identifikationsgestalt des Menschen schlechthin.7 Prometheus, so berichtet 
der Mythos, stahl den Göttern das Feuer und brachte es zu den Menschen 
auf die Erde herab. Insofern ist Prometheus der Prototyp jenes Menschen, 
der mit Hilfe der Technik seinen Lebensraum auf dieser Erde Stück für 
Stück ausweitet. Er unterwirft die Natur, die er durch sein technisches 
Know-how ungemein effizient auszubeuten versteht. Prometheus in seiner 
höchsten Vollendung wird repräsentiert durch die Menschen in der Auf- 
klärung und Moderne, die Descartes mit einer einprägsamen Formel als 
•maitres et possesseurs de la nature"8 charakterisierte. 

Und es beruht wohl kaum auf einer historischen Zufälligkeit, wenn Hans 
Urs von Balthasar die herausragenden Köpfe der Aufklärung und des deut- 
schen Idealismus in einer Gesamtdarstellung behandelt und dabei so ver- 

4 Vgl. C. G. Jung, Die Beziehungen zwischen dem Ich und dem Unbewußten, in: ders., 
Grundwerke in neun Bdn. Ölten und Freiburg 1984, Bd. 3,24. 
5 M. Jacoby, Individuation und Narzißmus. Psychologie des Selbst bei C. G. Jung und H. Ko- 
hut. München 1985, 17. 
6 Vgl. J. Rattner, Klassiker der Tiefenpsychologie. München 1990, 69: im Urteil der Kriti- 
ker, zu denen Rattner auch sich selbst rechnet, stellt das CEuvre Jungs eine Mischung von See- 
lenkunde, Gnosis und Aberglauben, Philosophie und Naturwissenschaft, kurz: ein konfuses 
Amalgam von Wissenschaft und Religion dar. 
7 A. Gehlen, Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt. Berlin 1940; die Zi- 
tation folgt der 12. Aufl., Wiesbaden 1978: vgl. ders., ebd. 32, 50. 
*   Vgl. R. Descartes, Discours de la methode VI, 2. 



Die Annahme seiner selbst 183 

schiedene Philosophen und Schriftsteller wie Lessing, Herder, Kant, Schel- 
ling, Novalis, Goethe und Hegel, um nur einige zu nennen, unter dem typi- 
sierenden Buchtitel •Prometheus"9 einer gemeinsamen Kategorie zuordnet. 

Aber die Geschichte geht weiter. Der Mythos von Prometheus ist, so will 
es scheinen, durch einen anderen Mythos abgelöst worden. An die Stelle von 
Prometheus ist Narziß getreten. 

Die älteste Fassung der mythischen Erzählung von Narziß ist uns in Ovids 
•Metamorphosen" überliefert. Sie berichtet von dem schönen Jüngling Nar- 
zissos, der sich schon als Kind durch begehrenswerte Schönheit auszeich- 
nete. Doch es gab niemanden, zu dem Narziß Gefühle der Zuneigung und 
der Liebe entwickelt hätte. Als er jedoch im Wasser einer Quelle erstmals 
sein eigenes Spiegelbild sieht, verliebt er sich in sich selbst. Fortan ist er auf 
sein Spiegelbild fixiert, kann sich von seinem eigenen Anblick nicht mehr 
trennen und muß schließlich sterben, da ihn auch der Hunger nicht von der 
Quelle fortführen kann. 

Im heutigen Sprachgebrauch bezeichnet man als Narzißten •... Menschen, 
die nur sich selbst bewundern, wobei Personen ihrer Umgebung zu dem ein- 
zigen Zweck benötigt werden, dieser Selbstbewunderung ein Echo zu ver- 
leihen. Ihnen wird die Rolle des Publikums zugeschoben, welches unabläs- 
sig zu applaudieren hat, sie werden gleichsam als Spiegel erlebt, der die ei- 
gene Großartigkeit zurückstrahlen soll. Bezugspersonen werden rücksichts- 
los fallengelassen, wenn sie diese Erwartung nicht zur Zufriedenheit erfül- 
len".10 

Der narzißtische Mensch zeichnet sich durch sein hemmungsloses Streben 
nach Glück und Ich-Genuß aus. Er entspricht offensichtlich einem Charak- 
terbild, das seit Mitte der siebziger Jahre zum Gruppentypus geworden ist. 
Das prometheische Streben nach Glück und Wohlstand wurde in die Sack- 
gasse narzißtischer Selbstbeschäftigung abgedrängt. 

Diesen Trend hat nun auch das Hamburger Wochenmagazin DER SPIE- 
GEL in seiner Ausgabe vom 30. Mai 1994 aufgegriffen. Auf dem Titelbild 
taucht der Mythos von Narziß in zeitgemäßer Reformulierung wieder auf: 
ein topmodisch gekleideter, perfekt gestylter Yuppie, am Handgelenk die 
obligate Rolex-Uhr, der andächtig sein eigenes Spiegelbild küßt. 

Entspringt es bloß einem Zufall, daß der prunkvolle Spiegel, der dort ab- 
gebildet ist, frappierende Ähnlichkeit mit einer Monstranz aufweist? Auf 
dem Titelbild und in der Kopfzeile springen uns dann die Worte ins Auge: 
•Jeder für sich und gegen alle. Die Ego-Gesellschaft. Narzißt, Selbstdar- 
steller, Egoisten - die Deutschen auf dem Weg in die Ich-Gesellschaft." 
9 H. U. v. Balthasar, Prometheus. Studien zur Geschichte des deutschen Idealismus. Heidel- 
berg 21947. 
10 M. Jacoby. ebd., 10. 



Peter Fonk 184 

Und so marschieren sie denn auf zum Defilee: 
- Der 32jährige erfolgreiche Anwalt, der seine Freundin, eine Mode- 

designerin, nur am Wochenende sieht. Darüber ist er ganz froh, weil die 
lockere Beziehung ihm das Gefühl gibt, nicht festgelegt zu sein. Mit dem 
Rest der Welt will er nichts zu tun haben, und zum Stichwort •Gesell- 
schaft" fällt ihm nur •Stehempfang" ein. 

- Oder der 29jährige Kunsthistoriker, der sich am liebsten um sich selbst 
kümmert und sein Geld als Immobilienmakler verdient. Statt Freundin hat 
er einen Porsche, politisch ist er NichtWähler, doch er mag Deutschland, 
weil es auf den Autobahnen kein Tempolimit gibt. 

- Oder die 35jährige Cutterin, der gelegentliche Übernachtungen bei ihrem 
Freund vollauf genügen. Eine Familie will sie auf keinen Fall gründen. 
Sie bezeichnet sich als Egoistin, weil - nach ihren eigenen Worten - 
•...mich weder die anderen noch die Dritte Welt interessieren, sondern nur 
das, was ich als nächstes tue."" 
Der Soziologe Ulrich Beck bezeichnet diese radikale Ichbezogenheit der 

nachgewachsenen Generation, die ungenierte Hinwendung zur Bedürfnisbe- 
friedigung um fast jeden Preis, als •den Tanz ums goldene Selbst".12 Wenn 
das stimmt, dann hätten all jene unverbesserlichen Narzißten, deren höchste 
moralische Maxime lautet: •Erst komme ich und dann lange nichts", uns 
eine Lektion erteilt, wie das denn geht, was in der Themenstellung dieses 
Beitrags als Problem formuliert wurde: sich selbst anzunehmen, zu sich 
selbst ja sagen zu können. Demnach mußte jeder von ihnen die Annahme 
seiner selbst perfekt vollzogen haben, vor allen Dingen aber auch mühelo- 
ser, schmerzfreier und ungehemmt hedonistisch im Gegensatz zu all jenen 
Psychologen, Philosophen und Theologen, die in existentieller und intellek- 
tueller Anstrengung versucht haben, diesem Ziel wenigstens näherzukom- 
men. Trifft das aber wirklich zu? 

•Der Tanz ums goldene Selbst", von dem Ulrich Beck spricht, erweist sich 
in diesem Zusammenhang als höchst aufschlußreiche Formulierung. Faßt 
man die Analogie zum •Tanz ums goldene Kalb" im strengen Sinne, dann 
bezeichnet er im Grunde die Fehlform einer Wertschätzung und Verehrung. 
So wie das kostbare Metall des goldenen Kalbes Menschen blendete und sie 
vergessen machte, daß die von Menschenhand gefertigte Gottheit nur ein er- 
bärmlicher Götze und damit im Grunde ein Nichts ist, so kann der schran- 
kenlos ausgelebte Ego - Trip leicht darüber hinwegtäuschen, daß er nur die 
Vorderseite eines weitaus komplizierteren Phänomens sichtbar macht. Kon- 
sum, Fitneß, Schönheit und die alleinige Sorge um das eigene Wohl sind 

11 Der Spiegel, Nr. 22 / 30.5.94, 58. 
12 ebd., 61. 



Die Annahme seiner selbst 185 

zwar die wahrnehmbaren Symptome, die auf eine narzißtische Persönlich- 
keitsstruktur hinweisen, aber sie erfassen nicht das Wesen des Narzißmus 
selber. Vor allem aber verstellen sie den Blick dafür, daß hinter der schönen 
Fassade ein Identitätsproblem, verbunden mit einer tiefgehenden Bindungs- 
unfähigkeit, steht. 

Mit dem Begriff der narzißtischen Störung ist im Grunde die Unfähigkeit 
gemeint, die eigenen Bedürfnisse und Wünsche emotional so wahrzuneh- 
men und mit ihnen umzugehen, daß auch die Bedürfnisse des anderen dabei 
wahrgenommen und anerkannt werden können. Die Schwierigkeit liegt also 
darin, daß der Betreffende in seinen Lebensbezügen nicht gefühlsmäßig be- 
teiligt zugleich beim Mitmenschen und bei sich selbst sein kann. Otto F. 
Kernbergu, der neben Heinz Kohut14 zu den Pionieren der neueren Nar- 
zißmusforschung zählt, nennt vier Kriterien der narzißtischen Störung: 

Sie äußert sich erstens in der Tendenz, den andern zu vereinnahmen und 
ihn zu funktionalisieren. Anders gesagt: in der Unfähigkeit, den andern als 
eigenständige Person wahrzunehmen und gelten zu lassen. 

Das zweite Kriterium hängt mit dem ersten eng zusammen: Der andere 
wird zu einer Art Satellitenexistenz depraviert, die einzig dem Zweck dient, 
das eigene, vermeintlich grandiose Selbst wie das Zentrum eines Sonnensy- 
stems zu umkreisen und permanent zu bestätigen. 

Das dritte Kriterium fördert zutage, daß schließlich alles, was den Mitmen- 
schen ausmacht, was er beruflich erreicht, welche politische und religiöse An- 
schauung er vertritt, generell abgewertet wird. Dahinter steht das Motiv, sich 
selbst aufzuwerten. Noch schlimmer. Das unausgesprochene Deutungsmuster 
lautet: Ich bin nur etwas wert, wenn die anderen weniger wert sind. 

Das vierte Kriterium bezeichnet die Unfähigkeit des Ichs, eine echte Ab- 
hängigkeit zu entwickeln, indem der Betreffende sich auf eine feste und dau- 
erhafte Bindung einläßt. Jede Beziehung wird nur unter dem Vorbehalt ein- 
gegangen, sich jederzeit zurückziehen und den andern fallenlassen zu kön- 
nen.15 

Nun spielen in der Problematik der narzißtischen Persönlichkeit aber auch 
moralische Motive eine entscheidende Rolle. In der Konfrontation mit 
schuldhaftem eigenem Versagen zeigt sich nämlich, daß jenes idealisierte 
Größenselbst des Narzißten nur um den Preis einer unbewußten, nichtsde- 
stoweniger zielgerichteten Selbsttäuschung aufrechterhalten werden kann. 

13 O. F. Kernberg, Borderline - Störungen und pathologischer Narzißmus. Frankfurt a. M. 
1983. 
14 H. Kohut, Narzißmus. Eine Theorie der psychoanalytischen Behandlung narzißtischer Per- 
sönlichkeitsstörungen. Frankfurt a. M. 41983. 
15 Vgl. A. Schöpf, Motivation und Einsicht. Die Moralkritik der Psychoanalyse in ihrem Ver- 
hältnis zur Ethik; bisher unveröffentl. Manuskript, mit freundl. Genehmigung des Vf. s über- 
lassen, 60 f. 



Peter Fonk 186 

Der Narzißt wird stets versuchen, sich von Schuld freizuhalten. Das gelingt 
nur durch stereotype Schuldverschiebung: Nicht ich bin schuld, schuld ist 
immer der andere. Das narzißtische Größenselbst kann gar keine Schuld auf 
sich nehmen, weil der Betreffende dann das Gefühl haben müßte, versagt zu 
haben und nichts mehr wert zu sein. 

Dieser Ausblick in die Struktur der narzißtischen Persönlichkeit - mehr 
soll es an dieser Stelle gar nicht sein - vermag immerhin den Blick zu öff- 
nen für die Einsicht, daß jenes vermeintlich goldene Selbst, das in der aus- 
klingenden Epoche des spätbürgerlichen Individualismus so konsumträchtig 
gepflegt und gehätschelt wird, in Wahrheit aus einem höchst brüchigen Ma- 
terial besteht und auf schwachen Füßen ruht. 

Teil II: Vom göttlichen Ja zum menschlichen Ja - und umgekehrt. 
Moralanthropologische Beiträge zu einer responsorischen Ethik 

Schon bei C. G. Jung finden wir die Einsicht, daß im Seelenleben oft die 
äußersten Gegensätze zusammengespannt sind. Infolge der seelischen Kom- 
pensation steht große Demut oft in nächster Nachbarschaft des Hochmutes, 
und hinter der Überheblichkeit kann man oft die Züge eines ängstlichen 
Minderwertigkeitsgefühls entdecken.16 

Der Moraltheologe Wilhelm Heinen kommt zur gleichen Einsicht: ins Ex- 
treme gesteigerte Grundhaltungen stehen immer auf dem Scheitelpunkt. Sie 
können ebensogut in ihr dialektisches Gegenteil umschlagen. 

Der sachliche Hintergrund bei Heinen liegt in der kritischen Auseinan- 
dersetzung mit der von Anders Nygren17 und Maria Fuerth18 vertretenen Po- 
sition. Beide hatten übereinstimmend behauptet, daß Liebe in ihrer höchsten 
Form, wenn sie diesen Namen wirklich verdiene, beim Menschen ein völli- 
ges Absehen von seiner eigenen Person voraussetze. Mit anderen Worten: 
wahre Liebe zu Gott und zum Nächsten schließe jeden auch nur impliziten 
Anteil von Selbstliebe aus. 

Heinen macht darauf aufmerksam, daß die wahre Liebe im Sinne Nygrens 
und Fuerths sachlich der Lehre Fenelons von der •amour desinteresse" ent- 
spreche. Bemerkenswerterweise hatte bereits Innozenz XII. in seinem Breve 
•Cum alias ad apostolatus" vom 12. März 1699 diese Auffassung als eine 
psychische Unmöglichkeit und mit der katholischen Lehre unvereinbar 
zurückgewiesen.19 Heinen betont deshalb mit Nachdruck: •Der Mensch, der 

16 Vgl. C. G. Jung, ebd., 26. 
17 A. Nygren, Eros und Agape. Gütersloh 1930/4. 
18 M. Fuerth, Caritas und Humanitas. Stuttgart 1933. 
'* DS 2351-2374. 



Die Annahme seiner selbst 187 

liebend seine eigene Person nicht mitmeint und implicite mitliebt, der liebt 
überhaupt nicht, denn Liebe ohne implicite Selbstliebe verdient nicht den 
Namen; sie verneint sich selbst, ist ein blasses Schemen, keine echte Mög- 
lichkeit."20 

Deshalb weist, so folgert Heinen weiter, extremer Altruismus immer auf 
verdrängten Egoismus hin: •Die ins Absolutistische übersteigerte 'Selbstlo- 
sigkeit' kann tiefenpsychologisch als ... Kompensation übermächtiger Ich- 
verhaftung verstanden werden. Es ist ... der Versuch einer Selbstauslö- 
schung, der das Gegenteil bewirkt und anzeigt".21 

Wenn man diese Einsicht, wie sie uns bei Heinen und Jung begegnet, nun 
anwendet zur Beurteilung eines exzeptiven Narzißmus, so fördert dies ein 
zunächst überraschendes Ergebnis zutage: Hinter dem vordergründigen Kult 
um Schönheit, Fitness, Konsum und Unabhängigkeit verbirgt sich weder 
echte (Selbst-) liebe noch echte Selbstbejahung, sondern deren Zerrform. 
Echte Liebe, so hebt Wilhelm Heinen hervor, liebt nicht etwas am Men- 
schen, beispielsweise seine Schönheit, seinen Charme, seinen Erfolg, auch 
nicht nur seine Güte und Hilfsbereitschaft; •...vielmehr bezieht sie sich auf 
den andern selbst, auf seine konkrete Person. Sie liebt ihn nicht, weil er gut 
oder angenehm ist, sondern weil er ... er selbst ist".22 

Gerade dazu aber ist der Narzißt nicht fähig. Er liebt an sich eben nur das, 
was ihn in den Augen der anderen grandios erscheinen läßt; er liebt sich als 
den, der er in den Augen der anderen sein möchte. Hingegen will er die 
dunkle Seite seiner Persönlichkeit, die Summe aller negativen Eigenschaf- 
ten, das, was C. G. Jung als •Schatten" eines jeden Menschen definierte23, 
absolut nicht wahrhaben. 

Mit anderen Worten: das typische Merkmal und zugleich unbewältigte 
Problem des narzißtischen Menschen besteht darin, daß er sich selbst im 
Grunde nicht annehmen kann. 

Woher dieses grundlegende Unvermögen rühren könnte, wird verständli- 
cher, wenn man das familiäre Milieu untersucht, in dem eine typische nar- 
zißtische Persönlichkeit herangebildet wurde. Sehr häufig stößt man dabei 
auf kaltherzige Eltern mit einem gewissen Zug von Härte, Indifferenz und 
verdeckter, mürrischer Aggression. Kernberg hebt hervor, daß narzißtische 
Menschen häufig innerhalb ihrer Herkunftsfamilie eine Schlüsselposition 
innehatten. Oft waren sie einziges Kind in der Familie, oder einziges über- 
durchschnittlich begabtes Kind oder dasjenige, von dem man erwartete, daß 
es die ehrgeizigen Ambitionen der Eltern erfüllen werde. Kurz: Sie stammen 

20 W. Heinen, Fehlformen des Liebesstrebens. Freiburg 1954, 19. 
21 ebd., 20. 
22 ebd., 24. 
25 Vgl. C. G. Jung, GW 16, § 470. 



Peter Fonk 188 

sehr oft aus Familien, in denen ihnen die Rolle des Genies, des Besonderen 
- in welcher Form auch immer - aufgezwungen wurde. Sie standen dabei in 
der Gefahr, zwischen erdrückenden Erwartungen und den Neidgefühlen der 
anderen aufgerieben zu werden.24 

Die Psychologie der narzißtischen Persönlichkeit läßt schon vermuten, wo 
die Wurzel ihres Identitäts- und somit Existenzproblems liegt: Ihnen fehlt 
die vorgängige und primäre Erfahrung, bedingungslos angenommen zu sein, 
so wie sie sind. Die Erfahrung, angenommen zu sein, wurde ihnen nur in 
Form einer pathologischen Verzerrung zuteil: Ich bin angenommen, wenn 
ich so bin, wie die andern mich haben wollen. 

Das heißt im Grunde nichts anderes, als daß ich eigentlich gerade nicht an- 
genommen bin. Es bedeutet in der Konsequenz, sich selbst nur durch den Auf- 
bau einer permanenten Lebenslüge bejahen zu können. Die Annahme seiner 
selbst bedeutet aber im eigentlichen Sinne, sich auch zur dunklen Seite seiner 
Persönlichkeit, zu seinen Grenzen, zu seiner Schuld zu bekennen. Sich selbst 
annehmen heißt nach einem Wort Romano Guardinis, ein Ja-Sagen zu der 
Grundtatsache meiner Existenz, •... daß ich der bin, der ich eben bin".25 

Dieses Wort entstammt einer kleinen Schrift Guardinis, die im Urteil Eugen 
Bisers zugleich eine seiner kostbarsten ist.26 Sie trägt den bezeichnenden Ti- 
tel •Die Annahme seiner selbst". 

Guardini weiß auf die Frage Bonhoeffers •Wer bin ich?" nur diese eine 
Antwort. •Ich kann nicht erklären, wie ich selbst bin; ich kann nicht verste- 
hen, warum ich so oder so sein muß; ich kann meine Existenz nicht in ir- 
gendeine naturhafte oder geschichtliche Gesetzmäßigkeit auflösen, denn sie 
ist keine Notwendigkeit, sondern eine Tatsache. Zugleich aber die für mich 
entscheidende, die Tatsache einfachhin. Sie ist, und könnte auch nicht sein. 
Und doch bestimmt sie vom Innersten her mein ganzes Dasein. Das alles 
heißt: Ich kann mich selbst nicht erklären, noch mich beweisen, sondern ich 
muß mich annehmen. Und die Klarheit und Tapferkeit dieser Annahme bil- 
det die Grundlage alles Existierens."27 

Guardini benennt an dieser Stelle eine Erkenntnisgrenze philosophischer 
Reflexion. Aber er philosophiert als Theologe, als gläubiger Christ. Als 
Theologe definiert er auch das Selbstverständnis und die Aufgabenstellung 
der Ethik: •Wesensgerechte Ethik ruht auf der Einsicht, was der Mensch ist, 
und wie er ist, was er ist".28 Demnach müßte die Frage nach der Wahrheit 

24 Vgl. O. F. Kernberg, ebd., 270 f. 
25 R. Guardini, Die Annahme seiner selbst. Würzburg M962, 5. 
26 Vgl. E. Biser, Sich selbst annehmen: Die Tugend der Zustimmung, in: N. Kutschki (Hg.), 
Kardinaltugenden. Alte Lebensmaximen neu gesehen. Würzburg 1993, 89 f. 
27 R. Guardini, ebd., 16. 
28 ders., Ethik. Vorlesungen an der Universität München. 2 Bde. Mainz, Paderborn 1993, Bd. 
2, 1088. 



Die Annahme seiner selbst 189 

des Menschen, bei der unsere Überlegungen ihren Ausgang nahmen, ei- 
gentlich der Ethik zugewiesen werden. Dort, in der Ethik, unter der Guar- 
dini selbstredend eine theologische versteht, könnte sie ihr angestammtes 
Heimatrecht beanspruchen. 

Tatsächlich aber wird der theologischen Ethik, mithin der Moraltheologie, 
gerade diese Kompetenz oft genug abgesprochen. Einer ihrer derzeit schärf- 
sten Kritiker kommt sogar aus den eigenen Reihen. Die Rede ist von dem 
Theologen und Psychotherapeuten Eugen Drewermann. Seinem eigenen 
Verständnis zufolge nimmt er wohl eine Art Rollentausch vor, wenn er die 
Moral, insbesondere in ihrer kirchlich gelehrten und verkündeten Form, als 
krankmachende, als neurotisierende Daueranklägerin des Menschen über- 
führt und sie im Gegenzug gleichsam auf die Anklagebank zitiert. Ihr be- 
sonderes Profil gewinnt Drewermanns Argumentation, indem sie die le- 
bensbejahenden, menschenfreundlichen Grundzüge der Psychotherapie ge- 
gen die angeblich nekrophilen und menschenverachtenden Tendenzen ins 
Feld führt, welche seiner Meinung nach sowohl das Wesen des faktisch exi- 
stierenden Christentums wie der christlichen Moral ausmachen. Diese bei- 
den Begriffe - Christentum und christliche Moral - werden übrigens bei 
Drewermann praktisch als austauschbare Synonyme behandelt. 

Nach Drewermanns Auskunft hat inzwischen aber die Psychotherapie den 
Auftrag übernommen, den das Christentum verleugnet und vergessen hat. 
Sie führt den Menschen dahin, •... sich selber ... für wichtig genug zu neh- 
men; sie bestätigt ihn in der Berechtigung, sich selbst, seiner Persönlichkeit 
ein Recht zum Leben zu geben".29 

Doch eigentlich hätte die Aufgabe der Religion darin bestanden, den Men- 
schen zum Ursprungsort seines Vertrauens zurückzuführen. Dazu gehört 
•..., daß die Frage des Ethischen: Was muß ich tun, vollkommen zurückzu- 
treten hat hinter der Frage: Wer bist du; was ist deine Geschichte; wessen 
bedarfst du; wohin willst du? Und dies, was der andere ist, gilt es vorbe- 
haltlos zu akzeptieren, so gütig und mit so weisem Herzen, wie in dem Wort 
der Bergpredigt Gott seine Sonne unterschiedslos aufgehen läßt über Gute 
und Böse".30 Diese große Chance aber hat das Christentum, so führt Drewer- 
mann seine Kritik fort, bis auf weiteres erst einmal verspielt. Statt dessen 
habe man sich dazu verurteilt, •... aus der Theologie eine Art moralischen 
Tribunals zu machen, bei dem das eigene Unvermögen, den Menschen tie- 
fer zu verstehen, bereits schon mit der Anklage und dem Schuldspruch über 
den ,Sünder' zusammenfällt. Aus der Botschaft der Erlösung macht man da- 
mit selber eine Doktrin der Selbstentfremdung und der Unfreiheit, die der 

E. Drewermann, Psychoanalyse und Moraltheologie. 3 Bde. Mainz 1982-84, Bd. I, 95. 
1 ebd., 174. 



Peter Fonk 190 

Verankerung des Gottesbildes in einem drakonischen Überich geradewegs 
bedarf, um sich durch Angst und Schuldgefühle noch am Leben zu erhal- 
ten".31 

Ein solches Urteil klingt vernichtend. Ist es aber auch berechtigt? Histo- 
risch gesehen, fließen hier zwei Quellströme zusammen. Die eine Quelle des 
Ressentiments liegt bei den Psychoanalytikern der ersten Stunde, natürlich 
auch beim Gründervater Freud. Es ist dieses Freudsche Mißtrauen gegen 
jedwede Form von Ethik - zumindest wie er es theoretisch formulierte -, das 
bei Drewermann wieder durchbricht. 

Die zweite Quelle entspringt aus einer Entwicklung der Moraltheologie 
selbst, die dazu führte, daß man diese faktisch als kasuistisch konzipierte 
Sünden- und Beichtstuhlmoral verstand.32 Diese Form aber darf man heut- 
zutage getrost als überlebtes Paradigma bezeichnen. 

Aber Vorurteile sind zäh; und die Moraltheologie wird wohl noch ge- 
raume Zeit gegen die Meinung anzukämpfen haben, die selbst unter akade- 
misch ausgebildeten Nichttheologen nach wie vor kolportiert wird: Sie sei 
nichts anderes als jene normative Sexualmoral, deren Hauptanliegen Diet- 
mar Mieth mit beißendem Spott in der Frage zusammenfaßte: •Was darf ich 
wann und wo mit wem wie oft ?"33 

Um der intellektuellen Redlichkeit willen muß man deshalb Drewermann 
kritisch entgegnen, er mobilisiere gleichsam die schwere Artillerie zum 
Feldzug gegen einen Popanz von Moraltheologie, den es so nicht gibt. 

Zieht man vergleichsweise einmal das Verständnis von Moraltheologie 
hinzu, wie es ein führender Kopf seines Fachs wie Klaus Demmer ent- 
wickelt, möchte man fast den Eindruck gewinnen, Drewermann renne gegen 
offene Türen. Sittliche Normen, die Drewermann offenbar für das absolute 
Prae der christlichen Moral hält, sind nach Demmer trotz ihrer Bedeutung 
erst ein nachgeordnetes Zweites. •Sittliche Normen", so schreibt er, •sind 
von einem unausgesprochenen Interpretationsrahmen umgeben, der ihnen 
wie ein Lichthof folgt. Er stammt aus dem Selbstverständnis des Menschen, 
das sich aus Zielvorstellungen geglückten und sinnvollen Lebens zusam- 
mensetzt".34 

Wenige Sätze später folgt dann jene entscheidende Bestimmung, aus der 
ein Doppeltes hervorgeht. Zum einen nimmt sie dem Ressentiment einen 
Großteil seiner Schärfe, indem sie es als historisches Vorkommnis relati- 
11 ebd., 175. 
32 Allerdings findet ein Kenner der Kasuistik wie Klaus Demmer zu einem vorsichtigeren und 
ausgewogeneren Urteil. Insofern kann man sogar von einer behutsamen Rehabilitierung der 
Kasuistik in der gegenwärtigen Moraltheologie sprechen; vgl. K. Demmer, Moraltheologi- 
sche Methodenlehre. Freiburg (Schw.) 1989, 136-141. 
-" D. Mieth, Die neuen Tugenden. Ein ethischer Entwurf. Düsseldorf 1984, 54. 
u K. Demmer, Die Wahrheit leben. Freiburg, Basel, Wien 1991, 10. 



Die Annahme seiner selbst 191 

viert. Zum andern läßt sie erkennen, weshalb die Frage Bonhoeffers in die 
theologische Ethik gehört. Das, was Guardini richtungsweisend schon an- 
deutete, entfaltet Demmer zur fundamentalen inhaltlichen Bestimmung von 
Moraltheologie: •Vor der Frage: Was muß ich tun? steht jene grundlegen- 
dere: Was kann ich sein? In ihr ist ein Selbstverständnis am Werk, das sitt- 
liche Wahrheit als Verheißung von Daseinsmöglichkeiten versteht. Moral ist 
keine niederdrückende Last, sondern Handlungsermächtigung, die zu je 
größerer Freiheit führt."35 

Ein Blick in die Geschichte der Moraltheologie lehrt, daß diese Frage 
nicht erst von Demmer als zentral entdeckt wurde. Die Tradition der psy- 
chologisch orientierten Moralanthropologie hat sich an ihr entzündet. Sie 
wird repräsentiert durch Moraltheologen wie Ignaz Klug36, Theodor 
Müncker37 und den bereits erwähnten Wilhelm Heinen38. Ihre Arbeiten zei- 
gen, daß die Frontstellung Moraltheologie versus Tiefenpsychologie keines- 
wegs zwingend ist. Im Gegenteil. Das Beispiel dieses anthropologisch aus- 
gerichteten Zweigs innerhalb der Moraltheologie liefert einen historischen 
Beleg für die Definition Demmers, Moraltheologie schlage die Brücke zwi- 
schen Vernunft und Glaube, zwischen Theorie und Praxis, zwischen Ein- 
sicht und Erfahrung. So sei sie einer Drehscheibe vergleichbar, die für jede 
Art existentieller und denkerischer Herausforderung zugänglich bleibe.39 

Von ihrem Ursprung her sei sie eine integrierende Wissenschaft, der jede 
Form des Rigorismus fremd ist, weil ihr eine Verantwortung für das Lebbare 
auflaste. Moraltheologie, so sagt Demmer, ist kein gelehrtes Glasperlen- 
spiel. Ihre vornehmste Aufgabe besteht darin, Lebenshilfe zu leisten. Der 
therapeutische Impetus moraltheologischer Reflexion ist unverwechselbar.40 

Stellt man die verschiedenen Definitionen Demmers von Moraltheologie 
unter einem systematischen Gesichtspunkt zusammen, ergeben sich m. E. 
vier grundlegende Kriterien: 
1. Die Frage nach dem Seinkönnen bzw. Seindürfen des Menschen liegt der 

Frage nach dem Seinsollen gnoseologisch und biographisch immer schon 
voraus. 

2. Die Moraltheologie schlägt die Brücke zu den empirischen Wissenschaf- 
ten vom Menschen. 

3. Die Moraltheologie ist nicht nachträgliche theologische Reflexion über 
Ethik, sondern gleichursprünglich erfahrungsbezogene Wissenschaft wie 

35 ebd., 11. 
36 I. Klug, Die Tiefen der Seele. Paderborn 1936. 
37 Th. Müncker, Die psychologischen Grundlagen der katholischen Sittenlehre. Düsseldorf 
41953. 
38 W. Heinen, Fehlformen des Liebesstrebens. Freiburg 1954. 
39 Vgl. K. Demmer, Moraltheologische Methodenlehre... 11. 
411 ebd., 12. 



Peter Fonk 192 

Glaubenswissenschaft, da sie immer schon die Transzendenzverwiesen- 
heit menschlicher Existenz zu ihrer Voraussetzung erhebt. 

4. Die Moraltheologie ist integrierende Wissenschaft, da sie die immanente 
Weltwirklichkeit des Menschen in ihrer Transzendenzverwiesenheit mo- 
ralisch aufzuschlüsseln sucht.41 

Wo aber kann der Moraltheologe, der aus dem Glauben Lebenshilfe lei- 
stet, einen kompetenten Gesprächspartner finden? Wo bietet sich ein Ver- 
treter empirisch orientierter Humanwissenschaft an, der zugleich offen ist 
für die Voraussetzung, das Identitätsproblem des Menschen im Rahmen der 
o.g. vier Kriterien zu behandeln? 

Einen adäquaten Zugang zum Problem bietet m. E. das Entwicklungs- 
konzept E. H. Eriksons. Zum einen, weil er sein Konzept zwischen den bei- 
den Eckdaten Identitätsfindung und Integrität behandelt. Integrität bedeutet 
dabei nichts anderes als die von uns thematisierte Annahme seiner selbst. 
Zum anderen, weil er den Weg von der Identitätsfindung bis zur Aussöhnung 
mit der eigenen Lebensgeschichte sehr griffig und detailliert für die ver- 
schiedenen Lebensphasen beschreibt. 

Erikson teilt die Entwicklungen, die jeder Mensch im Verlauf seines Le- 
bens durchmacht, in acht Stufen ein.42 Sie sollen hier nicht im einzelnen be- 
sprochen, sondern nur so weit vorgestellt werden, wie sie für unser Thema 
unmittelbar relevant sind. 

Auf der ersten Stufe - Urvertrauen gegen Urmißtrauen - bildet das Kind 
während des ersten Lebensjahres seine für die weitere Zukunft bestimmende 
grundsätzliche Einstellung zum Leben und zu sich selbst aus. Wenn diese 
erste und für alles weitere entscheidende Phase der Identitätsfindung positiv 
verläuft, hat sich ein anfanghaftes Gefühl von Ich-Identität herausgebildet, 
das man als Urvertrauen bezeichnet. Aus dem Urvertrauen, dieser ersten 
Komponente einer gesunden Persönlichkeit, wächst eine bestimmte mensch- 
liche Qualität und seelische Stärke. Das Gelingen hängt wesentlich vom Er- 
leben vertrauenswürdiger mütterlicher Bezugspersonen ab, die beständig für 
das Kind da sind, das Bedürfnis des Säuglings nach Aufgenommenwerden 
und Kontakt mit warmer und beruhigender Umarmung beantworten und 
Nahrung zur Verfügung stellen, die gut aufgenommen und verdaut werden 
kann. 

Diese primären Erfahrungen bilden den Grundstock für das Selbst- und 
Lebensgefühl des erwachsenen Menschen, in Ordnung zu sein, sich selbst 
grundsätzlich bejahen und annehmen zu können. Die kürzeste Formel für 

41 ebd. 
42 Vgl. E. H. Erikson, Identität und Lebenszyklus. Frankfurt a. M. L11993, 62-120. 



Die Annahme seiner selbst 193 

das, was Identität auf dieser Stufe bedeutet, könnte lauten: Ich bin der, als 
welcher ich unbedingt erwünscht bin und bedingungslos geliebt werde. 

Die Auseinandersetzung von Urvertrauen und Urmißtrauen schließt nicht 
mit der frühesten Phase bereits ab, sondern stellt sich als lebenslange Auf- 
gabe. Das Urvertrauen als Grundphänomen des Menschlichen hat nun aber, 
darauf legt Erikson besonderes Gewicht, eine direkte Entsprechung im 
Glauben.43 Man kann es wohl nicht besser veranschaulichen als Jesus selbst, 
der den Jüngern ein Kind als Urbild des Glaubens vor Augen stellte. 

Ein beredtes Zeugnis sind auch die im Laufe vieler Jahrhunderte geschaf- 
fenen Madonnendarstellungen, die dem Betrachter das enge Band zwischen 
der Gottesmutter und ihrem Sohn vor Augen führen. Hier wird die Bedeu- 
tung der Mutter-Kind-Beziehung als Datum der Heilsgeschichte erfahrbar 
gemacht. Kurz: Ein Kind, das in einer verläßlichen Mutterbeziehung und in 
der bergenden Atmosphäre seiner Familie aufwächst, zeichnet sich gerade 
aus durch die Fähigkeit, vorbehaltlos vertrauen zu können. 

Hans Urs von Balthasar hat die Vermittlung des Urvertrauens als einen 
Vorgang gedeutet, in dem Gottes Liebe erstmals den Menschen berührt. In 
der Rückschau auf die liebende Zuwendung der Mutter wird die Liebe des 
Schöpfers erahnt: 

•Das kleine Kind erwacht zum Selbstbewußtsein im Angerufensein durch 
die Liebe der Mutter ... Die Deutung des Lächelns und der ganzen Hingabe 
der Mutter ist die durch sie erweckte Antwort von Liebe auf Liebe, im An- 
gerufensein des Ichs durch das Du; und gerade weil ursprünglich verstanden 
wird, daß das Du der Mutter nicht das Ich des Kindes ist, aber beide Zen- 
tren in der gleichen Ellipse der Liebe schwingen, und weil ebenso ur- 
sprünglich verstanden wird, daß diese Liebe das höchste und schlechter- 
dings genügende Gut ist, jenseits dessen apriori nichts Höheres mehr er- 
wartet werden kann, weil also in diesem Ich - Du die Fülle der Wirklichkeit 
grundsätzlich erschlossen ist, ... und alles, was später als Enttäuschung, De- 
fizienz und begehrende Sehnsucht erfahren werden mag, davon nur abkünf- 
tig ist: deshalb ist von diesem Blitz des Ursprungs her alles angestrahlt - Ich 
und Du und Welt mit einem so hellen und heilen Strahl, daß er auch eine 
Eröffnung Gottes miteinschließt."44 

Hans Urs von Balthasar zieht damit jene Konsequenz, die sich in Eriksons 
Darstellung der grundlegenden ersten Stufe schon abzeichnet: Impliziter 
Glaube ist im Urvertrauen bereits vorgegeben; er wird in der Glaubensver- 
kündigung bewußt gemacht. Diese spricht von der unbedingten Bejahung 
des Menschen in Jesus Christus (Vgl. 2 Kor 1,19). Im Glauben vollzieht der 

ebd., 74 f. 
H. U. v. Balthasar, Der Zugang zur Wirklichkeit Gottes, in: MySal II, 15 f. 



Peter Fonk 194 

Mensch die erstanfängliche Liebe Gottes nach. So wird der Glaube zur ur- 
sprünglichsten Form der Selbstannahme. 

Auf den folgenden Stufen zwei bis sieben bilden sich in steter Sequenz 
die nachstehend angeführten Grundvermögen heraus: Wille, Gewissen, 
Kompetenz im Sinne erworbenen und verfügbaren Wissens, eine kritisch re- 
flektierte Identität im Verlaufe der Pubertät, Bindungs- und Partnerschafts- 
fähigkeit und Fürsorge, die sich in erster Linie auf die Kinder richtet, darü- 
ber hinaus aber die Formen sozial ausgerichteter Kreativität miteinschließt. 

Der achten Stufe kommt - neben der ersten - im Hinblick auf unser 
Thema besondere Bedeutung zu. Erikson hat sie charakterisiert als Integrität 
gegen Verzweiflung und Ekel. 

Die beste Definition des Zustandes, der Integrität ausmacht, stammt von 
Erikson selbst: •Er bedeutet die Annahme seines einen und einzigen Le- 
benszyklus und der Menschen, die in ihm notwendig da sein mußten und 
durch keine anderen ersetzt werden können. Er bedeutet eine neue, andere 
Liebe zu den Eltern, frei von dem Wunsch, sie möchten anders gewesen sein 
als sie waren, und die Bejahung der Tatsache, daß man für das eigene Leben 
allein verantwortlich ist."45 

Hier schließt sich der Lebenszyklus. Das Ende wird vom Anfang her ein- 
geholt, und es wird sichtbar, wie die im Urvertrauen vermittelte primäre Er- 
fahrung, unbedingt angenommen und geliebt zu sein, Bedingung der Mög- 
lichkeit ist für die Fähigkeit, sich selbst annehmen und bejahen zu können. 

Aus moraltheologischer Perspektive erweist sich der Dialog mit dem 
Identitätskonzept Eriksons als großer Gewinn. Er eröffnet die Möglichkeit, 
eine humanwissenschaftlich erhebbare Haltungsstruktur des Menschen mit 
einer transzendenzverwiesenen Grundhaltung zu verbinden, die das bewußte 
Existieren mit gläubigem Vertrauen in die tragende und bergende Liebe 
Gottes zurückbindet. Die Frage des Menschen: Wer bin ich? muß ja einer 
Beantwortung zugeführt werden, damit jener Überschritt vollzogen werden 
kann zur Annahme seiner selbst. Sie läßt sich humanwissenschaftlich viel- 
leicht dahin beantworten, daß der Mensch sich selbst ausrichtet an dem Maß 
der empfangenen Liebe. 

Die Frage: Wer bin ich? stellt sich noch einmal neu im Angesicht des To- 
des. Dietrich Bonhoeffer hat diese Erfahrung als ein existentiell Betroffener 
durchlebt und durchlitten. 

Das Gedicht, das uns den Zugang zum Thema eröffnete, geht noch wei- 
ter. Ein letztes Mal stellt Bonhoeffer die Frage: •Wer bin ich?" Wie er fort- 
fährt •Einsames Fragen treibt mit mir Spott", droht er zu resignieren. Doch 
plötzlich und unerwartet erhellt ein Lichtstrahl des Glaubens die dunkle 

J5 E. H. Erikson, ebd., 118 f. 



Die Annahme seiner selbst 195 

Nacht seines ruhelosen Fragens: •Wer ich auch bin, Du kennst mich, Dein 
bin ich, o Gott."46 

Es ist wohl erst aus dem Bewußtsein seiner gottgegründeten Identität dem 
Menschen möglich, sich anzunehmen als der, der er nun einmal ist. Lebens- 
fragen weisen immer wieder über sich hinaus auf den umfassenden Horizont 
der Gottesfrage. In ihrem Raum wird dem Menschen eine Einsichtsper- 
spektive eröffnet, von der her er die Summe alles dessen, was er nicht sein 
will und dennoch ist, die schmerzliche Erfahrung seiner oft zu engen Gren- 
zen, die immer wieder erlebte letzte Unverfügbarkeit seiner Lebenspläne an- 
nehmen kann als seine je eigene Existenzbestimmung im Zeichen der Kreu- 
zesnachfolge. Das ist jene Form der Selbstannahme, von der Karl Rahner 
einmal gesagt hat, sie bestehe in der Annahme des Kreuzes.47 

Sein Kreuz tragen kann aber wohl nur, wer sich selbst auch getragen weiß. 
Die Botschaft der Erlösung spricht ja im letzten nicht vom Kreuz, sondern 
von der Liebe. Die Liebe Gottes, die stärker ist als der Tod, ist es ja, die Le- 
ben ermöglicht und neues Leben schenkt. Sie ist es, die dem Menschen die 
Weiten einer neuen Daseinsmöglichkeit aufschließt. 

Die Hinwendung Gottes zum Menschen geht allein aus seiner ungeschul- 
deten Liebe hervor, so daß man mit guten Gründen zum Prinzip jener wis- 
senschaftlichen Reflexion dieses Heilshandelns, der Theologie, die Liebe er- 
heben kann.48 

Eine Moraltheologie aber, die die Frage nach der Wahrheit des Menschen 
an den Anfang setzt, wird den Verweischarakter dieser Frage auf die Schöp- 
fungstheologie und die Soteriologie hervorheben. Im Dialog mit den Human- 
wissenschaften aber kann sie die im Glauben ausgesprochene Überzeugung, 
jedem Seinsollen gehe ein Seindürfen voraus, empirisch unterlegen. 

Die Annahme seiner selbst liegt als anthropologischer wie als theologi- 
scher Ermöglichungsgrund der Wahrhaftigkeit gelebter Moral immer schon 
voraus. 

Aber sie ist selbst kein moralischer Imperativ. Sie ist ein Geschenk der 
Gnade. 

46 D. Bonhoeffer, Gedicht vom 16. Juli 1944, in Haft. 
47 Vgl. K. Rahner, Selbstverwirklichung und Annahme des Kreuzes, in: ders., Experiment 
Mensch. Zürich, Einsiedeln, Köln 1973, 55-60. 
48 Vgl. A. Ganoczy, Liebe als Prinzip der Theologie. Gesammelte Schriften für eine respon- 
sorische Dogmatik. Hrsg. v. R. Dvorak. Würzburg 1994. 




