
Manfred Seitz und die Entwicklung 
einer evangelischen Aszetik 

Christoph Joest, Gnadenthal" 

Im dritten und vierten Semester meines Theologiestudiums in Erlangen war 
ich Sprecher der studentischen Fachschaft an der Theologischen Fakultät. In 
dieser Eigenschaft unterstützte ich im Interesse und im Auftrag der Studen- 
tenvertretung die Berufung von Manfred Seitz als Ordentlichen Professor 
von Heidelberg nach Erlangen. •Aszetik" hat bei dieser Berufung nie eine 
Rolle gespielt. Schon das Wort war uns völlig unbekannt. 

Als Seitz 1972 kam, hatte ich den Studienplatz gewechselt und lebte in 
Hamburg. Von der Sache, um die es hier heute geht und die einen gewichti- 
gen Teil der Lebensarbeit von Manfred Seitz ausmacht, von •evangelischer 
Aszetik", habe ich daher auch weiterhin nie etwas Näheres gehört. Es gab 
sie nicht. Das Stichwort •Askese", wenn es denn vorkam, war für das 
Mönchtum reserviert, allenfalls noch für die katholische Kirche, und daher 
grober oder auch subtiler Werkgerechtigkeit verdächtig. Um so mutiger ist 
es, wenn ein evangelischer Theologe sein Leben einer •Aszetik" widmet. 
Wer ist dieser Mann? 

1. Zur Person: Manfred Seitz 

Manfred Seitz wurde 1928 in Winterhausen bei Würzburg geboren. Von 
1947 bis 1951 studierte er Theologie in Neuendettelsau, Heidelberg und Er- 
langen. Vikariat in Berchtesgaden. Ab 1953 war er Assistent von Prof. 
Eduard Steinwand (1890-1970) an der Universität Erlangen. 1958 Promo- 
tion mit einer Arbeit über Hermann Bezzel (1861-1917). Zunächst Ge- 
meinde- und Studentenpfarrer in Nürnberg, war Seitz seit 1961 persönlicher 
Referent des bayerischen Landesbischofs Hermann Dietzfelbinger. 

1963 Privatdozent am Pastoralkolleg der kirchlichen Hochschule Neuen- 
dettelsau. 1966 folgte er einem Ruf auf den Lehrstuhl für Praktische Theo- 
logie nach Heidelberg. Von dort wechselte er 1972 nach Erlangen, wo er 

* Diesem Aufsatz liegt in leicht bearbeiteter Fassung die Probevorlesung zugrunde, die ich 
am 10. Februar 1994 vor dem Professorenkollegium der Philosophisch-Theologischen Hoch- 
schule Sankt Georgen, Frankfurt am Main, als Teil meines Rigorosums gehalten habe. - Herrn 
Prof. Dr. Manfred Seitz danke ich besonders für sein Einverständnis mit der Veröffentlichung 
und für einige hilfreiche Hinweise dazu. 



Manfred Seitz und die Entwicklung einer evangelischen Aszetik 197 

seither lehrt. 1973 wurde er zum Universitätsprediger berufen. Seit 1968 ist 
er Rektor des Pastoralkollegs der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen 
Kirche Deutschlands (VELKD). 1992 erhielt Manfred Seitz den Bayeri- 
schen Verdienstorden. 

In einer Laudatio anläßlich seines 65. Geburtstages heißt es: •Dem Theo- 
logen geht es darum, wissenschaftliche Theologie, Gemeinde und christli- 
che Spiritualität zu verbinden." Und: •Als einmalig in der jüngeren Ge- 
schichte der deutschsprachigen evangelischen Theologie gilt sein Bemühen 
um eine Wiederbelebung der Lehre vom christlichen Leben (Aszetik) als 
praktisch-theologischer Disziplin."1 

2. Das Schicksal der evangelischen Aszetik 

In der altprotestantischen Orthodoxie hat es einmal eine Theologia ascetica 
durchaus gegeben. Das mag überraschen. Ebenso ist es vielleicht erstaun- 
lich, daß der Begriff als solcher in beiden Konfessionen erst im 17. Jahr- 
hundert auftauchte: auf katholischer Seite wäre der Franziskaner-Reformat 
Chrysostomos Dobrosielsky (Summarium asceticae et mysticae theologiae 
etc., Krakau 1655 ) und der Jesuit Christoph Schorrer (Theologia ascetica 
sive Doctrina spiritualis universa etc., Rom 1658) zu nennen2. Auf evange- 
lischer Seite war es der niederländische Theologe Gisbert Voetius 
(1589-1676), der seiner Praktischen Theologie eine •Theologia ascetica" 
eingliederte. •Ein positives Verhältnis des Christen zur Welt kommt nur be- 
dingt zur Geltung."3 

Nach dem 30jährigen Krieg mußte das Ethos des Pfarrerstandes gehoben 
werden, was zur Folge hatte, daß die allgemeine Aszetik als Lehre vom 
geistlichen Leben in der • Theologia pastoralis " aufging und auf das Leben 
des geistlichen Standes, eben der Pfarrerschaft, eingeengt wurde. Die asze- 
tische Theologie selbst verfiel ins Erbauliche und wurde in dieser Form un- 
ter dem Verdikt der Unwissenschaftlichkeit von Schleiermacher ausgeschie- 
den. Der Begriff •Aszetik" bzw. •Asketik" verschwand. Seither fehlt seine 
Behandlung in der wissenschaftlichen Theologie. 

Stattdessen hielt sich die sog. •Praktische Theologie" am Leben, der es 
besonders um die Predigt- und Seelsorgelehre ging, die aber in ihrer Wis- 
senschaftlichkeit stets angefochten war und einen schweren Stand im 

1 idea Spektrum 37/1993, S. 12. 
2 J. Weismayer, Art. •Aszetik. 1. ", in: LThK3 1 (1993) 1120. Zum folgenden s. M. Seitz, Art. 
•Askese IX. Praktisch-theologisch", in: TREIV (1979) 250-259, hier: 25 lf; ders., Praxis des 
Glaubens. Gottesdienst, Seelsorge und Spiritualität. Göttingen 21979, 60f u. 219f. 
1  M. Seitz, Praxis des Glaubens (s. Anm. 2) 60. 



Christoph Joest 198 

Fächerkanon der evangelischen Theologie hatte. Erst Rudolf Bohren nannte 
1964 in einer •Einführung in das Studium der evangelischen Theologie"4 

vor den sechs bekannten Disziplinen der Praktischen Theologie die •Asze- 
tik" als Lehre vom christlichen Leben an allererster Stelle5. Er orientierte 
sich dabei an der Trias meditatio oder der Frage nach dem Umgang mit der 
Heiligen Schrift, oratio oder der Frage nach dem Gebet und tentatio oder 
dem Problem der Anfechtung6. Aufs Ganze gesehen ist dies jedoch eine Ein- 
zelerscheinung. Es blieb beim allerdings klar erkannten Desiderat. •Die 
Praktische Theologie steht deshalb vor der Aufgabe, die ihr verlorengegan- 
gene Disziplin der asketischen Theologie wiederzugewinnen, deren Verlust 
die Geschichte ihrer Entstehung war."7 

3. Der Versuch einer Wiedergewinnung 

Wenn •Aszetik" nach einem Wort von Friedrich Wulf die Reflexion ist auf 
•alles, was sich auf das vorsätzliche und beharrliche Bemühen des Christen 
um die christliche Vollkommenheit bezieht"8, dann kann es nicht verwun- 
dern, daß eine Disziplin dieses Namens in protestantischer Theologie einen 
schweren Stand hat. Für sie müssen Begriffe wie: •vorsätzliches Bemühen" 
und: •christliche Vollkommenheit" kontroverstheologisch negativ besetzt 
erscheinen. Es gilt also zunächst, einen Begriff von Askese zu entwickeln, 
der sich evangelisch ausweisen kann, d.h. sich vor dem Forum der biblischen 
und der reformatorischen Theologie zu rechtfertigen weiß. 

3.1 Evangelische Askese 

In einem Vortrag mit dem Titel: •Evangelische Askese" entwickelt Manfred 
Seitz seine Sicht der Dinge. Bezeichnenderweise ist der Vortrag insgesamt 
viermal veröffentlicht worden9; darüber hinaus bildet er - in überarbeiteter 
Form - die Grundlage für den Artikel •Askese IX. Praktisch-theologisch" in 

4 R. Bohren (Hg.), Einführung in das Studium der evangelischen Theologie. München 1964. 
5 A.a.O. 25-32. 
6 A.a.O. 25f. 
7 M. Seitz, Praxis des Glaubens (s. Anm. 2) 62. In: ders., Art. •Askese IX" (s. Anm. 2) 258, 
entwickelt der Autor den Abriß eines inhaltlichen Programms für eine Aszetik als praktisch- 
theologische Lehrdisziplin. 
8 Zitiert bei J. Weismayer (s. Anm. 2) 1120. 
9 M. Seitz, Evangelische Askese. Übung und Verzicht im Rahmen des geistlichen Lebens. 
Schwäbisch-Hall 1962 (als Sonderdruck); wieder abgedruckt in MPTh 52 (1963) 210-220; 
Una Sancta 18 (1963) 29-35; Bensheim: offensiv press 1972 (als eigenes Heftchen; im fol- 
genden zitiere ich aus der zuletzt genannten Ausgabe). 



Manfred Seitz und die Entwicklung einer evangelischen Aszetik 199 

Band IV der TRE10. Vielleicht darf man das als Zeichen dafür werten, daß 
wir hier in der Tat einen Basistext vor uns haben, ein Grundsatzprogramm, 
das die fundamentalen Grundlagen des Lebens und Wirkens von Manfred 
Seitz darstellt. 

3.1.1 Die biblische und reformatorische Begründung 

Programmatisch heißt es bei Seitz: •Die Askese steht im Dienst des Glau- 
bens, der Nachfolge, der Bindung an Christus und sein Wort."" Zunächst 
ruft Seitz die ursprüngliche Bedeutung des Wortes &aKr\Giq in Erinnerung: 
Es bezeichnete •das Tun des Athleten zum Erreichen eines sportlichen Zie- 
les", d.h. einerseits beharrliches Training, andererseits Enthaltung von Reiz- 
mitteln und Genüssen12, also •Übung" und •Verzicht". 

Das AT kennt keinen besonderen Begriff für •Askese". Zwar gibt es ein- 
zelne Frömmigkeitsübungen wie Fasten vor dem Gottesdienst, bei einem 
Gelübde oder nach schwerer Schuld. Aber von Askese im eigentlichen Sinn 
kann man erst dort sprechen, wo Leib und Seele, Fleisch und Geist unter- 
schieden werden und in einen Gegensatz zueinander treten. Damit sind wir 
an die griechische Welt gewiesen. Dort aber wurde der positive Sinn sport- 
licher oder geistiger Übung im Laufe der Zeit überlagert von einer dualisti- 
schen Weltsicht, die nach Leidenschaftslosigkeit und Entsinnlichung strebte 
und demgemäß Welt, Leib und Ehe abwertete13. 

Demgegenüber ist das NT •befreiend lebensbejahend": Jesus bezeichnet 
sich als den Bräutigam; mit ihm ist eine Freudenzeit angebrochen, in der 
seine Jünger nicht fasten können. Jesu Ja zu Gott als Schöpfer und Erhalter 
des Lebens führt konsequent zu einem Ja zum Menschen und seiner ganzen 
Leiblichkeit. Jesus besucht eine Hochzeit (Joh 2) und muß sich als •Fresser 
und Weinsäufer" beschimpfen lassen (Mt 11,19)14 

Dennoch läßt sich auch eine Weltdistanz im NT beobachten. Dabei trifft 
Seitz drei grundsätzliche Feststellungen: Erstens liegt dieser Distanz zur 
Welt nie eine Leibverachtung oder gar Leibverneinung zugrunde; vielmehr 
geht es um eine Disziplinierung des Leibes, der - völlig ungriechisch ge- 
dacht - ein Tempel des Heiligen Geistes ist. - Zweitens läßt sich beobach- 
ten, daß eine Fülle von konkreten Forderungen begegnet, die für jeden Men- 
schen und jede Situation anders sind: •Askese im NT ist keine allgemeine 

10 Siehe Anm. 2. In die Aufsatzsammlung •Praxis des Glaubens" ist die Schrift noch einmal, 
allerdings in fast bis zur Unkenntlichkeit gekürzter Form aufgenommen worden: M. Seitz, As- 
kese und Freiheit zum Feiern, in: ders., Praxis des Glaubens (s. Anm. 2) 181-185. 
11 M. Seitz, Evangelische Askese (s. Anm. 9) 3. 
12 A.a.O. 4. 
11 A.a.O. 4f. 
14 A.a.O. 5. 



Christoph Joest 200 

Regel"15. Die Forderung des Gottesreiches trifft jeden Menschen je dort, wo 
er gefangen liegt. - Drittens gilt: •Jeder Verzicht und jede Übung hat Ant- 
wortcharakter im Bereich der Nachfolge. Askese im NT ist nicht Vorausset- 
zung zum Empfang der Gottesgemeinschaft, sondern Folge der Zuwendung 
Gottes zu uns. Sie steht im Dienste des Höchsten als Dank für seinen 
Dienst."16 

Im Laufe der Zeit drang jedoch auch der Dualismus des neuplatonischen 
Denkens in die Theologie der Kirche ein. Als die •drei großen Gefährdun- 
gen der mittelalterlichen Askese" nennt Seitz die Leibfeindlichkeit, den Ver- 
dienstgedanken und die Gesetzlichkeit17. Gegen diese Verzerrungen hätten 
sich die Reformatoren gewandt, nicht aber gegen die Askese als solche. Ei- 
nerseits hatte Luther darauf hingewiesen, daß man sich nicht selbst beson- 
dere Kasteiungen auferlegen müsse; Kreuz und Leid kämen von allein, und 
wenn sie kämen, solle man sie annehmen und tragen als von Gott geschickt. 
•Das ist eine so ungeheure Arbeit, ... daß man genug damit zu tun hat."'8 

Andererseits hat aber auch eine besondere Askese ihren Sinn, nämlich die- 
sen: den Leib für göttliche und geistliche Dinge geeigneter zu machen19. Die 
Freiheit und Fähigkeit zur Mitmenschlichkeit steht nach Seitz damit in eng- 
stem Zusammenhang. 

Damit ist der biblische und der reformatorische Ort der Askese aufgewie- 
sen, zugleich auch ihre in diesem Sinne qualifizierte Berechtigung und blei- 
bende Gültigkeit. Ihre zwei Aspekte •Verzicht" und •Übung" finden sich in 
den neutestamentlichen Einzelanweisungen und sind bedeutsam für eine 
christliche Lebensführung heute. Mit dem hermeneutischen Schlüssel refor- 
matorischer Theologie läßt sich der Raum der Askese folgendermaßen er- 
schließen: 

3.1.2 Askese als Verzicht 

Hierher gehören etwa die Nachfolgeworte Jesu, z. B. die Aufforderung, sein 
Kreuz zu tragen; auch die Mahnung des Galaterbriefes, sein Fleisch zu kreu- 
zigen, oder das Bild des Paulus vom sportlichen Wettkampf 1 Kor 9, in dem 
er von der Enthaltsamkeit um eines unvergänglichen Kranzes willen spricht. 
Gerade in den paränetischen Teilen der Apostelbriefe finden wir eine Fülle 
von Einzelaussagen, die in irgendeiner Weise Verzicht zum Inhalt haben, 

15 Ebd. 
16 A.a.O. 6. 
17 A.a.O. 7. 
18 Ebd.; vgl. zu diesem Abschnitt auch: M. Seitz, Art. •Askese VII. Luther", TRE IV (1979) 
239-241. 
" CA XXVI: •... ut corpus habeat obnoxium et idoneum ad res spirituales". 



Manfred Seitz und die Entwicklung einer evangelischen Aszetik 201 

allgemeine Anweisungen, die freilich •jeder Mensch an seinem Ort und je- 
der anders verwirklichen muß"20. Daneben gibt es aber auch besondere An- 
weisungen, z. B. die Aussendungsreden Jesu, sein Wort, daß keiner sein Jün- 
ger sein könne, der nicht Vater, Mutter, Frau und Kinder haßt (Lk 14,26), 
oder die Mahnung des Kolosserbriefes, sich vor der Philosophie zu hüten 
(Kol 2,8), um nur einige zu nennen. Darin sieht Seitz •situationsbedingte 
Konkretisierungen, von denen die eine für diesen, die andere für jenen Men- 
schen verbindlich ist."21 

Im weiteren Verlauf seiner Darlegung22 wendet Seitz nun Luthers Gedan- 
ken an, daß viel Verzichtleistungen durch den Gang des Lebens von selbst 
eingefordert werden. Er schreibt über den freiwilligen Verzicht etwa um ei- 
ner Fortbildung willen, die einem ein beträchtliches Opfer an Zeit abnötigt; 
er spricht vom erzwungenen oder auferlegten Verzicht, etwa durch Krank- 
heit oder unfreiwillige Ehelosigkeit, und fährt dann konsequenterweise fort, 
vom unbewältigten Verzicht und vom im Glauben bewältigten Verzicht zu 
sprechen. Wird nämlich ein vom Gang des Lebens aufgenötigter Verzicht 
nicht angenommen, geht die Seele in Streik. Hier liegt dann eine eminent 
seelsorgerliche Aufgabe, nämlich einem Menschen zu helfen, unberechtigte 
Forderungen an Gott oder das Leben abzubauen und das eigene Schicksal 
aus Gottes Hand anzunehmen. - Zuletzt gibt es auch den freiwilligen Ver- 
zicht aus Glauben, etwa aufgrund des Wortes 1 Petr 4,7f: •So seid nun be- 
sonnen und nüchtern zum Gebet. Vor allem habt untereinander beständige 
Liebe; denn die Liebe deckt auch der Sünden Menge." Freiwilliger Verzicht 
führt also dazu, daß wir Zeit zum Gebet haben; dieses wiederum befähigt 
zur Liebe. •Ein Mensch, der verzichten kann, (ist) eine Wohltat für seine 
Umgebung ... So stehen Gottesliebe, Mitmenschlichkeit und Verzicht in ei- 
nem tiefen Zusammenhang untereinander."23 

Zusammenfassend bemerkt Manfred Seitz: •Man wird schon aus diesen 
allgemeinen Erwägungen erkennen, daß man einen für jeden gültigen Rat- 
schlag, wo er verzichten muß, nicht geben kann. Aber dies kann man: An- 
fangen nachzudenken und sich zu besinnen, an welcher Stelle meines Le- 
bens ich mich um Einschränkung und Verzicht bemühen muß, um Gott mehr 
Verfügung über Gang und Inhalt meiner Tage zu gewähren."24 

20 Manfred Seitz, Evangelische Askese (s. Anm. 9) 6. 
21 Ebd. 
22 A.a.O. 9-12. 
23 A.a.O. 12. 
24 A.a.O. 9. 



Christoph Joe st 202 

3.1.3 Askese als Übung 

Die einzige Stelle im NT, die das Wort äaiceiv verwendet, scheint von 
Übung zu sprechen. In Apg 24,16 sagt Paulus vor Felix, er übe sich darin, 
allezeit ein unbeflecktes Gewissen zu haben. Aber auch andere Stellen be- 
ziehen sich auf den Übungscharakter des geistlichen Lebens, etwa 1 Tim 
4,7, wo es um die Übung in der Gottesfurcht oder Frömmigkeit, der 
ETjoeßeta geht; Hebr 5,14 spricht von geübten Sinnen, so daß man Gutes 
und Böses zu unterscheiden vermöge. In all dem geht es, so Seitz, um Übun- 
gen des Glaubens, •um in der Lebensbindung an Christus heimisch zu wer- 
den"; auch •in der Welt des Glaubens" gibt es also •Dinge, die erlernt wer- 
den können und geübt werden müssen."25 

Im Bereich der Pädagogik, im Sport und im Musikunterricht ist uns das 
Üben ganz selbstverständlich. Was uns nicht mehr geläufig ist, ist dies: •Ich 
muß in einer geistigen Wirklichkeit durch Übung heimisch werden", und da- 
her gilt auch, •daß viele Dinge in der Welt des Glaubens erlernt, erarbeitet 
und geübt werden müssen."26 Luther wußte noch um diese Notwendigkeit. 

Was ist es nun, das wir einzuüben haben? Als •Zentrum der geistlichen 
Übung" nennt Seitz das •Heimisch werden in der Heiligen Schrift": •Das 
biblische Wort soll zum arbeitenden Wissen werden, das uns innerlich be- 
stimmt, formt und wandelt"27. •Es geht darum, durch regelmäßigen, plan- 
vollen Umgang, der nicht ohne Mühe ist, sich damit vertraut zu machen."28 

Warum das alles? Weil es nur so •zu einer lebendigen Teilnahme am Leben 
und am Geist Jesu Christi" kommt; •wer aber von ihm erfüllt ist, in wessen 
Herz sein Wort zur gestaltenden Kraft wird, der erfährt auch etwas von der 
großen Hilfe, die das Evangelium in schweren Stunden bedeutet, wenn es 
durch Übung gegenwärtig ist."29 Die - man möchte fast sagen - Austausch- 
barkeit von Jesus Christus, Evangelium und Heiliger Schrift an dieser Stelle 
ist bezeichnend. 

An anderem Ort nennt Seitz als Bereiche der geistlichen Übung: Bibelle- 
sen, Gebet, Meditation, bibelbezogenes Gespräch, Gottesdienst, Hören der 
Predigt, Verhältnis zur Liturgie und Tun des Wortes30. Aber all das kreist um 
dieses Zentrum: Christus und die Schrift. Um dieses Zentrum drehen sich 
auch die Paränesen der Apostelbriefe, durch die man, wie Seitz sagt, •den 
Exerzierplatz des Glaubens" betritt31. So verschieden die Ermahnungen im 

25 A.a.O. 7. 
26 A.a.O. 13. 
27 A.a.O. 14. 
28 A.a.O. 13. 
29 A.a.O. 14. 
30 M. Seitz, Askese und Freiheit zum Feiern (s. Anm. 10) 185. 
11 M. Seitz, Evangelische Askese (s. Anm. 9) 14. 



Manfred Seitz und die Entwicklung einer evangelischen Aszetik 203 

einzelnen auch sind, weil sie fast überall nach den Bedürfnissen der angere- 
deten Gemeinde ausgewählt wurden, es geht doch immer um das eine, daß 
die Einübung in die Christusgemeinschaft zur Ausübung der Nachfolge 
führt. Daher kommt es für uns heute darauf an, •daß wir anfangen, und eine 
dieser Aufforderungen herausgreifen und - sei es nur eine - sie ab heute mit 
letztem Ernst zu leben versuchen." 

Abschließend bringt Manfred Seitz all diese Gedanken noch einmal auf 
den Punkt: •Wir haben ein für uns Christen der Gegenwart verhältnismäßig 
fremdes Gebot gehört, den Aufruf zu Übung und Verzicht im Dienst der 
Nachfolge. In Wirklichkeit handelt es sich um ein Angebot: durch Verzicht 
aus Liebe zu Gott und durch Einübung in sein Wort frei zu werden zum 
Dienst, wo Hilfe nötig ist. Eine Kirche ... brauchen wir heute ..., die, weil 
sie etwas Asketisches an sich hat, fremd ist in der Welt, frei ist für die Welt 
und von überströmender Barmherzigkeit."32 

Kurz soll jetzt noch einmal zusammengefaßt werden, warum diese Dar- 
stellung von Askese und somit die sich hier zur Sprache bringende Aszetik 
•evangelisch" ist. 

3.1.4 Der evangelische Charakter der so begründeten Askese 

Wir haben zunächst einmal die durchgängige Christozentrik: Askese steht 
im Dienst der Nachfolge Christi, der Bindung an Christus. Sie ist Einübung 
in die Christusgemeinschaft. Gebet und Wortbetrachtung verbinden mit Le- 
ben und Geist Christi. Evangelische Aszetik ist immer christusbezogen. Da- 
mit erfüllt sie eine Forderung, die heute auch von katholischen Theologen 
an dieses Fach im Rahmen einer katholischen Moraltheologie und Dogma- 
tik gestellt wird: •Der theologische Ort der A(szetik) muß ... christologisch 
bestimmt werden."33 

Evangelischen Charakter erkennen wir ferner in der bewußten Abwehr der 
Leibfeindlichkeit, vor allem aber drittens darin, daß die Askese als Dank und 
Antwort charakterisiert wird. Askese ist als Ergebnis der Rechtfertigung zu 
verstehen, nicht als deren Voraussetzung. Der gnadenhafte Charakter des 
Evangeliums bleibt in allem gewahrt. Aber auch dann noch ist sie nicht Ge- 
bot, sondern Angebot - der lutherische Kampf gegen alles Erzwungene und 
Gesetzliche und gegen jede der Gnade Gottes vorausgehende und sie bedin- 
gende menschliche Leistung. 

32 A.a.O. 18. In: M. Seitz, Art. •Askese IX" (s. Anm. 2) 255 nennt der Autor drei Konse- 
quenzen aus dieser •über dem Leben des Menschen stehenden Grundentscheidung und 
Grundgeborgenheit": 1. Askese als Bewahrung der Schöpfung, 2. Askese als Teilnehmen am 
Leiden Christi, 3. Askese als Zeichen der Gemeinschaft. 
" P. Imhof, Art. •Aszetik. II.", in: LThK* 1 (1993) 1120. 



Christoph Joest 204 

Gerade mit dem Letzten hängt es zusammen, daß Manfred Seitz kein Sy- 
stem bildet, keine geordnete Zusammenfassung etwa im Stile einer Acht-La- 
ster-Lehre des Evagrios Pontikos, obwohl die Tugend- und Lasterlisten des 
NT dazu Anlaß hätten bieten können. Zwar weiß er, daß die Ermahnungen 
der Apostel nicht nur •fast überall ... nach den Bedürfnissen der angerede- 
ten Gemeinde" ausgewählt wurden, sondern auch •nach dem, was allen 
Christen immer wieder gesagt werden muß", so daß er sagen kann: •Wir 
könnten sie zusammenfassen in Hauptgesichtspunkte. (Vieles sagen sie [die 
Apostel, d. V.] immer wieder.) Wir könnten heraushören, was uns persön- 
lich und was der ganzen Kirche gilt". Dennoch fährt er fort: •Das ist nicht 
so entscheidend. Entscheidend ist, daß etwas (!) von diesen apostolischen 
Aufforderungen und Anleitungen zur geistlichen Übung Wahrheit und Wirk- 
lichkeit in unserem Leben wird."34 Das persönliche Hören des Evangeliums 
durch den einzelnen, die situationsbedingt unterschiedliche Anwendung der 
neutestamentlichen Paränese auf je mein Leben, das ist typisch evangelisch, 
und damit hätten wir ein viertes Merkmal. Vielleicht kann man das als eine 
Art evangelischer Räte-Theologie bezeichnen, dies aber radikalisiert und auf 
den gesamten paränetischen Bestand des NT angewendet: außer den Grund- 
geboten für alle Christen gibt es nichts, das allen verpflichtend vorgeschrie- 
ben ist; es gibt aber eine Fülle von Einzelanweisungen, von denen die eine 
oder die andere jeden Christen in je seiner Situation als Angebot Gottes trifft 
und in Pflicht nimmt, wenn er denn Nachfolge Christi leben will. Daß es 
diese Pflicht um der Liebe zu Gott und den Menschen willen gibt, steht 
außer Frage; wie sie konkret aussieht, bleibt dem einzelnen und seinem per- 
sönlichen Hören auf Gott in der Schrift überlassen. 

Zuletzt sei als fünftes typisch evangelisches Kennzeichen noch einmal die 
Betonung des von selbst durch den Gang des Lebens kommenden Kreuzes 
genannt. - Damit ist Manfred Seitz gar nicht weit von der Forderung Frie- 
drich Wulfs entfernt, anstelle der sog. •Bußübungen" und •Werke der Ab- 
tötung" in den Orden um so stärker •jene ,realen' Bußen zu betonen und in 
das Ordensleben einzubauen, die dem heutigen Menschen von der Härte der 
modernen Arbeitswelt aufgezwungen sind."35 

In dieser evangelischen Begründung christlicher Askese ist bereits das 
Programm einer evangelischen Aszetik in nuce enthalten. Alle bedeutenden 
Themen, die einer solchen Disziplin zuzuordnen wären, sind denn auch von 
Manfred Seitz verschiedentlich behandelt worden: das Gebet, die Medita- 
tion, die Beichte, der Gottesdienst, die Seelsorge, die Todesstunde als Le- 
bensaufgabe und das Martyrium als Verheißung für die Kirche. Nur kurz sol- 
34 M. Seitz, Evangelische Askese (s. Anm. 2) 14f. 
35 F. Wulf, Einführung und Kommentar zu •Perfectae Caritatis", in: LThK2. E 2 (1967) 283 
Anm. 20. 



Manfred Seitz und die Entwicklung einer evangelischen Aszetik 205 

len einige dieser Bereiche noch durchgegangen werden. Dabei sollen Got- 
tesdienst und Seelsorge unberücksichtigt bleiben, weil sie ohnehin zum Pro- 
gramm der Praktischen Theologie gehören36. 

3.2 Das Gebet 

Lapidar konstatiert Manfred Seitz das Merkmal •einer protestantischen 
Schwäche: zu viel Bücher, zu wenig Gebet!"37 Mit der Krise des Gebets geht 
auch eine Krise des Gottesbildes einher: ist denn eine personale Adresse 
meines Betens überhaupt denkbar? Die These von Seitz lautet: Nicht die zer- 
fallende Gotteslehre verursacht die Krise des Gebets, sondern die man- 
gelnde Praxis, Übung und Lehre vom Gebet ist der Grund der gemeinsamen 
Krise von Gott und Gebet38. Hier spricht ein Lehrer der Aszetik. 

3.2.1 Begründung in Gott 

Viele erbauliche Reden über das Gebet setzen mit der Erhörung ein und ver- 
suchen so einen sowohl theologisch wie psychologisch höchst problemati- 
schen Einstieg ins Thema. Denn, so Seitz, •die Begründung des Gebetes 
muß ... in Gott selber liegen, und zwar liegt sie (a) im grundsätzlichen Vor- 
aussein Gottes, (b) in seiner Zuwendung als Schöpfer und Erhalter und (c) 
in der Tatsache, daß Gott in Christus zuerst gesprochen hat und weiter 
spricht."39 

Der sprechende Gott hat den Menschen zur Ent-sprechung geschaffen, als 
Ebenbild Gott gegenüber, d. h. •selbständig und doch auf ihn bezogen und 
in ein sprechendes Verhältnis zu ihm gesetzt"; der Abbruch der Entspre- 
chung führt den Menschen in die Entfremdung, in Christus aber bringt sich 
Gott selber in die Entfremdung, •um die Entfremdeten in die Entsprechung 
heimzuholen."40 So sind nun alle Sageweisen des antwortenden Entspre- 
chen - nach 1 Tim 2,1 Bitte, Gebet, Dank und Fürbitte - •Ausdruck abso- 
luter Angewiesenheit": •Das Gebet (ist) die Berichtigung unseres stets sich 

36 Vgl. dazu die anderen, hier nicht erwähnten Aufsätze in dem Band: M. Seitz, Praxis des 
Glaubens (s. Anm. 2) sowie: ders., Erneuerung der Gemeinde. Gemeindeaufbau und Spiritu- 
alität. Göttingen 1985. 
37 M. Seitz, Gebet und Gebetserhörung, in: ders., Praxis des Glaubens (s. Anm. 2) 206-217, 
hier: 206. 
1S A.a.O. 210. 
39 A.a.O. 211 (Buchstaben in Klammern von mir); vgl. auch die Abschnitte: •Das Beten Jesu 
Christi" und: •In der Gemeinschaft Jesu beten", in: M. Seitz, Beten lernen, lehren, üben, in: 
ders., Erneuerung der Gemeinde (s. Anm. 36) 83-94, hier: 87-90. 
40 M. Seitz, Gebet und Gebetserhörung (s. Anm. 37) 212. 



Christoph Joe st 206 

entfremdenden Verhältnisses zu Gott durch Anrufung seines Namens", wes- 
halb die Bitte •als Untergrund und Bodensatz alles Betens erscheint."41 

3.2.2 Die Erfahrung des Schweigens Gottes 

Manfred Seitz wäre kein lutherischer Theologe, wenn er an dieser Stelle 
nicht auch von der tentatio, der Anfechtung zu reden wüßte. Denn •der be- 
tende Mensch macht die Erfahrung des entgegenstehenden und im Schwei- 
gen verharrenden Adressaten"42 - des deus absconditus, des verborgenen 
und verborgen bleibenden Gottes. Gebet als Ausdruck der Entsprechung 
führt nicht automatisch zur Er-hörung, wohl aber beinhaltet es Ge-horchen. 
•Darum beginnt das christliche Urgebet, das Gebet des Herrn, in der ersten 
Bitte mit der Formulierung: ,Geheiliget werde dein Name'." Es ist •die Ei- 
nung mit Gottes Willen, seine Übernahme."43 

Wohl gibt es auch die Erfahrung der Gebetserhörung, doch die kann man 
nicht verallgemeinern und auf andere übertragen. Es ist ein persönliches Er- 
leben, das im Glauben gedeutet wird. Doch allgemeiner ist die Erfahrung 
•des Schweigens Gottes, als fielen unsere Worte zurück und wir blieben mit 
ihnen allein. ... Demgegenüber bleibt einzig, sich an das Voraussein und die 
Zukunft des sich uns Zuwendenden zu halten und nicht aufzuhören, unser 
Leben in sein Schweigen hineinzusagen. Die letzte und eigentliche Er- 
hörung kommt dann, wenn wir uns ganz ausgesagt haben und im Tode ver- 
stummen. Dann sind wir angekommen bei dem, der uns schweigend und im 
Glauben erkennbar antwortend zuhörte."44 

Während wir so unser empfangenes Leben fortgesetzt hineinsprechen und 
hineinsagen in das Geheimnis Gottes, aus dem wir es täglich neu empfan- 
gen, •setzt sich, indem wir beten, auf dem Grunde der Zeit die Ewigkeit ab. 
Dazu aber muß Beten getan werden."45 Wie soll das geschehen? 

3.2.3 Praktische Vorschläge 

Dafür macht Seitz einige praktische Vorschläge. Zunächst gilt es, •Akte des 
Anfangs" zu setzen. Akte des Anfangs sind z. B. die Sammlung oder das 
•Gebet des Armen", das Manfred Seitz von Rene Voillaume übernimmt. Es 
geht von der Anfechtung aus und lautet: •O Herr, ich kann nicht beten. 
41 Ebd. 
42 A.a.O. 213. 
41 Ebd. 
44 A.a.O. 214. 
45 Ebd. Vgl. zum folgenden auch M. Seitz, Beten lernen, lehren, üben (s. Anm. 39) 90-94; 
bezeichnenderweise schickt der Autor dort dem kurzen •Abriß einer Lehre des Gebets" (S. 
92ff) vier Abschnitte über die •Gebetserfahrung der Kirche" voraus (S. 900- 



Manfred Seitz und die Entwicklung einer evangelischen Aszetik 207 

Nimm mich so, wie ich bin. Ich biete mich dir dar."46 - Dann geht es um 
eine •einfache Ordnung": Lebenswort, Schriftlesung, Gebet als tägliche 
Verbindlichkeit. Unter •Lebenswort" wird ein kurzer Bibelvers verstanden, 
den man ein oder zwei Wochen mit sich trägt; das erinnert an das Herzens- 
gebet der Ostkirche oder seinen Vorläufer, das •Monologistos"-Gebet des 
frühen ägyptischen Mönchtums. In der Schriftlesung ist die lectio divina der 
Klöster fortgeführt. Zum Gebet sagt Seitz, es •sei eher kurz, aber von abso- 
luter Aufmerksamkeit". - Unter den •Formen des Gebetes" ist besonders die 
Anleitung zum betrachtenden Gebet hervorzuheben, das in wenigstens 15 
Minuten die Sammlung, das Lebenswort, die Konzentration auf die Gegen- 
wart Gottes - •nichts wollend, aber alles erwartend" - das Schweigen und 
die Ruhe in Gott umschließt. •Diese Ruhe ist der eigentliche Quellort ver- 
nünftiger Aktion."47 Das alles atmet die Luft des orientalischen Wüsten- 
mönchtums! 

3.2.4 Gebet und Arbeit 

Es kann bei einem lutherischen Theologen nicht verwundern, daß das tägli- 
che Leben bei einer Erörterung des Gebets ganz dazu gehört. Man kann 
wohl arbeiten, ohne zu beten, aber man kann nicht beten, ohne zu arbeiten, 
•denn Glauben und Beten sind Mittel, mit deren Hilfe Gott die Arbeit und 
die Welt durchdringt."48 Wir dürfen nicht mehr trennen zwischen gottes- 
dienstlichem Tun und weltlichen Tätigkeiten, so sehr dies durchaus zwei 
ganz eigene Werke sind; wir dürfen nicht mehr trennen zwischen Stille vor 
Gott und öffentlichem Wirken, obwohl durchaus jedes seine eigene Zeit hat. 
•Es war nicht Christus, der diese Trennung verursachte, sonst wären ihm die 
Mönche näher als die Fabrikarbeiter. Er will da und dort verborgen und zu- 
gegen sein."4(J 

3.3 Die Meditation 

3.3.1 Christus bzw. die Schrift als Zentrum des geistlichen Übung 

Hierzu wurde im Kapitel über die Einübung des Glaubens bereits das Nötige 
gesagt. Festgehalten werden muß hier lediglich der Ausgangspunkt: •Me- 
ditation" definiert Seitz als •Nach-Sinnen", d. h. etwas ist bereits vorgege- 

46 A.a.O. 215. 
47 A.a.O. 216. 
48 Ebd. 
49 A.a.O. 217. 



Christoph Joest 208 

ben. Christlich ist dieses Vorgegebene Christus bzw. die Schrift50. Noch ein- 
mal fällt auf, daß in dieser Formulierung beide, nämlich Christus und die 
Heilige Schrift, beinahe zu austauschbaren Größen werden. Wie dieses Ver- 
hältnis näher zu verstehen ist, das wurde oben bereits ausgeführt. 

3.3.2 Praktische Vorschläge 

Seitz nennt hier Ignatius von Loyola, weiß aber, daß die Praxis des betrach- 
tenden Gebets viel weiter zurückreicht, bis weit vor Benedikt von Nursia. Er 
selbst lehnt sich an Tichon von Sadonsk (1724-1783) und an Luther mit sei- 
ner Methode des •vierfach gedrehten Kränzleins" an. Die letztere bedeutet, 
daß man aus jedem Satz der Zehn Gebote eine Lehre, einen Dank, eine 
Beichte und eine Bitte macht. So formuliert Seitz seinen Vorschlag für die 
Meditation: 1. Vorbereitung; 2. die eigentliche Meditation, bestehend aus a) 
Sammlung, b) Lesung, und zwar mit Lippenbewegungen, in vollkommener 
Aufmerksamkeit, c) Überdenken nach Lehre, Dank, Beichte und Bitte, und 
d) Gebet. Als 3. folgt das stille Ausharren vor Gott: Wir •bemühen uns um 
erneute Aufmerksamkeit. Alles gelöst, alles gelassen! Wir wollen nichts. 
Wir warten."51 Während das Letztere ein wenig an die ignatianische Indiffe- 
renz erinnert, ist das Fehlen schauender Betrachtung des Lebens Jesu auf- 
fallend. Je nachdem, welcher Text vorliegt, könnte das im stillen Ausharren 
vor Gott zwar geschehen, aber das vorgängige Überdenken des Textes nach 
Lehre, Dank, Beichte und Bitte lenkt doch auch wieder davon ab. 

3.4 Die Beichte 

Manfred Seitz ist nicht der einzige, der über die evangelische Beichte ge- 
handelt hat. Seinen Ausführungen lassen sich Veröffentlichungen zahlrei- 
cher protestantischer Autoren an die Seite stellen, angefangen mit Dietrich 
Bonhoeffer bis hin zu Theo Sorg, dem ehemaligen württembergischen Lan- 
desbischof. Diese Tatsache mag vielleicht katholischen Christen auffallen, 
die mit der ihnen überkommenen Praxis der Ohrenbeichte ihre Mühe haben. 

Für evangelische Christen gilt grundsätzlich: •Es gibt kein Gesetz des 
Glaubens, das uns zwingt, privat zu beichten. Die Einzelbeichte ist ein 
freibleibendes Angebot Gottes und zusätzliche Hilfe zu den anderen Formen 
der Beichte. Deshalb besteht die Möglichkeit, daß Christen ein Leben lang 
mit der Beichte im Gottesdienst, im Gebet und vor dem Abendmahl aus- 

50 M. Seitz, Christliche Meditation, in: ders., Praxis des Glaubens (s. Anm. 2) 199-205, hier: 
199. 

51 A.a.O. 204. 



Manfred Seitz und die Entwicklung einer evangelischen Aszetik 209 

kommen. Dagegen ist nichts einzuwenden."52 Für manchen katholischen 
Christen mögen solche Worte befreiend klingen. Umso wichtiger mag es für 
sie sein, unter welchen Umständen sich ein Protestant nun dennoch für die 
Einzelbeichte interessieren könnte. 

3.4.1 Wann soll ich beichten? 

Diese schlichte Frage beantwortet Seitz mit folgenden Kriterien: Wenn uns 
eine klar erkannte Schuld wie ein lähmender Bann belastet; wenn wir mei- 
nen, die Last begangenen Unrechts sei größer •als die aufrichtende Kraft des 
gehörten oder gebeteten Wortes"; wenn wir an einer geheimen Gebunden- 
heit leiden, nach außen hin vor den Menschen unsere Rolle spielen, aber im 
Verborgenen immer tiefer in die Verzweiflung hineingeraten.53 

3.4.2 Bei wem kann ich beichten? 

Auch darauf gibt es zunächst eine typisch evangelische Antwort: •Jeder 
Christ kann mir diesen Dienst tun." Doch dann fährt Seitz fort: •In der Re- 
gel aber wird es ein Pfarrer oder eine Pfarrerin sein. Das hat seinen einfa- 
chen Grund darin, daß das Beichtehören mit zu ihren Aufgaben gehört."54 

Dennoch ist damit nicht alles gesagt, denn •die Frage nach dem Beichtvater 
verträgt keine gesetzliche Regelung."55 Es muß ein Mensch sein, der seiner- 
seits in der Seelsorge Christi steht, einer, der um seine eigene Sündhaftig- 
keit weiß, der sich nicht entrüstet und entsetzt, aber auch die Sünde nicht 
verkleinert und verharmlost, sondern •im Dienste des Lösens und der Barm- 
herzigkeit Gottes" spricht und handelt. Nach heutigem evangelischem Ver- 
ständnis gilt das selbstverständlich auch für Frauen. 

3.5 Die Todesstunde als Lebensaufgabe 

Die Überschrift spricht bereits für sich. Sie erinnert an die beständige Übung 
der frühen Mönche, ihre letzte Stunde immer vor Augen zu haben. Seitz 
stellt fest: •Die Einstellung des alten Menschen zum Tode ist ein Ergebnis 
seiner Lebensgeschichte"56. Um so verheerender wirkt sich die heute zu be- 

52 M. Seitz, Die Freude der Beichte, in: ders., Praxis des Glaubens (s. Anm. 2) 194-198 hier 
195. 
51 Ebd. 
54 A.a.O. 196. 
55 Ebd. 
•* M. Seitz, Der alte Mensch und sein Tod, in: ders., Praxis des Glaubens (s. Anm. 2) 
138-143, hier: 138. 



Christoph Joest 210 

obachtende Verdrängung des Todes aus dem Bewußtsein der Lebenden aus. 
Sie ist •keine Kuriosität der Kulturgeschichte, sondern eine geistige Er- 
krankung"57. •Wir sterben viele Tode, ehe wir den letzten sterben. Es muß 
also neben die Tatsache des schließlichen Sterbenmüssens das Eindringen 
des Todes in alle Lebensbereiche ... gestellt werden"58, und man muß sich 
selbst diesem Faktum stellen. Was angesichts konkreten Sterbens etwa trö- 
stend oder helfend gesagt werden soll, das muß lange vorher bedacht wor- 
den sein; das konkrete Ereignis verschließt den Mund. Dieses Bedenken 
muß mitten im Leben geschehen; aus der noch gewährten Distanz muß die 
Nähe gesucht werden. Sonst ist es zu spät, und wir verstummen nur. Ver- 
stummen und seelsorgerlich angebrachtes Schweigen ist zweierlei. Das Be- 
dachtsein auf den Tod kann das Schweigen tragen, wenn er zuschlägt59. Da- 
her bleibt die Todesstunde eine entscheidende, ja vielleicht die Lebensauf- 
gabe des Christen. 

3.6 Das Martryrium - eine Verheißung für die Kirche 

Oder ist es ein Verhängnis?60 Seitz weist darauf hin, daß Nachfolge und Lei- 
den in einem engen inneren Zusammenhang stehen: •Wie Schafe unter die 
Wölfe" werden die Jünger Jesu gesandt. Der alten Kirche war das eine 
Selbstverständlichkeit, und sie erfuhr in Verfolgungssituationen ein Getra- 
gensein, dessen Kraft nicht aus den Zeugen selber kam. Seitz erinnert daran, 
weil wir im Westen in der Gefahr stehen, die zu gleicher Zeit an anderen Or- 
ten leidende Kirche zu vergessen und zu übersehen. Nicht ihre, sondern un- 
sere Situation ist außergewöhnlich. •Im Martyrium wird eine Kirche geseg- 
net"61 - wozu? •Damit die Gemeinde Jesu auch wirklich Gemeinde bleibe 
und in ihrem geistlichen Leben nicht der Verflachung anheim falle, braucht 
sie ein bestimmtes Maß an Leiden. Sonst wird sie von Christus losgerissen 
und zum Treibholz vieler Strömungen. Erst das Leiden verankert sie fest im 
Wort Gottes."62 Zweitens •besteht der Segen des Martyriums auch in der 
Verminderung dessen, was die Kirchen und Konfessionen trennt"; Seitz er- 
innert hier an die Erfahrungen lutherischer und orthodoxer Christen in Ruß- 
land während der bolschewistischen Revolution und an die Begegnungen 

57 M. Seitz, Theologie angesichts des Todes, in: ders., Praxis des Glaubens (s. Anm. 2) 
131-137, hier: 132. 
ss A.a.O. 131. 
• A.a.O. 134. 
H) M. Seitz, Das Martyrium - Verhängnis oder Verheißung?, in: ders., Praxis des Glaubens 
(s. Anm. 2) 186-193. 
61 A.a.O. 192. 
62 A.a.O. 193. 



Manfred Seitz und die Entwicklung einer evangelischen Aszetik 211 

von Katholiken und Protestanten in den KZs des Dritten Reiches. Daher 
schließt er mit der Bitte: Er, der Herr, •versage unserer in öffentlichen Eh- 
ren stehenden Kirche die Ehre des Kreuzes nicht, damit sie seine Kirche 
bleibe."63 

4. Ausblick: Ist der Versuch gelungen? 

Blicken wir zurück, müssen wir feststellen, daß ein eindrucksvoller Entwurf 
vor uns liegt. Eine evangelische Aszetik ist entworfen worden, die ihre Her- 
kunft von der Reformation an keiner Stelle verleugnet. Sie ist in der Lage, 
von den Reformatoren noch behauptetes, inzwischen aber verlorengegange- 
nes Terrain evangelischer Frömmigkeit wiederzugewinnen. Der Entwurf ist 
schlüssig, wenn auch an manchen Stellen mehr projektiert als ausgeführt. 
Das heißt, er ist noch offen für Weiterentwicklungen. Das ist kein Vorwurf: 
die Aufgabe einer evangelischen Aszetik ist so gewaltig, daß es zunächst 
einmal eines mutigen Sprunges mitten in das zu erobernde Gebiet bedurfte. 
Einzelheiten können nun nach und nach aus- und aufgearbeitet werden. 

Dennoch: Ist das Werk gelungen? Dazu gehört mehr als ein schlüssiges 
und überzeugendes Konzept. Es müssen auch solche da sein, die es aufgrei- 
fen. Es braucht eine Rezeption. Manfred Seitz scheint ein einsamer Rufer in 
der Wüste zu sein. Das muß nicht unbedingt seine eigene Schuld sein. Aber 
es wirft ein bezeichnendes Licht auf die geistliche Situation des Protestan- 
tismus. Aszetik als Lehrfach ist jedenfalls noch nicht ein selbstverständli- 
cher Teil des evangelischen theologischen Lehrbetriebs. Eine rühmliche 
Ausnahme scheint Prof. Dr. Gerhard Ruhbach in Bethel bei Bielefeld zu 
sein, dessen Veröffentlichungen in dieselbe Richtung weisen und der vor al- 
lem mit seinen Seminaren zur Spiritualität in Kloster Amelungsborn die 
Praxis gelebter geistlicher Existenz fördert. 

Auch ein Letztes darf abschließend nicht verschwiegen werden. Die Aus- 
arbeitung der •evangelischen Aszetik" von Manfred Seitz geht in etwa mit 
der jüngeren Geschichte der evangelischen Kommunitäten parallel. Sie geht 
parallel, d. h. daß nicht die Gedanken von Seitz in direkter Ursächlichkeit 
die Kommunitäten und ihre Glaubenspraxis entstehen ließen, wohl aber, daß 
es hier auch Querverbindungen gab und gibt64. Nicht wenige Geschwister 
der Christusbruderschaft in Selbitz z. B. studierten in Erlangen bei Manfred 

63 Ebd. 
64 M. Seitz, Art. •Askese IX" (s. Anm. 2) 253 behandelt die Kommunitäten als Beispiele ge- 
lebter evangelischer Askese. Der Abschnitt belegt, daß Seitz in der Tat mit dem Phänomen 
evangelischer Kommunitäten vertraut ist und u. a. durch den Empfang ihrer Rundbriefe auch 
in persönlicher Verbindung zu ihnen steht. 



Einübung und Weisung 212 

Seitz. Insofern ist ihm als Person, seiner Lehre und seinem Leben wohl doch 
eine Wirkungsgeschichte beschieden, die den Augen der Öffentlichkeit eher 
entzogen ist und sich in wissenschaftlichen Rezeptionen seiner Arbeit mög- 
licherweise kaum niederschlägt. Dies gelassen so zu leben, gehört in seine 
ganz persönliche Aszetik und ist wohl auch die angemessene Wirkweise ei- 
ner wahrhaften •Praxis des Glaubens". 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

Der Musikant Gottes 

Wie lerne ich einen Menschen tiefer kennen? Ein Neupriester hat uns an seinem 
heutigen Festtag in die Kirche des Collegium Germanicum et Hungaricum geführt. 
Wenn ich ihn recht verstanden habe, tat er dies deshalb, weil er während seiner Aus- 
bildungszeit gerade in dieser Kirche oft das Gotteslob der Musik gestalten konnte. 
Einen Menschen kennenlernen durch Musik? Wie lassen sich Leben und Glauben 
eines Priesters über die Musik tiefer erfassen? 

Auf diese Frage findet sich eine erste Antwort schon in den alten griechischen Sa- 
gen. Dort wird berichtet von Orpheus, dem ungewöhnlichen Sänger und Kithara- 
spieler, der mit seinem bezaubernden Gesang wilde Tiere zähmt und Bäume und 
Steine aus ihrer Starre holt. Vor allem aber befreit er mit seinem Gesang seine Frau 
Eurydike aus der Macht des Hades, als er sich mit seiner Leier in die Unterwelt wagt 
und seine von einem Schlangenbiß tödlich getroffene Frau ins Leben zurückzuholt. 

Wir kennen viele Weisen des Umgangs mit der Musik: wir begegnen ihr auf Dis- 
kos, bei Hochzeiten und Trauerfeierlichkeiten, in lockerer oder feierlicher Stim- 
mung, zeitweise auch nur als Geräuschkulisse. Die alte Sage weiß mehr zu sagen, 
sie betont, daß wir zum Leben finden, wenn wir uns der Musik in rechter Weise be- 
dienen. Was ist damit gemeint? 




