
AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

•Ich sehne mich so sehr nach Alleinsein, das 
kein Alleinsein ist, weil Er dabei ist." 

EremitenAinnen im deutschsprachigen Raum. Ergebnisse einer Umfrage. 

1. Der Ausgangspunkt 

Der folgende Beitrag ist das Ergebnis einer Umfrage, die der Verfasser im März 
1994 begonnen und im August d.J. vorläufig abgeschlossen hat. Ich wollte vor al- 
lem herausfinden, wie die aktuelle Situation der Eremiten und Eremitinnen im 
deutschsprachigen Raum und ihre spirituelle Ausrichtung zehn Jahre nach Verab- 
schiedung der neuen kirchenrechtlichen Bestimmungen des Codex Iuris Canonici 
(CIC) von 1983 konkret aussieht. Dieser benennt in Can. 603 gegenüber demjeni- 
gen von 1917 erstmals die ausdrückliche Möglichkeit, unter der Aufsicht eines Orts- 
bischofs eremitisch zu leben. Demnach handelt es sich dabei um ein •Leben, in dem 
Gläubige durch strengere Trennung von der Welt, in der Stille der Einsamkeit, durch 
ständiges Beten und Büßen ihr Leben dem Lob Gottes und dem Heil der Welt wei- 
hen." (§ 1) Die Modi zur Anerkennung einer eremitischen Lebensform beschreibt 
§ 2: •Als im geweihten Leben Gott hingegeben wird der Eremit vom Recht aner- 
kannt, wenn er, bekräftigt durch ein Gelübde oder durch eine andere heilige Bin- 
dung, sich auf die drei evangelischen Räte öffentlich in die Hand des Diözesanbi- 
schofs verpflichtet hat und unter seiner Leitung die ihm eigentümliche Lebensweise 
wahrt." Eremiten sind somit den Mitgliedern der •Institute des geweihten Lebens" 
gleichgestellt (Cann. 573-606), wobei die Regelung gemäß Can. 606 in rechtlich 
gleicher Weise für beide Geschlechter gilt. Mit Can. 603 betritt der Codex Neuland1, 
obwohl das eremitische Leben zu den ältesten kirchlichen Lebensformen (vgl. Pau- 
lus von Theben und Antonius der Eremit)2 gehört und auch in der Geschichte der 
Kirche immer wieder seine Blütezeiten hatte3. 

1 Vgl. P. Doyere, Ermites, in: Dictionnaire de Droit Canonique. Tome V. Paris 1953, 412- 
429; Münsterischer Kommentar zum CIC. Hrsg. K. Lüdicke. Essen 1985, zu Can. 603; J. 
Beyer, Le Droit de la Vie Consacree. Commentaire des Canons 573-606. Normes Commu- 
nes. Paris 1988, 137-147. 
2 Über die früheste Zeit des Eremitenwesens vgl. neben dem Standardwerk von K. Heussi, 
Der Ursprung des Mönchtums. Tübingen 1936, 53-115. 132-280, neuestens: M.-E. Brunert, 
Das Ideal der Wüstenaskese und seine Rezeption in Gallien bis zum Ende des 6. Jahrhunderts 
(= BGAM, 42). Münster 1994, 17-144. 
3 C. Lialine/ P. Doyere, Eremitisme, in: Dictionnaire de Spiritualite. Tome IV. Paris 1960, 
936-982. - Zum Mittelalter: L. Gougaud, Ermites et Reclus. Etudes sur d'anciennes Formes 
de Vie religieuse. Vienne 1928, 1-52; L'Eremitismo in Occidente nei Secoli XI e XI (= Mis- 
cellanea del Centro di Studi Mediovali, IV). Milano 1965; H. Grundmann, Deutsche Eremi- 



Aus dem Leben der Kirche 217 

Im März 1994 wurden alle Ordinariate und Bischöflichen Ämter in Deutschland 
(27) und Österreich (9), die drei Schweizer Diözesen Solothurn-Basel, Chur und St. 
Gallen sowie die Diözesen Luxemburg, Lüttich (Belgien) und Bozen-Brixen (Süd- 
tirol) angeschrieben.4 Dabei wurde zum einen an die Vorgaben des erwähnten Ka- 
nons angeknüpft. Zum anderen wollte ich - unter Zusicherung der entsprechenden 
Anonymität! - von einigen Eremiten oder Eremitinnen auch etwas über ihr Selbst- 
verständnis wissen, und wie ihre (spirituelle und praktische) Lebensweise heute aus- 
sieht. 

2. Ein Überblick 

In den Verwaltungen folgender Diözesen sind keine Eremiten/-innen innerhalb des 
jeweils eigenen Sprengeis bekannt: Aachen, Bamberg5, Berlin6, Dresden-Meißen, 
Erfurt-Meiningen, Essen, Fulda, Görlitz, Köln7, Limburg, Magdeburg, Mainz, Mün- 
ster8, Osnabrück, Paderborn9, Passau, Schwerin, Trier10, Würzburg; Eisenstadt, 

ten, Einsiedler und Klausner im Hochmittelalter (10.-12. Jahrhundert), in: Archiv für Kultur- 
geschichte 45 (1963), 60-90 (ebenfalls abgedruckt in: ders., Ausgewählte Aufsätze, Teil 1: Re- 
ligiöse Bewegungen [= Schriften der MGH, 25.1]. Stuttgart 1976, 93-124). - Über das Er- 
starken des Eremitentums im 17./18. Jahrhundert liegen verschiedene kleinere Arbeiten vor, 
u.a.: C. Füssenich, Zur Geschichte der Eremiten in der Erzdiözese Köln, in: Annalen des hi- 
storischen Vereins für den Niederrhein 74 (1902), 139-152; H. Güttenberger, Die Einsiedler 
in Geschichte und Sage. Wien 1928, bes. 45-176; B.-J. Thiel, La Vie eremitique au Duche de 
Luxembourg au XVIIe et XVIIIe siede. Luxemburg 1954; F. Como, Die Eremitenkongrega- 
tion im Niedererzstift Trier (1706-1813), in: Archiv für mittelrhein. Kirchengeschichte 16 
(1964), 176-199; K. Martin, Die Entwicklung des Einsiedlerwesens im Bistum Regensburg, 
in: Erbe und Auftrag 46 (1970), 197-205. 266-275, bes. 199-205; E. Börner, Dritter Orden 
und Bruderschaften der Franziskaner in Kurbayern (= Franziskanische Forschungen, 33). 
Werl 1988, 215-224. Vgl. auch P. Hofmeister, Eremiten in Deutschland, in: L. Scheffczyk 
u.a. (Hg.), Wahrheit und Verkündigung. FS M. Schmaus. Band 2. München u.a. 1967, 1191- 
1214. - Der Verfasser des vorliegenden Beitrags erschließt derzeit das Einsiedlerwesen im 
17./ 18. Jahrhundert im heute deutschen Teil des ehemaligen Obererzstiftes Trier. 
4 Nur in einem einzigen Fall (Hildesheim) erfolgte auch auf die wiederholte Anfrage leider 
keine Reaktion, so daß von insgesamt 42 angeschriebenen bischöflichen Behörden 41 geant- 
wortet haben Allen, die mit ihrer Antwort zu diesem Beitrag beigetragen haben, sei an die- 
ser Stelle herzlich gedankt. 
5 Allerdings existiert im Erzbistum Bamberg eine Trappisten-Neugründung auf dem Gelände 
eines ehemaligen amerikanischen Raketenstützpunktes, die im März 1994 von nur einem Bru- 
der bewohnt wurde und deren Statuten noch diözesanen Rechts sind. 
6 In Berlin lag zur Zeit der Anfrage ein Antrag einer Virgo consecrata (vgl. CIC Can. 604 § 
1) auf Anerkennung als Eremitin vor, der aber aus verschiedenen Gründen noch sehr einge- 
hend geprüft wurde. 
7 Im Erzbistum Köln gibt es allerdings sechs Frauen mit Jungfrauenweihe. 
8 Siehe allerdings in diesem Überblick unter Münster. 
9 Siehe allerdings in diesem Überblick unter Paderborn. 
10 Im Heimatbistum des Verfassers gab es seit 1983 eine ernstgemeinte Anfrage an den Bi- 
schof, die sich aber durch Wohnsitzverlegung der Bewerberin außerhalb des Bistums erledigt 
hat. Eine weitere Bewerberin hat in einem Kloster außerhalb des Bistums einen Platz gefun- 
den. (Siehe auch den Nachtrag in Anm. 45) 



Aus dem Leben der Kirche 218 

Feldkirch11, Graz-Seckau, Gurk-Klagenfurt, Innsbruck, St. Polten, Wien; Chur12, St. 
Gallen; Luxemburg; Bozen-Brixen. 

Der Blick auf diejenigen Diözesen in Deutschland, in denen sich durch die Um- 
frage EremitenAinnen nachweisen ließen, soll in Hildesheim beginnen. Auch wenn 
von der dortigen Diözesanverwaltung keine Antwort einging, so erhielten wir doch 
aus einer anderen Diözese den - nicht weiter überprüften - Hinweis auf einen dort 
als Eremit lebenden Pfarrer mit Gelübde.13 

Obwohl aus Münster eine negative Antwort einging, lebt dort eine Eremitin, die 
zur Regensburger Gemeinschaft •Wachet und betet" (s.u.) gehört und ein öffentli- 
ches Versprechen gemäß Can. 603 § 2 CIC in die Hand des Bischofs von Regens- 
burg abgelegt hat. 

Auch ein negativer Bescheid aus Paderborn besagt, daß die Erzdiözese in ihrem 
Bereich keine Eremiten bzw. Eremitinnen habe. Diese Formulierung läßt freilich die 
Möglichkeit offen, daß dort trotzdem eremitisch lebende Menschen unter anderer 
Leitung leben. Tatsächlich wohnt in der Erzdiözese Paderborn ein Eremit, der eben- 
falls zum Werk •Wachet und betet" gehört und somit dem Bischof von Regensburg 
untersteht. Neben diesem gibt es in einer anderen Klause einen Priestereremiten, der 
ursprünglich aus dem Karmeliterorden stammt und seit Jahren dem (katholischen) 
Bischof der griechischen Diözese Tinos untersteht.14 Der Versuch eines in der Erz- 
diözese München lebenden Eremiten (s. u.), eine von ihm angezielte Gemeinschaft 
von •Eremiten/ Eremitinnen der Anbetung" im Sinne des CIC Can. 603 § 2 im Erz- 
bistum Paderborn anzubinden, ist nicht gelungen. 

Einen ungewöhnlichen Fall erfuhren wir aus der Diözese Speyer. Es gibt dort 
zwei •Eremiten" gemäß Can. 603. Dieser Status entsprang jedoch weniger dem ei- 
genen Wunsch der beiden Männer nach dem Einsiedlertum, sondern ist eher •eine 
Art kanonischer Verlegenheitslösung". Mit dem Ziel der Neugründung eines strikt 
beschaulichen Zweiges ließ sich das Mitglied eines kontemplativen Ordens auf drei 
Jahre exklaustrieren. Ein junger Mann schloß sich ihm an. Der Mönch erreichte je- 
doch weder die Anerkennung seiner •Reform"-Bemühungen durch seinen Orden 
noch wollte er in diesen zurückkehren. Stattdessen hoffte er auf die Anerkennung 
seiner Gründung als Institut diözesanen Rechts. Im Eremitenstatus sah man den ein- 
zigen Ausweg, den Ordenspriester von seinen früheren Ordensgelübden legitim ab- 
zulösen, für seinen Begleiter einen kanonischen Status zu erlangen und beide in ei- 
ner rechtlich abgesicherten Vereinigung leben zu lassen. Die Gemeinschaft besitzt 
ein umfangreiches, vom Ortsbischof approbiertes Regelwerk, das aber nicht auf ein 

1' Allerdings ist die Diözese Feldkirch Ausgangspunkt der •Klarissen-Eremitinnen" (heute: 
•Schwestern der hl. Klara"), die das Gelübde auf die Regel der hl. Klara ablegen; s.u. im Ka- 
pitel über Eremiten/-innen-Gemeinschaften (3.3). 
12 Siehe allerdings in diesem Überblick unter Chur. - In diesem Bistum gibt es zudem drei 
Jungfrauen gemäß Can. 604 § 1; zwei von ihnen sind Haushälterinnen bei Priestern. 
13 Die gleiche Quelle berichtet vom Versuch einer Karmelitin zum eremitischen Leben im 
Bistum Hildesheim; sie stammte aus der Diözese, aus der dieser Hinweis kam, ist jedoch wie- 
der in den Karmel zurückgekehrt und führt dort ein mehr einsames Leben. 
14 Einen entsprechenden Hinweis auf Eremiten in Paderborn, die Gelübde abgelegt haben, er- 
hielten wir auch aus einer rheinischen Diözese; dort ist zudem bekannt, daß in Paderborn min- 
destens 6 Damen die Jungfrauenweihe abgelegt haben. 



Aus dem Leben der Kirche 219 

Eremitendasein, sondern auf ein beschauliches Leben zugeschnitten ist. - Eine An- 
frage bei dem Gründer bestätigte, daß man sich dort von der eremitischen Lebens- 
weise distanziert. •Wir ... sind nämlich keine Eremiten, sondern eine im Entstehen 
begriffene Gemeinschaft, die ein rein kontemplatives Leben in strenger Klausur 
führt. Wir leben zwar ein ausschließliches Gebetsleben, aber dieses intensive Leben 
mit Gott vollzieht sich in einem sehr intensiven Gemeinschaftsleben. Und in diesem 
Ineinander von Einsamkeit und Brüderlichkeit leben wir unseren Dienst der Selbst- 
hingabe für Kirche und Welt." 

In der Erzdiözese Freiburg bestehen zwei Niederlasssungen von Eremitinnen: In 
der einen leben seit 1971 drei Trappistinnen15, von denen zur Zeit des Wegganges 
von ihrer Abtei zwei bereits die ewigen, eine dritte einfache Gelübde abgelegt hat- 
ten. 1977 erfolgte für die beiden Schwestern mit ewigen Gelübden durch die Reli- 
giosenkongregation die •volle Lösung vom Orden und Kloster, dem sie bisher an- 
gehörten, unter Beibehaltung der Gelübde", die auf Grund eines speziellen Indultes 
des Heiligen Stuhls als Ordengelübde anerkannt wurden. Die dritte Schwester legte 
nach Ablauf der zeitlichen Gelübde vor dem vom damaligen Erzbischof von Frei- 
burg beauftragten Erzabt von Beuron ein Eremitenversprechen ab. Der Ordensrefe- 
rent der Erzdiözese hält eine sporadische Verbindung zu der Klause. - In einer zwei- 
ten Einsiedelei im Erzbistum Freiburg leben zwei Eremitinnen, eine Benediktinerin 
und eine Karmelitin. Beide hatten ebenfalls Ordensgelübde und sind mit Zustim- 
mung der Religiosenkongregation auf Dauer exklaustriert. Die Klause liegt bei ei- 
ner Wallfahrtskirche und gehört zu der entsprechenden Pfarrei. Deren Pfarrer hat re- 
gelmäßigen Kontakt zu den Eremitinnen. - In beiden Fällen gibt es keine schriftlich 
fixierten Regeln. 

In der Diözese Rottenburg-Stuttgart lebt seit 1990 ein Bistumspriester mit Zu- 
stimmung des Bischofs als Eremit. Zu seinem Selbstverständnis gehört es, nicht in 
das Licht der Öffentlichkeit gerückt zu werden. Während der ersten Monate seines 
Eremitenlebens wurde er in einer Art Noviziat von einem Ordenspriester begleitet. 
Es war nicht einfach, ein geeignetes Haus für den bewußt in der Verborgenheit le- 
benden Eremiten zu finden, das er jetzt bewohnt. Geistlich orientiert er sich an der 
Gebetspraxis der Kartäuser, mit 4 großen Gebetszeiten am Tag und einer in der 
Nacht von 24 Uhr bis 1.30 Uhr. Er benützt das umfangreiche Psalmenpensum, eine 
lectio continua aus der heiligen Schrift und Vätertexte. In zwei Gärten arbeitet er 
etwa zwei Stunden am Tag körperlich. Seine Intention ist es, als Eremit Buße zu tun 
und zu beten für die Diözese, die Kirche und die Welt. - Neben diesem Priesterere- 
miten leben in der Diözese auch sechs Mitglieder der eremitisch lebenden •Schwe- 
stern der hl. Klara". Sie verteilen sich auf 2 kleine Konvente mit je drei Schwestern 
und •Anhang".16 - Der Vollständigkeit halber sei an dieser Stelle auch auf das ein- 
zige deutsche Kloster der in eremitischer Beschaulichkeit lebenden Kartäuser ver- 
wiesen: Das Kloster Marienau in Bad Wurzach-Seibranz wird derzeit (Stand August 
1994) von insgesamt 37 Mitbrüdern (Priester- und Brudermönche) bewohnt.17 

's Eine von ihnen ist durch ihre literarische Tätigkeit öffentlich bekannt geworden; vgl. z.B. 
G. Schinle, Eremitsche Spiritualität. Leutesdorf/Rh. 1973, Vorwort. 
1,1 S. LI. im Kapitel über Eremiten/-innen-Gemeinschaften (3.3). 



Aus dem Leben der Kirche 220 

Außer einer derzeit laufenden Anfrage18 gibt es im Bistum Eichstätt einen Ere- 
miten, der seit Mitte 1977 eine Eremitage bewohnt.19 Ein offizielles Eremiten- 
gelübde von ihm ist nicht bekannt, allerdings hatte er zum Vorgänger des jetzigen 
Bischofs Kontakt. Der Bruder war zunächst fünf Jahre Mitglied der Kartäuser, 
anschließend vier Jahre in einer Klause in Tirol und wurde mit 28 Jahren Eremit an 
seinem jetzigen Ort, der schon vor 1700 als Eremitage bewohnt wurde. Dort ver- 
sorgt der gelernte Gärtner aus dem Kölner Raum eine Wallfahrtskirche. 

Das Bistum Regensburg spielt für das Eremitenwesen im deutschsprachigen 
Raum eine besondere Rolle. Die beiden Eremitenvereinigungen •Eremitenberufs- 
verein in der Diözese Regensburg" und •Wachet und betet" haben beide ihr Mut- 
terhaus bzw. ihren Hauptsitz in der Nähe der Bischofsstadt und werden nach dem 
neuesten Stand der Entwicklung beide gemäß Can. 603 § 2 CIC geregelt.20 Die Mut- 
terklause der ersten wird von einem Eremiten, dem bisherigen Altvater und jetzigen 
Administrator, diejenige der zweiten Vereinigung von der Gründerin und Leiterin 
des Werkes bewohnt. Daneben leben in der Diözese Regensburg zwei weitere Ere- 
miten und ein Postulant des •Eremitenberufsvereins" sowie eine weitere Eremitin 
des Werkes •Wachet und betet". 

In der Diözese Augsburg wurde im Juli 1992 eine frühere, seit längerer Zeit un- 
besetzte Klause mit einer •Klarisseneremitin" wiederbesetzt. Der Bischof von 
Augsburg weihte die neu renovierte Kapelle im Oktober 1992 persönlich ein. Die 
Eremitin gehört seit 1986 zur •Gemeinschaft der Schwestern der hl. Klara".21 Bis 
dahin war sie Internistin und Leiterin eines Krankenhauses in öffentlicher Träger- 
schaft gewesen. Im Jahr zuvor hatte sie eine Franziskanerinnen-Gemeinschaft ver- 
lassen, der sie seit 1959 angehört hatte. Ihr Ziel war nun zunächst, solitär ein Leben 
nach den evangelischen Räten, aber unter weiterer Berufsausübung zu führen. In der 
Klarissen-Gemeinschaft fand sie den Ort zum kontemplativen und eremitischen Le- 
ben. Sie kündigte ihre Stelle als Ärztin und trat Ende 1986 in die Gemeinschaft ein. 
Nach dreieinhalb Jahren legte sie die Profeß auf diese Gemeischaft ab und erhielt 

17 Die Zahl wurde auf schriftliche Anfrage mitgeteilt. Zu Marienau: O. Beck, Ein Bildbericht 
aus der Kartause Marienau, in: G. Posada, Der Heilige Bruno. Köln 1987, XVI unpag. Sei- 
ten zwischen 264 und 265; O. Beck (Hg.), Kartause Marienau. Ein Ort der Stille und des 
Gebetes. 2. Aufl. Sigmaringen 1990. - Wichtige Einblicke in Geschichte, Selbstverständnis, 
Spiritualität und Organisation der Kartäuser geben neben dem genannten Buch von G. Po- 
sada: M. Zadnikar (Hg.), Die Kartäuser. Der Orden der schweigenden Mönche. Köln 1983; 
W. Bösen, Auf einsamer Straße zu Gott. Das Geheimnis der Kartäuser. Freiburg 1987 (3. 
Aufl. 1991); R. B. Lockhart, Botschaft des Schweigens. Das verborgene Leben der Kartäu- 
ser. Würzburg 1987 (2. Aufl. 1992). - Einen sehr interessanten und spannenden Versuch von 
vier französischen Kartäusern, in Südfrankreich (Eremitage •St. Bruno" bei Albi) nach dem 
eremitischen Ursprungsideal des hl. Bruno zu leben, beschreibt: W. Bösen, Nach 900 Jahren 
Bruno auf der Spur, in: A. Helly, Bruno von Köln. Der Vater der Kartäuser. Würzburg 1992, 
89-145. 
18 Die Bistumsleitung hat einem Aspiranten ein Jahr der persönlichen Prüfung auferlegt, da- 
mit er in dieser Zeit noch einige Klärungen im privaten Bereich vornehmen kann. 
19 Dem Antwortbrief lag ein Ausschnitt aus der Eichstätter Kirchenzeitung von 1977 bei, ohne 
nähere Quellenangaben: Allein mit Gott. Die Einsiedler sind noch nicht ausgestorben (16f). 
20 Vgl. zu diesen beiden Vereinigungen ausführlich das folgende Kapitel (3.1 und 3.2). 
21 Vgl. zu dieser Vereinigung ausführlich das folgende Kapitel (3.3). 



Aus dem Leben der Kirche 221 

Ende 1991 die Erlaubnis zum eremitischen Leben, das sie - im Gegensatz zu ihren 
Mitschwestern in vier weiteren Niederlassungen der Gemeinschaft - völlig allein 
führt. 

Dem Ordensreferat beim erzbischöflichen Ordinariat in München sind drei Ein- 
siedler bekannt: Der erste lebt seit 1974 in einer Klause im Voralpenland, ohne ei- 
ner Gemeinschaft anzugehören oder nach dem Can. 603 anerkannt zu sein. Er ver- 
sorgt zwei Wallfahrtskirchen.22 Ein weiterer Eremit, der seit 1986 eine Klause in der 
Erzdiözese bewohnt, ist zwar Mitglied des 3. Ordens des hl. Franziskus, gehört aber 
nicht zum Regensburger Eremitenverein. Er war zuvor schon in Einsiedeleien in der 
Schweiz und im Sauerland. Nach Kenntnis der Behörde soll sich an seinem rechtli- 
chen Status nach Erscheinen des neuen Kodex nichts geändert haben. Schließlich 
gibt es in der Erzdiözese einen Eremiten, der die Gründung einer Gemeinschaft 
•Eremiten/-innen der Anbetung im Erzbistum Paderborn" (mit großer Ähnlichkeit 
zum Werk •Wachet und betet" in Regensburg) mit der Anbindung dort im Sinne des 
CIC Can. 603 § 2 versucht, nach dem neuesten Stand der Entwicklung (August 
1994) aber nicht erreicht hat. Er hat private Gelübde abgelegt. 

In Österreich können drei Diözesen eremitisches Leben vorweisen. Im Bistum 
Linz versuchen zwei Frauen unabhängig voneinander, in einer eremitischen Le- 
bensform nach den drei evangelischen Räten zu leben. Beide sind ehemalige Or- 
densfrauen. Die eine war Mitglied in einer dominikanischen Gemeinschaft und ist 
nach Ablauf ihrer zeitlichen Gelübde aus dieser ausgeschieden. Die zweite ging 
nach einer kurzen Zeit bei einer Vereinigung Barmherziger Schwestern zu den Ar- 
men Schulschwestern ULF in Österreich und legte dort ewige Gelübde ab. Dem Ruf 
zu einem eremitischen Leben folgend, ließ sie sich dort säkularisieren und kam über 
verschiedene Stationen 1993 wieder in ihre oberösterreichische Heimat, wo sie in 
der Nähe ihres Elternhauses in einer einsamen und abgelegenen Gegend in einer 
Zelle lebt. Eine der beiden Eremitinnen hat die drei Gelübde bei einer Pfarrvisita- 
tion in die Hände des Diözesanbischofs abgelegt; die andere lebt zwar nach den 
Gelübden, bisher jedoch noch ohne deren offizielle Entgegennahme durch den Bi- 
schof. Die seelsorgliche Leitung obliegt in beiden Fällen zunächst dem Ortspfarrer, 
dann dem Bischofsvikar für die Orden im Auftrag des Diözesanbischofs. Beide Ere- 
mitinnen haben sich eine geregelte Tagesordnung gegeben, zu der das kirchliche 
Stundengebet, der möglichst tägliche Besuch der Meßfeier, die geistliche Lesung 
und Bildung sowie die Anbetung23 gehören. Allerdings existiert derzeit keine 
schriftlich fixierte Regel. 

Eine weitere österreichische Einsiedelei befindet sich im Erzbistum Salzburg. Der 
Eremit gehörte bis vor kurzem zu der Regensburger Eremitenkongregation, hat 
diese mittlerweile aber mit bischöflicher Dispens verlassen, ohne daß an die Stelle 
der bisherigen eine Regelung im Sinne von Can. 603 § 2 CIC getreten ist.24 

22 Telefonisches Gespräch mit dem Eremiten am 8.7.1994. Weitere Gesprächsinhalte können 
hier nicht wiedergegeben werden. 
23 Eine der beiden darf das Allerheiligste in ihrem kleinen Haus aufbewahren. 
24 Sein Name wird bereits in einer Veröffentlichung von 1970 zusammen mit dieser Eremi- 
tage und der Regensburger Kongregation zugehörig genannt: Martin (Anm. 3), 269. 



Aus dem Leben der Kirche 222 

Schließlich ist von den österreichischen die Diözese Feldkirch zu nennen, die 
Ausgangspunkt der •Schwestern der hl. Klara" ist. Diese eremitisch lebende Or- 
densgemeinschaft der Heiligen aus Assisi ist mit zwei kleinen Konventen von je drei 
Schwestern und •Anhang" in dem westlichsten Bistum Österreichs vertreten.25 

In der gesamten Schweiz werden derzeit offiziell sechs Eremiten und eine Ere- 
mitin, daneben einige weitere mit eremitenähnlicher Lebensweise gezählt.26 Von 
den drei deutschsprachigen Einsiedlern lebt je einer in den ebenfalls deutschspra- 
chigen Diözesen Basel und Chur sowie im deutschsprachigen Teil des Bistums Sit- 
ten. Der erste, in der Diözese Basel wohnend, ist Mitglied der französischen Herz- 
Jesu-Missionare. Der 60-jährige lebt gegenüber kirchlichen Einrichtungen (Diö- 
zese; Nachbarkloster) sehr zurückgezogen in einer Alpenschlucht, hat aber als An- 
gestellter der dortigen Bürgergemeinde ein festes Einkommen, für das er zwei Wall- 
fahrtskapellen sowie das umliegende Gelände versorgt und ab und zu Touristen 
durch die Schlucht führt.27 

Ein weiterer deutsch-schweizerischer Eremit bewohnt seit sechs Jahren eine 
Klause im Bereich der Diözese Chur in einer ebenfalls romantischen Schlucht. Der 
80-jährige Kapuziner gehört weiterhin zur Klosterfamilie der benachbarten Nieder- 
lassung seines Ordens. Er bezeichnet sich selbst als •Aktivposten" seines Ordens, 
hält •sonntägliche Gottesdienste und anderes mehr", ist also •kein Eremit im klas- 
sischen Sinn, er ist Kapuziner mit franziskanischer Spiritualität und Lebensweise."28 

Ein dritter deutschsprachiger Eremit lebt im deutschsprachigen Teil des von uns 
nicht angeschriebenen Bistums Sitten. Der mittlerweile 73-jährige gehört seit über 
dreißig Jahren zur Regensburger Eremitenverbrüderung. Zunächst war er Waldbru- 
der in der ebengenannten Klause im Bistum Basel. Aus gesundheitlichen Gründen 
wechselte er vor über zehn Jahren zum jetzigen Ort. Während des Winters verläßt 
er seine Klause und lebt in einer Kapuzinergemeinschaft im Bistum Basel. Während 
der Aufenthaltszeit in seiner Klause pflegt er auch Kontakte zu anderen Klosterge- 
meinschaften, so zu den Kapuzinern in seiner Diözese. 

Schließlich sei noch eine Eremitin aus dem deutsch-belgischen Grenzgebiet im 
Bistum Liittich erwähnt. Die dortige französisch- und deutschsprachige Schwester 
wohnt abgeschieden auf dem Gelände eines Franziskanerklosters. Sie lebt zwar 
nicht nach kanonischem Statut gemäß Can. 603 § 2, hat aber schon vor 25 Jahren 
ein eremitisches Gelübde vor einem französischen Bischof abgelegt. Sie wird vom 
Generalvikar ihres jetzigen Bistums geistlich begleitet. Dieser bürgt auch für die 
Echtheit des christlichen Zeugnisses der Frau. 

Als Ergebnis läßt sich festhalten: Im deutschsprachigen Raum ließen sich durch 
offizielle Anfragen bei den bischöflichen Behörden insgesamt 15 Eremiten und 24 
Eremitinnen nachweisen. Bei den Männern haben 6 ihr Gelübde gemäß Can. 603 § 
2 CIC (1983) in die Hände des Bischofs abgelegt, 6 auf irgendeine andere Form 

25 S. u. das Kapitel über EremitenAinnen-Gemeinschaften (3.3). 
26 Vgl. den Zeitungsartikel •In den meisten Klausen steht mittlerweile ein Telefon", in: Solo- 
thurner Nachrichten Nr. 62 Ausgabe OT/SN vom 15.3.1994, 10. Der Beitrag wurde mir 
freundlicherweise vom Guardian des Solothurner Kapuzinerklosters vermittelt. 
" Ebd. 
28 So schreibt der Bruder über sich selbst in einem Brief. 



Aus dem Leben der Kirche 223 

(z.B. Gelübde bereits vor 1983 in die Hände eines Bischofs oder private Gelübde in 
die Hände eines Beichtvaters), 3 sind Ordensangehörige. Bei den Frauen leben 4 
gemäß Can. 603, 3 nach einer sonstigen Regelung, 17 gehören zu einem Orden.29 

3. Eremiten/-innen-Gemeinschaften 

Daß einige Eremiten und Eremitinnen zu einer eremitischen Gemeinschaft gehören, 
ist kein Widerspruch, sondern zeigt, daß solitär lebende Menschen durchaus die Zu- 
gehörigkeit zu Gleichgesinnten suchen und brauchen. Dabei hat der Gemein- 
schaftscharakter eine sehr unterschiedliche Ausprägung. Drei solcher Gemeinschaf- 
ten eremitisch lebender Menschen ließen sich durch die Umfrage ausmachen: Der 
schon auf eine lange Vorgänger-Tradition zurückblickende •Eremitenberufsverein 
in der Diözese Regensburg" für Männer, das Werk •Wachet und betet" für Männer 
und Frauen sowie die •Schwestern der heiligen Klara" (= Klarissen-Eremitinnen) 
für Frauen. Sie sollen im folgenden in ihrer Entstehungsgeschichte und in ihren spi- 
rituellen Akzenten skizzenhaft dargestellt werden. 

3.1 Der •Eremitenberufsverein in der Diözese Regensburg" 

Die bis in die 70er Jahre literarisch recht gut dokumentierte Regensburger Eremi- 
tenvereinigung kann auf eine Tradition von drei Jahrhunderten zurückblicken.30 Sie 
hat allerdings seit 1990 organisatorisch einen tiefen Wandel erlebt. 
Nach einer nur kurzen Zugehörigkeit zur Freisinger Eremitenkongregation erreich- 
ten die Regensburger Eremiten am Beginn des 18. Jahrhunderts zunächst die kur- 
fürstliche und 1729 die bischöfliche Anerkennung. Mit dem Konsens des Franzis- 
kanerprovinzials konnte ihre Kongregation zudem den Status eines III. Ordens vom 
Hl. Franz von Assisi erlangen. Die Klause Frauenbründl bei Bad Abbach wurde 
Mutterklause. 1804 erfolgte die Aufhebung der gegen Ende des 18. Jahrhunderts 39 
Eremitagen zählenden Kongregation. 

Die bischöfliche Neugründung auf der Grundlage der Regel von 1729 fand 1842 
mit sechs Einsiedlern31 statt, während diesmal die staatliche Anerkennung verwei- 
gert wurde. Allerdings sollte im Einzelfall vom staatlichen Verbot aus dem Jahre 
1804 abgesehen werden. 1901 erfolgte die Eintragung der Eremitenkongregation in 
das Vereinsregister von Kehlheim. Bis 1928 wuchs die Zahl wieder auf 26 Klausen 
(davon drei außerhalb der Diözese Regensburg gelegen) mit 29 Brüdern an. 1967 
wurden 12 Klausen bewohnt. Regelüberarbeitungen erfolgten 1864, 1898 und 1962. 
Die Vereinssatzung wurde 1990 und erneut 1992 geändert. 

Die am 24.9.1962 vom damaligen Regensburger Bischof Rudolf Graber appro- 

29 Die beiden Brüder aus dem Bistum Speyer sowie die Marienauer Kartäuser sind nicht mit- 
gezählt. S. auch den Nachtrag in Anm. 45. - Für Hinweise auf weitere, hier nicht erwähnte 
Eremiten/-innen wäre der Verfasser dem Leser / der Leserin dankbar! 
-• Hofmeister (Anm. 3), 1199-1214; Martin (Anm. 3); Börner (Anm. 3), 215-224, bes. 216. 
11 Neben vier Regensburgern waren es ein Freisinger und ein Passauer Eremit. 



Aus dem Leben der Kirche 224 

bierten Konstitutionen beschreiben in einem ersten Teil das Wesen und den Zweck 
der Kongregation, den Eintritt in sie und die Lebensweise der Eremiten, im zweiten 
Teil deren Leitung. Die zeitlichen Gelübde (dreimal drei Jahre) nimmt der Altvater 
entsprechend dem Ritus des Römisch-Seraphischen Rituales entgegen; die ewigen 
Gelübde finden während der Messe nach dem Offertorium statt. In beiden Fällen ist 
die Form einfach. Die Gemeinschaft erhielt nunmehr den Namen •Verbrüderung der 
Eremiten des Regulierten III. Ordens vom hl. Franziskus mit der Mutterklause in 
Frauenbrünnl, Pfarrei Bad Abbach, Diözese Regensburg" (EOSF). Zugleich erfolgte 
erst zu dieser Zeit (Oktober 1963) formal der Anschluß an den I. Orden (Minoriten) 
und damit die Verleihung des Religiosenstatus, während die Eremiten bis dahin 
trotz ihres Drittordensstatus lediglich nach approbierten Regeln lebende Weltleute 
waren. 

Im Jahre 1992 vollzog sich die bereits angedeutete, 1990 eingeleitete organisato- 
rische Veränderung. Hierbei spielten zwei Entwicklungen ineinander und machten 
eine neue Lösung notwendig. Zum einen war bis zu diesem Zeitpunkt die Anzahl 
der Brüder mit ewigen oder zeitlichen Gelübden auf vier zurückgegangen, bei 
gleichzeitiger schlechter Nachwuchslage. Zum anderen fand sich keiner mehr für 
das Amt des Altvaters. Ohne Oberen kann ein Religiosenverband jedoch nicht wei- 
terbestehen. Einen Ausweg fand man in Can. 603. Den Eremiten wurde freigestellt, 
gemäß § 2 dieses Kanons als Eremiten weiterzuleben oder ganz in den Laienstand 
zurückzutreten. Allerdings wurde die Auflösung der Eremitenverbrüderung beim 
Apostolischen Stuhl nicht beantragt, so daß diese für 100 Jahre (ab 1992) als juri- 
stische Person weiterexistieren und jederzeit neubelebt werden kann32, wenn sich 
der Nachwuchs in der erhofften Weise einstellt. 

Die vier Eremiten wählten von den beiden ihnen für die Zukunft eröffneten Mög- 
lichkeiten die erste und legten 1993 die Gelübde in die Hände des Regensburger 
Weihbischofs als Ordensvikar und Stellvertreter des Diözesanbischofs ab, nachdem 
sie zuvor von ihren bisherigen Religiosengelübden entbunden worden waren. 

Während die kirchliche Rechtsgrundlage als Religiosenverband also derzeit 
•ruht", besteht weiterhin die staatliche Anerkennung im Rahmen der abgeänderten 
vereinsrechtlichen Satzung als Körperschaft öffentlichen Rechtes. Demgemäß trägt 
die Gemeinschaft nunmehr den Namen •Eremitenberufsverein in der Diözese Re- 
gensburg e.V." Die wichtigste Bestimmung in dieser neuen Satzung ist nach dem 
Ausscheiden der Eremiten und ihrer Gemeinschaft aus dem Religiosenstatus die Er- 
langung der Mitgliedschaft in dem Verein für den Einzelnen durch Ablegung der 
Profeß vor dem Bischof von Regensburg gemäß Can. 603 § 2 CIC (so ausdrücklich 
in §5a der Satzung). •Dieser Verein ist nunmehr die Klammer, die uns Einzel-Ere- 
miten zusammenhält."33 Jeder einzelne neue Eremit wird auf der Grundlage dieser 
Satzung automatisch Mitglied in dem Eremitenberufsverein. Dessen Zweck ist es, 
•seine Mitglieder zu einem geistlichen Leben im Geist des hl. Franziskus in Abge- 
schiedenheit von der Welt anzuleiten, sie besonders zum Altar- und Kirchendienst 
zu befähigen. In Verbindung mit diesen religiösen Zwecken will der Verein auch 

32 Vgl. Can. 584 und 120 i.V.m. 634 CIC. 
33 Aus dem Brief eines der Eremiten. 



Aus dem Leben der Kirche 225 

die gemeinsamen Interessen der Mitglieder wahren, die bewohnten und bestehen- 
den Klausen sowie die Kirche in Frauenbründl instand halten, kranke und bedürf- 
tige Mitglieder unterstützen und vermögenslosen Berufsaspiranten den Zugang zum 
Eremitenstand ermöglichen." (Satzung §2) In dieser neuen Rechtsform, aber durch- 
aus mit den gleichen bisherigen Zielen im Blick auf das eremitische Leben, unter- 
stehen die Brüder der ehemaligen Regensburger Eremitenvereinigung als einzelne 
der Leitung des Diözesanbischofs von Regensburg, der sich eines Delegaten be- 
dient. Dieser bischöfliche Delegierte gehört auch zur •Vorstandschaft" des Vereins 
und ist deren erster Vorsitzender.34 Er führt die Vereinsgeschäfte und den Vorsitz 
bei der Generalversammlung, wenn der weiterhin für die Eremiten zuständige Or- 
densvikar des Diözesanbischofs verhindert ist. Außerdem ist die Verantwortung für 
den geistlichen Postulanten- und Novizenunterricht von dem nicht mehr existieren- 
den Amt des Altvaters auf den Delegaten übergegangen. Daneben hat der Verein - 
jeweils für drei Jahre von und aus den Mitgliedern gewählt - einen zweiten Vorsit- 
zenden, einen Kassierer und einen Schriftführer. 

Spirituelle Basis für die Mitglieder des Eremitenberufsvereins bleibt weiterhin 
die •Regel und Leben der Brüder und Schwestern vom Regulierten Dritten Orden 
des heiligen Franziskus" in ihrer im Dezember 1982 päpstlich approbierten Fassung. 
Über diese Drittordensregel hinaus bilden aber auch die Konstitutionen der ehema- 
ligen Eremitenverbrüderung aus dem Jahre 196235 in Verbindung mit den Abände- 
rungen vom •Ordenskonzil 1968/69" - von der neu geregelten Leitungsfrage abge- 
sehen - weiterhin die Grundlage für die Gestaltung des eremitischen Lebens in den 
einzelnen Klausen der Brüder des Eremiten Vereins. Diese Konstitutionen beschrei- 
ben als Hauptzweck der Kongregation •die Verherrlichung Gottes durch seine Mit- 
glieder und das Beschreiten eines gegenüber dem Leben in der Welt vollkommene- 
ren Weges der Nachfolge Christi durch Einhalten des Gelübdes der Armut, der 
Keuschheit und des Gehorsams sowie der besonderen Beobachtung der Zurückge- 
zogenheit von der Welt" und als weiteren, nachgeordneten Zweck, •dem einzelnen 
in Zurückgezogenheit lebenden Eremiten die brüderliche Hilfe gleichgesinnter 
Menschen für alle leiblichen und seelischen Bedürfnisse zu sichern, der Mitwelt 
aber ein Beispiel christlicher Bruderliebe zu geben."36 Im spirituellen Bereich wer- 
den die Brüder auch weiterhin wie Ordensleute gesehen. Dies beweist auch die wei- 
tere Zuständigkeit des Ordensvikars (außer bzw. über dem Bischöflichen Delega- 
ten). •Es hat sich also im geistlichen Bereich bei uns nichts, aber auch gar nichts ge- 
genüber früher geändert."37 

Von den vier derzeitigen Eremiten im Alter zwischen 61 und 73 Jahren leben drei 
in der Diözese Regensburg und einer in Sitten. Sie sind als Meßner/Küster tätig und 
betreuen Wallfahrtskirchen und deren Besucher. 

34 Diese Aufgabe wird derzeit von einem als Expositus seelsorglich im Bistumsdienst tätigen 
Benediktiner wahrgenommen. 
« Vgl. Hofmeister (Anm. 3), 1201-1214 und Martin (Anm. 3), 270-275. 
36 §§ 3 und 4 der Konstitution. 
37 Aus dem Brief eines der Eremiten. 



Aus dem Leben der Kirche 226 

3.2 Das Werk •Wachet und betet" 

•In einem einzigen Augenblick, mitten in der einfachen alltäglichen Arbeit, zu ei- 
nem Zeitpunkt, da eine Weisung Gottes nicht einmal geahnt wird, brach Gott ein, 
war das Konzept für die Eremiten/-innen der Anbetung in mir als etwas, das nicht 
von mir war. Das geschah im Jahr 1979. Daraufhin erbat ich mir vom Herrn ein Jahr 
der Prüfung." Mit diesen Worten beschreibt die Gründerin des Werkes •Wachet und 
betet" in einem Informationsfaltblatt den Beginn der von ihr initiierten Eremitinnen- 
Gemeinschaft. Im Sinne des Can. 578 CIC versteht sie dieses Konzept als unverän- 
derlichen Stifterwillen. Es umfaßt sieben Schreibmaschinenseiten. Hierin werden 
die eremitische Spiritualität des Werkes erläutert, die Eckpfeiler und die konkreten 
Schritte der Verwirklichung des eremitischen Lebens im Alltag beschrieben und 
schließlich der Modellcharakter dieses Lebens erläutert. 1982 entstand ein zweisei- 
tiger Anhang, der als integraler Teil des unveränderbaren Konzeptes gilt. In ihm 
werden zum einen die unverrückbaren Kernpunkte der Spiritualität des Werkes fest- 
gehalten (Leben in Kontemplation; Eucharistische Anbetung; pastoraler Dienst). 
Zum zweiten wird das Konzept zu drei Wegrichtungen (Kreise) weiterentwickelt: 
der Kreis der Eremitinnen; das Jesuswerk, das Lebensgemeinschaften umfaßt, die 
(einzelne) Ideale des Werkes verwirklichen; der Freundeskreis, dem jede(r) an- 
gehören kann, der/die Elemente des Konzeptes in das Leben des Alltags übertragen 
möchte. Dem Konzept folgen umfangreiche Konstitutionen und Weisungen, die 
1992 von der Gründerin ausgearbeitet wurden und nach den drei Kreisen geordnet 
sind. Allerdings liegen erst die Konstitutionen und Weisungen für den •inneren 
Kreis" (Eremiten/-innen) und die Weisungen für den Freundeskreis in ausgearbei- 
teter Form vor. 

Im Februar 1993 wurden die Konstitutionen durch den Bischof von Regensburg, 
in dessen Diözese der Hauptsitz des Werkes liegt, ad experimentum für fünf Jahre 
bestätigt. Die kirchenrechtliche Anbindung des inneren Kreises des Werkes (Ere- 
miten/-innen der Anbetung) an den Bischof ist in der Konstitution ausdrücklich un- 
ter Berufung auf Can. 603 §§ 1 und 2 geregelt. Der Weihbischof wurde beauftragt, 
die Versprechen der Erstmitglieder entgegenzunehmen. Dies erfolgte im gleichen 
Jahr, so daß bis heute drei Eremitinnen und ein Eremit (1985 öffnete das Werk sich 
auch Männern) ihr öffentliches Versprechen in die Hand des Bischofs von Regens- 
burg abgelegt haben. Sie verteilen sich auf die Diözesen Regensburg, Münster und 
Paderborn. Daneben gibt es einige Interessenten, die vor der Entscheidung stehen, 
das Jahr der Prüfung zu beginnen, das der Zeit der Vorbereitung vorausgeht. 

Gemäß dem •Konzept" von 1979/82 stellt sich die Eremitin in der Stille der Ein- 
samkeit stellvertretend für viele vor das Angesicht Gottes. Die Mitte der Einsiede- 
lei, die •in ihr und um sie" entsteht, ist die Kapelle mit dem Allerheiligsten. Zu- 
gleich steht diese Einsiedelei nicht fern von der Welt, sondern inmitten der Men- 
schen. Deshalb können die Leute der Ortschaft dort auch die hl. Messe mitfeiern, 
mitbeten oder seelsorglichen Rat suchen. Das Leben der Eremitin •ist also ganz und 



Aus dem Leben der Kirche 227 

gar ein Leben in Zurückgezogenheit, im Schweigen vor Gott; ein Leben in der stän- 
digen Gegenwart des Herrn, ihres Bräutigams und Geliebten; ein Leben, in dem das 
immerwährende Gebet Tag und Nacht nicht mehr endet; ein Leben der Kontempla- 
tion. Ihr Leben ist ein besonderer Dienst an den Menschen, Dienst ihres Glaubens, 
ihrer Hoffnung, ihrer Freude; ein Dienst der Seelsorge." Sie ist sich auch bewußt, 
daß ihr Weg immer der Anfechtung ausgesetzt und somit ein Weg der Nachfolge 
unter dem Kreuz ist. Kernpunkte der Woche sind die Tage des Schweigens (zwei 
Tage pro Woche): •Sie sorgen dafür, daß dieses gottgeweihte Leben nicht den Cha- 
rakter eines aktiven Dienstes bekommt, sondern den der Kontemplation bewahrt, 
denn das Leben dieser Frau ist ein durch und durch kontemplatives Leben in der 
Einsamkeit mit dem Herrn, unter den Menschen und für die Menschen." Auch die 
Existenzsicherung (Halbtagsbeschäftigung) soll möglichst einen kontemplativen 
Charakter tragen. Ihr Leben stellt die Eremitin unter die Aufsicht der Kirche 
(Beichtvater; jährlicher Bericht an den Bischof; Gelübde). Zu der Einsiedelei 
gehören: •eine Kapelle von der Größe, daß die Leute der Ortschaft an der gelegent- 
lichen Eucharistiefeier und an den Gebetsabenden teilnehmen können; ein Raum 
zum Wohnen, Arbeiten und für den Empfang der Leute; eine kleine Küche; wenn 
möglich ein kleiner abgetrennter Raum zum Schlafen." Die Räume sollen einfach 
und anspruchslos, aber geschmackvoll eingerichtet und nicht gesundheitsgefähr- 
dend sein. Auch die Kleidung ist einfach, ein Schleier nicht notwendig. •Der wich- 
tigere Schleier ist die äußere Zurückhaltung, ist die Verhaltenheit in dem, was die 
Eremitin erfährt. Der Schutz, den Gott selbst ihrer Liebe gibt vor den Blicken der 
Menschen, ist Schleier genug." In der Gemeinschaft, die sie mit anderen bildet, wer- 
den •die streng gezogenen Grenzen zwischen Laien und Gottgeweihten fallen, da 
alle zusammen diesen Dienst vor Gott tun. Jeder bringt den Reichtum seines Stan- 
des mit." Die Gemeinschaft wird von einem/r in geheimer Wahl von allen selbstän- 
digen Eremiten/-innen des Werkes auf zwölf Jahre gewählten Hauptverantwortli- 
chen geleitet (vgl. Konstitutionen).38 

3.3 Die •Schwestern der heiligen Klara" (Klarissen-Eremitinnen) 

1983 begann eine Klarissin aus dem Brixener Konvent mit zwei Mitschwestern ein 
eremitisches Leben in einem Anbau des Kapuzinerklosters Gauenstein/ Diözese 
Feldkirch. Zwei Jahre später bewirkte der damalige Ortsbischof die päpstliche Be- 
stätigung ihrer Lebensform und die Erlaubnis zur Aufnahme neuer Mitglieder. Der- 
zeit39 gehören der Gemeinschaft 13 Schwestern an, die sich auf je zwei kleine Kon- 
vente in den Diözesen Feldkirch und Rottenburg-Stuttgart mit drei Schwestern je 
Niederlassung und eine weitere mit einer einzeln lebenden Eremitin im Bistum 
Augsburg verteilen. In den vier Niederlassungen mit jeweils drei Schwestern leben 
neben diesen immer auch Postulantinnen, Novizinnen und Mitbetende als •An- 
hang", so daß jeder •Konvent" meist aus 5-6 Frauen besteht. 

38 Leider kann in diesem Beitrag nicht weiter auf die spirituell tiefen und lebenspraktisch kon- 
kreten Aussagen des Konzeptes sowie der Konstitutionen und Weisungen eingegangen wer- 
den. 



Aus dem Leben der Kirche 228 

Seit der päpstlichen Bestätigung ihrer Lebensform ist die Gemeinschaft nicht 
mehr nach Can. 603 CIC geregelt (•weil wir 'zu viele' wurden"), sondern die 
Schwestern haben ihre Gelübde auf die Regel der hl. Klara von Assisi in Verbin- 
dung mit der Eremitenregel des Franziskus von Assisi abgelegt. Die Gemeinschaft 
wird von einer Äbtissin geleitet, in deren Hände das Gelübde nach erfolgtem Po- 
stulat und Noviziat öffentlich geleistet wird, und untersteht kanonisch weiterhin 
dem Bischof von Feldkirch. 

Das Besondere dieser Gemeinschaft liegt in der engen Verbindung der geistlichen 
Impulse der beiden Heiligen aus Assisi und der eremitischen Akzentuierung dieser 
Synthese. Zu diesem Leben, das wohl in Abgeschiedenheit, aber nicht in päpstlicher 
Klausur geschieht, werden folgende Gestaltungselemente dazugezählt: •- kontem- 
platives Ordensleben, in das sich die Tätigkeiten einfügen, die auch unserem Un- 
terhalt dienen; - kleine Gemeinschaften oder Möglichkeit eines eremitischen Le- 
bens unter bestimmten Voraussetzungen; - größtmögliche Einfachheit; - Lösung 
von gewohnten Sicherheiten; - Mittragen von Not und Freuden der Menschen im 
Gebet; - Möglichkeiten des Mitlebens von Frauen in der Gemeinschaft zur Stärkung 
ihres Glaubenslebens oder zur Neu-Orientierung; - Gottesdienstbesuch in der Ge- 
meinschaft." Weder die Gemeinschaft noch die Einzelne in ihr besitzen Eigentum. 
Ihren Lebensunterhalt verdienen sie durch geeignete Tätigkeiten, wobei sie die Ba- 
lance zwischen sozialer Verpflichtung, bewußter Unsicherheit und dem kontempla- 
tiven Leben suchen. Letzteres wird im Sinne der franziskanischen Regel für Einsie- 
deleien durch besondere wöchentliche Einkehr- bzw. •Wüstentage" geschützt. Am 
Mittwoch geht die eine •Hälfte" eines Konventes mit einem Schriftwort ganz in die 
Stille, hält sich von Besuchen, Post, Telefon etc. frei und fastet. Die andere •Hälfte" 
besorgt an diesem Tag die tägliche Arbeit, den Pfortendienst etc. Am Freitag wird 
gewechselt. Damit hält man sich ganz an die Regel des Franziskus über das •Leben 
der Brüder in Einsiedeleien": •Jene, die als Ordensleute in Einsiedeleien weilen 
wollen, sollen zu drei oder höchstens zu vier Brüdern sein. Zwei von ihnen sollen 
die Mütter sein und zwei oder wenigstens einen als Söhne haben. Jene führen dann 
das Leben der Martha und die beiden anderen das der Maria Magdalena... Die Söhne 
sollen aber bisweilen das Amt der Mütter übernehmen, ganz wie es nach ihrem Er- 
messen abwechselnd für eine Zeit geregelt ist."40 

4. Zeugnisse 

Nachdem in der Übersicht hier und da bereits einige Bemerkungen über die Le- 
bensweise und die Spiritualität einzelner Eremiten und Eremitinnen gemacht wur- 
den, sollen im folgenden etwas ausführlicher drei Zeugnisse mitgeteilt werden. Da- 
bei sollen die Zeugen selbst möglichst unmittelbar zu Wort kommen. Im ersten Fall 

»Stand August 1994. 
40 Die Schriften des hl. Franz von Assisi. Einführung, Übersetzung und Erläuterungen von K. 
Eßer und L. Hardick. 4. Aufl. Werl 1972, 90f. 



Aus dem Leben der Kirche 229 

greifen wir auf den bereits erwähnten Artikel aus der Eichstätter Kirchenzeitung 
zurück41, im zweiten und dritten auf Briefe. Die beiden ersten Zeugnisse stammen 
von Männern, das dritte von einer Frau. 

Eremit A 
Der Tag des Eremiten beginnt am Vortag um 23.30 Uhr mit einem Gespräch mit 
Gott, das in den neuen Tag hereinreicht. Am frühen Morgen betet er und meditiert 
den Rosenkranz. Anschließend geht er in den Ort, um nach Möglichkeit die Früh- 
messe mitzufeiern. Dem einfachen Frühstück folgt die Handarbeit: Mit Ikonenma- 
lerei und Wachsformen verdient er seinen Lebensunterhalt. Außerdem hält er die 
von ihm betreute Wallfahrtskirche in Ordnung. Gegen Mittag folgt das Gebet zur 
Gottesmutter und anschließend das zweite Rosenkranzgebet, das nun in der Wall- 
fahrtskirche neben der Klause vor dem Allerheiligsten stattfindet. Am Abend betet 
er die Vesper, die Komplet und schließlich den dritten Rosenkranz für die Verstor- 
benen. Von seiner Berufung sagt der Eremit: •Schon als Kind spürte ich bei der Eu- 
charistiefeier eine große Begeisterung, und ohne besonderen Anlaß war in mir plötz- 
lich ein starkes Verlangen, Gott in besonderer Weise nachzufolgen. Bei den Kar- 
täusern erfuhr ich erst, was es heißt, zu beten und welche Kraft und Freude vom Ge- 
spräch mit unserem Herrn ausgeht. Da ich die Einsamkeit zur Vereinigung mit Gott 
brauche, wählte ich schließlich diesen Weg... Es gibt viele Wege einer echten Got- 
tesnachfolge. Ich glaube und vertraue auf die Kraft des Gebetes und diene meinen 
Mitmenschen durch mein Gebet. Jeder Mensch muß seiner Berufung folgen, und 
meine ist diese Art zu leben. Außerdem ist meine Türe stets offen für Rat- und Hil- 
fesuchende. Ich weiß, daß solch ein Leben heute bei vielen Menschen kein Ver- 
ständnis mehr findet. Meiner Überzeugung nach braucht die Kirche heute wieder 
mehr Innerlichkeit und die Gläubigen mehr Vertrauen auf die Kraft des Gebetes. Ich 
jedenfalls habe meinen Entschluß, ein von den Menschen zurückgezogenes Leben 
zu führen, nie bereut." 

Eremit B« 
•Es gibt in der Eremitenverbrüderung eine .Consuetudo'. Man kann das Wort 
schlecht ins Deutsche übersetzen. Ein Verhaltensmuster, das dem Postulanten und 
dem Novizen sehr ans Herz gelegt wird. Das Zurücktreten da, wo man nicht unbe- 
dingt gebraucht wird. Der Verfasser hat die Weisheit dieser ,Consuetudo' hand- 
greiflich erlebt, z.B. bei Rivalitäten im Pfarrleben. Wer darf als Lektor fungieren, 
wer darf die Rosenkranz-, die Kreuzweg-, die Maiandacht halten usw? Wer be- 
scheiden zurücktritt, wird als angenehm empfunden, und sein Verhalten wirkt wohl- 
tuend. Wenn er dann noch ungeliebte Ämter und Aufgaben bescheiden übernimmt, 
gewinnt er Freunde, um die er sich nicht bemüht hat. Allerdings ist das Immer-im- 
Hintergrund-stehen-Wollen nicht angeboren, aber es ist erlernbar. Das Leitwort des 
Verfassers als Zielvorstellung ist entnommen der ,Nachfolge Christi', 1. Buch, 2. 

41 Vgl. Anm. 19. Es handelt sich um den Eremiten, der heute noch die gleiche Eremitage be- 
wohnt. 
42 Der Eremit ist Mitglied des Regensburger Eremitenberufvereins. 



Aus dem Leben der Kirche 230 

Kapitel: ,Ama nesciri et pro nihilo reputari.' (Liebe es, unbekannt zu sein und für 
nichts gehalten zu werden.) - Mehr noch als in unserer eremitischen Aszese drückt 
sich unsere Spiritualität in den pflichtmäßigen Gebeten und geistlichen Übungen 
aus. An der Spitze stehen selbstverständlich die tägliche heilige Messe und das Prie- 
sterbrevier (Offizium). Nachfolgend unsere Tagesordnung nach unseren Konstitu- 
tionen: ,Aufstehzeit: 5.00 Uhr spätestens. Laudes als Morgengebet; anschließend 
halbstündige Betrachtung; Vesper als Abendgebet in den Nachmittagsstunden; 
Komplet als Nachtgebet vor dem Schlafengehen. Von den Kleinen Hören ist nur 
eine verpflichtend. Heilige Messe, Lesehore, halbstündige Abendbetrachtung, Ro- 
senkranzgebet, geistliche Lesungen (Bibellesung, Heiligen-Biographie oder ein an- 
deres religiös-motivierendes Buch, je eine viertel Stunde), Lauretanische Litanei 
sind zwar verpflichtend, die Zeiten sind aber den einzelnen überlassen. Die Zwi- 
schenzeiten dienen den Berufsarbeiten (z.B. dem Mesnerdienst) und der Verrich- 
tung von Hausgeschäften (z.B. Kochen, Putz- und Reinigungsarbeiten). 20.30 Uhr 
Komplet und anschließend Nachtruhe. In der Mutterklause besteht eine feste Ta- 
gesordnung. Der einzelne Eremit auf der Außenklause richtet sich die Tagesordnung 
entsprechend seiner Notwendigkeit selbst ein.' Um 6.00 Uhr, 12.00 und 20.30 wird 
der ,Engel des Herrn' geläutet und gebetet. Am Freitag ist der Kreuzweg zu beten. 
Einmal im Monat ist die Rekollektio (Geisteserneuerung) zu halten, etwa eine halbe 
Stunde. - Wir Eremiten dürfen uns nach dem Konzil (1968) die vorgenannte Ta- 
gesordnung selbst zusammenstellen. Sie wurde erarbeitet im Wissen um die tatsäch- 
lichen Gegebenheiten auf den Außenklausen... Deshalb ist sie so flexibel, so sehr 
den konkreten Obliegenheiten des Eremiten auf der Außenklause angepaßt. - Übri- 
gens verdienen wir Eremiten uns unseren Lebensunterhalt selbst, soweit uns das 
möglich ist." 

Eremitin C43 

In der Zeit der Berufung zu einem solitären Leben nach den evangelischen Räten 
•wurde ich durch ein inneres Bild auf ein Leben in Anbetung, Armut, Schweigen 
und Einsamkeit verwiesen. Unerfahren im kontemplativen Leben und vorher nie be- 
faßt mit eremitischen Gedanken, begann ich zu suchen, ob es jemand gebe, der so 
etwas lebt. Mit einigen Schwierigkeiten fand ich meine jetzige Gemeinschaft... - 
Zur äußeren Gestaltung: Ich bewohne eine relativ geräumige Klause in Miete, die 
durch Meßnerdienste etc. bei St. X abgeleistet wird. Krankenkasse und Altersver- 
sorgung werden aus einem Fond abgebucht, der ... zu diesem Zweck errichtet wurde 
und von einer Vertrauensperson verwaltet wird. Die Lebenshaltungskosten bestreite 
ich weitgehend aus Spenden; d.h., Verwandte oder Menschen, die zum Gespräch 
kommen, schenken mir Grundnahrungsmittel oder auch Geld. Ich habe gelernt, dies 
anzunehmen, und erfahre dankbar die tägliche Vatersorge Gottes. Da meine An- 
strengungen, eine Tätigkeit anzunehmen, die ich zu Hause machen könnte, immer 
durchkreuzt wurden, nehme ich an, Gott wolle mich auf diesem nicht so abgesi- 
cherten Weg. So bin ich neben der Haus- und Gartenarbeit frei für Menschen, die 
mich brauchen, oder für unauffällige Dienste in der Pfarrei. Den Gottesdienst besu- 

41 Die Eremitin gehört zu den Schwestern der hl. Klara. 



Aus dem Leben der Kirche 231 

ehe ich in der Regel in der Pfarrkirche des Ortes, was etwa 15-20 Minuten Gehzeit 
macht, da St. X etwas außerhalb - leider nicht allzu abgelegen - liegt. - Zu meiner 
Weise des Lebens ist es am schwierigsten Stellung zu nehmen. Ich versuche, zwi- 
schen meinem geplanten Tageslauf und den Ereignissen des Tages den Plan Gottes 
zu ertasten. Geplant meinerseits sind drei Stunden Meditation über den Tag verteilt, 
Stundengebet, Rosenkranz, geistliche Lesung und hl. Messe. Eine der drei Medita- 
tionszeiten verbringe ich gewöhnlich in einer der beiden Kirchen, um diese wenig- 
stens für kurze Zeit den Gläubigen zugänglich zu machen. Sie sind wegen der 
Kunstwerte gesperrt. Dienstag, Mittwoch, Freitag, Samstag und Sonntag kommen 
je zwei Stunden Gesprächszeit (-angebot) hinzu. Montag, Donnerstag und Freitag 
ziehe ich mich wenn möglich zurück. Das Telefon, das ich 'im Gehorsam' ange- 
nommen habe, bediene ich nur von 20.30 bis 21.30 Uhr. Ich habe keine Tageszei- 
tung und kein Fernsehen; zur Zeit trage ich mich jedoch mit dem Gedanken, das 
kleine vorhandene Rundfunkgerät anzumelden, um wenigstens Nachrichten hören 
zu können. Doch immer wieder schiebe ich das auf, weil meine Sehnsucht nach 
Zurückgezogenheit größer ist als mein Informationsbedürfnis. Mir genügt es, daß 
Gott weiß, wozu mein Gebet und mein Leben wichtig sind. Für Ihn, der weder Zeit 
noch Raum unterworfen ist, kommt auch eine 'zu späte' Bitte noch rechtzeitig. - 
Oft erheitert es mich, wenn auf den Gesichtern Neugieriger unverhohlen Enttäu- 
schung erkennbar ist, weil ich so gar nicht wie eine Einsiedlerin aussehe. Ich bin 
wohlgenährt, rotwangig, fröhlich, vielleicht nicht einmal rückständig etc. Verständ- 
lich, das Klischee vom Einsiedler, wie er in den Heiligenlegenden beschrieben ist, 
hatte auch ich! Doch ich bin zu der Überzeugung gekommen, daß es den Einsiedler 
nicht gibt. Mir scheint es ein sehr individueller Weg zu sein, entsprechend Hosea: 
,Ich will ihn in die Wüste führen und ihm dort zu Herzen reden ,..'44 Persönlich muß 
ich sagen, Gott hat mir merklich alle Ideale, alles Funktionieren und alles, was mir 
wichtig schien, liebevoll, aber konsequent aus der Hand genommen durch Querun- 
gen und Krankheiten. Im Nachhinein scheint es mir, als hätte ich mühselig meinen 
Weg dorthin gesucht, wo ich Gott vermutete, und Er war neben mir, in mir da, und 
ich brauchte nur seine Gegenwart anzunehmen. Das Leben ist sehr einfach gewor- 
den. Doch es ist schwer zu schildern. Und doch würde ich jedem Menschen diesen 
Frieden und diese Geborgenheit wünschen... Ich sehne mich so sehr nach Allein- 
sein, das kein Alleinsein ist, weil Er dabei ist." 

5. Stellungnahme 

Der vorliegende Beitrag verfolgt drei Ziele: Er will 1. einen Überblick geben über 
das aktuelle Vorkommen der eremitischen Lebensform im deutschsprachigen 
Raum, 2. auf Ansätze zur äußeren und inneren Ordnung dieses Lebens hinweisen 
und 3. dieses Leben in einigen Selbstzeugnissen ungefiltert zu Wort kommen las- 
sen. Trotz des Interesses, das ich an der Erkundung des Eremitenwesens habe, bin 

44 Vgl. Hos 2,16. 



Aus dem Leben der Kirche 232 

ich mir bei der Frage nach einer Beurteilung der Ergebnisse der Umfrage sehr wohl 
meiner Grenzen bewußt. Zu diesen Grenzen gehört nicht nur meine eigene Lebens- 
form (als Ehemann und Vater), sondern auch der Respekt vor der •ganz anderen" 
Spiritualität, die mir in den Eremiten/-innen entgegenkommt. Dennoch sollen ab- 
schließend fünf Gedankenkreise wenigstens angerissen werden: 
- Es ist anzunehmen, daß nicht alle derzeit vorhandenen Eremiten/-innen von mir 

erkundet wurden. Dennoch ist die sehr geringe Gesamtzahl (39) auffallend, aber 
auch, daß es sehr viel mehr Frauen (24) als Männer (15) sind. Die große Zahl der 
Frauen hat ihren Hauptgrund in der Existenz der •Eremiten-Klarissinnen" (13). 
Die Gesamtzahl schrumpft noch einmal erheblich (auf 6 + 4 = 10), wenn man 
Can. 603 CIC und die damit verbundene Verantwortung des Diözesanbischofs als 
Kriterium zugrundelegt - obwohl doch dieser Kanon keineswegs restriktiv, son- 
dern eher offen formuliert ist und einen großen Spielraum für die konkrete Ge- 
staltung bietet. Zwei der drei genannten Gemeinschaften greifen mittlerweile aus- 
drücklich auf diesen Kanon zurück. Die Art und Weise, in der auf meine Anfrage 
häufig geantwortet wurde, zeigt zudem, daß man in den Ordinariaten dem Phä- 
nomen eher zurückhaltend gegenübersteht - wenn es überhaupt als Phänomen in 
der Diözese existiert bzw. anerkannt wird. 

- Der •Nutzen", den die solitäre Lebensform der Eremiten/-innen der kirchlichen 
Glaubensgemeinschaft bringt, ist schwer ins Wort zu fassen, weil bei ihnen nur 
wenig für die Außenwelt •herauskommt". Was uns immer wieder begegnet, ist 
die bewußte Hineinnahme von Kirche und Welt in das Gebet zu Gott. Eremi- 
ten/-innen beten nicht (allein) für ihr eigenes Seelenheil, sondern für das Heil 
der Kirche und der Welt. In ihrem Gebet nehmen sie beides hinein in die ganz- 
heitliche Hinordnung ihrer Existenz auf Gott. Der •Nutzen" dieser Lebensform 
steht und fällt mit der Glaubwürdigkeit des/r einzelnen EremitenAin vor Gott 
und den Menschen. Wenn einige Fälle recht eigenwillig anmuten, vielleicht so- 
gar wie Flucht erscheinen, dann vor allem deshalb, weil sie die Welt (um des 
intensiven Gebetes für diese Welt willen) nicht nur verlassen, sondern sie ver- 
gessen haben. 

- Aus der Perspektive meines eigenen Faches (Pastoraltheologie) sehe ich eine 
wichtige Aufgabe der Eremiten/-innen in ihrer Bereitschaft, sich als geistliche 
Ratgeber den Menschen zur Verfügung zu stellen. Die Qualifikation hierzu er- 
wächst ihnen nicht aus fachlicher Perspektive, sondern aus ihrer engen Gottesbe- 
ziehung, die sie in besonderer Weise z.B. zum Hören befähigt und an das Gute 
glauben läßt. Solchen Menschen begegnen zu können, tut heute not - oft auch in 
der Seelsorge. Meine Korrespondenz und Gespräche bringen mich sogar zu der 
Überzeugung, daß die Eremitmnerc besonders einfühlsame Gesprächspartner 
sind. Mit der Rolle als Ratgeber würden die Eremiten/-innen gleichzeitig den 
Aspekt der •actio" auf angemessene Weise in ihre kontemplative Lebensform in- 
tegrieren - sie sollten allerdings nicht in diese oder irgendeine andere Form der 
•actio" hineingedrängt werden. In gewissen Fällen kann das bereits erwähnte Ge- 
bet für Kirche und Welt schon •actio" genug sein. 

- Dem Eremitentum sollte keine Exklusivität vor anderen religiösen Lebensent- 
würfen zugesprochen werden. Eine bestimmte Lebensform als die •vollkommen- 



Aus dem Leben der Kirche 233 

ste" zu bezeichnen, geht immer einher mit einer Geringschätzung anderer (an- 
geblich weniger vollkommener) Formen und ist für beide Seiten eine Zumutung: 
für •die anderen" wegen der damit verbundenen Geringschätzung, für die •Voll- 
kommeneren" wegen des zu befürchtenden religiösen Leistungsdenkens. Dem- 
gegenüber hat sich jeder einzelne Mensch zu fragen, in welcher Lebensform er 
selbst die Fülle des ihm von Gott zugedachten Lebens findet. 

- Wie wird sich das eremitische Leben in Zukunft weiterentwickeln - oder wird es 
gar einst erlöschen? Wir sehen, daß unsere Gesellschaft den längst schon begon- 
nenen Weg der Individualisierung unaufhaltsam weitergeht. Die Folgen davon 
spüren wir auch in der Kirche, ja: die Kirche selbst geht diesen Weg der Indivi- 
dualisierung mit. Das ließe doch eigentlich für die Zukunft des Eremitenwesens 
hoffen: mehr Individualisierung - mehr Einsiedler. Die nachgewiesenen Zahlen 
sprechen jedoch eine andere Sprache. Denn den Nährboden für die eremitische 
Lebensform bildet die Gemeinschaft der Glaubenden, durch die hindurch der Ruf 
Gottes an den einzelnen zum Leben •in solitudine" ergeht. Und auf ein Zweites 
ist aufmerksam machen: Mit der Individualisierung steigt die Freiheit, und diese 
Freiheit ist sehr verletzungsanfällig. Die gesunde •Freiheit für" scheint immer 
mehr zu einer verantwortungslosen •Freiheit von" zu degenerieren. Dieses dege- 
nerierte Freiheitsverständnis bezieht sich auch auf Gott: aus der Freiheit für Gott 
wird die Freiheit von Gott. 
Wird es also irgendwann tatsächlich keine Eremiten mehr geben? Die Antwort 

auf diese Frage und die vorausgegangenen, eher ernüchternden Überlegungen soll 
uns der Ur-Vater der Einsiedler, Antonius, geben:45 

•Als sich viele Menschen zum Einsiedlerleben drängten, wurde der Altvater Antonios einmal 
von seinen Schülern gefragt, ob dieser Eifer nie erkalten würde. Da verzogen sich die Ge- 
sichtszüge des Antonios, er begann zu weinen und sagte: O nein! Es wird vielmehr eine Zeit 
kommen, da werden die Mönche, statt die Einsamkeit zu suchen, in den bewohntesten Städ- 
ten ihre Wohnsitze aufschlagen; da werden sie dann prachtvolle Gebäude aufführen, gute 
Mahlzeiten suchen und sich in nichts mehr von den Weltmenschen unterscheiden als allein 
durch ihre Kleider. Doch einzelne wird es immer geben, in denen der ursprüngliche Geist der 
Stiftung sich erhalten wird." 

Ernst Schneck, Trier 

45 Weisung der Väter (Apophthegmata Patrum). Übersetzt von B. Miller. 3. Aufl. Trier 1986, 
517. - Nachtrag: Im Februar 1995 erfuhr ich zufällig davon, daß im Bistum Trier Mitglieder 
der Schönstätter Gemeinschaften (Vallendar) eremitisch leben. Seit 6 Jahren lebt ein Schön- 
statt-Pater in einer Waldklause. Die Marienschwestern haben vier Eremitagen, von denen 
zwei ständig von je einer Eremitin bewohnt sind, während die beiden anderen Klausen Schwe- 
stern zur Verfügung gestellt werden, die sich auf befristete Zeiten (z.B. 72 Jahr) in die Ein- 
samkeit zurückziehen wollen. Die Ergebniszahlen am Ende des Überblicks (Kap. 2) und in 
der Stellungnahme (Kap. 5) wären dementsprechend um einen Eremiten und zwei Eremitin- 
nen in Ordensgemeinschaften zu ergänzen. 




