Ignatianische Hingabe
Franz-Josef Steinmetz, Miinchen

Menschliches Tun muf als aktive Eigenleistung und zugleich als passiv-
rezeptive Empfangsbereitschaft verstanden werden. Man kann das Be-
griffspaar Aktivitdt und Passivitdt deshalb immer nur in unaufldsbarer Ein-
heit behandeln. Das gilt dhnlich-unihnlich fiir die verschiedenen Bereiche
seiner Anwendung. Was das Verhiltnis des Menschen zu Gott betrifft, so hat
die katholische Theologie sich im allgemeinen um ergiinzende, korrektive
Aussagen bemiiht und Einseitigkeiten vermieden. Bei aller Anerkennung
von Mystik und Kontemplation wurden extrem quietistische Tendenzen,
auch wenn es sich lediglich um ungeschickte Formulierungen oder unkluge
Weisungen handelte, stets zuriickgewiesen. Wer Gott finden und in sich wir-
ken lassen will, der darf nicht in absoluter Tatenlosigkeit und Passivititit
verharren. Beliebt war daher in der Geistlichen Unterweisung die Regel:
,» Vertraue so auf Gott, als wenn du nichts, Gott aber alles bewirkte; so aber
setze dich ein, als wenn der ganze Erfolg von dir allein und nicht von Gott
abhinge.* Wer heute nach Hilfen sucht, die ihm angesichts der Zerrissenheit
des Alltags Frieden bringen und sein Leben im Geist sozusagen ,,vereinfa-
chen®, weil sie wie eine Klammer alles zusammenhalten, dem wird jedoch
ebenso gerne das beriihmte Gebet der Hingabe empfohlen, in dem die Geist-
lichen Ubungen des Ignatius von Loyola gipfeln. Es ist auch im ,,Gotteslob*
Nr. 5,6 abgedruckt:

., Nimm hin, Herr, und empfange meine ganze Freiheit,

mein Gedéchtnis, meinen Verstand und meinen ganzen Willen,
meine ganze Habe und meinen Besitz;

Du hast es mir gegeben, Dir, Herr, gebe ich es zuriick;

alles ist Dein, verfiige nach Deinem ganzen Willen;

gib mir Deine Liebe und Gnade, das ist mir genug.*

Fragwiirdig bleibt aber, ob die Ubung dieses so schlichten und doch alles
umfassenden Gebetes (EB 234) fiir Menschen des 20. Jahrhunderts noch
ohne weiteres eine groBe Hilfe sein kann. Verlangt es nicht scheinbar einen
radikalen Verzicht auf jede eigene Initiative? Enthdlt es nicht eine ganze
Reihe von Reiz- oder Tabuworten, die uns schwer ertriglich geworden sind?
Ist Ignatius nicht ein ausgesprochen schwieriger Autor? AuBerdem gibt es
zwischen uns und ihm einen breiten Graben von fiinf Jahrhunderten, der
wahrhaftig nicht leicht zu iiberspringen ist.



Franz-Josef Steinmetz 242

Auf den ersten Blick werden die Worte dieses Gebetes — wie auf dhnliche
Weise die Seligpreisungen der Bergpredigt Jesu — gewiB auch Arger, Be-
fremden oder Verwunderung in unserem Gedichtnis, Verstand und Willen
auslésen.! Dies gilt vermutlich besonders fiir die Menschen unserer Zeit, die
sich vielleicht mehr als in fritheren Epochen ihrer Freiheit und Mitverant-
wortung bewuBt sind, die ihr Leben selber in die Hand und es nicht einfach
dem Schicksal iiberlassen méchten. Manche werden sagen: ,,Meine Freiheit
aufgeben? Nein. Niemals! Was soll das iiberhaupt heien?* Andere werden
erkldren: ,Ich glaube nicht, da} ich solche Worte jemals ganz aufrichtig und
ehrlich beten konnte.” Wieder andere werden berichten: ,,Doch, ich habe in
dieser Weise zu beten versucht, aber als ich erfuhr, daB ich unheilbar krank
war, habe ich damit aufgehort. In der Tat konnen unterschiedliche Erfah-
rungen, MiBverstindnisse, Verweigerungen und Schwierigkeiten in uns auf-
steigen, wenn man das Hingabe-Gebet des heiligen Ignatius betrachtet.

I.

Verstindlicher wird dieses Gebet wohl erst dann, wenn man sich bewuft
macht, wer der Herr ist, dem wir uns so génzlich hingeben sollen. Denn es
ist klar, daB allein der ewige Schopfer aller Dinge selbst eine solche Hin-
gabe verdient. Von Thm handelt schon das sogenannte ,,Prinzip und Funda-
ment* der Exerzitien, wo Ignatius zwar nicht wortlich, aber doch dem Sinne
nach erkldrt (vgl. EB 23):

Ewiger Schopfer aller Dinge,

von Dir kommt alles, auf Dich hin ist alles,

und alles will uns hinfiihren zu Dir.

So wollen wir nun alles Weg sein lassen auf Dich hin:
Gesundheit und Krankheit, Reichtum und Armut,
Ehre und Schmach, langes Leben und kurzes,

- ja, einfachhin alles.

Und so bitten wir Dich nur um eines:

LaB uns in unserer Freiheit das wihlen,

was uns hinfiihrt zu Dir

und zum Lob Deiner Herrlichkeit,

fiir Zeit und Ewigkeit.

! Entscheidende Anregungen zu diesem Artikel verdanke ich W. Lambert, Aus Liebe zur
Wirklichkeit. Grundworte ignatianischer Spiritualidit. Mainz 1991, 140-142 v.a.



Ignatianische Hingabe 243

Nur wenn es einem Menschen gelingt, an diesen geheimnisvollen Gott zu
glauben und auf seine allmichtige Vorsehung zu vertrauen?, wird er auch
fdhig sein, ihn als Herrn zu lieben und sich ihm vorbehaltlos hinzugeben.
Der Glaube an den wahren Gott, der unbegreiflich und unergriindlich bleibrt,
ist unabdingbare Voraussetzung aller Geistlichen Ubungen, die Ignatius vor-
schldgt. Aber, wie man weil, ist dieser Glaube gerade in unserer Zeit kei-
neswegs selbstverstidndlich, und viele Menschen brauchen intensive Hilfe,
um liberhaupt wieder glauben, lieben und hoffen und so die Rede von Gott
neu verstehen zu konnen. Es wird daher sehr darauf ankommen, da8 alle, die
dazu in der Lage sind, solche Hilfe auch wirklich leisten.

Wenn aber das Fundament des Glaubens einmal gelegt ist, dann kann das
Hingabe-Gebet in einem ganz anderen Licht erscheinen. Es wird auffallen,
daB dieses Gebet urspriinglich in einem genau bestimmten Zusammenhang
der Geistlichen Ubungen steht, namlich in der Betrachtung zur Erlangung
der Liebe. Dort wird zunichst daran erinnert, daB die Liebe in der Mittei-
lung von beiden Seiten besteht, das heilt: dal der Liebende dem Geliebten
gibt und mitteilt, was er hat, oder von dem, was er hat oder kann; und genau
so umgekehrt der Geliebte dem Liebenden (EB 231). Und dann werden die
Wohltaten der Schopfung und Erlosung und die besonderen Gaben ins Ge-
déchtnis gerufen, die der Mensch von Gott schon erhielt. Und erst nachdem
der Exerzitant erwogen, wieviel der Herr fiir ihn getan und wieviel er ihm
von dem gegeben, was er hat, und wie derselbe Herr weiterhin sich ihm zu
geben wiinscht, so sehr er kann, erst dann wird er aufgefordert, das Hingabe-
Gebet zu sprechen. Es geht also bei dieser Hingabe iiberhaupt nicht um ein
einseitiges Verzichten oder um ein bloBes Opfer, wie man vielleicht schnell-
fertig denken konnte. Vielmehr geschieht sie aus dem Beschenkt-Sein her-
aus. Eben weil Gott sich selber zuerst mitgeteilt hat, kann der Mensch nun
seinerseits auch sich selber anbieten, indem er antwortend bittet: ,,Gebt mir
Eure Liebe und Gnade, denn diese geniigt mir (EB 234).

So gesehen bewirkt die ignatianische Hingabe alles andere als Armselig-
keit oder Passivitit. Man konnte vielmehr fast ein wenig ironisch fragen, ob
Ignatius hier nicht eigentlich unbescheiden-unverschimt bete. Was er sich
da wiinscht, ist ja nicht gerade wenig, sondern unendlich mehr als das, was
er vorher besaB. Indem er Gott um die Annahme seines ganzen Besitzes bit-
tet, gibt er nur das zuriick, was jenem als Schépfer sowieso gehort. Dafiir
empfingt er aber Gottes Liebe und Gnade in unermeBlicher Fiille. Der
Mensch lebt und handelt nun nicht mehr aus eigener Kraft, sondern Gott sel-
ber wirkt durch ihn und in ihm. Er sucht nicht mehr die eigene Ehre, son-
dern die groBere Ehre Gottes; denn das ist der Sinn seines Lebens (EB 23).

2 Vgl E. Kunz, Ist das Sprechen von Gottes Allmacht noch zeitgemdp, in: GuL 1995, 37 —46.



Franz-Josef Steinmetz 244

1I.

Allerdings hatte die Hingabe an Gott im Leben des Ignatius eine lidngere Ge-
schichte. Sie war nicht ohne weiteres abgeschlossen oder einfach vollkom-
men, sondern entwickelte sich nur allméhlich, und so dhnlich wird es wohl
im Leben der meisten Menschen sein. Erst im Laufe der Zeit gewinnt sie an
Breite, Hohe und Tiefe. Oder mit anderen Worten ausgedriickt: sie erweist
sich als dynamisch und wird fortwihrend universaler, radikaler und perso-
naler.

Bei Ignatius kann man beobachten, wie er nach seiner Bekehrung immer
weitere Bereiche in den Prozefl der Hingabe einbezieht: zum Beispiel seine
Offizierskarriere, die Traumwelt der Ritterromane, die er zu lesen liebte; den
familiiren Besitz, aber auch luxuritse Lebensgewohnheiten, den Stolz auf
die Zugehorigkeit zum Adel, seine Aggressivititen, mancherlei Angstlich-
keiten und schlieBlich alles! Obwohl er dabei ganz radikal, zuweilen in ei-
ner recht ungestiimen Weise, vorangeht, bleibt vieles doch geféhrlich ichbe-
zogen. Gott muf} ihn noch einmal in die ,,Schule nehmen, wie er selber sagt,
damit er zu unterscheiden lernt und sich gewisse fanatische Ubertreibungen
in wahrhaft echte Radikalitit verwandeln. Wenn man diese Berichte oder
auch die manchmal etwas ,,gesetzlich* erscheinenden Anweisungen des Ex-
erzitienbuches liest, kann man jedoch spiiren, wie der Andere, der je groBere
Gott in Jesus Christus, der Geber aller Gaben, von Anfang an das eigentli-
che Ziel ist, dem Ignatius als Person begegnen will: ,,Wie ein Freund mit ei-
nem Freund“ (EB 54). Darum folgt Ignatius letztlich nicht irgendeinem Tu-
gend-Ideal nach, er sucht keine Vollkommenheit in sich selber, er wiinscht
vielmehr ,,arm zu sein mit dem armen Christus® (EB 167), dies aber nur,
wenn Gottes ,,heiligste Majestit mich zu einem solchen Leben und Stand er-
wihlen und annehmen will”“ (EB 98).

Selbstentscheidung und Gehorsam gehoren im Grunde untrennbar zur ei-
nen Hingabe an den Herrn. Aber ihr gegenseitiges Verhiltnis bleibt dennoch
dialektisch und gespannt. Thre Harmonie ist nicht immer leicht und schmerz-
los zu erreichen (K. Rahner). Die Tatsache, dafl das Hineinwachsen in die
Breite, Hohe und Tiefe der Liebe Gottes meistens eine lingere Geschichte
hat, muf so gesehen keineswegs entmutigen. Man sieht ja, welche Kampfe
die Hingabe auch Ignatius gekostet hat und wieviel Zeit und Geduld er dafiir
brauchte: bis zum Ende seines Lebens und jeden Tag neu; denn noch auf
dem Sterbebett muB er auf die Erfiillung seines Verlangens nach dem pipst-
lichen Segen verzichten. AuBerlich betrachtet erfihrt er einen Tod, ,,wie ihn
alle Welt stirbt*. Gott aber gibt ihm seine Liebe und Gnade, das ist ihm ge-
nug (EB 234).



Ignatianische Hingabe 245

II1.

Je nach der inneren oder dufleren Lebenssitnation kann das Hingabe-Gebet
also einen durchaus verschiedenen Klang haben. Es kann z.B. ausdriicken,
daB die ganze Schopfung ein stindiges Nehmen und Geben, Empfangen und
Weitergeben ist. Es kann weiter die Bereitschaft zeigen, sich alle Schulden
wegnehmen zo lassen, wie es vom Kirchenvater Hieronymus erzihlt wird,
der in der Geburtsgrotte in Bethlehem fragte, was er Gott als Antwort auf
dessen Gabe geben kénne und dann innerlich hérte: ,,Gib mir Deine Siin-
den!* Es heil3t, dal er geweint habe, wie auch Ignativs immer wieder, von
der Barmherzigkeit Gottes iiberwiltigt, geweint hat. Und schlieBlich kann
dieses Gebet auch Ausdruck einer unbedingten Liebe sein: ,,Herr, ich will
dir folgen, wohin du gehst*. Das mag recht iiberschwenglich klingen, weil
es so viele Inkonsequenzen auf unseren Nachfolge-Wegen gibt. Wer die
Liebe Gottes erfahren hat, der darf manchmal trotzdem so sprechen.

Mit solchen Worten wird jedoch keineswegs unsere menschliche Mitver-
antwortung geleugnet, sondern zuriickgewiesen wird nur eine gedankliche
oder haltungsméBige Uberbetonung der Eigeninitiative, die sich manchmal
sogar weigert, iiberhaupt etwas als Geschenk annehmen zu sollen. Stattdes-
sen werden dem Betenden die Augen fiir das geoffnet, was Gott von ihm
will, und so wird im Grunde seine Bereitschaft geweckt, wirklich alles zu
tun, was der Augenblick und die Situation an Initiativen und Verénderungen
von ihm verlangen.? Zwar kann man das ,,Gebet der Hingabe* in traditionel-
ler Sprache durchaus ,,Gebet der Resignation* nennen, weil der Mensch darin
sich selbst und seinem Eigenwillen entsagt. Man sollte aber sofort hinzufii-
gen, daB er selber durch solche Resignation erst richtig frei wird fiir die Akti-
vitit, die Gott in ihm bewirkt, wie es die zahlreichen apostolischen Werke be-
weisen, die in den vergangenen fiinf Jahrhunderten kraft ignatianischer Spiri-
tualitdt begonnen wurden und noch heute fortgesetzt werden.

Nun sind damit gewill nicht alle eingangs angedeuteten Fragen zufrie-
denstellend beantwortet. Und vielleicht bedarf es eher anderer Worte, um die
allzooft 1dhmende Passivitdt in unseren Gemeinden zu iiberwinden. Dazu
rechnet man eine verbreitete Minderung der personlichen Originalitidt und
Spontaneitit sowie die nur mangelhaft entwickelte Wahrnehmungsfihigkeit
und vor allem das Grundiibel einer unbiblischen Hemmung des Freimutes
(vgl. Joh 18,20; Apg 4, 13 v.a.). Das Gebet der Hingabe kann — recht ver-
standen — auf jeden Fall dazu beitragen, da8 wir jene innere Einheit des
geistlichen Lebens wiederfinden, unter deren Verlust heute so viele leiden.

3 Vgl. auch F. Wulf, Vom Gebet der Hingabe, in: GuL 1962, 1-5.





