Uber die Haltung der Entschiedenheit

Johannes Giinter Gerhartz, Rom

Der Mensch, der Christ zamal, braucht Haltungen, aus denen er lebt, die sein
Leben tragen und gestalten, geistige Einstellungen und Ausrichtungen, die
ihm Halt geben und Kraft, weil sie ihm Tugend verleihen, einen habitus ope-
rativus bonus, die Gewohnheit also und Geschicklichkeit, Gutes zu tun, ein
ganz bestimmtes Gutes.

Hier soll von der Haltung der Entschiedenheit die Rede sein. Da ist aber
sogleich zu warnen. Entschiedenheit ist heute ein gefihrliches, weil leicht
miflverstandenes Wort, eine — wie z.B. moderne Sekten zeigen — leider oft
miflbrauchte Haltung. Darum sind zanichst einige kldrende Bemerkungen
zu machen.

Die Entschiedenheit, iiber die hier gesprochen werden soll, besagt Aus-
richtung auf Gott und seinen Dienst, Entschiedenheit fiir das Evangelinm
und den Weg Jesu. Insofern handelt es sich bei ihr um eine grundlegende
Haltung, um die Basis fiir alle weiteren Entscheidungen, gerade auch fiir die
Lebensentscheidungen. Sie hat den Charakter des einen ,,Notwendigen* (Lk
10,42), das dem menschlichen Leben sein Fundament, seine Klarheit und
seine Richtung gibt. Und das, wie Jesus sagt, ,,nicht genommen werden“
kann, weil Gott es nicht nimmt, sondern gibt, und weil kein anderer Mensch
bis in diese Tiefe des Menschen reichen kann. Diese Entschiedenheit ist eine
Gabe Gottes, die auch erbetet werden will. Sie ist Objekt steten Bemiihens,
wie und weil Gott selbst fiir den Menschen nie so Besitz und Erkenntnis ist,
daB er nicht voller, tiefer erkannt werden kann und muB.

Sie ist also etwas anderes als Sturheit oder gar Starrheit, als Fanatismus
oder Fundamentalismus, als sich nicht (mehr) auf andere oder anderes (als
das Gewohnte) einlassen wollen oder gar einlassen konnen. Sie ist auch
nicht das, was Escrivd de Balaguer die ,,Heilige Unnachgiebigkeit* und die
»Heilige Unverschiamtheit*! nennt, und von der er z.B. sagt: ,,Sei unnach-
giebig in der Lehre und in deiner Lebensfiihrung ... Eine méchtige stihlerne
Keule in einem gepolsterten Futteral*“.2 Alles das meine ich nicht. Entschie-
denheit geht durchans zusammen — wenn auch in einem guten Spannungs-
verhiltnis — mit evangelischer Milde und Sanftheit, mit Offenheit, Umsicht
und Unterscheidung, ja — wie wir sehen werden — sie ist die Grundlage und
Voraussetzung von all dem. Nur ,,wo die Mitte fest ist, konnen die Grenzen
offen sein“ (Reinhold Schneider).

! J. E. de Balaguer, Der Weg. K6ln 1975, Nr. 387.
2 A.a.O, Nr. 397.



Uber die Haltung der Entschiedenheit 247

Im Grunde besagt diese Lebenshaltung nichts anderes als das grofite und
erste Gebot (Mt 22,38), die grundlegende Lebensweisung in Dt 6,4-5:
,.Hore, Israel! Jahwe, unser Gott, Jahwe ist einzig. Darum sollst du den
Herrn, Deinen Gott, lieben mit ganzem Herzen, mit ganzer Seele, mit ganzer
Kraft“, eben mit Entschiedenheit! Franz von Sales driickt dasselbe so aus,
wenn er an Theotimus schreibt: Liebe, das ist ,,der Entschlull des Herzens,
das immer und untrennbar in jeder Hinsicht eins bleiben will mit dem Gott-
lichen Willen“. ,,Ich und der Vater sind Eins“, sagt Jesus (Joh 10, 30), eben
auch eines Sinnes, eines Willens.

Angesichts dieser Lebensweisung und Lebenshaltung der Liebe miissen
wir eingestehen: Kaum einer wird sie auch nur anndhernd erfiillen. Und
doch miissen wir sie immer neu anstreben aus ganzem Herzen und mit
ganzer Kraft, eben entschieden. Diese Ausrichtung auf Gott hin, dieses ,,aus
Gott sein*, wie Johannes (8,47) es nennt, ist gemeint, und zwar auf dem
Weg und nach dem Vorbild Jesu Christi. Sie wollen wir uns ansehen in drei
Betrachtungen.

1. Wie Jesus Entschiedenheit gelebt und sie von seinen Jiingern
erwartet hat.

Beim Lesen und Betrachten der Evangelien ist man erstaunt und erfreut, die
ruhige und klare Entschiedenheit festzustellen, in der Jesus seinen Weg geht,
sein ruhiges und klares Ausgerichtet-Sein auf Gott, den Vater, seinen Auf-
trag, das ,,Werk Gottes“, das er zu erfiillen hat oder ,seine Stunde“, die
kommt oder in die er kommt. ,,Ich lebe von einer Speise, die ihr nicht kennt.
Meine Speise ist es, den Willen dessen zu tun, der mich gesandt hat, und sein
Werk zu Ende zu fiihren” (Joh 4,33 f.) Negativ ausgedriickt heiBt das: Das
Bose, die Siinde, das, was von Gott und dem Ausgerichtet-Sein auf Gott ab-
bringt, hat keinen Anteil an ihm, besitzt nichts von ihm (Joh 14,30). Die
Versuchungsberichte bei den Synoptikern belegen das. Jesu Ausgerichtet-
Sein auf Gott war ganz klar, rein, gerade. Das gab Jesu Leben seine Kraft,
auch seine Uberzeugungs- und Anziehungskraft. Aber letztlich war es auch
das, was ihn zum Stein des Anstof3es fiir viele machte, das, was zur Kata-
strophe fiihrte, in der sich dann diese seine Entschiedenheit erneut zeigte
und zutiefst bewihrte.

Der Eindruck dieser Entschlossenheit Jesu auf seine Jiinger und Horer war
grof8. Die Lebensbeschreibung der Evangelien gibt beredtes Zeugnis dafiir,
manchmal in geradezu harten und aufschreckenden Worten. Bei aller Of-
fenheit Jesn, bei allem Eingehen auf den Néchsten, bei allem Verstdndnis
und Mitgefiihl Jesu, seiner Milde und Sanftheit, die er selbst an sich her-



Johannes Giinter Gerhartz 248

vorhebt nnd die in nichts verringert werden soll — es bleibt bei all dem, daB
Jesus ein ganz entschiedener Mann war, entschieden ,,bis zum Tod, ja bis
zum Tod am Kreuz* (Phil 2); es bleibt bei all dem, dafl diese Ausrichtung
auf Gott, seinen Vater hin das alles Bestimmende des Lebens Jesu war, tra-
gend in dem Sinn, daB sie die Grundlage und Voraussetzung fiir all das war,
was wir an Jesus beobachten und lieben: Seine unglaubliche Geborgenheit
in Gott, seine Milde und Sanftheit, sein helfendes und barmherziges Sich-
hinwenden zum Nichsten, sein geradezu revolutionires und anstoBiges Anf-
brechen verkrusteter Traditionen und sein Freimachen des Menschlichen.
Denn wer so rein und gerade fiir Gott entschieden, ausgerichtet ist auf Gott,
den Freien, Weiten, Liebenden, Barmherzigen, der ist oder der wird auch
selber so: frei, weit, liebe- und verstindnisvoll, barmherzig, dem Nichsten
zugewandt. All diese Dinge sind also geradezu Zeichen dafiir, da ein
Mensch wirklich entschieden ist auf Gott hin und nicht bestimmt ist von ei-
ner anderen, eng und unfrei machenden Entscheidung. Nichts motiviert so
sehr zu dieser Entschiedenheit wie der Satz Jesn iiber sein Lebensgefiihl: ,,Er
1dBt mich nicht allein; Er ist immer bei mir, weil ich tue, was ihm geféllt*
(Joh 8,29).

Wie Jesus sich versteht, was er lebt, das erwartet er auch von den Seinen.
Betrachten wir nur die Bernfungsgeschichten. Sie machen die Forderung
Jesu nach unbedingter Entscheidung ganz klar.? ,Jesus sah Simon und An-
dreas, die auf dem See ihr Netz auswarfen; sie waren namlich Fischer. Er
sagte zu ihnen: ,,Kommt her, folgt mir nach! Ich werde euch zu Menschen-
fischern machen. Sogleich lieBen sie ihre Netze liegen und folgten ihm ... Er
sah Jakobus und seinen Bruder Johannes, wie sie im Boot die Netze flick-
ten. Sofort rief er sie. Und sie verlieBen thren Vater Zebediuns im Boot mit
den Lohnknechten und gingen weg, ihm nach* (Mt 4,18 f. par.).

Hier wird geradezu der Eindruck erweckt, daB es auf die Vorbereitung der
Jinger und auf ihre Kenntnis von dem, der ruft, ebenso wenig ankommt wie
darauf, da} die Jinger ihren Meister auswihlen (im Gegensatz zum jiidi-
schen Rabbi-Schiiler-Verhiltnis, bei dem sich der Schiiler seinen Meister
und Rabbi auswihlte, eben den, von dem er sich am meisten erhoffen
konnte). Bei Jesus kommt es allein und entscheidend anf Wille nund Wahl des
Rufenden an, der nicht berufen kann, weil er (schon) ein bekannter Rabbi
wire, sondern weil er in charismatischer Vollmacht kommt: in ihm ruft Gott.
,»und sofort verlieBen sie ihre Netze und den Vater und folgten ihm nach®.
Stdrker kann die geforderte Entschiedenheit kanm hervorgehoben werden

3 Siehe zum Abschnitt: J. Gnilka, Jesus von Nazareth. Botschaft und Geschichte. Freiburg
1990, 167-174.



Uber die Haltung der Entschiedenheit 249

als in diesem Vorgehen Jesu. Deren Unbedingtheit wird noch unterstrichen
durch das Wort und Vorgehen Jesu in einer anderen Berufungsgeschichte
(Lk 9, 60): ,,Folge mir nach, und laf} die Toten ihre Toten begraben. Du aber
geh hin und verkiindige die Herrschaft Gottes®. Der Berufene — um ihn geht
es und nicht um einen allgemeinen Moral- oder Rechtsatz- soll entschieden
folgen, das Notwendige und Heilsame tun, und zwar ohne andere Dinge vor-
zuziehen: ,Ich will Dir folgen, aber lal} mich zuerst ...%.

Dieselbe Entschlossenheit der Nachfolge erwartet Jesus auch in dem
Wort: ,,Wenn einer zu mir kommt und seinen Vater und seine Mutter nicht
haBt, kann er mein Jiinger nicht sein“ (Mt 10,37 par). Der Anla} ist wohl
der Konfliktfall, der im frithen Christentum héufig zwischen einem jungen
Menschen und seinen Eltern vorkam, weil die noch nicht christlichen Eltern
den Ruf nicht verstanden und davon abhalten oder abbringen wollten. Wer
bei einem solchen Fall sogar seine Eltern nicht hintansetzt und sie dem Ruf
und der Nachfolge vorzieht, der kann nicht zu Jesus gehdren.

In seiner Lehre verallgemeinert Jesus diese Forderung nach klarer Ent-
scheidung und radikalisiert sie noch. Bei den Synoptikern (Mk 9, 431f; Mk
18, 6ff; Lk 17, 1) sagt Jesus: Wenn deine Hand, dein FuB, dein Auge dich
zum Bésen verfiihrt, zum Bosen hinfiihrt, dir zum Argernis wird, hau’ sie ab
oder reiB} sie aus, denn es ist besser fiir dich, verstiimmelt auf dem Weg zu
Gott zu sein als heil ins Unheil zu rennen. Dieses Wort, das gerade in der
dreifachen Wiederholung das Dringende und Radikale der Forderung Jesu
zum Ausdruck bringt, ist in seiner Stoflrichtung nicht belehrende Aussage
iiber das Unheil, die Hélle, als vielmehr AnstoB zur Entschiedenheit auf dem
Weg zu Gott, AnstoB, sich durch nichts von diesem Weg der Ausrichtung auf
Gott abbringen zu lassen.*

SchlieBlich das Wort von der Gewalt, die das Himmelreich leidet (Mt
11,12; Lk 16, 16). Ubersetzung und Deutung sind umstritten. Die von den
Exegeten heute bevorzugte Ubersetzung’ spricht und wirkt fiir sich: ,,Das
Gesetz und die Propheten reichen bis auf Johannes. Von da an (also von Je-
sus an) dringt die Herrschaft Gottes mit Gewalt heran und fest Entschiedene
reiflen sie an sich.*

Halten wir also fest: Jesus war ein entschieden auf Gott ausgerichteter
Mann. Jesus hat diese Haltung von den Seinen erwartet. Sie sollen und diir-
fen nicht ,,Menschen mit zwei Seelen‘ sein, wie es im Jakobus-Brief (4,8)
heiBt. Das Gebet, das er uns lehrte, ist das Gebet derer, die wie er entschie-
den auf Gott hin leben: ,,.Dein Name werde geheiligt! Dein Reich komme!
Dein Wille geschehe im Himmel wie auf Erden!*

4 J. Gnilka, a.a.0. 163.
5 J. Gnilka, a.a.0. 157.



Johannes Giinter Gerhartz 250

2. Wie Ignatius Entschiedenheit gelebt und sie zu leben eingewiesen hat

Ignatius von Loyola — wie alle wirklich Heiligen — dhnelt seinem Herrn ge-
rade in dem, was Jesus ausgezeichnet hat: Diese entschiedene Ausgerichtet-
heit auf Gott, auf den Willen Gottes, auf — wie er es nennt — das Suchen und
Finden des Willens Gottes. Das und nichts anderes ist es, was sein Leben
weit, kraftvoll und flexibel gemacht hat, ihn bis in sein Alter hinein wach
hielt und behende im Dienst Gottes und des Néchsten.

Oft wird fiir das Leben des Ignatius davon ausgegangen, daB} er eine ge-
radlinige geistliche Entwicklung auf sein Lebensziel hatte, eine bewubBte
Zielstrebigkeit auf die Griindung des Ordens hin. Aber das gibt es bei Igna-
tins nicht. Wie bei anderen GroBen gab es auch bei ihm schwere Zusam-
menbriiche seiner Lebensvorstellungen und Ziele. Und dies gerade auch und
erst, nachdem er sich bekehrt und bewuBt anf den Weg des Dienstes Gottes
gemacht hatte. Seine Sehnsucht, bei den Stétten des Herrn im Heiligen Land
sein Leben zu verbringen, und das kirchliche Verbot, diese Sehnsucht zu er-
fiillen, ist wohl das kriftigste Beispiel fiir die schweren Zusammenbriiche
seiner Vorstellungen und Ideale auf der Suche nach Gottes Willen und sei-
nem Weg. Von 1521 bis 1538, also 17 Jahre lang und damit die Hilfte sei-
nes Lebens nach seiner Bekehrung zu Gott, war er wirklich ein ,,Pilger*, wie
er sich nannte, auch in dem Sinne, da3 er durch all diese Jahre darum rang,
Gottes Willen fiir sich und also seinen Dienst Gottes ,,zu suchen und zu fin-
den*.

In all diesen Jahren des Suchens, in denen er von einer Vielfalt von Ideen
und Motiven bewegt wurde, blieb eines aber immer klar und bestimmend,
blieb es das Grundmotiv und die Grundausrichtung seines Wollens, nimlich
das Finden und Tun des Willens Gottes und sonst nichts. Das hatte ihn vom
Anfang seiner Bekehrung an ausgezeichnet und wird nun durch den alltiig-
lichen Vollzug zur bestimmenden Kraft seines Lebens. Das zeigt sich auch
darin, daf dieses Suchen und Finden des Willens Gottes zum Grundmotiv
und zur Grundausrichtung des spéteren Freundeskreises um Ignatius wurde.
Sie entscheiden die fundamentale Frage, ob sie sich zu einem Orden zu-
sammenschlieBen sollen oder nicht, allein an diesem Kriterium: ob wir da-
durch besser und vollkommener das verwirklichen konnen, was wir von An-
fang an begehren, némlich in allem den gottlichen Willen zu tun.®

Dieses treue und entschiedene Suchen nach dem Willen Gottes fiir sich,
diese Ausrichtung auf Gott und seinen Willen hat Ignatius iiberhaupt erst aof
den Weg gebracht, es war sein Licht und seine Kraft auf diesem langen und
schwierigen Weg, und es hat ihn wachsend weit und beweglich gemacht.

S MHSI, Monumenta Ignatiana, Ser. 111, Const.1, p.7, Deliberatio Primorum Patrum.



Uber die Haltung der Entschiedenheit 251

Liest man den ,Pilgerbericht*’, kann man immer wieder feststellen, wie
diese Ausgerichtetheit auf den konkreten Willen Gottes alles bestimmt und
trigt, und wie gerade diese Entschiedenheit es ist, die Ignatius und seinem
Leben Weite, Freiheit und Indifferenz im Gebraunch aller Dinge geméB die-
sem Willen Gottes gegeben hat. Und dies so sehr — um nur ein Beispiel zu
nennen —, daB ausgerechnet er, der nichts so betonte wie den Gehorsam
(eben als Hinfiihrung zum Erkennen und Tun des Willens Gottes!), dal ge-
rade Ignatius den Seinen sagen und vorschreiben konnte: ,,Wahre dir in al-
lem die Freiheit des Geistes. Sie gib niemals auf. Schiele in nichts auf Men-
schenriicksicht. Berate dich mit deinem Geist und sieh zu, wohin er dich
trigt.«®

Diese Freiheit des Geistes kommt aus der Geradheit und Reinheit des Her-
zens auf Gott hin und nur aus ihr. Und weil Ignatius diese Entschiedenheit
hatte, lebte er auch diese Freiheit des Geistes. Sie hat ihn die Dinge (,.reli-
qua super faciem terrae“) recht sehen und recht behandeln und gebrauchen
lassen.® Denn Ignatius war iiberzeugt und hatte an sich erfahren, dal3 der
Mensch, der so in Ausgerichtetheit auf Gott und seinen Willen lebt, innere
Klarheit und Schonheit gewinnt, daB diese Entscheidung fiir Gott eben nicht
in Knechtschaft und Enge, sondern in Freiheit und Weite fiihrt, da der
Mensch, der so zu leben sich bemiiht, in seinem — spirituellen — Leben wach-
send erfahren wird, daB das wahr ist, was der Psalmist (Ps 18, 20) rithmend
und dankbar und vielleicht ein wenig iiberrascht sagt: ,,Er fithrte mich hin-
aus ins Weite, er befreite mich, denn er hatte an mir Gefallen.*

Was Ignatius erfahren und gelebt hat, eben dies zu leben, hat er auch die
Menschen eingewiesen. In seiner geistlichen Lehre und Praxis hat das auf
Gott ausgerichtete Herz eine zentrale Stellung und Bedeutung, und zwar
nicht nur in den grundlegenden Fragen und Entscheidungen, sondern im Tég-
lichen, in allem. So schreibt Ignatius: ,,Alle sollen sich darum bemiihen, ihre
Absicht nicht nur in Bezug auf ihren Lebensstand, sondern auch auf alle ein-
zelnen Dinge gerade zu halten, indem sie in ihnen stets rein danach streben,
der gottlichen Giite ... zu dienen, und man ermahne sie hiufig, in allen Din-
gen unseren Herrn zu suchen, in dem sie, so sehr es moglich ist, die Liebe ...
auf den Schopfer richten und ihn in allen Dingen lieben und alle in ihm,
gemdiB seinem heiligsten und gottlichen Willen.**!? Bei Ignatius bleibt die ent-
schiedene Ausrichtung auf Gott nicht etwas Hohes und Abstraktes, sondern
ist konkret und alltiglich: ,,Ihn in allen Dingen und alle Dinge in ihm.“

7 Ignatius von Loyola, Bericht des Pilgers. Ubersetzt und kommentiert von Peter Knauer SJ.
Leipzig 1990.

8 MHSI, Monumenta Ignatiana, Ser.], Epistulae XII, p. 679.

9 Exerzitienbuch Nr. 23.

10 Konstitutionen der Gesellschaft Jesu Nr. 288.



Johannes Giinter Gerhartz 252

Wenn wir uns auf seine ,,Geistlichen Ubungen“ beschrinken, konnen wir
des Ignatius Lehre und Einweisung in drei Gedanken deutlich machen:

Das ,,Prinzip und Fundament* der Exerzitien macht von Anfang an die
grundlegende Bedeutung der Entschiedenheit klar und die Dialektik, die das
fiir den (tdglichen) Lebensvollzug bedeutet. Die Exerzitien tun das in diesen
zwei einfachen Sitzen: ,,.Der Mensch ist geschaffen dazuhin, Gott, unseren
Herrn, zu loben und ihm zu dienen, und so seine Seele zu retten!* Die Aus-
richtung auf Gott und seinen Willen, konkret: Lob und Dienst Gottes, das ist
der Sinn menschlichen Lebens, so sehr, daf3 er darin allein sich selbst und
zu sich selbst findet, seine ,,Seele rettet*, wie Ignatius mit der Schrift sich
ausdriickt. Diese Ausrichtung auf Gott, dieses Eins-sein mit Gott, das ist
sein Heil. Und sofort anschlieBend der doppelte Folgesatz: ,Daraus folgt,
daBl der Mensch die Dinge soweit gebrauchen soll, als sie ihm fiir sein Ziel
helfen, und sich soweit von ihnen 16sen soll, als sie ihn dabei hindern. Des-
halb ist es notig, dal wir uns gegeniiber allen geschaffenen Dingen ... indif-
ferent machen.* Das ist das Fundament von allem. Das heiit: Diese ignatia-
nische Indifferenz oder Gleichgestimmtheit oder innere Freiheit den Dingen
gegeniiber und damit die Unterscheidungs-Kraft: Sie alle folgen aus, wach-
sen aus der entschiedenen Ausgerichtetheit und Reinheit des Herzens auf
Gott hin. Es besteht ein inneres Verhiltnis zwischen Entschiedenheit und In-
differenz: Keine Indifferenz, Gleichgestimmtheit, innere Freiheit und Ent-
scheidungskraft gegeniiber den Dingen dieser Welt ohne Entscheidung fiir
Gott. Und genauso gilt: keine wirkliche Entschiedenheit auf Gott hin ohne
diese Indifferenz, Gleichgestimmtheit, Freiheit und Unterscheidungskraft.

Fiir Ignatius ist dieses ,,Prinzip und Fundament* wirklich die Grundlage
der ganzen Exerzitien. Er iibersieht es die ganzen Exerzitien hindurch nicht
mehr, nimmt es in jeder Betrachtung wieder auf. Ja, die Betrachtung ist fiir
ihn nichts anderes als Einiiben des Fundamentes, Einiiben dieser Entschie-
denheit und dieser Dialektik zwischen Entschiedenheit und Indifferenz. Man
kann mit Fug und Recht sagen, daB fiir Ignatius eine Betrachtung, die das
vergiit oder iibersieht, zwecklos ist, ihren Sinn nicht erfiillt.

Denn Ignatius 148t von der ersten Ubung der ersten Woche an als erstes in
jeder Betrachtung das ,,Vorbereitungsgebet' sprechen, die Seele sich ein-
stimmen, sich auf das Ziel ausstrecken. Und diese ,,oratio praeparatoria‘
lautet so: ,,Gott, unseren Herrn, um Gnade bitten, damit alle meine Absich-
ten, Handlungen und Betétigungen rein auf Dienst und Lobpreis seiner Gott-
lichen Majestit hingeordnet seien* (EB 46). Hier wird die Uberlegung des
,.Fundamentes‘ aufgenommen ins Gebet. Und so soll immer und immer wie-
der gebetet werden, vor jeder Betrachtung, so dal die Anweisung am An-
fang jeder Betrachtung schon zur Floskel wird: ,,Das gewohnte Vorberei-
tungsgebet.* Betrachten heifit in den Exerzitien: sein Wollen, sein Gespiir,



Uber die Haltung der Entschiedenheit 253

seine Haltung, sein Herz ausrichten auf Gott, ganz und rein und ungeteilt,
sich darin einleben, diese fundamentale Tugend-Haltung auf Gott hin zu ge-
winnen und damit sein Leben. Denn: der Mensch ist geschaffen dazuhin, daBl
er Gott lobe und ihm diene und in dieser Einheit des Denkens, Wollens und
Tuns mit Gott sein Heil gewinne. Prizise darin war Ignatius Meister. Das hat
ihn grofl und weit und frei gemacht und lie ihn Gott finden zu jeder Stunde
und in jedem Tun, wann immer er wollte!

Im iibrigen verschweigt Ignatius in den Exerzitien nicht, daf} es schwer ist,
daB es etwas kostet, diese Haltung der Entschiedenheit zu gewinnen. Was er
zu Beginn jeder Betrachtung erbitten 146t, das driickt er mitten in den Exer-
zitien einmal so aus: ,,Ein jeder bedenke, dal} er in allen geistlichen Dingen
soviel Nutzen hat, als er herausspringt aus seiner Eigenliebe, seinem Eigen-
willen und seinem Eigennutz* (EB 189).

Wie am Anfang der Exerzitien im ,,Prinzip und Fundament* und wie im-
mer wieder in ihrem Verlauf im Vorbereitungsgebet, so schlielen die Exer-
zitien mit diesem so entscheidenden Gedanken. In der Haltung der Ent-
schiedenheit werden die Exerzitien zusammengefait, der Exerzitant in die-
ser Haltung in die Welt geschickt. Und es ist typisch fiir Ignatius, daB es wie-
der ein Gebet ist, in dem er diese Haltung zum Ausdruck bringt. Denn wie
sein Herr im ,,Vater unser” sein Gebet der Entschiedenheit hat, so erklirt
Ignatius in seinem ,,Sume, Domine, et Suscipe ...“: ,Nimm hin, o Herr, und
iibernimm meine ganze Freiheit, mein Gedéchtnis, meinen Verstand und
meinen ganzen Willen ...“ (EB 234).

Es gibt Menschen, die haben Angst, dieses Gebet zu sprechen. Sie ver-
mogen es nicht. Und wenn man es nicht oder noch nicht kann, soll man sich
zu solchen Gebeten auch nicht zwingen. Es hat ja nur Sinn, die Gebete an-
derer aufzugreifen, die man selbst nachvollziehen kann. Und doch kommt
der Exerzitant nicht unvorbereitet zu diesem Gebet. Er hat die ganzen Exer-
zitien iiber immer wieder um diese Haltung gebetet. Denn das Schlugebet
der Exerzitien ist in anderer Form, namlich in der Form des Angebotes,
nichts anderes als die Bitte im ,, Vorbereitungsgebet® vor jeder Betrachtung:
DaB mein Denken, Wollen und Tun rein auf den Dienst und das Lob Gottes
ausgerichtet seien. Was er immer wieder erbetet, was er eingeiibt hat, das
bietet der Exerzitant jetzt dar: Nimm hin, Herr, meine ganze Freiheit, mein
Gedichtnis, meinen Verstand und meinen Willen ... erfiille all dies mit Dir,
mit der Liebe zu Dir, 1aBl all mein Vermégen ausgerichtet sein auf Dich,
Deine Ehre, Deinen Dienst; ich iibergebe es Dir, vertraue es Dir an, dal} es
in Dir erfiillt und geborgen sei — so wie es in Jesus, Deinem Sohn, war. Und
Ignatius schlieBt: ,,Gib mir die Gnade, dich zu lieben, das geniigt.“ (EB 234)

Ignatius hat seine Erfahrung mit dieser Haltung und seine Erkenntnis, wie
weit sie den Menschen fiihrt, so zum Ausdruck gebracht: ,,Wenn einer aus



Johannes Giinter Gerhartz 254

sich selbst ausgegangen ist und einging in seinen Schopfer und Herrn, wenn
einer immer vor Augen hat, immer verspiirt, immer sich dessen freut, daB
Gott, unser ewiges Gut, in allem Geschaffenem ist, ihm Dasein und Erhal-
tung schenkt durch seine Gegenwart, so liegt darin, wie ich meine, ein alles
andere iibersteigendes Gliick.“!!

3. Aus der Entschiedenheit fiir Gott wichst die Freiheit in dieser Welt.

Zwischen Entschiedenheit und Freiheit, Bestimmtheit und Offenheit, Weite
des Geistes und des Herzens besteht ein Spannungsverhiltnis, das noch et-
was erldutert werden soll. Entschiedenheit auf Gott hin umfalt — in der as-
zetisch-traditionellen Sprache — Gehorsam Gott gegeniiber, d.h. des Men-
schen Wunsch und Wille, Gottes Willen nach Kriften zu erkennen und zu
tun, moglichst so, wie Christus es getan hat, und zwar Gehorsam des Men-
schen Gott gegeniiber nicht nur hin und wieder, sondern als Lebenshaltung
und Lebensziel. Das ist schwer. Das geht dem Menschen ,,gegen die Nator®.
Aus verschiedenen Griinden. Einer davon und nicht der geringste ist der, dafl
der Mensch von Natur her sein eigener Herr sein, frei sein, sich selbst be-
stimmen will, nicht eingegrenzt und bestimmt von fremdem Willen. Diese
Autonomie als Leitvorstellung, fiir die der Mensch lebt und arbeitet, ist heute
in unseren Breiten besonders stark ausgeprigt. Frither und auch heute in an-
deren Kulturen mag das anders (gewesen) sein, war bzw. ist fiir das Gros der
Menschen gehorchen, sich einfiigen, sich als Teil eines Ganzen sehen das
Selbstverstindliche und Naturgegebene, um iiberhaupt leben zu kénnen.

Nun kann keiner sagen, daB dieses Freiheitspathos heidnisch sei oder ket-
zerisch und weltlich liberal. Es gehért zu den Fundamenten biblischen Glau-
bens. Das ist uns aus der Praambel der Zehn Gebote am Berg Sinai, aus der
sogenannten Herausfithrungsformel bekannt: ,,Ich bin Jahwe, dein Gott, der
dich herausgefiihrt hat aus dem Land Agypten, aus dem Sklavenhaus* (Ex
20,2). Diese Stelle spricht also ganz entschieden davon: die Erlosungstat
Gottes an Israel ist eine Tat der Befreiung. Und im Buch Leviticus (26, [3)
wird diese Herausfiihrungsformel erneut zitiert und ergéinzt: ,,Ich bin Jahwe,
euer Gott, der euch herausgefiihrt hat aus dem Land Agypten, so daB ihr
nicht mehr Sklaven zu sein braucht. Ich habe die Stangen eueres Joches zer-
brochen und ich habe euch aufrecht gehen lassen* (W. Jiingling). Dies ist
Wort und Wille der Schrift. Diese freie, ungebeugte Haltung des Menschen,
der aufrecht geht, weil er sich selbst bestimmt und nicht unter dem Skla-
venjoch gebeugt ist.

" MHSI, Monumenta Ignatiana, Ser.1, Epistulae I, p. 339.



Uber die Haltung der Entschiedenheit 255

Doch dies ist nur eine Seite der biblischen Konzeption, des biblischen Ver-
standnisses von Freiheit des Menschen. Und hier sind wir genau bei unse-
rem Thema: Entschiedenheit fiir Gott als Voraussetzung, Grundlage der
Freiheit und dem Spannungsverhiltnis zwischen Bestimmtheit und Freiheit.
Denn diese Freiheit der Sohne Israels hat eine Voraussetzung. Sie wird im
Buch Leviticus (25,55) so formuliert: ,,JJa, mir gehoren die S6hne Israels als
Sklaven, meine Sklaven sind sie, die ich herausgefiihrt habe aus dem Land
Agypten. Ich bin Jahwe, euer Gott.* Mit solchen biblischen Formulierungen
ist folgender theologischer Sachverhalt ausgedriickt: Gott ist nicht der Kon-
kurrent des Menschen, gegen den ich mein Menschsein durchzusetzen habe,
sondern der Garant des Menschen, die Voraussetzung und Grundlage des
Menschseins des Menschen, derjenige, der will, da ich voll Mensch bin,
mehr als ich selbst. Anders formuliert: Je mehr ein Mensch sich glaubend,
hoffend, liebend Gott iiberldBt und derart von sich selbst absieht, nicht auf
sich, sondern auf Gott ausgerichtet ist, desto mehr findet er seine Erfiillung,
desto mehr gelingt sein Leben, desto freier wird er. Das sagt uns die Exo-
dus-Theologie: durch die Bindung und Ausrichtung auf Gott, durch das Tun
des Willens Gottes gewinnt der Mensch sein Menschsein, seine Freiheit,
sein Heil! So auch Ignatius. So auch das Vaticanum II: ,,Wer Christus, dem
vollkommenen Menschen (weil er vollkommener Knecht Gottes ist) mehr
folgt, der wird auch selber mehr Mensch.*12

Das Tagesgebet vom 33. Sonntag im Jahreskreis driickt dies so aus: ,,Gott,
du Urheber alles Guten, du bist unser Herr. Lafl uns begreifen, dal wir frei
werden, wenn wir uns deinem Willen unterwerfen, und dafl wir die voll-
kommene Freude finden, wenn wir in deinem Dienst bleiben.” Klare Ent-
schiedenheit also macht frei. Der Lohn des Gehorsams ist die Freiheit, die
Gott mit dem teilt, der ihm dient (Eberhard Straub).

Diese Seite des ,,aufrechten Ganges®, diese Grundlegung wahrer Mensch-
lichkeit und Freiheit des Menschen ist dem Menschen — und ich glaube,
nicht nur dem heutigen Menschen — in seinem Denken und Lebensgefiihl
schwer einsichtig. Das ist nicht verwunderlich. Der Mensch wird aufgefor-
dert, ein Paradox zu leben: unterwirf dich, um frei zu sein, diene, um Du
selbst zu sein. Das ist schwer nachvollziehbar. Das bedarf eines starken
Glaubens und eines groBen Vertrauens auf Gott. Allzu oft aber erfahren wir
die Menschen, die als Glaubende ihr Leben und sich selbst von Gott her se-
hen und verstehen, als ziemlich unfrohe Menschen, die ein enges Leben
fithren. Dazu kommt noch dies: Der sogenannte ,,Wille Gottes* wurde und
wird leider oft genug zur Unterdriickung des Menschen durch den Menschen
in Anspruch genommen. Doch der Hauptgrund der Verstandnis- und Le-

12 Gaudium et spes, Nr. 41.



Martha Zechmeister 256

bensschwierigkeit ist das Paradox, das biblisch in dem Evangelienwort aus-
gedriickt ist vom Weizenkorn, das sterben muf3, um lebendig zu sein und Le-
ben zu stiften, und von dem Leben, das einer nur dann gewinnt, wenn er es
hingibt.

Diese Entschiedenheit ist wesentlich des Menschen ganz persénliche Tu-
gend-Haltung. Ohne das wire sie nichts. Aber sie hat durchaus auch eine
kirchliche Dimension, iber die hier nicht mehr gesprochen werden kann.
Und sie hat eine ,,weltliche* Auswirkung. Ich bin {iberzeugt: Diese unsere
Ausrichtung auf Gott hin nach dem Vorbild Jesu Christi ist von unserer, der
christlichen Seite, die allein mogliche Gegenposition gegeniiber der in der
sogenannten westlichen Kultur weithin feststellbaren radikalen Subjektivie-
rung der Wahrheit und der Werte. Praktisch ist das Ich an die Stelle der
Wabhrheit und an die Spitze der iiberkommenen Werte geriickt. Das eigene
Ich bildet den letzten Sinn, das private Gliick die letzte Instanz. Nicht selten
nennt man das dann auch noch das ,,Gewissen®, das jedoch der Mahner hin
zur Ausrichtung auf Gott, nicht auf das Ich ist. Insofern verlangt echte Ent-
schiedenheit zugleich auch die Haltung der Demut.!3

13 Zum dritten Teil des Artikels vgl. auch Thomas Gertler, Freiheit aus Entschiedenheit, in:
Gul 1994, 161-172.

Als Frau das ignatianische Charisma leben
Zum 350. Todestag von Mary Ward (1585-1645)

Martha Zechmeister, St. Polten

Not unserer Zeit: ,,Geschichts- und Traditionsverlust

Als eine der bedringendsten Note unserer Zeit betrachte ich ein Phidnomen,
das ich als ,,Geschichts-“ und ,, Traditionsverlust“! bezeichnen méchte. Welt-
weit sind wir immer mehr mit einer ,,Einheitskultur® konfrontiert. Man
denke nur an die FuBgéngerzonen von Hamburg bis Budapest, die sich bis
zum Design der StraBenlampen gleichen und in keiner Weise mehr die kul-
turelle Identitét ihres Landes auszudriicken vermégen — man denke noch viel

| Die Silvationsanalyse verdankt sich den Uberlegungen von Johann Baptist Metz zum ,,Ver-
fust an handlungsorientierender und gleichzeitig konsensfahiger Kraft von Tradition®. Grund-
legend in: ders., Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Studien zu einer praktischen Funda-
mentaltheologie. Mainz 1977 (°1992) 33-35.





