
Über die Haltung der Entschiedenheit 

Johannes Günter Gerhartz, Rom 

Der Mensch, der Christ zumal, braucht Haltungen, aus denen er lebt, die sein 
Leben tragen und gestalten, geistige Einstellungen und Ausrichtungen, die 
ihm Halt geben und Kraft, weil sie ihm Tugend verleihen, einen habitus ope- 
rativus bonus, die Gewohnheit also und Geschicklichkeit, Gutes zu tun, ein 
ganz bestimmtes Gutes. 

Hier soll von der Haltung der Entschiedenheit die Rede sein. Da ist aber 
sogleich zu warnen. Entschiedenheit ist heute ein gefährliches, weil leicht 
mißverstandenes Wort, eine - wie z.B. moderne Sekten zeigen - leider oft 
mißbrauchte Haltung. Darum sind zunächst einige klärende Bemerkungen 
zu machen. 

Die Entschiedenheit, über die hier gesprochen werden soll, besagt Aus- 
richtung auf Gott und seinen Dienst, Entschiedenheit für das Evangelium 
und den Weg Jesu. Insofern handelt es sich bei ihr um eine grundlegende 
Haltung, um die Basis für alle weiteren Entscheidungen, gerade auch für die 
Lebensentscheidungen. Sie hat den Charakter des einen •Notwendigen" (Lk 
10,42), das dem menschlichen Leben sein Fundament, seine Klarheit und 
seine Richtung gibt. Und das, wie Jesus sagt, •nicht genommen werden" 
kann, weil Gott es nicht nimmt, sondern gibt, und weil kein anderer Mensch 
bis in diese Tiefe des Menschen reichen kann. Diese Entschiedenheit ist eine 
Gabe Gottes, die auch erbetet werden will. Sie ist Objekt steten Bemühens, 
wie und weil Gott selbst für den Menschen nie so Besitz und Erkenntnis ist, 
daß er nicht voller, tiefer erkannt werden kann und muß. 

Sie ist also etwas anderes als Sturheit oder gar Starrheit, als Fanatismus 
oder Fundamentalismus, als sich nicht (mehr) auf andere oder anderes (als 
das Gewohnte) einlassen wollen oder gar einlassen können. Sie ist auch 
nicht das, was Escrivä de Balaguer die •Heilige Unnachgiebigkeit" und die 
•Heilige Unverschämtheit"1 nennt, und von der er z.B. sagt: •Sei unnach- 
giebig in der Lehre und in deiner Lebensführung ... Eine mächtige stählerne 
Keule in einem gepolsterten Futteral".2 Alles das meine ich nicht. Entschie- 
denheit geht durchaus zusammen - wenn auch in einem guten Spannungs- 
verhältnis - mit evangelischer Milde und Sanftheit, mit Offenheit, Umsicht 
und Unterscheidung, ja - wie wir sehen werden - sie ist die Grundlage und 
Voraussetzung von all dem. Nur •wo die Mitte fest ist, können die Grenzen 
offen sein" (Reinhold Schneider). 

J. E. de Balaguer, Der Weg. Köln 1975, Nr. 387. 
A.a.O., Nr. 397. 



Über die Haltung der Entschiedenheit 247 

Im Grunde besagt diese Lebenshaltung nichts anderes als das größte und 
erste Gebot (Mt 22,38), die grundlegende Lebensweisung in Dt 6,4-5: 
•Höre, Israel! Jahwe, unser Gott, Jahwe ist einzig. Darum sollst du den 
Herrn, Deinen Gott, lieben mit ganzem Herzen, mit ganzer Seele, mit ganzer 
Kraft", eben mit Entschiedenheit! Franz von Sales drückt dasselbe so aus, 
wenn er an Theotimus schreibt: Liebe, das ist •der Entschluß des Herzens, 
das immer und untrennbar in jeder Hinsicht eins bleiben will mit dem Gött- 
lichen Willen". •Ich und der Vater sind Eins", sagt Jesus (Joh 10, 30), eben 
auch eines Sinnes, eines Willens. 

Angesichts dieser Lebensweisung und Lebenshaltung der Liebe müssen 
wir eingestehen: Kaum einer wird sie auch nur annähernd erfüllen. Und 
doch müssen wir sie immer neu anstreben aus ganzem Herzen und mit 
ganzer Kraft, eben entschieden. Diese Ausrichtung auf Gott hin, dieses •aus 
Gott sein", wie Johannes (8,47) es nennt, ist gemeint, und zwar auf dem 
Weg und nach dem Vorbild Jesu Christi. Sie wollen wir uns ansehen in drei 
Betrachtungen. 

1. Wie Jesus Entschiedenheit gelebt und sie von seinen Jüngern 
erwartet hat. 

Beim Lesen und Betrachten der Evangelien ist man erstaunt und erfreut, die 
ruhige und klare Entschiedenheit festzustellen, in der Jesus seinen Weg geht, 
sein ruhiges und klares Ausgerichtet-Sein auf Gott, den Vater, seinen Auf- 
trag, das •Werk Gottes", das er zu erfüllen hat oder •seine Stunde", die 
kommt oder in die er kommt. •Ich lebe von einer Speise, die ihr nicht kennt. 
Meine Speise ist es, den Willen dessen zu tun, der mich gesandt hat, und sein 
Werk zu Ende zu führen" (Joh 4, 33 f.) Negativ ausgedrückt heißt das: Das 
Böse, die Sünde, das, was von Gott und dem Ausgerichtet-Sein auf Gott ab- 
bringt, hat keinen Anteil an ihm, besitzt nichts von ihm (Joh 14, 30). Die 
Versuchungsberichte bei den Synoptikern belegen das. Jesu Ausgerichtet- 
Sein auf Gott war ganz klar, rein, gerade. Das gab Jesu Leben seine Kraft, 
auch seine Überzeugungs- und Anziehungskraft. Aber letztlich war es auch 
das, was ihn zum Stein des Anstoßes für viele machte, das, was zur Kata- 
strophe führte, in der sich dann diese seine Entschiedenheit erneut zeigte 
und zutiefst bewährte. 

Der Eindruck dieser Entschlossenheit Jesu auf seine Jünger und Hörer war 
groß. Die Lebensbeschreibung der Evangelien gibt beredtes Zeugnis dafür, 
manchmal in geradezu harten und aufschreckenden Worten. Bei aller Of- 
fenheit Jesu, bei allem Eingehen auf den Nächsten, bei allem Verständnis 
und Mitgefühl Jesu, seiner Milde und Sanftheit, die er selbst an sich her- 



Johannes Günter Gerhartz 248 

vorhebt und die in nichts verringert werden soll - es bleibt bei all dem, daß 
Jesus ein ganz entschiedener Mann war, entschieden •bis zum Tod, ja bis 
zum Tod am Kreuz" (Phil 2); es bleibt bei all dem, daß diese Ausrichtung 
auf Gott, seinen Vater hin das alles Bestimmende des Lebens Jesu war, tra- 
gend in dem Sinn, daß sie die Grundlage und Voraussetzung für all das war, 
was wir an Jesus beobachten und lieben: Seine unglaubliche Geborgenheit 
in Gott, seine Milde und Sanftheit, sein helfendes und barmherziges Sich- 
hinwenden zum Nächsten, sein geradezu revolutionäres und anstößiges Auf- 
brechen verkrusteter Traditionen und sein Freimachen des Menschlichen. 
Denn wer so rein und gerade für Gott entschieden, ausgerichtet ist auf Gott, 
den Freien, Weiten, Liebenden, Barmherzigen, der ist oder der wird auch 
selber so: frei, weit, liebe- und verständnisvoll, barmherzig, dem Nächsten 
zugewandt. All diese Dinge sind also geradezu Zeichen dafür, daß ein 
Mensch wirklich entschieden ist auf Gott hin und nicht bestimmt ist von ei- 
ner anderen, eng und unfrei machenden Entscheidung. Nichts motiviert so 
sehr zu dieser Entschiedenheit wie der Satz Jesu über sein Lebensgefühl: •Er 
läßt mich nicht allein; Er ist immer bei mir, weil ich tue, was ihm gefällt" 
(Joh 8, 29). 

Wie Jesus sich versteht, was er lebt, das erwartet er auch von den Seinen. 
Betrachten wir nur die Berufungsgeschichten. Sie machen die Forderung 
Jesu nach unbedingter Entscheidung ganz klar.3 •Jesus sah Simon und An- 
dreas, die auf dem See ihr Netz auswarfen; sie waren nämlich Fischer. Er 
sagte zu ihnen: •Kommt her, folgt mir nach! Ich werde euch zu Menschen- 
fischern machen. Sogleich ließen sie ihre Netze liegen und folgten ihm ... Er 
sah Jakobus und seinen Bruder Johannes, wie sie im Boot die Netze flick- 
ten. Sofort rief er sie. Und sie verließen ihren Vater Zebedäus im Boot mit 
den Lohnknechten und gingen weg, ihm nach" (Mt 4,18 f. par.). 

Hier wird geradezu der Eindruck erweckt, daß es auf die Vorbereitung der 
Jünger und auf ihre Kenntnis von dem, der ruft, ebenso wenig ankommt wie 
darauf, daß die Jünger ihren Meister auswählen (im Gegensatz zum jüdi- 
schen Rabbi-Schüler-Verhältnis, bei dem sich der Schüler seinen Meister 
und Rabbi auswählte, eben den, von dem er sich am meisten erhoffen 
konnte). Bei Jesus kommt es allein und entscheidend auf Wille und Wahl des 
Rufenden an, der nicht berufen kann, weil er (schon) ein bekannter Rabbi 
wäre, sondern weil er in charismatischer Vollmacht kommt: in ihm ruft Gott. 
•Und sofort verließen sie ihre Netze und den Vater und folgten ihm nach". 
Stärker kann die geforderte Entschiedenheit kaum hervorgehoben werden 

3   Siehe zum Abschnitt: J. Gnilka, Jesus von Nazareth. Botschaft und Geschichte. Freiburg 
1990, 167-174. 



Über die Haltung der Entschiedenheit 249 

als in diesem Vorgehen Jesu. Deren Unbedingtheit wird noch unterstrichen 
durch das Wort und Vorgehen Jesu in einer anderen Berufungsgeschichte 
(Lk 9,60): •Folge mir nach, und laß die Toten ihre Toten begraben. Du aber 
geh hin und verkündige die Herrschaft Gottes". Der Berufene - um ihn geht 
es und nicht um einen allgemeinen Moral- oder Rechtsatz- soll entschieden 
folgen, das Notwendige und Heilsame tun, und zwar ohne andere Dinge vor- 
zuziehen: •Ich will Dir folgen, aber laß mich zuerst ...". 

Dieselbe Entschlossenheit der Nachfolge erwartet Jesus auch in dem 
Wort: •Wenn einer zu mir kommt und seinen Vater und seine Mutter nicht 
haßt, kann er mein Jünger nicht sein" (Mt 10, 37 par). Der Anlaß ist wohl 
der Konfliktfall, der im frühen Christentum häufig zwischen einem jungen 
Menschen und seinen Eltern vorkam, weil die noch nicht christlichen Eltern 
den Ruf nicht verstanden und davon abhalten oder abbringen wollten. Wer 
bei einem solchen Fall sogar seine Eltern nicht hintansetzt und sie dem Ruf 
und der Nachfolge vorzieht, der kann nicht zu Jesus gehören. 

In seiner Lehre verallgemeinert Jesus diese Forderung nach klarer Ent- 
scheidung und radikalisiert sie noch. Bei den Synoptikern (Mk 9,43ff; Mk 
18,6ff; Lk 17,1) sagt Jesus: Wenn deine Hand, dein Fuß, dein Auge dich 
zum Bösen verführt, zum Bösen hinführt, dir zum Ärgernis wird, hau' sie ab 
oder reiß sie aus, denn es ist besser für dich, verstümmelt auf dem Weg zu 
Gott zu sein als heil ins Unheil zu rennen. Dieses Wort, das gerade in der 
dreifachen Wiederholung das Drängende und Radikale der Forderung Jesu 
zum Ausdruck bringt, ist in seiner Stoßrichtung nicht belehrende Aussage 
über das Unheil, die Hölle, als vielmehr Anstoß zur Entschiedenheit auf dem 
Weg zu Gott, Anstoß, sich durch nichts von diesem Weg der Ausrichtung auf 
Gott abbringen zu lassen.4 

Schließlich das Wort von der Gewalt, die das Himmelreich leidet (Mt 
11,12; Lk 16, 16). Übersetzung und Deutung sind umstritten. Die von den 
Exegeten heute bevorzugte Übersetzung5 spricht und wirkt für sich: •Das 
Gesetz und die Propheten reichen bis auf Johannes. Von da an (also von Je- 
sus an) dringt die Herrschaft Gottes mit Gewalt heran und fest Entschiedene 
reißen sie an sich." 

Halten wir also fest: Jesus war ein entschieden auf Gott ausgerichteter 
Mann. Jesus hat diese Haltung von den Seinen erwartet. Sie sollen und dür- 
fen nicht •Menschen mit zwei Seelen" sein, wie es im Jakobus-Brief (4,8) 
heißt. Das Gebet, das er uns lehrte, ist das Gebet derer, die wie er entschie- 
den auf Gott hin leben: •Dein Name werde geheiligt! Dein Reich komme! 
Dein Wille geschehe im Himmel wie auf Erden!" 

J. Gnilka, a.a.O. 163. 
J. Gnilka, a.a.O. 157. 



Johannes Günter Gerhartz 250 

2. Wie Ignatius Entschiedenheit gelebt und sie zu leben eingewiesen hat 

Ignatius von Loyola - wie alle wirklich Heiligen - ähnelt seinem Herrn ge- 
rade in dem, was Jesus ausgezeichnet hat: Diese entschiedene Ausgerichtet- 
heit auf Gott, auf den Willen Gottes, auf- wie er es nennt - das Suchen und 
Finden des Willens Gottes. Das und nichts anderes ist es, was sein Leben 
weit, kraftvoll und flexibel gemacht hat, ihn bis in sein Alter hinein wach 
hielt und behende im Dienst Gottes und des Nächsten. 

Oft wird für das Leben des Ignatius davon ausgegangen, daß er eine ge- 
radlinige geistliche Entwicklung auf sein Lebensziel hatte, eine bewußte 
Zielstrebigkeit auf die Gründung des Ordens hin. Aber das gibt es bei Igna- 
tius nicht. Wie bei anderen Großen gab es auch bei ihm schwere Zusam- 
menbrüche seiner Lebensvorstellungen und Ziele. Und dies gerade auch und 
erst, nachdem er sich bekehrt und bewußt auf den Weg des Dienstes Gottes 
gemacht hatte. Seine Sehnsucht, bei den Stätten des Herrn im Heiligen Land 
sein Leben zu verbringen, und das kirchliche Verbot, diese Sehnsucht zu er- 
füllen, ist wohl das kräftigste Beispiel für die schweren Zusammenbrüche 
seiner Vorstellungen und Ideale auf der Suche nach Gottes Willen und sei- 
nem Weg. Von 1521 bis 1538, also 17 Jahre lang und damit die Hälfte sei- 
nes Lebens nach seiner Bekehrung zu Gott, war er wirklich ein •Pilger", wie 
er sich nannte, auch in dem Sinne, daß er durch all diese Jahre darum rang, 
Gottes Willen für sich und also seinen Dienst Gottes •zu suchen und zu fin- 
den". 

In all diesen Jahren des Suchens, in denen er von einer Vielfalt von Ideen 
und Motiven bewegt wurde, blieb eines aber immer klar und bestimmend, 
blieb es das Grundmotiv und die Grundausrichtung seines Wollens, nämlich 
das Finden und Tun des Willens Gottes und sonst nichts. Das hatte ihn vom 
Anfang seiner Bekehrung an ausgezeichnet und wird nun durch den alltäg- 
lichen Vollzug zur bestimmenden Kraft seines Lebens. Das zeigt sich auch 
darin, daß dieses Suchen und Finden des Willens Gottes zum Grundmotiv 
und zur Grundausrichtung des späteren Freundeskreises um Ignatius wurde. 
Sie entscheiden die fundamentale Frage, ob sie sich zu einem Orden zu- 
sammenschließen sollen oder nicht, allein an diesem Kriterium: ob wir da- 
durch besser und vollkommener das verwirklichen können, was wir von An- 
fang an begehren, nämlich in allem den göttlichen Willen zu tun.6 

Dieses treue und entschiedene Suchen nach dem Willen Gottes für sich, 
diese Ausrichtung auf Gott und seinen Willen hat Ignatius überhaupt erst auf 
den Weg gebracht, es war sein Licht und seine Kraft auf diesem langen und 
schwierigen Weg, und es hat ihn wachsend weit und beweglich gemacht. 

MHSI, Monumenta Ignatiana, Ser. III, Const.I, p.7, Deliberatio Primorum Patrum. 



Über die Haltung der Entschiedenheit 251 

Liest man den •Pilgerbericht"7, kann man immer wieder feststellen, wie 
diese Ausgerichtetheit auf den konkreten Willen Gottes alles bestimmt und 
trägt, und wie gerade diese Entschiedenheit es ist, die Ignatius und seinem 
Leben Weite, Freiheit und Indifferenz im Gebrauch aller Dinge gemäß die- 
sem Willen Gottes gegeben hat. Und dies so sehr - um nur ein Beispiel zu 
nennen -, daß ausgerechnet er, der nichts so betonte wie den Gehorsam 
(eben als Hinführung zum Erkennen und Tun des Willens Gottes!), daß ge- 
rade Ignatius den Seinen sagen und vorschreiben konnte: •Wahre dir in al- 
lem die Freiheit des Geistes. Sie gib niemals auf. Schiele in nichts auf Men- 
schenrücksicht. Berate dich mit deinem Geist und sieh zu, wohin er dich 
trägt."8 

Diese Freiheit des Geistes kommt aus der Geradheit und Reinheit des Her- 
zens auf Gott hin und nur aus ihr. Und weil Ignatius diese Entschiedenheit 
hatte, lebte er auch diese Freiheit des Geistes. Sie hat ihn die Dinge (•reli- 
qua super faciem terrae") recht sehen und recht behandeln und gebrauchen 
lassen.9 Denn Ignatius war überzeugt und hatte an sich erfahren, daß der 
Mensch, der so in Ausgerichtetheit auf Gott und seinen Willen lebt, innere 
Klarheit und Schönheit gewinnt, daß diese Entscheidung für Gott eben nicht 
in Knechtschaft und Enge, sondern in Freiheit und Weite führt, daß der 
Mensch, der so zu leben sich bemüht, in seinem - spirituellen - Leben wach- 
send erfahren wird, daß das wahr ist, was der Psalmist (Ps 18,20) rühmend 
und dankbar und vielleicht ein wenig überrascht sagt: •Er führte mich hin- 
aus ins Weite, er befreite mich, denn er hatte an mir Gefallen." 

Was Ignatius erfahren und gelebt hat, eben dies zu leben, hat er auch die 
Menschen eingewiesen. In seiner geistlichen Lehre und Praxis hat das auf 
Gott ausgerichtete Herz eine zentrale Stellung und Bedeutung, und zwar 
nicht nur in den grundlegenden Fragen und Entscheidungen, sondern im Täg- 
lichen, in allem. So schreibt Ignatius: •Alle sollen sich darum bemühen, ihre 
Absicht nicht nur in Bezug auf ihren Lebensstand, sondern auch auf alle ein- 
zelnen Dinge gerade zu halten, indem sie in ihnen stets rein danach streben, 
der göttlichen Güte ... zu dienen, und man ermahne sie häufig, in allen Din- 
gen unseren Herrn zu suchen, in dem sie, so sehr es möglich ist, die Liebe ... 
auf den Schöpfer richten und ihn in allen Dingen lieben und alle in ihm, 
gemäß seinem heiligsten und göttlichen Willen."10 Bei Ignatius bleibt die ent- 
schiedene Ausrichtung auf Gott nicht etwas Hohes und Abstraktes, sondern 
ist konkret und alltäglich: •Ihn in allen Dingen und alle Dinge in ihm." 

7 Ignatius von Loyola, Bericht des Pilgers. Übersetzt und kommentiert von Peter Knauer SJ. 
Leipzig 1990. 
8 MHSI, Monumenta Ignatiana, Ser.I, Epistulae XII, p. 679. 
9 Exerzitienbuch Nr. 23. 
10 Konstitutionen der Gesellschaft Jesu Nr. 288. 



Johannes Günter Gerhartz 252 

Wenn wir uns auf seine •Geistlichen Übungen" beschränken, können wir 
des Ignatius Lehre und Einweisung in drei Gedanken deutlich machen: 

Das •Prinzip und Fundament der Exerzitien macht von Anfang an die 
grundlegende Bedeutung der Entschiedenheit klar und die Dialektik, die das 
für den (täglichen) Lebensvollzug bedeutet. Die Exerzitien tun das in diesen 
zwei einfachen Sätzen: •Der Mensch ist geschaffen dazuhin, Gott, unseren 
Herrn, zu loben und ihm zu dienen, und so seine Seele zu retten!" Die Aus- 
richtung auf Gott und seinen Willen, konkret: Lob und Dienst Gottes, das ist 
der Sinn menschlichen Lebens, so sehr, daß er darin allein sich selbst und 
zu sich selbst findet, seine •Seele rettet", wie Ignatius mit der Schrift sich 
ausdrückt. Diese Ausrichtung auf Gott, dieses Eins-sein mit Gott, das ist 
sein Heil. Und sofort anschließend der doppelte Folgesatz: •Daraus folgt, 
daß der Mensch die Dinge soweit gebrauchen soll, als sie ihm für sein Ziel 
helfen, und sich soweit von ihnen lösen soll, als sie ihn dabei hindern. Des- 
halb ist es nötig, daß wir uns gegenüber allen geschaffenen Dingen ... indif- 
ferent machen." Das ist das Fundament von allem. Das heißt: Diese ignatia- 
nische Indifferenz oder Gleichgestimmtheit oder innere Freiheit den Dingen 
gegenüber und damit die Unterscheidungs-Kraft: Sie alle folgen aus, wach- 
sen aus der entschiedenen Ausgerichtetheit und Reinheit des Herzens auf 
Gott hin. Es besteht ein inneres Verhältnis zwischen Entschiedenheit und In- 
differenz: Keine Indifferenz, Gleichgestimmtheit, innere Freiheit und Ent- 
scheidungskraft gegenüber den Dingen dieser Welt ohne Entscheidung für 
Gott. Und genauso gilt: keine wirkliche Entschiedenheit auf Gott hin ohne 
diese Indifferenz, Gleichgestimmtheit, Freiheit und Unterscheidungskraft. 

Für Ignatius ist dieses •Prinzip und Fundament" wirklich die Grundlage 
der ganzen Exerzitien. Er übersieht es die ganzen Exerzitien hindurch nicht 
mehr, nimmt es in jeder Betrachtung wieder auf. Ja, die Betrachtung ist für 
ihn nichts anderes als Einüben des Fundamentes, Einüben dieser Entschie- 
denheit und dieser Dialektik zwischen Entschiedenheit und Indifferenz. Man 
kann mit Fug und Recht sagen, daß für Ignatius eine Betrachtung, die das 
vergißt oder übersieht, zwecklos ist, ihren Sinn nicht erfüllt. 

Denn Ignatius läßt von der ersten Übung der ersten Woche an als erstes in 
jeder Betrachtung das •Vorbereitungsgebet' sprechen, die Seele sich ein- 
stimmen, sich auf das Ziel ausstrecken. Und diese •oratio praeparatoria" 
lautet so: •Gott, unseren Herrn, um Gnade bitten, damit alle meine Absich- 
ten, Handlungen und Betätigungen rein auf Dienst und Lobpreis seiner Gött- 
lichen Majestät hingeordnet seien" (EB 46). Hier wird die Überlegung des 
•Fundamentes" aufgenommen ins Gebet. Und so soll immer und immer wie- 
der gebetet werden, vor jeder Betrachtung, so daß die Anweisung am An- 
fang jeder Betrachtung schon zur Floskel wird: •Das gewohnte Vorberei- 
tungsgebet." Betrachten heißt in den Exerzitien: sein Wollen, sein Gespür, 



Über die Haltung der Entschiedenheit 253 

seine Haltung, sein Herz ausrichten auf Gott, ganz und rein und ungeteilt, 
sich darin einleben, diese fundamentale Tugend-Haltung auf Gott hin zu ge- 
winnen und damit sein Leben. Denn: der Mensch ist geschaffen dazuhin, daß 
er Gott lobe und ihm diene und in dieser Einheit des Denkens, Wollens und 
Tuns mit Gott sein Heil gewinne. Präzise darin war Ignatius Meister. Das hat 
ihn groß und weit und frei gemacht und ließ ihn Gott finden zu jeder Stunde 
und in jedem Tun, wann immer er wollte! 

Im übrigen verschweigt Ignatius in den Exerzitien nicht, daß es schwer ist, 
daß es etwas kostet, diese Haltung der Entschiedenheit zu gewinnen. Was er 
zu Beginn jeder Betrachtung erbitten läßt, das drückt er mitten in den Exer- 
zitien einmal so aus: •Ein jeder bedenke, daß er in allen geistlichen Dingen 
soviel Nutzen hat, als er herausspringt aus seiner Eigenliebe, seinem Eigen- 
willen und seinem Eigennutz" (EB 189). 

Wie am Anfang der Exerzitien im •Prinzip und Fundament" und wie im- 
mer wieder in ihrem Verlauf im Vorbereitungsgebet, so schließen die Exer- 
zitien mit diesem so entscheidenden Gedanken. In der Haltung der Ent- 
schiedenheit werden die Exerzitien zusammengefaßt, der Exerzitant in die- 
ser Haltung in die Welt geschickt. Und es ist typisch für Ignatius, daß es wie- 
der ein Gebet ist, in dem er diese Haltung zum Ausdruck bringt. Denn wie 
sein Herr im •Vater unser" sein Gebet der Entschiedenheit hat, so erklärt 
Ignatius in seinem •Sume, Domine, et Suscipe ... ": •Nimm hin, o Herr, und 
übernimm meine ganze Freiheit, mein Gedächtnis, meinen Verstand und 
meinen ganzen Willen ..." (EB 234). 

Es gibt Menschen, die haben Angst, dieses Gebet zu sprechen. Sie ver- 
mögen es nicht. Und wenn man es nicht oder noch nicht kann, soll man sich 
zu solchen Gebeten auch nicht zwingen. Es hat ja nur Sinn, die Gebete an- 
derer aufzugreifen, die man selbst nachvollziehen kann. Und doch kommt 
der Exerzitant nicht unvorbereitet zu diesem Gebet. Er hat die ganzen Exer- 
zitien über immer wieder um diese Haltung gebetet. Denn das Schlußgebet 
der Exerzitien ist in anderer Form, nämlich in der Form des Angebotes, 
nichts anderes als die Bitte im •Vorbereitungsgebet" vor jeder Betrachtung: 
Daß mein Denken, Wollen und Tun rein auf den Dienst und das Lob Gottes 
ausgerichtet seien. Was er immer wieder erbetet, was er eingeübt hat, das 
bietet der Exerzitant jetzt dar: Nimm hin, Herr, meine ganze Freiheit, mein 
Gedächtnis, meinen Verstand und meinen Willen ... erfülle all dies mit Dir, 
mit der Liebe zu Dir, laß all mein Vermögen ausgerichtet sein auf Dich, 
Deine Ehre, Deinen Dienst; ich übergebe es Dir, vertraue es Dir an, daß es 
in Dir erfüllt und geborgen sei - so wie es in Jesus, Deinem Sohn, war. Und 
Ignatius schließt: •Gib mir die Gnade, dich zu lieben, das genügt." (EB 234) 

Ignatius hat seine Erfahrung mit dieser Haltung und seine Erkenntnis, wie 
weit sie den Menschen führt, so zum Ausdruck gebracht: •Wenn einer aus 



Johannes Günter Gerhartz 254 

sich selbst ausgegangen ist und einging in seinen Schöpfer und Herrn, wenn 
einer immer vor Augen hat, immer verspürt, immer sich dessen freut, daß 
Gott, unser ewiges Gut, in allem Geschaffenem ist, ihm Dasein und Erhal- 
tung schenkt durch seine Gegenwart, so liegt darin, wie ich meine, ein alles 
andere übersteigendes Glück."11 

3. Aus der Entschiedenheit für Gott wächst die Freiheit in dieser Welt. 

Zwischen Entschiedenheit und Freiheit, Bestimmtheit und Offenheit, Weite 
des Geistes und des Herzens besteht ein Spannungsverhältnis, das noch et- 
was erläutert werden soll. Entschiedenheit auf Gott hin umfaßt - in der as- 
zetisch-traditionellen Sprache - Gehorsam Gott gegenüber, d.h. des Men- 
schen Wunsch und Wille, Gottes Willen nach Kräften zu erkennen und zu 
tun, möglichst so, wie Christus es getan hat, und zwar Gehorsam des Men- 
schen Gott gegenüber nicht nur hin und wieder, sondern als Lebenshaltung 
und Lebensziel. Das ist schwer. Das geht dem Menschen •gegen die Natur". 
Aus verschiedenen Gründen. Einer davon und nicht der geringste ist der, daß 
der Mensch von Natur her sein eigener Herr sein, frei sein, sich selbst be- 
stimmen will, nicht eingegrenzt und bestimmt von fremdem Willen. Diese 
Autonomie als Leitvorstellung, für die der Mensch lebt und arbeitet, ist heute 
in unseren Breiten besonders stark ausgeprägt. Früher und auch heute in an- 
deren Kulturen mag das anders (gewesen) sein, war bzw. ist für das Gros der 
Menschen gehorchen, sich einfügen, sich als Teil eines Ganzen sehen das 
Selbstverständliche und Naturgegebene, um überhaupt leben zu können. 

Nun kann keiner sagen, daß dieses Freiheitspathos heidnisch sei oder ket- 
zerisch und weltlich liberal. Es gehört zu den Fundamenten biblischen Glau- 
bens. Das ist uns aus der Präambel der Zehn Gebote am Berg Sinai, aus der 
sogenannten Herausführungsformel bekannt: •Ich bin Jahwe, dein Gott, der 
dich herausgeführt hat aus dem Land Ägypten, aus dem Sklavenhaus" (Ex 
20, 2). Diese Stelle spricht also ganz entschieden davon: die Erlösungstat 
Gottes an Israel ist eine Tat der Befreiung. Und im Buch Leviticus (26,13) 
wird diese Herausführungsformel erneut zitiert und ergänzt: •Ich bin Jahwe, 
euer Gott, der euch herausgeführt hat aus dem Land Ägypten, so daß ihr 
nicht mehr Sklaven zu sein braucht. Ich habe die Stangen eueres Joches zer- 
brochen und ich habe euch aufrecht gehen lassen" (W. Jüngling). Dies ist 
Wort und Wille der Schrift. Diese freie, ungebeugte Haltung des Menschen, 
der aufrecht geht, weil er sich selbst bestimmt und nicht unter dem Skla- 
venjoch gebeugt ist. 

11 MHSI, Monumenta Ignatiana, Ser.I, Epistulae I, p. 339. 



Über die Haltung der Entschiedenheit 255 

Doch dies ist nur eine Seite der biblischen Konzeption, des biblischen Ver- 
ständnisses von Freiheit des Menschen. Und hier sind wir genau bei unse- 
rem Thema: Entschiedenheit für Gott als Voraussetzung, Grundlage der 
Freiheit und dem Spannungsverhältnis zwischen Bestimmtheit und Freiheit. 
Denn diese Freiheit der Söhne Israels hat eine Voraussetzung. Sie wird im 
Buch Leviticus (25,55) so formuliert: •Ja, mir gehören die Söhne Israels als 
Sklaven, meine Sklaven sind sie, die ich herausgeführt habe aus dem Land 
Ägypten. Ich bin Jahwe, euer Gott." Mit solchen biblischen Formulierungen 
ist folgender theologischer Sachverhalt ausgedrückt: Gott ist nicht der Kon- 
kurrent des Menschen, gegen den ich mein Menschsein durchzusetzen habe, 
sondern der Garant des Menschen, die Voraussetzung und Grundlage des 
Menschseins des Menschen, derjenige, der will, daß ich voll Mensch bin, 
mehr als ich selbst. Anders formuliert: Je mehr ein Mensch sich glaubend, 
hoffend, liebend Gott überläßt und derart von sich selbst absieht, nicht auf 
sich, sondern auf Gott ausgerichtet ist, desto mehr findet er seine Erfüllung, 
desto mehr gelingt sein Leben, desto freier wird er. Das sagt uns die Exo- 
dus-Theologie: durch die Bindung und Ausrichtung auf Gott, durch das Tun 
des Willens Gottes gewinnt der Mensch sein Menschsein, seine Freiheit, 
sein Heil! So auch Ignatius. So auch das Vaticanum II: •Wer Christus, dem 
vollkommenen Menschen (weil er vollkommener Knecht Gottes ist) mehr 
folgt, der wird auch selber mehr Mensch."12 

Das Tagesgebet vom 33. Sonntag im Jahreskreis drückt dies so aus: •Gott, 
du Urheber alles Guten, du bist unser Herr. Laß uns begreifen, daß wir frei 
werden, wenn wir uns deinem Willen unterwerfen, und daß wir die voll- 
kommene Freude finden, wenn wir in deinem Dienst bleiben." Klare Ent- 
schiedenheit also macht frei. Der Lohn des Gehorsams ist die Freiheit, die 
Gott mit dem teilt, der ihm dient (Eberhard Straub). 

Diese Seite des •aufrechten Ganges", diese Grundlegung wahrer Mensch- 
lichkeit und Freiheit des Menschen ist dem Menschen - und ich glaube, 
nicht nur dem heutigen Menschen - in seinem Denken und Lebensgefühl 
schwer einsichtig. Das ist nicht verwunderlich. Der Mensch wird aufgefor- 
dert, ein Paradox zu leben: unterwirf dich, um frei zu sein, diene, um Du 
selbst zu sein. Das ist schwer nachvollziehbar. Das bedarf eines starken 
Glaubens und eines großen Vertrauens auf Gott. Allzu oft aber erfahren wir 
die Menschen, die als Glaubende ihr Leben und sich selbst von Gott her se- 
hen und verstehen, als ziemlich unfrohe Menschen, die ein enges Leben 
führen. Dazu kommt noch dies: Der sogenannte •Wille Gottes" wurde und 
wird leider oft genug zur Unterdrückung des Menschen durch den Menschen 
in Anspruch genommen. Doch der Hauptgrund der Verständnis- und Le- 

12 Gaudium et spes, Nr. 41 



Martha Zechmeister 256 

bensschwierigkeit ist das Paradox, das biblisch in dem Evangelienwort aus- 
gedrückt ist vom Weizenkorn, das sterben muß, um lebendig zu sein und Le- 
ben zu stiften, und von dem Leben, das einer nur dann gewinnt, wenn er es 
hingibt. 

Diese Entschiedenheit ist wesentlich des Menschen ganz persönliche Tu- 
gend-Haltung. Ohne das wäre sie nichts. Aber sie hat durchaus auch eine 
kirchliche Dimension, über die hier nicht mehr gesprochen werden kann. 
Und sie hat eine •weltliche" Auswirkung. Ich bin überzeugt: Diese unsere 
Ausrichtung auf Gott hin nach dem Vorbild Jesu Christi ist von unserer, der 
christlichen Seite, die allein mögliche Gegenposition gegenüber der in der 
sogenannten westlichen Kultur weithin feststellbaren radikalen Subjektivie- 
rung der Wahrheit und der Werte. Praktisch ist das Ich an die Stelle der 
Wahrheit und an die Spitze der überkommenen Werte gerückt. Das eigene 
Ich bildet den letzten Sinn, das private Glück die letzte Instanz. Nicht selten 
nennt man das dann auch noch das •Gewissen", das jedoch der Mahner hin 
zur Ausrichtung auf Gott, nicht auf das Ich ist. Insofern verlangt echte Ent- 
schiedenheit zugleich auch die Haltung der Demut.13 

13 Zum dritten Teil des Artikels vgl. auch Thomas Gertler, Freiheit aus Entschiedenheit, in: 
GuL 1994, 161-172. 

Als Frau das ignatianische Charisma leben 
Zum 350. Todestag von Mary Ward (1585-1645) 

Martha Zechmeister, St. Polten 

Not unserer Zeit: •Geschichts- und Traditionsverlust" 

Als eine der bedrängendsten Nöte unserer Zeit betrachte ich ein Phänomen, 
das ich als •Geschichts-" und •Traditionsverlust"1 bezeichnen möchte. Welt- 
weit sind wir immer mehr mit einer •Einheitskultur" konfrontiert. Man 
denke nur an die Fußgängerzonen von Hamburg bis Budapest, die sich bis 
zum Design der Straßenlampen gleichen und in keiner Weise mehr die kul- 
turelle Identität ihres Landes auszudrücken vermögen - man denke noch viel 

1 Die Situationsanalyse verdankt sich den Überlegungen von Johann Baptist Metz zum •Ver- 
lust an handlungsorientierender und gleichzeitig konsensfähiger Kraft von Tradition". Grund- 
legend in: ders., Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Studien zu einer praktischen Funda- 
mentaltheologie. Mainz 1977 (51992) 33-35. 




