
Martha Zechmeister 256 

bensschwierigkeit ist das Paradox, das biblisch in dem Evangelienwort aus- 
gedrückt ist vom Weizenkorn, das sterben muß, um lebendig zu sein und Le- 
ben zu stiften, und von dem Leben, das einer nur dann gewinnt, wenn er es 
hingibt. 

Diese Entschiedenheit ist wesentlich des Menschen ganz persönliche Tu- 
gend-Haltung. Ohne das wäre sie nichts. Aber sie hat durchaus auch eine 
kirchliche Dimension, über die hier nicht mehr gesprochen werden kann. 
Und sie hat eine •weltliche" Auswirkung. Ich bin überzeugt: Diese unsere 
Ausrichtung auf Gott hin nach dem Vorbild Jesu Christi ist von unserer, der 
christlichen Seite, die allein mögliche Gegenposition gegenüber der in der 
sogenannten westlichen Kultur weithin feststellbaren radikalen Subjektivie- 
rung der Wahrheit und der Werte. Praktisch ist das Ich an die Stelle der 
Wahrheit und an die Spitze der überkommenen Werte gerückt. Das eigene 
Ich bildet den letzten Sinn, das private Glück die letzte Instanz. Nicht selten 
nennt man das dann auch noch das •Gewissen", das jedoch der Mahner hin 
zur Ausrichtung auf Gott, nicht auf das Ich ist. Insofern verlangt echte Ent- 
schiedenheit zugleich auch die Haltung der Demut.13 

13 Zum dritten Teil des Artikels vgl. auch Thomas Gertler, Freiheit aus Entschiedenheit, in: 
GuL 1994, 161-172. 

Als Frau das ignatianische Charisma leben 
Zum 350. Todestag von Mary Ward (1585-1645) 

Martha Zechmeister, St. Polten 

Not unserer Zeit: •Geschichts- und Traditionsverlust" 

Als eine der bedrängendsten Nöte unserer Zeit betrachte ich ein Phänomen, 
das ich als •Geschichts-" und •Traditionsverlust"1 bezeichnen möchte. Welt- 
weit sind wir immer mehr mit einer •Einheitskultur" konfrontiert. Man 
denke nur an die Fußgängerzonen von Hamburg bis Budapest, die sich bis 
zum Design der Straßenlampen gleichen und in keiner Weise mehr die kul- 
turelle Identität ihres Landes auszudrücken vermögen - man denke noch viel 

1 Die Situationsanalyse verdankt sich den Überlegungen von Johann Baptist Metz zum •Ver- 
lust an handlungsorientierender und gleichzeitig konsensfähiger Kraft von Tradition". Grund- 
legend in: ders., Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Studien zu einer praktischen Funda- 
mentaltheologie. Mainz 1977 (51992) 33-35. 



Mary Ward 257 

mehr an die weltweite Katastrophe, die sich an den Rändern der Großstädte 
der dritten Welt abspielt: Dort sind Menschen zusammengepfercht, die aus 
den Traditionen herausgerissen sind, die ihnen über viele Generationen hin- 
weg Geborgenheit und kulturelle Identität gegeben haben. Diese Trennung 
von ihrer Geschichte gibt sie weithin schutzlos der Verelendung preis, be- 
raubt sie ihrer Würde. 

Franz Mußner schrieb in anderem Zusammenhang ein Buch mit dem Ti- 
tel: •Die Kraft der Wurzel"2. Ich halte es für eine der großen Bedrohungen 
der Menschheit, daß sie nicht mehr imstande ist, aus der •Kraft der Wurzel" 
zu leben - daß der Mensch sich in höchster Gefahr befindet, als Mensch zu 
verdorren und auszutrocknen, da er sich immer mehr loslöst und trennt von 
den großen geistig-kulturellen Lebensströmen, aus denen er durch die Jahr- 
tausende genährt wurde. Mit diesem Verlust ihrer geschichtlichen Wurzeln 
verlieren die Menschen aber auch ihre Identität. Sie wissen nicht mehr, wer 
sie sind. Wir wissen nicht mehr, wer wir sind! 

Was wir vorfinden, ist ein verhängnisvoller kulturell-geistiger Synkretis- 
mus, nicht mehr die Verwurzelung in einer Tradition, aus der ich lebe, - son- 
dern das heimatlose Umherschweifen zwischen den verschiedensten Tradi- 
tionen. Gewiß kann man kritisch einwenden, daß es von vornherein eine ne- 
gative Wertung bedeutet, dieses Phänomen als •Synkretismus" zu bezeich- 
nen. Man kann fragen, ob es denn nicht auch reizvoll sein kann, Elemente 
aus ganz verschiedenen Traditionen zu einem neuen Ganzen zu sammeln - 
so etwa wie die postmoderne Architektur Stilelemente aller Epochen, vom 
gotischen Schnitzwerk bis zum Stahl-Beton-Element collageartig ineinan- 
derfügt. Ohne hier die positiven Chancen einer neuen •Weltkultur" leugnen 
zu wollen, frage ich jedoch zunächst zurück: Kommen wir mit solchen 
•Collagen" über die ästhetische Spielerei hinaus? Können solche Ansätze 
dem Menschen Identität und Geborgenheit geben? Können sie in irgendei- 
ner Weise seine drängenden Fragen beantworten? 

Das, was ich jetzt so global für die Welt und die Menschheit als ganze zu 
sagen versucht habe - Ähnliches spielt sich im Raum der Kirche ab: auch in 
der Kirche haben wir weithin die lebendige Verbindung zu den Traditionen, 
die uns geformt haben und von deren Substanz wir zehren, verloren. Analog 
zum Profanen sind wir mit einem kirchlich-geistlichen Synkretismus kon- 
frontiert. 

Es stimmt mich zumindest nachdenklich, wenn viele Vertreter der großen 
alten Ordenstraditionen ihre menschlich-geistliche Nahrung aus sehr dispa- 
raten Quellen zu beziehen scheinen. In unseren Konventen findet sich viel- 
fach geistlicherweise so etwas wie eine •postmoderne Collage" wieder: Vom 

; Franz Mußner, Die Kraft der Wurzel. Judentum - Jesus - Kirche. Freiburg 1987. 



Martha Zechmeister 258 

indischen Guru bis zum positiven Denken und von der Fokolare-Bewegung 
bis zur charismatischen Erneuerung. Man verstehe mich bitte nicht falsch. 
Keines dieser Elemente will ich von vornherein abwerten. Unter ihnen gibt 
es wertvolle und fragwürdige. Was ich hier und jetzt problematisiere, ist 
diese Stilvermischung, ist der Eklektizismus, der aus dem •universalen An- 
gebot" jeweils das auswählt, was gerade brauchbar erscheint. 

Ich frage: Haben wir es hier nicht mit einem Krisenphänomen zu tun, das 
uns den •Verlust der Wurzel" und damit den Verlust unserer Identität an- 
zeigt? Und müßte uns nicht gerade an diesem Phänomen kritisch bewußt 
werden, wie sehr wir •Kinder der Welt" sind - von einem ganz und gar pro- 
fanen Konsumverhalten bestimmt, das wir womöglich bei anderen scharf 
anprangern? 

Antwort der Orden 

Die Ordensgemeinschaften sind in besonderer Weise Träger der Traditionen, 
der Lebensströme, die die Kirche und die abendländische Kultur durch die 
Jahrhunderte genährt haben. Sie sind das auf je verschiedene Weise und in 
je ausgeprägten Stilen, theologisch gesprochen, mit ihrem je eigenen Cha- 
risma. Ich kann mich des Eindrucks nicht erwehren, daß wir uns immer 
schwerer tun, uns zu unserer spezifischen Eigenart zu bekennen und uns an 
ihr zu freuen - daß wir eher verschämt erklären, warum uns ohnedies kaum 
etwas von den anderen unterscheidet. 

Dagegen möchte ich nun die einleitende These aufstellen: Gerade mit dem 
Mut zur Identität und Individualität geben wir Antwort auf die geistigen 
Nöte unserer Zeit - und zwar in einer Weise, die weit über den kirchlichen 
Binnenraum hinausreicht. Gerade indem wir die lebendige Verbindung zu 
der Geschichte, die uns geformt hat, bewußt pflegen, stellen wir uns der Ent- 
wurzelung und der Heimatlosigkeit, unter der wir alle als moderne Men- 
schen leiden, entgegen. 

Bevor ich nun •ignatianische Identität" näher zu beschreiben versuche, ein 
Wort zur Vielfalt der •Stile" des Ordenslebens. Im Anschluß an De Guibert, 
einem Biographen des hl. Ignatius in den fünfziger Jahren, möchte ich fol- 
gendes Bild gebrauchen3: Man denke an eine alte römische Brücke - etwa 
in Rom über den Tiber: mit ihren schweren, massigen Steinquadern, ihren 
soliden Pfeilern und ihren runden Bogen. - Und dann stelle man sich eine 
Brücke der Indianer in den Anden vor - ein Flechtwerk aus Lianen über ei- 
nem reißenden Fluß. Beide Brücken - ein jeweils stark ausgeprägter Stil, 
3 Vgl. das Einleitungskapitel von Joseph de Guibert, La spiritualite de la Compagnie de Je- 
sus. Rom 1953. 



Mary Ward 259 

eine jeweils ganz eigentümliche Schönheit, angepaßt einer bestimmten geo- 
graphischen Gegebenheit und Ausdruck einer spezifischen geschichtlich-so- 
ziologischen Situation. Machen Sie nun den geistigen Versuch, ein Element 
aus einer der beiden Brücken herauszunehmen und in die andere Brücke 
einzufügen. - Sie spüren die Unmöglichkeit - und wie sehr ein solches Un- 
terfangen beide Brücken, beide Stile zerstören würde. 

Angewendet nun auf unser Thema: Jede Ordensgemeinschaft hat in einer 
je bestimmten geschichtlichen Stunde die Antwort des Evangeliums zu ge- 
ben versucht. Und dabei hat sie ihren je bestimmten Stil, ihre einzigartige 
Individualität entwickelt. Das, wofür ich plädieren möchte, ist die Ehrfurcht 
vor dem Formenreichtum und vor der Schönheit des je einzigartigen Stils, 
in dem sich uns die Fülle und der Reichtum des einen und einzigen Evan- 
geliums Jesu Christi entfaltet - in der geschichtlichen Auslegung, als Ant- 
wort auf die jeweiligen Nöte der Menschen einer bestimmten Epoche. 

Um dies deutlich zu machen, hier nur ein paar oberflächliche Andeutun- 
gen: Der hl. Benedikt bietet mit seiner •stabilitas loci" dem rastlosen Um- 
herschweifen der Menschen der Völkerwanderungszeit entschieden Einhalt. 
Der hl. Franz bricht aus den ausbeuterischen Strukturen seiner Zeit aus, um 
wie Jesus die Solidarität mit den Armen zu leben. Und eine Teresa von Avila 
weist aus der Verwahrlosung den Weg zu einem radikalen kontemplativen 
Leben. Indem sie alle in kompromißloser Weise die eine und einzige Nach- 
folge Jesu verwirklichen, inkarniert sich das eine Evangelium in einem je 
unverwechselbaren Stil. Es wird so zur Lebensmöglichkeit auch für andere 
- und gerade die •archetypischen Stile" des Ordenslebens bleiben dies auch 
über ihre jeweilige Entstehungsepoche hinaus. 

•Ignatianische Identität" 

Zu diesen •archetypischen Stilen" gehört zweifellos der, der für uns mit dem 
Namen Ignatius von Loyola verbunden ist. 

Ignatius lebt - wie wir wohl auch - an einer Epochenschwelle: am Um- 
bruch vom Mittelalter zur Neuzeit. Der Rahmen der bis dahin bekannten 
Geographie wird gesprengt. 1491 wird Ignatius geboren, im folgenden Jahr 
sticht Christoph Columbus in See und entdeckt die •Neue Welt". Der Buch- 
druck eröffnet ungeahnte Möglichkeiten der Kommunikation - und zur glei- 
chen Zeit wird mit zunehmender Dringlichkeit und in immer schrilleren Tö- 
nen die Forderung nach •Reform der Kirche an Haupt und Gliedern" erho- 
ben - der Kirche, die bis dahin der entscheidende einheitstiftende Faktor des 
Abendlandes war. Neue Horizonte eröffnen sich - und es zerfällt, was bis 
dahin Geborgenheit und Identität gegeben hat. 



Martha Zechmeister 260 

In dieser Situation des Umbruchs und Aufbruchs gewinnt der Sendungs- 
auftrag Jesu •Geht hinaus in die ganze Welt und verkündet das Evangelium 
allen Geschöpfen!" neue Dimensionen und neue Dringlichkeit. Dem ver- 
sucht das ignatianische Charisma zu entsprechen. 

Um dies zu verdeutlichen, möchte ich Ignatius selbst zu Wort kommen 
lassen. Zunächst ein Text aus dem Exerzitienbüchlein, aus der Betrachtung 
über die Menschwerdung. Ignatius leitet den Exerzitanten in dieser Ge- 
betsübung an, •die so große Fassungskraft und ganze Rundung der Welt zu 
sehen, worin so viele und so verschiedene Völker wohnen" (EB 103). Wir 
spüren hier, wie gleichsam dem Menschen am Ausgang des Mittelalters zu- 
gemutet wird, seinen Blick zu weiten - hinaus über die Grenzen der ihm bis 
dahin vertrauten Welt zu den Völkern und Kulturen, von deren Existenz er 
bis dahin kaum etwas wußte. 

Er soll die unzähligen Personen •auf dem Angesicht der Erde in so großer 
Verschiedenheit der Trachten wie der Gebärden (sehen): 
- die einen weiß und die anderen schwarz; 
- die einen in Frieden und die anderen im Krieg; 
- die einen weinend und die anderen lachend; 
- die einen gesund, die anderen krank; 
- die einen geboren werdend und die anderen sterbend; usw."4 

Es geht darum, daß unser eingeengter Horizont geweitet wird für die 
ganze Realität, für die universale Wirklichkeit. Vorzüglich geschieht dies 
dadurch, daß ich wahrzunehmen beginne und zulasse, was fremd und anders 
ist, was so auch meine Selbstverständlichkeiten in Frage stellt. 

Der nächste Schritt in dieser Betrachtung ist, daß der Beter angeleitet 
wird, den liebenden Blick des dreieinigen Gottes wahrzunehmen, der auf 
diese ganze Welt, auf alle Völker und jeden einzelnen Menschen gerichtet 
ist, so wie es in Ex 3, 7 heißt, •ich kenne ihr Elend... ich habe ihr Leid ge- 
sehen." Diese Vorstellung des Ignatius mag antropomorph, ja rührend naiv 
sein - und doch drückt sie das Wesentliche der Botschaft des Evangeliums 
aus: Die Menschwerdung, die Sendung des Sohnes, entspringt der universa- 
len Erlöserliebe des dreieinigen Gottes. •Denn Gott hat die Welt so sehr ge- 
liebt, daß er seinen einzigen Sohn hingab" (Joh 3,16). 

Ignatianisches Charisma ist zuinnerst Teilnahme an der universalen Sen- 
dung des Menschgewordenen, an der Sendung Jesu. Der Name dessen, der 
an diesem Charisma teilhat, kann deshalb nur einer sein: Gefährte Jesu. Als 
einer, der zu Jesus gehört, ist er gerufen, sich mit ihm zu mühen5- und er ist 

4 EB 106 (EB = Exerzitienbuch des Ignatius von Loyola, zitiert nach der Ausgabe: Geistliche 
Übungen und erläuternde Texte. Übersetzt und erläutert von Peter Knauer. Graz 1978). 
5 EB 95. 



Mary Ward 261 

von ihm über die ganze Welt hin gesandt, um die Botschaft vom nahege- 
kommenen Gottesreich allen Menschen zu verkünden.6 

Aufschlußreich ist auch, daß Ignatius, der kaum vom Hl. Geist spricht, 
seine deutlichste •pneumatologische" Aussage im Kontext der apostoli- 
schen Sendung macht. Der Hl. Geist ist die Kraft, die den Apostel aus aller 
Begrenztheit hinausdrängt, seine Sendung ins Universale ausweitet. Ziel 
dieser Sendung ist, die ganze Welt ins göttliche Leben heimzuholen.7 

Neben dem Exerzitienbuch möchte ich mich auf einen zweiten Text, auf 
die Formula Instituti, das eigentliche Gründungsdokument der Gesellschaft 
Jesu, beziehen - und zwar auf den Abschnitt, der das berühmte vierte 
Gelübde der Jesuiten, das Gelübde des Papstgehorsams, erläutert. Wir ken- 
nen die historischen Mißverständnisses dieses Gelübdes - die Jesuiten als 
eine im Kadavergehorsam eingeschworene militante Truppe des Papstes. 
Doch lassen wir den Text sprechen. Ignatius sagt dem Gefährten Jesu: Wir 
sind gehalten, •nach welchen Provinzen sie (die Päpste) uns auch senden 
wollen, es alsbald und ohne Ausflucht auszuführen, so weit es an uns liegt, 
ob sie nun glauben, sie sollten uns zu den Türken senden oder zu welchen 
anderen Ungläubigen auch immer, auch in die Gegenden, die man Indien 
nennt, oder zu welchen Häretikern, Schismatikern oder ferner zu welchen 
Gläubigen auch immer."8 

Wie durch viele weitere Texte zu belegen ist, liegt der ganze Akzent beim 
Gehorsam gegenüber dem Papst auf dem Gehorsam circa missiones - Ge- 
horsam bezüglich der Aussendungen. Ignatianischer Gehorsam hat im letz- 
ten nur ein Ziel: aus aller Selbstbezogenheit und Selbstgenügsamkeit je neu 
herausgefordert und aufgebrochen zu werden - hin zum universalen Blick 
auf die ganze Welt und ihre Not. Und es bleibt nicht beim Blick. Sondern 
•missio", •Sendung", bedeutet, daß ich mich tatsächlich aufmache und mich 
in Bewegung setze, •alsbald und ohne Ausflucht", dorthin, wo die jeweils 
größere Not ist. 

Ein anderer Text verdeutlicht noch: •Denn das ist die besondere Eigenart 
unserer Berufung, daß wir von Gott und der Kirche die Sorge für diejenigen 
erhalten haben, um die sich niemand kümmert."9 

Als Charakteristikum des ignatianischen Charismas läßt sich festhalten: 
Es hat seinen vorzüglichen Ort nicht im wohlbehüteten kirchlichen Binnen- 
raum, sondern vielmehr an den Grenzen und jenseits der Grenzen. Einerseits 

6 EB 145. 
7 Vgl. Ignatius von Loyola, Das Geistliche Tagebuch. Hrsg. v. Adolf Haas und Peter Knauer. 
Freiburg 1961, 150 (= Eintragung vom 11. 2. 1544). 
8 zitiert nach: Ignatius von Loyola. Satzungen der Gesellschaft Jesu, als Manuskript gedruckt. 
Frankfurt 41980, 7. 
9 Monumenta Historica Societatis Jesu (MHSJ) 90, 195f. 



Martha Zechmeister 262 

gilt dies im •geographischen" Sinn. Es ist Sendung in die Gebiete und zu 
den Völkern, denen die kirchliche und öffentliche Aufmerksamkeit eben 
nicht in dem Maß zuteil wird, wie es die drängende Not erfordern würde. 
Wenn Ignatius von •den Türken und den Gebieten, die man Indien nennt," 
spricht, so haben wir heute viele weitere Völker und Gebiete hinzuzufügen: 
von Somalia bis Tschetschenien. 

Tiefer als im •geographischen" Sinn gilt die grenzüberschreitende Beru- 
fung des Jesuiten im soziologisch-geistigen Sinn: Nicht mehr so sehr um 
•Häretiker und Schismatiker" geht es in unserer Zeit, wohl aber um die 
Menschen, die in anderen •Welten" leben, als dies unsere kirchliche Welt 
ist. Die ignatianische Sendung beinhaltet die Herausforderung, sich vorzu- 
wagen und sich positiv auseinanderzusetzen mit dem uns Fremden und 
Nicht-Vertrauten, sei das nun im Bereich der Philosophie, der Kunst oder 
moderner Jugendkulturen. 

Die Sorge um die, die ohnedies schon glauben, ist in der Formula nicht 
ausgeschlossen, aber sie kommt gleichsam •beiläufig" zum Schluß: •ferner 
auch zu den Gläubigen". Für unzählige Menschen unserer Zeit hat der Got- 
tesglaube, und oft genug damit auch ihr Menschsein, jeden Sinn verloren. 
Gerade zu ihnen ist der Gefährte Jesu gesandt, um - fernab jeder kirchen- 
amtlichen Diktion - sich ihren Aporien und ihren geistigen Nöten zu stel- 
len. Und bei all dem geht es gewiß nicht um ein einseitiges •Missionieren". 
- Indem wir wagen, unseren Binnenraum zu überschreiten, erlernen wir zu- 
mindest eine Sprache, in der die Rede von Gott, unser Glaube, wieder Wirk- 
lichkeitsrelevanz für den modernen Menschen - und damit nicht zuletzt für 
uns selbst - gewinnt. 

Daß das Ignatianische drängt, an die Grenzen zu gehen, gilt schließlich im 
sozialen Sinn. Es ist Sendung zu denen, die marginalisiert, an den Rand ge- 
drängt sind: ob es nun um Drogenabhängige oder um die Millionen von 
Menschen, die weltweit auf der Flucht sind, geht. Wie wesentlich die Ge- 
sellschaft Jesu diese Dimension erachtet, kommt besonders in den Doku- 
menten der letzten Generalkongregationen zum Ausdruck. •Einsatz für 
Glaube und Gerechtigkeit" heißt dort die Kurzformel für die Berufung des 
Jesuiten10. 
Vom Wesen des Ignatianischen her erklären sich seine spezifischen Eigen- 
heiten. Ignatius kennt und schätzt die Tradition der alten Orden - denken Sie 
nur an seinen Aufenthalt in der Benediktinerabtei am Montserrat, der für ihn 
prägend ist. Und auch noch in seiner Zeit als Ordensgeneral berichtet er da- 
von, wie sehr es ihn ergreift, wenn er in eine Kirche kommt, in der das Chor- 
gebet gesungen wird. Dennoch verzichtet er für seinen eigenen Orden radi- 

10 Vgl. vor allem das Dekret 4 der 32. Generalkongregation der Gesellschaft Jesu. 



Mary Ward 263 

kal auf alle monastischen Formen: kein Chorgebet, keine Klausur, kein Or- 
denskleid. Die Betonung liegt auf Verzicht - nicht Abwertung oder Gering- 
schätzung. Motiviert ist dieser Verzicht von der konsequenten Ausrichtung 
auf die •vita apostolica". Arme Wanderapostel wollen Ignatius und seine 
Gefährten sein, dem Auftrag Jesu gehorsam, das Reich Gottes zu verkünden 
und nichts auf den Weg mitzunehmen, •keine Vorratstasche, kein Brot, kein 
Geld und kein zweites Hemd." (Mk 9,3) Alles, was die Beweglichkeit und 
Verfügbarkeit hindern könnte, wird zurückgelassen. Wenn der junge Igna- 
tius spektakuläre Formen der Buße und der Armut gelebt hat, so wird der 
Ordensgründer immer mehr geläutert zu dem, was er selbst die •Andacht zur 
Gewöhnlichkeit"11 bezeichnet. Es ist dies der Verzicht, sich in äußeren For- 
men von der •Welt" abzuheben - um umso freier zu sein für den Dienst an 
den Menschen. 

Wir können einwenden, ob damit nicht doch die ursprüngliche Radikalität 
und Kraft des Ordenslebens verlorengeht? Ist dies nicht die geschmeidige 
Anpassung an die Welt, die in den Zerrbildern des Jesuitischen wirksam ge- 
worden ist? Verweigern wir damit den Menschen nicht das Zeugnis des 
Evangeliums, das wir ihnen schuldig sind? Ich möchte darauf mit Karl 
Rahner antworten: Der Jesuit muß nicht nur Mönch sein, sondern er muß 
•mönchischer als die Mönche" sein, der Welt gestorben und gekreuzigt. 
Aber gerade deshalb hat er die Arme frei und offen, um eben diese Welt mit 
beiden Armen zu umfangen, um ihr Zeuge der bedingungslosen Zuneigung 
Gottes zu ihr zu sein.12 

Ignatianische Berufung meint nicht Ordensleben zu ermäßigten Preisen, 
es meint auch nicht relativistische Anpassung. So wie jedes Charisma bringt 
es einen Aspekt der unausschöpflichen Fülle des Evangeliums zum Leuch- 
ten. Es ist dies die Wahrheit, daß die Kirche ihre Identität nur gewinnt, in- 
dem sie sich selbst überschreitet. Sie findet ihre Wahrheit nicht durch Ab- 
grenzung und ghettohafte Selbstbehauptungsversuche, sondern im Sich-Öff- 
nen und Sich-Darangeben an das andere und Fremde - in Analogie dazu, 
wie der Vater den Sohn für uns dahingegeben hat. In dieser Öffnung erweist 
sich die Kraft des Geistes Gottes; des Pfingst-Geistes, der die Welt macht- 
voll durchweht und durch den Gottes Reich lebendig wird. 

11 Vgl. MHSJ66, 609. 
12 Vgl. Karl Rahner, Die ignatianische Mystik der Weltfreudigkeit, in: Zeitschrift für Aszese 
und Mystik 12 (1937) 177-190 (= ders., Schriften III, 329-348). 



Martha Zechmeister 264 

Mary Ward - als Frau das ignatianische Charisma leben13 

Wir kommen damit zum Kern unseres Themas: Ist es möglich und sinnvoll, 
als Frau das ignatianische Charisma zu leben? War diese Frage bloß ein Pro- 
blem des 17. Jahrhunderts? Es gibt dazu Gutachten von so berühmten Theo- 
logen wie Lessius und Suarez. Oder ist diese Frage nicht auch für uns her- 
ausfordernd, provozierend? 

Ist das ignatianische Charisma nicht eine typisch unweibliche Lebens- 
form? Die Kurzformel, die Ignatius für dieses Charisma gebraucht, ist, •un- 
sere Berufung ist es unterwegs zu sein", von einer Gegend in die andere wei- 
ter zu ziehen, je nach Bedarf und Notwendigkeit14. Dies bedeutet je neuen 
Aufbruch sowohl im konkret wörtlichen wie im geistigen Sinn. Und einer 
der Vertrauten des Ignatius formuliert: •Es gibt Sendungen, die für die ganze 
Welt sind - und diese ist unser Haus. ... Unter diesen Voraussetzungen hal- 
ten wir es für die ruhigste und sicherste Bleibe, wenn wir immer unterwegs 
sind, dabei den ganzen Erdkreis umschreiten, nirgends eine Bleibe haben, 
immer fremd, immer bettelnd, ohne jede Habe, auf nichts anderes bedacht, 
als Jesus Christus nachzuahmen, der nichts hatte, wohin er sein Haupt legen 
konnte, und die ganze Zeit seines Predigens auf Pilgerfahrten verbrachte."15 

Ist solche Unbehaustheit und Ausgesetztheit überhaupt lebbar? Und erst 
recht: ist sie für eine Frau lebbar - und zwar so, daß sie auch noch wirklich 
Frau bleibt? 

Die Antwort, die Mary Ward mit ihrem Leben darauf gegeben hat, ist ein- 
deutig. Die Mitte dieses Lebens ist der Auftrag Gottes an sie: •Nimm das 
Gleiche von der Gesellschaft" - und als das •Gleiche" versteht sie die Or- 
densverfassung der Jesuiten. Dieser Auftrag setzt bei Mary Ward und ihren 
Gefährtinnen ein lebenslanges Ringen um ein Ordensleben im Geist des hl. 
Ignatius in Gang. 

Zunächst im Telegrammstil die geschichtlichen Fakten: Mary Ward 
wächst Ende des 16. Jahrhunderts in England in einer Zeit der extremen Ka- 
tholikenverfolgung auf. Sie kommt sozusagen aus einer Situation der Un- 
tergrundkirche. Für ihre Sehnsucht, sich ganz Gott zu weihen, sieht sie - 
ganz als Kind ihrer Zeit - die beste Möglichkeit der Verwirklichung in ei- 
nem kontemplativen Orden, wenn möglich dem strengsten. Da in England 

13 Dieses Kapitel verdankt wertvolle Anregungen, wie die Übersetzungen der zitierten Quel- 
lentexte: Barbara Hallensleben, Theologie der Sendung. Die Ursprünge bei Ignatius von 
Loyola und Mary Ward. Frankfurt 1994. Ebenso: Henriette Peters, Mary Ward. Ihre Persön- 
lichkeit und ihr Institut. Innsbruck 1991. In beiden Werken finden sich zahlreiche weitere un- 
veröffentlichte Quellentexte. 
14 Vgl. Konstitution 605 u.a., zitiert nach: Ignatius von Loyola. Satzungen der Gesellschaft 
Jesu, als Manuskript gedruckt. Frankfurt 41980. 
15 MHSJ 90, 469f. 773f. 



Mary Ward 265 

alle Klöster aufgehoben sind, flüchtet sie aufs Festland, um in St. Omer bei 
den Klarissinnen einzutreten. In langem innerem Ringen um den Willen 
Gottes erst wird ihr klar, daß ihre Berufung eine andere ist. Sie kommt 
schließlich zur Erkenntnis, daß •den Seelen zur Seligkeit zu verhelfen ein 
weit vortrefflicheres Ziel ist als das klösterliche Leben, ja als die Marter 
selbst."16 

•... den Seelen helfen ..." Damit klingt ein entscheidendes Leitwort des hl. 
Ignatius an - und damit kommt Mary Ward auch zum erstenmal deutlich in 
Spannung zur Auffassung ihrer Zeit, •daß eine Frau nur sich selbst Gutes 
tun kann"17, wie sie es selbst ausdrückt. Von da an wird ihr die Lebensform, 
zu der Gott sie und ihre Gefährtinnen beruft, Schritt für Schritt deutlicher - 
gegen viele innere und äußere Widerstände. 

Die Kühnheit und innere Geradheit dieser Frau ist atemberaubend für den, 
der ihre Geschichte mitverfolgt: Insgesamt dreimal geht sie über die Alpen 
nach Rom, um die kirchliche Anerkennung der ignatianischen Grundverfas- 
sung ihrer Gemeinschaft zu erreichen, wobei sie gleichzeitig über halb Eu- 
ropa verstreute Gründungen errichtet, von Lüttich bis Neapel und Prag. Die 
Berufung des •Unterwegs-seins" lebt sie recht wörtlich über Tausende Ki- 
lometer hin. Äußerlich endet das Leben dieser Frau in der Katastrophe: sie 
wird unter Häresieverdacht in München eingesperrt. Persönlich wird sie von 
Papst Urban VIII. zwar wieder rehabilitiert, derselbe Papst nimmt aber die 
scharfe Auflösungsbulle, mit der das Institut Mary Wards als •Unkraut- 
pflanze" ausgerottet werden soll, nicht mehr zurück. 

Als Frau 

Bei ihrem Bemühen, ihrer Berufung zu entsprechen, blies Mary Ward ein 
ungleich schärferer Wind entgegen als dem hl. Ignatius. Und das lag unter 
anderem an dem schlichten Faktum, daß sie Frau war. Und auch wenn wir 
heute gewiß nicht mit der Herausforderung, die eine Persönlichkeit vom 
Format Mary Wards bedeutet, •fertig geworden" sind - so hatte das im 17. 
Jh. noch einmal eine andere Brisanz. 

Die Überzeugung von der moralischen Unterlegenheit der Frau gegenüber 
dem Mann war in dieser Zeit unter den Moraltheologen so gut wie selbst- 
verständlich. Im damals viel zitierten Standardwerk des Dionysius des Kar- 
täusers aus dem 15. Jh. heißt es: Frauen sind von Natur aus •unstet, ge- 

16 Gemaltes Leben Nr. 30, Reproduktion in Postkarten, Studio Tanner, Nesselwang. 
17 Schulungsbrief 2, als Manuskript gedruckt von Institutum Beatae Mariae Virginis. Rom 
1969, 9. 



Martha Zechmeister 266 

brechlich, weichlich und schwach an Verstand." Ihr öffentliches Auftreten 
sei •höchste Gefährdung", und das einzige Heilmittel dagegen sei die rigo- 
rose Klausurierung18. Ein italienischer Prälat, mit dem Mary Ward zu tun be- 
kommt, bringt es auf die schlichte Formel: •o marito o muro" - die Frau 
gehört gut aufgehoben, entweder unter der sicheren Obhut ihres Gatten oder 
sichergestellt hinter Klostermauern. 

Mary Ward ist nun in keiner Weise eine militante Feministin, die aggres- 
siv gegen solche Unterstellungen anrennen würde. Was sie dagegenstellt, ist 
das vornehme und selbstverständliche Wissen von der Würde der Frau, 
worin sie sich auch ganz als Engländerin erweist. Dazu als Illustration eine 
kleine Begebenheit: 

Als einmal die junge Gemeinschaft um Mary Ward öffentlich lobend er- 
wähnt wird, antwortet ein Jesuit darauf: •Das ist wahr, solange sie ihren er- 
sten Eifer bewahren, aber der Eifer wird verschwinden und schließlich sind 
sie nur Frauen." Dieses •nur Frauen" beunruhigt die Gefährtinnen, und 
Mary Ward antwortet mit einer ihrer schönsten Ansprachen darauf: 

Die Wahrheit sei eine •veritas Domini", eine Wahrheit des Herrn, die 
Männern und Frauen gleichermaßen offensteht. •Wenn wir versagen, dann 
geschieht es, weil uns die Wahrheit fehlt, und nicht, weil wir Frauen sind". 
Ja sie wagt zu formulieren, •Frauen können ebenso vollkommen sein wie 
Männer, wenn sie die Wahrheit lieben und echte Erkenntnis suchen..." 

•Einen Priester, der kürzlich nach England kam, hörte ich sagen, daß er 
nicht um zehntausend Welten eine Frau sein möchte, weil er glaube, eine 
Frau könne Gott nicht erfassen. Ich erwiderte nichts, sondern lächelte nur, 
wenngleich ich ihm antworten hätte können, daß ich das Gegenteil erfahren 
habe. Sein Mangel an Urteil hätte mich traurig machen können. Doch will 
ich ihn nicht herabsetzen, er ist ein Mann von hoher Urteilskraft. Aber es 
fehlt ihm an Erfahrung."19 

Mary Ward antwortet auf den Vorwurf •nur Frauen" in einer Vornehmheit, 
in der gerade ihre innere Sicherheit zum Ausdruck kommt. Mit derselben in- 
neren Sicherheit und Gewißheit läßt sie sich auch in keiner Weise von den 
vorgegebenen Grenzen einengen und beirren. In bezug auf das Selbstbe- 
wußtsein der Frau als solches lebt hier Mary Ward die Dynamik des igna- 
tianischen Charismas: die Grenzen ausloten und diese übersteigen. 

Das Tridentinum hatte gerade aufs neue die Klausurbestimmungen für 
weibliche Ordensgemeinschaften eingeschärft. In einer solchen Situation 
muß es schockierend gewesen sein, daß Mary Ward bei ihrer Bitte um kirch- 
liche Bestätigung die Formulierungen der Formula Instituti des Ignatius 

18 Zitiert nach Hallensleben 43. 
19 Archiv des Institutum Beatae Mariae Virginis München, Liber Ruber 217-241. 



Mary Ward 267 

wörtlich übernimmt. Sie bietet sich und ihre Gefährtinnen dem Papst allen 
Ernstes an, damit er sie zu den •Türken und in die Gebiete, die man Indien 
nennt" sendet. Sie hält die Frau im vollen Sinn fähig, am Apostolat und an 
der Verkündigung der Kirche Anteil zu haben. Einzige Grenze ist ihr das 
kirchliche Amt. 

Dieses Anerbieten Mary Wards konnte menschlich gesprochen nur im 
Desaster enden - es mußte den Spott der Gegner provozieren: da setzen sich 
ein paar Frauen über die von Gott gegebenen Grenzen stolz-töricht hinweg. 
Sie verstoßen gegen alle Gesetze weiblicher Schicklichkeit und erst recht 
gegen das Wort des hl. Paulus: •die Frau schweige in der Kirche" (1 Kor 
14,34). 

Der Spott der Gegner hallt auch noch im Auflösungsdekret wider - und 
zugleich zeigt es für mich gleichsam im Negativ die Größe Mary Wards und 
der Frauen um sie: 

•Um nach Belieben umherschweifen zu können, beobachten sie die Klau- 
sur nicht. Unter dem Vorwand, für das Heil der Seelen zu wirken, überneh- 
men sie verschiedene Aufgaben, die ihrem Geschlecht, ihrem schwachen 
Verstand und ihrer weiblichen Bescheidenheit, vor allem aber ihrer jung- 
fräulichen Sittsamkeit nicht geziemen. Nicht einmal ein mit der Heiligen 
Schrift vertrauter und im Leben erprobter Mann würde solche Aufgaben 
ohne große Umsicht übernehmen wollen."20 

Verhältnis zur Kirche 

Eine der hervorstechendsten Eigenschaften Mary Wards ist ihre unbedingte 
Geradheit und Aufrichtigkeit, mit der sie dem folgt, was sie als den Willen 
Gottes erkennt. Sie ist - und das macht sie mir sympathisch - unfähig zu ir- 
gendwelchen diplomatischen Winkelzügen. Ebenso charakteristisch ist für 
sie ihre ungebrochene Loyalität zur Kirche - die sie sich auch durch die 
schmerzhaftesten Erfahrungen nicht verderben läßt. Beides zusammen 
bringt sie in eine Spannung, die fast unmenschlich ist. 

Einerseits versichert sie dem Papst ihre Gehorsamsbereitschaft - anderer- 
seits ist sie nie bereit gewesen, sich die Anerkennung durch die Kirche durch 
Zugeständnisse in den für sie wesentlichen Punkten zu erkaufen. 

Ungebrochene Loyalität hat bei Mary Ward gewiß nichts mit Konflikt- 
scheu und buckliger Unterwürfigkeit zu tun. So schreibt sie in einem ihrer 
Briefe: 

20 Bulle Urban VIII. vom 13. Jänner 1631 •Pastoralis Romani Pontificis", zitiert nach Peters, 
856. 



Martha Zechmeister 268 

•Gestern setzte es zwischen den guten Kardinälen und uns so heiße Aus- 
einandersetzungen ab, daß man in Jahrhunderten, wenn überhaupt je einmal, 
nicht dergleichen sehen wird, zumal in Dingen, wo es nur darum geht, Gott 
zu dienen und zu suchen. Wie es auch gehen mag, der Gewinn wird schließ- 
lich auf unserer Seite sein. Es tut mit leid, dir aus Mangel an Zeit und Ge- 
sundheit nichts Näheres mitteilen zu können....".21 

Beziehung zu den Jesuiten 

Aus ihrem Selbstverständnis ergibt sich auch das Verhältnis Mary Wards 
und der Ihren zu den Jesuiten. Das Verhältnis von weiblichen und männli- 
chen Ordensgemeinschaften kann Suarez im selben Jahrhundert, in dem 
Mary Ward um die Anerkennung ihrer Ordensgemeinschaft kämpft, noch 
sehr kurz und bündig beschreiben. Er verfaßt ein mehrbändiges Werk über 
Ordenstheologie, und das kurze Kapitelchen, das er darin den Frauenorden 
widmet, überschreibt er als •tamquam accessorium" der Männerorden - •ir- 
gendwelche Anhängsel".22 

Selbstverständlich war es bis dahin, daß der weibliche Zweig eines Ordens 
in rechtlicher Abhängigkeit und unter der geistlichen Leitung durch den je- 
weiligen männlichen Zweig stand. Mary Ward hatte niemals eine ähnliche 
Beziehung zum Jesuitenorden im Sinn. Vielmehr ist von ihr der Ausspruch 
überliefert: •Wir sind so weit davon entfernt, einen Leib mit der Gesellschaft 
bilden oder ihnen auf irgendeine Weise untergeordnet sein zu wollen, daß 
wir eine solche Abhängigkeit nie zugestehen würden, selbst wenn sie uns 
angeboten würde."23 

Nicht nur gegen eine rechtliche Abhängigkeit vom Jesuitenorden verwehrt 
sie sich, sondern ebenso klar stellt sie die auf die Gesamtkirche und ihren 
universalen Heilsauftrag ausgerichtete Struktur ihrer Gründung heraus: We- 
der den Ortsordinarien noch anderen Ordensoberen sei es möglich, so kon- 
tinuierlich Einblick in das Leben der Gemeinschaft zu nehmen, wie es die 
Entscheidungen über den Einsatz oder die Mittel zum geistlichen Fortschritt 
der Schwestern erfordern. Ja, die Erfahrung würde zeigen, daß Frauen zur 
Leitung von Frauen die besseren Voraussetzungen mitbringen. 

Man kann sich vorstellen, welche Entrüstung solche Worte provozierten - 

21 Aus einem Brief an Winefried Wigmore, zitiert nach: Ursula Dirmeier, Die Geschichte der 
Marie Ward. Erzählt für Jugendliche und junggebliebene Erwachsene, als Manuskript ge- 
druckt. Bamberg 1995, 77. 
22 Vgl. Hallensieben 43. 
23 Vorgelegt den Schwestern in Lüttich zwischen 1617 und 1620, vgl. Hallensleben 61. 



Mary Ward 269 

die Gegner fassen dies in dem Vorwurf zusammen: •Diese Frauen regieren 
sich selbst."24 

Ich denke - fernab jeder Polemik - tritt uns hier ein Modell des partner- 
schaftlichen Umgangs zwischen Frauen und Männern entgegen, das auch für 
uns noch positive Herausforderung sein kann. Ein Modell, das nicht am 
Schema von Unter- und Überordnung, sondern an der jeweiligen Anerken- 
nung des anderen in seiner spezifischen Eigenart orientiert ist. Der erste 
Schritt ist die Freigabe des oder der anderen aus aller Bevormundung. In- 
dem ich sowohl um die eigene Würde wie auch um die des anderen weiß, 
bin ich frei zu geben und frei zu empfangen. 

Was ich hier geboten habe, sind fragmentarische Schlaglichter - eine An- 
regung zum Gespräch. So möchte ich das Gesagte auch verstanden wissen. 
Mir ist klar, daß viele Fragen offenbleiben. Nur eines will ich andeuten: Be- 
steht nicht ein eklatanter Widerspruch zwischen dem, was ich als •ignatiani- 
sches Charisma" zu umreißen versuchte, und der Wirklichkeit unserer Ge- 
meinschaft als •Englische Fräulein"? Ist hier nicht der dynamische Ursprung 
sehr stabil und behäbig geworden? Es ist dies vor allem eine selbstkritische 
Frage an meine Ordensgemeinschaft. 

Ein entscheidender Grund für die Differenz zwischen Ursprung und heu- 
tiger Wirklichkeit liegt in der Geschichte unseres Institutes. Nur durch Kom- 
promißbereitschaft war es überhaupt möglich, daß das durch die Bulle ver- 
nichtete Institut Mary Wards wieder auferstehen konnte. Als Erziehungsor- 
den für Mädchen konnten wir langsam wieder Akzeptanz finden. (Auch die 
Erziehung von Mädchen war in den Ursprüngen ja revolutionäres soziales 
Engagement.) Vielfach konnten unsere Schwestern im Lauf der Geschichte 
dem Druck kirchlicher Erwartungen nicht standhalten und ließen sich zur 
Annahme eines klösterlichen Lebensstils bewegen. 

Bei allem Verständnis für die in ihrer Zeit notwendigen Kompromisse 
bleibt jedoch die Herausforderung, uns aus unseren Ursprüngen zu erneu- 
ern. Dazu wollte ich ermutigen. 

Ich hoffe, Ihnen ein wenig Stolz und Freude an unserer Identität als igna- 
tianische Ordensgemeinschaft vermittelt zu haben - und ich hoffe, daß Sie 
das ermutigt, sich an Ihrer jeweiligen Tradition und Identität zu freuen und 
auf sie stolz zu sein. 

Für Maria Michael Pelli IBMV zum 60. Geburtstag 

Vgl. Hallensleben 62. 




