Martha Zechmeister 256

bensschwierigkeit ist das Paradox, das biblisch in dem Evangelienwort aus-
gedriickt ist vom Weizenkorn, das sterben muf3, um lebendig zu sein und Le-
ben zu stiften, und von dem Leben, das einer nur dann gewinnt, wenn er es
hingibt.

Diese Entschiedenheit ist wesentlich des Menschen ganz persénliche Tu-
gend-Haltung. Ohne das wire sie nichts. Aber sie hat durchaus auch eine
kirchliche Dimension, iber die hier nicht mehr gesprochen werden kann.
Und sie hat eine ,,weltliche* Auswirkung. Ich bin {iberzeugt: Diese unsere
Ausrichtung auf Gott hin nach dem Vorbild Jesu Christi ist von unserer, der
christlichen Seite, die allein mogliche Gegenposition gegeniiber der in der
sogenannten westlichen Kultur weithin feststellbaren radikalen Subjektivie-
rung der Wahrheit und der Werte. Praktisch ist das Ich an die Stelle der
Wabhrheit und an die Spitze der iiberkommenen Werte geriickt. Das eigene
Ich bildet den letzten Sinn, das private Gliick die letzte Instanz. Nicht selten
nennt man das dann auch noch das ,,Gewissen®, das jedoch der Mahner hin
zur Ausrichtung auf Gott, nicht auf das Ich ist. Insofern verlangt echte Ent-
schiedenheit zugleich auch die Haltung der Demut.!3

13 Zum dritten Teil des Artikels vgl. auch Thomas Gertler, Freiheit aus Entschiedenheit, in:
Gul 1994, 161-172.

Als Frau das ignatianische Charisma leben
Zum 350. Todestag von Mary Ward (1585-1645)

Martha Zechmeister, St. Polten

Not unserer Zeit: ,,Geschichts- und Traditionsverlust

Als eine der bedringendsten Note unserer Zeit betrachte ich ein Phidnomen,
das ich als ,,Geschichts-“ und ,, Traditionsverlust“! bezeichnen méchte. Welt-
weit sind wir immer mehr mit einer ,,Einheitskultur® konfrontiert. Man
denke nur an die FuBgéngerzonen von Hamburg bis Budapest, die sich bis
zum Design der StraBenlampen gleichen und in keiner Weise mehr die kul-
turelle Identitét ihres Landes auszudriicken vermégen — man denke noch viel

| Die Silvationsanalyse verdankt sich den Uberlegungen von Johann Baptist Metz zum ,,Ver-
fust an handlungsorientierender und gleichzeitig konsensfahiger Kraft von Tradition®. Grund-
legend in: ders., Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Studien zu einer praktischen Funda-
mentaltheologie. Mainz 1977 (°1992) 33-35.



Mary Ward 257

mehr an die weltweite Katastrophe, die sich an den Riindern der GroBstidte
der dritten Welt abspielt: Dort sind Menschen zusammengepfercht, die aus
den Traditionen herausgerissen sind, die ihnen iiber viele Generationen hin-
weg Geborgenheit und kulturelle Identitit gegeben haben. Diese Trennung
von ihrer Geschichte gibt sie weithin schutzlos der Verelendung preis, be-
raubt sie ihrer Wiirde.

Franz MuBiner schrieb in anderem Zusammenhang ein Buch mit dem Ti-
tel: ,,.Die Kraft der Wurzel*2. Ich halte es fiir eine der groBen Bedrohungen
der Menschheit, daf sie nicht mehr imstande ist, aus der , Kraft der Wurzel*
zu leben — daB der Mensch sich in hichster Gefahr befindet, als Mensch zu
verdorren und auszutrocknen, da er sich immer mehr losldst und trennt von
den groBen geistig-kulturellen Lebensstromen, aus denen er durch die Jahr-
tausende gendhrt wurde. Mit diesem Verlust ihrer geschichtlichen Wurzeln
verlieren die Menschen aber auch ihre Identitit. Sie wissen nicht mehr, wer
sie sind. Wir wissen nicht mehr, wer wir sind!

Was wir vorfinden, ist ein verhéingnisvoller kulturell-geistiger Synkretis-
mus, nicht mehr die Verwurzelung in einer Tradition, aus der ich lebe, — son-
dern das heimatlose Umherschweifen zwischen den verschiedensten Tradi-
tionen. Gewi8 kann man kritisch einwenden, da8 es von vornherein eine ne-
gative Wertung bedeutet, dieses Phinomen als ,,Synkretismus* zu bezeich-
nen. Man kann fragen, ob es denn nicht auch reizvoll sein kann, Elemente
aus ganz verschiedenen Traditionen zu einem neuen Ganzen zo sammeln —
so etwa wie die postmoderne Architektur Stilelemente aller Epochen, vom
gotischen Schnitzwerk bis zum Stahl-Beton-Element collageartig ineinan-
derfiigt. Ohne hier die positiven Chancen einer neuen ,,Weltkultur leugnen
zu wollen, frage ich jedoch zunichst zuriick: Kommen wir mit solchen
»Collagen* iiber die #sthetische Spielerei hinaus? Konnen solche Ansiitze
dem Menschen Identitit und Geborgenheit geben? Konnen sie in irgendei-
ner Weise seine dringenden Fragen beantworten?

Das, was ich jetzt so global fiir die Welt und die Menschheit als ganze zu
sagen versucht habe — Ahnliches spielt sich im Raum der Kirche ab: auch in
der Kirche haben wir weithin die lebendige Verbindung zu den Traditionen,
die uns geformt haben und von deren Substanz wir zehren, verloren. Analog
zum Profanen sind wir mit einem kirchlich-geistlichen Synkretismus kon-
frontiert.

Es stimmt mich zumindest nachdenklich, wenn viele Vertreter der groflen
alten Ordenstraditionen ihre menschlich-geistliche Nahrung aus sehr dispa-
raten Quellen zu beziehen scheinen. In unseren Konventen findet sich viel-
fach geistlicherweise so etwas wie eine ,,postmoderne Collage* wieder: Vom

> Franz MuBner, Die Kraft der Wurzel. Judentum — Jesus — Kirche. Freiburg 1987.



Martha Zechmeister 258

indischen Guru bis zum positiven Denken und von der Fokolare-Bewegung
bis zur charismatischen Erneuerung. Man verstehe mich bitte nicht falsch.
Keines dieser Elemente will ich von vornherein abwerten. Unter ihnen gibt
es wertvolle und fragwiirdige. Was ich hier und jetzt problematisiere, ist
diese Stilvermischung, ist der Eklektizismus, der aus dem ,,universalen An-
gebot* jeweils das auswihlt, was gerade brauchbar erscheint.

Ich frage: Haben wir es hier nicht mit einem Krisenphénomen zu tun, das
uns den ,,Verlust der Wurzel*“ und damit den Verlust unserer Identitit an-
zeigt? Und miiBte uns nicht gerade an diesem Phianomen kritisch bewuBt
werden, wie sehr wir ,,Kinder der Welt* sind — von einem ganz und gar pro-
fanen Konsumverhalten bestimmt, das wir womoglich bei anderen scharf
anprangern?

Antwort der Orden

Die Ordensgemeinschaften sind in besonderer Weise Triger der Traditionen,
der Lebensstrome, die die Kirche und die abendlidndische Kultur durch die
Jahrhunderte genzhrt haben. Sie sind das auf je verschiedene Weise und in
je ausgeprigten Stilen, theologisch gesprochen, mit ihrem je eigenen Cha-
risma. Ich kann mich des Eindrucks nicht erwehren, daf8 wir uns immer
schwerer tun, uns zu unserer spezifischen Eigenart zu bekennen und uns an
ihr zu freuen — daBl wir eher verschamt erkldren, warum uns ohnedies kaum
etwas von den anderen unterscheidet.

Dagegen mdchte ich nun die einleitende These aufstellen: Gerade mit dem
Mut zur Identitit und Individualitdt geben wir Antwort auf die geistigen
Néte unserer Zeit — und zwar in einer Weise, die weit iiber den kirchlichen
Binnenraum hinausreicht. Gerade indem wir die lebendige Verbindung zu
der Geschichte, die uns geformt hat, bewuft pflegen, stellen wir uns der Ent-
wurzelung und der Heimatlosigkeit, unter der wir alle als moderne Men-
schen leiden, entgegen.

Bevor ich nun ,.ignatianische Identitat“ ndher zu beschreiben versuche, ein
Wort zur Vielfalt der ,,Stile“ des Ordenslebens. Im Anschluff an De Guibert,
einem Biographen des hl. Ignatius in den fiinfziger Jahren, mochte ich fol-
gendes Bild gebrauchen®: Man denke an eine alte romische Briicke — etwa
in Rom iiber den Tiber: mit ihren schweren, massigen Steinquadern, ihren
soliden Pfeilern und ihren runden Bogen. — Und dann stelle man sich eine
Briicke der Indianer in den Anden vor — ein Flechtwerk aus Lianen tiber ei-
nem reifenden FluB. Beide Briicken — ein jeweils stark ausgeprigter Stil,

3 Vgl. das Einleitungskapitel von Joseph de Guibert, La spiritualité de la Compagnie de Jé-
sus. Rom 1953.



Mary Ward 259

eine jeweils ganz eigentiimliche Schonheit, angepafit einer bestimmten geo-
graphischen Gegebenheit und Ausdruck einer spezifischen geschichtlich-so-
ziologischen Situation. Machen Sie nun den geistigen Versuch, ein Element
aus einer der beiden Briicken herauszunehmen und in die andere Briicke
einzufiigen. —- Sie spiiren die Unmdglichkeit — und wie sehr ein solches Un-
terfangen beide Briicken, beide Stile zerstoren wiirde.

Angewendet nun auf unser Thema: Jede Ordensgemeinschaft hat in einer
je bestimmten geschichtlichen Stunde die Antwort des Evangeliums zu ge-
ben versucht. Und dabei hat sie ihren je bestimmten Stil, ihre einzigartige
Individualitit entwickelt. Das, wofiir ich plddieren mochte, ist die Ehrfurcht
vor dem Formenreichtum und vor der Schonheit des je einzigartigen Stils,
in dem sich uns die Fiille und der Reichtum des einen und einzigen Evan-
geliums Jesu Christi entfaltet — in der geschichtlichen Auslegung, als Ant-
wort auf die jeweiligen Note der Menschen einer bestimmten Epoche.

Um dies deutlich zu machen, hier nur ein paar oberflichliche Andeutun-
gen: Der hl. Benedikt bietet mit seiner ,,stabilitas loci* dem rastlosen Um-
herschweifen der Menschen der Vilkerwanderungszeit entschieden Einhalt.
Der hl. Franz bricht aus den ausbeuterischen Strukturen seiner Zeit aus, um
wie Jesus die Solidaritédt mit den Armen zu leben. Und eine Teresa von Avila
weist aus der Verwahrlosung den Weg zu einem radikalen kontemplativen
Leben. Indem sie alle in kompromiBloser Weise die eine und einzige Nach-
folge Jesu verwirklichen, inkarniert sich das eine Evangelium in einem je
unverwechselbaren Stil. Es wird so zur Lebensméglichkeit auch fiir andere
— und gerade die ,,archetypischen Stile* des Ordenslebens bleiben dies auch
iiber ihre jeweilige Entstehungsepoche hinaus.

»lgnatianische Identitét*

Zu diesen ,,archetypischen Stilen* gehort zweifellos der, der fiir uns mit dem
Namen Ignatius von Loyola verbunden ist.

Ignatius lebt — wie wir wohl auch — an einer Epochenschwelle: am Um-
bruch vom Mittelalter zur Neuzeit. Der Rahmen der bis dahin bekannten
Geographie wird gesprengt. 1491 wird Ignatius geboren, im folgenden Jahr
sticht Christoph Columbus in See und entdeckt die ,,Neue Welt*. Der Buch-
druck erdffnet ungeahnte Moglichkeiten der Kommunikation — und zur glei-
chen Zeit wird mit zunehmender Dringlichkeit und in immer schrilleren To-
nen die Forderung nach ,,Reform der Kirche an Haupt und Gliedern* erho-
ben — der Kirche, die bis dahin der entscheidende einheitstiftende Faktor des
Abendlandes war. Neue Horizonte ertffnen sich — und es zerfillt, was bis
dahin Geborgenheit und Identitit gegeben hat.



Martha Zechmeister 260

In dieser Sitnation des Umbruchs und Aufbruchs gewinnt der Sendungs-
auftrag Jesu ,,Geht hinaus in die ganze Welt und verkiindet das Evangelium
allen Geschopfen!” neue Dimensionen und neue Dringlichkeit. Dem ver-
sucht das ignatianische Charisma zu entsprechen.

Um dies zo verdeutlichen, mochte ich Ignatius selbst zo Wort kommen
lassen. Zunichst ein Text aus dem Exerzitienbiichlein, aus der Betrachtung
iiber die Menschwerdung. Ignatius leitet den Exerzitanten in dieser Ge-
betsiibung an, ,,die so grofle Fassungskraft und ganze Rundung der Welt zu
sehen, worin so viele und so verschiedene Volker wohnen* (EB 103). Wir
spiiren hier, wie gleichsam dem Menschen am Ausgang des Mittelalters zu-
gemutet wird, seinen Blick zu weiten — hinaus iiber die Grenzen der ihm bis
dahin vertrauten Welt zu den Volkern und Kulturen, von deren Existenz er
bis dahin kauom etwas wuflte.

Er soll die unzihligen Personen ,,auf dem Angesicht der Erde in so groBer
Verschiedenheit der Trachten wie der Gebirden (sehen):

— die einen weifl und die anderen schwarz;

— die einen in Frieden und die anderen im Krieg;

— die einen weinend und die anderen lachend;

— die einen gesund, die anderen krank;

— die einen geboren werdend und die anderen sterbend; usw.*

Es geht darum, daf8 unser eingeengter Horizont geweitet wird fiir die
ganze Realitit, fiir die universale Wirklichkeit. Vorziiglich geschieht dies
dadurch, daB ich wahrzunehmen beginne und zulasse, was fremd und anders
ist, was so auch meine Selbstverstindlichkeiten in Frage stellt.

Der nichste Schritt in dieser Betrachtung ist, da der Beter angeleitet
wird, den liebenden Blick des dreieinigen Gottes wahrzunehmen, der auf
diese ganze Welt, auf alle Volker und jeden einzelnen Menschen gerichtet
ist, so wie es in Ex 3, 7 heif3t, ,.ich kenne ihr Elend... ich habe ihr Leid ge-
sehen.“ Diese Vorstellung des Ignatius mag antropomorph, ja riithrend naiv
sein — und doch driickt sie das Wesentliche der Botschaft des Evangeliums
aus: Die Menschwerdung, die Sendung des Sohnes, entspringt der universa-
len Erloserliebe des dreieinigen Gottes. ,,Denn Gott hat die Welt so sehr ge-
liebt, daB er seinen einzigen Sohn hingab*“ (Joh 3, 16).

Ignatianisches Charisma ist zuinnerst Teilnahme an der universalen Sen-
dung des Menschgewordenen, an der Sendung Jesu. Der Name dessen, der
an diesem Charisma teilhat, kann deshalb nur einer sein: Gefihrte Jesu. Als
einer, der zu Jesus gehort, ist er gerufen, sich mit ihm zu mithen’- und er ist

4 EB 106 (EB = Exerzitieubuch des Ignatius von Loyola, zitiert nach der Ausgabe: Geistliche
Ubungen und erliuternde Texte. Ubersetzt und erliutert von Peter Knauer. Graz 1978).
S EB 95.



Mary Ward 261

von ihm iiber die ganze Welt hin gesandt, um die Botschaft vom nahege-
kommenen Gottesreich allen Menschen zu verkiinden.®

AufschluBreich ist auch, daf Ignatins, der kanm vom HI. Geist spricht,
seine deutlichste ,pneumatologische® Anssage im Kontext der apostoli-
schen Sendung macht. Der HI. Geist ist die Kraft, die den Apostel ans aller
Begrenztheit hinausdridngt, seine Sendung ins Universale ausweitet. Ziel
dieser Sendung ist, die ganze Welt ins gottliche Leben heimzuholen.”

Neben dem Exerzitienbuch méochte ich mich auf einen zweiten Text, auf
die Formula Instituti, das eigentliche Griindungsdoknment der Gesellschaft
Jesu, beziehen — und zwar auf den Abschnitt, der das beriihmte vierte
Geliibde der Jesuiten, das Geliibde des Papstgehorsams, erldntert. Wir ken-
nen die historischen Miflverstindnisses dieses Geliibdes — die Jesuiten als
eine im Kadavergehorsam eingeschworene militante Truppe des Papstes.
Doch lassen wir den Text sprechen. Ignatius sagt dem Gefahrten Jesn: Wir
sind gehalten, ,,nach welchen Provinzen sie (die Péapste) nns auch senden
wollen, es alsbald und ohne Ausflucht auszufiihren, so weit es an uns liegt,
ob sie nun glauben, sie sollten uns zu den Tiirken senden oder zu welchen
anderen Ungldubigen auch immer, auch in die Gegenden, die man Indien
nennt, oder zu welchen Hiretikern, Schismatikern oder ferner zn welchen
Gléaubigen auch immer.8

Wie durch viele weitere Texte zu belegen ist, liegt der ganze Akzent beim
Gehorsam gegeniiber dem Papst auf dem Gehorsam circa missiones — Ge-
horsam beziiglich der Aussendungen. Ignatianischer Gehorsam hat im letz-
ten nur ein Ziel: aus aller Selbstbezogenheit und Selbstgeniigsamkeit je neu
heransgefordert und aufgebrochen zu werden — hin zom nniversalen Blick
auf die ganze Welt und ihre Not. Und es bleibt nicht beim Blick. Sondern
,»missio”, . Sendung®, bedeutet, dal ich mich tatsdchlich aufmache und mich
in Bewegung setze, ,,alsbald und ohne Ausflucht”, dorthin, wo die jeweils
groflere Not ist.

Ein anderer Text verdeutlicht noch: ,,Denn das ist die besondere Eigenart
unserer Berufung, dal wir von Gott und der Kirche die Sorge fiir diejenigen
erhalten haben, um die sich niemand kiimmert.**

Als Charakteristikum des ignatianischen Charismas 148t sich festhalten:
Es hat seinen vorziiglichen Ort nicht im wohlbehiiteten kirchlichen Binnen-
raum, sondern vielmehr an den Grenzen und jenseits der Grenzen. Einerseits

¢ EB 145.

7 Vgl. Ignatius von Loyola, Das Geistliche Tagebuch. Hrsg. v. Adolf Haas und Peter Knauer.
Freiburg 1961, 150 (= Eintragung vom 11. 2. 1544),

8 zitiert nach: Ignatius von Loyola. Satzungen der Gesellschaft Jesu, als Manuskript gedruckt.
Frankfurt 41980, 7.

9 Monumenta Historica Societatis Jesu (MHSJ) 90, 195f,



Martha Zechmeister 262

gilt dies im ,,geographischen Sinn. Es ist Sendung in die Gebiete und zu
den Volkern, denen die kirchliche und offentliche Aufmerksamkeit eben
nicht in dem MaB zuteil wird, wie es die dringende Not erfordern wiirde.
Wenn Ignatius von ,,den Tiirken und den Gebieten, die man Indien nennt,*
spricht, so haben wir heute viele weitere Volker und Gebiete hinzuzufiigen:
von Somalia bis Tschetschenien.

Tiefer als im ,,geographischen Sinn gilt die grenziiberschreitende Beru-
fung des Jesuiten im soziologisch-geistigen Sinn: Nicht mehr so sehr um
,Haretiker und Schismatiker* geht es in unserer Zeit, wohl aber um die
Menschen, die in anderen ,,Welten* leben, als dies unsere kirchliche Welt
ist. Die ignatianische Sendung beinhaltet die Herausforderung, sich vorzu-
wagen und sich positiv auseinanderzusetzen mit dem uns Fremden und
Nicht-Vertrauten, sei das nun im Bereich der Philosophie, der Kunst oder
moderner Jugendkulturen.

Die Sorge um die, die ohnedies schon glauben, ist in der Formula nicht
ausgeschlossen, aber sie kommt gleichsam ,beildufig* zum SchluB: ,ferner
auch zu den Gliaubigen®. Fiir unzéhlige Menschen unserer Zeit hat der Got-
tesglaube, und oft genug damit auch ihr Menschsein, jeden Sinn verloren.
Gerade zu ihnen ist der Gefdhrte Jesu gesandt, um — fernab jeder kirchen-
amtlichen Diktion — sich ihren Aporien nnd ihren geistigen Noten zu stel-
len. Und bei all dem geht es gewiB nicht um ein einseitiges ,,Missionieren®.
— Indem wir wagen, unseren Binnenraum zu iiberschreiten, erlernen wir zu-
mindest eine Sprache, in der die Rede von Gott, unser Glaube, wieder Wirk-
lichkeitsrelevanz fiir den modernen Menschen — und damit nicht zuletzt fiir
uns selbst — gewinnt.

DaB das Ignatianische dringt, an die Grenzen zu gehen, gilt schlieBlich im
sozialen Sinn. Es ist Sendung zu denen, die marginalisiert, an den Rand ge-
dringt sind: ob es nun um Drogenabhingige oder um die Millionen von
Menschen, die weltweit auf der Flucht sind, geht. Wie wesentlich die Ge-
sellschaft Jesu diese Dimension erachtet, kommt besonders in den Doku-
menten der letzten Generalkongregationen zum Ausdruck. ,Einsatz fiir
Glaube und Gerechtigkeit* heifit dort die Kurzformel fiir die Berufung des
Jesuiten!'?.

Vom Wesen des Ignatianischen her erklédren sich seine spezifischen Eigen-
heiten. Ignatius kennt und schitzt die Tradition der alten Orden — denken Sie
nur an seinen Aufenthalt in der Benediktinerabtei am Montserrat, der fiir ithn
pragend ist. Und auch noch in seiner Zeit als Ordensgeneral berichtet er da-
von, wie sehr es ihn ergreift, wenn er in eine Kirche kommt, in der das Chor-
gebet gesungen wird. Dennoch verzichtet er fiir seinen eigenen Orden radi-

10 Vgl. vor allem das Dekret 4 der 32. Generalkongregation der Gesellschaft Jesu.



Mary Ward 263

kal auf alle monastischen Formen: kein Chorgebet, keine Klausur, kein Or-
denskleid. Die Betonung liegt auf Verzicht — nicht Abwertung oder Gering-
schidtzung. Motiviert ist dieser Verzicht von der konsequenten Ausrichtung
auf die ,vita apostolica®. Arme Wanderapostel wollen Ignatius und seine
Gefihrten sein, dem Auftrag Jesu gehorsam, das Reich Gottes zu verkiinden
und nichts auf den Weg mitzunehmen, ,.keine Vorratstasche, kein Brot, kein
Geld und kein zweites Hemd.” (Mk 9, 3) Alles, was die Beweglichkeit und
Verfiigbarkeit hindern konnte, wird zuriickgelassen. Wenn der junge Igna-
tius spektakulidre Formen der BuBe und der Armut gelebt hat, so wird der
Ordensgriinder immer mehr geldutert zu dem, was er selbst die ,,Andacht zur
Gewdhnlichkeit“!! bezeichnet. Es ist dies der Verzicht, sich in duBeren For-
men von der ,,Welt“ abzuheben — um umso freier zu sein fiir den Dienst an
den Menschen.

Wir kénnen einwenden, ob damit nicht doch die urspriingliche Radikalitét
und Kraft des Ordenslebens verlorengeht? Ist dies nicht die geschmeidige
Anpassung an die Welt, die in den Zerrbildern des Jesuitischen wirksam ge-
worden ist? Verweigern wir damit den Menschen nicht das Zeugnis des
Evangeliums, das wir ihnen schuldig sind? Ich mochte darauf mit Karl
Rahner antworten: Der Jesuit muf nicht nur Monch sein, sondern er muf3
,monchischer als die Ménche sein, der Welt gestorben und gekreuzigt.
Aber gerade deshalb hat er die Arme frei und offen, um eben diese Welt mit
beiden Armen zu umfangen, um ihr Zeuge der bedingungslosen Zuneigung
Gottes zu ihr zu sein.!?

Ignatianische Berufung meint nicht Ordensleben zu ermiBigten Preisen,
es meint auch nicht relativistische Anpassung. So wie jedes Charisma bringt
es einen Aspekt der unausschopflichen Fiille des Evangeliums zum Leuch-
ten. Es ist dies die Wahrheit, daB die Kirche ihre Identitit nur gewinnt, in-
dem sie sich selbst iiberschreitet. Sie findet ihre Wahrheit nicht durch Ab-
grenzung und ghettohafte Selbstbehauptungsversuche, sondern im Sich-Off-
nen und Sich-Darangeben an das andere und Fremde — in Analogie dazu,
wie der Vater den Sohn fiir uns dahingegeben hat. In dieser Offnung erweist
sich die Kraft des Geistes Gottes; des Pfingst-Geistes, der die Welt macht-
voll durchweht und durch den Gottes Reich lebendig wird.

11 Vgl. MHSJ 66, 609.
12 Vgl. Karl Rahner, Die ignatianische Mystik der Weltfreudigkeit, in: Zeitschrift fiir Aszese
und Mystik 12 (1937) 177-190 (= ders., Schriften IIT, 329-348).



Martha Zechmeister 264

Mary Ward - als Frau das ignatianische Charisma leben'?

Wir kommen damit zum Kern unseres Themas: Ist es moglich und sinnvoll,
als Fran das ignatianische Charisma zu leben? War diese Frage bloB ein Pro-
blem des 17. Jahrhunderts? Es gibt dazu Gutachten von so beriihmten Theo-
logen wie Lessius und Suarez. Oder ist diese Frage nicht anch fiir uns her-
ausfordernd, provozierend?

Ist das ignatianische Charisma nicht eine typisch unweibliche Lebens-
form? Die Kurzformel, die Ignatius fiir dieses Charisma gebraucht, ist, ,,un-
sere Berufung ist es unterwegs zu sein®, von einer Gegend in die andere wei-
ter zu ziehen, je nach Bedarf und Notwendigkeit'. Dies bedeutet je neuen
Autbruch sowohl im konkret wortlichen wie im geistigen Sinn. Und einer
der Vertrauten des Ignatius formuliert: ,,Es gibt Sendungen, die fiir die ganze
Welt sind - und diese ist unser Haus. ... Unter diesen Voraussetzungen hal-
ten wir es fiir die ruhigste und sicherste Bleibe, wenn wir immer unterwegs
sind, dabei den ganzen Erdkreis umschreiten, nirgends eine Bleibe haben,
immer fremd, immer bettelnd, ohne jede Habe, anf nichts anderes bedacht,
als Jesus Christus nachzuahmen, der nichts hatte, wohin er sein Haupt legen
konnte, und die ganze Zeit seines Predigens anf Pilgerfahrten verbrachte.“!

Ist solche Unbehaustheit und Ausgesetztheit iiberhaupt lebbar? Und erst
recht: ist sie fiir eine Frau lebbar — und zwar so, daB sie auch noch wirklich
Fran bleibt?

Die Antwort, die Mary Ward mit ihrem Leben darauf gegeben hat, ist ein-
deutig. Die Mitte dieses Lebens ist der Anftrag Gottes an sie: ,,Nimm das
Gleiche von der Gesellschaft“ — und als das ,,Gleiche* versteht sie die Or-
densverfassung der Jesniten. Dieser Auftrag setzt bei Mary Ward und ihren
Gefihrtinnen ein lebenslanges Ringen um ein Ordensleben im Geist des hl.
Ignatius in Gang.

Zunichst im Telegrammstil die geschichtlichen Fakten: Mary Ward
wichst Ende des 16. Jahrhunderts in England in einer Zeit der extremen Ka-
tholikenverfolgung auf. Sie kommt sozusagen aus einer Situation der Un-
tergrundkirche. Fiir ihre Sehnsucht, sich ganz Gott zu weihen, sieht sie —
ganz als Kind ihrer Zeit — die beste Moglichkeit der Verwirklichung in ei-
nem kontemplativen Orden, wenn moglich dem strengsten. Da in England

12 Dieses Kapitel verdankt wertvolle Anregungen, wie die Ubersetzungen der zitierten Quel-
lentexte: Barbara Hallensleben, Theologie der Sendung. Die Urspriinge bei Ignatius von
Loyola und Mary Ward. Frankfurt 1994. Ebenso: Henriette Peters, Mary Ward. Ihre Person-
lichkeit und ihr Institut. Innsbruck 1991. In beiden Werken finden sich zahlreiche weitere un-
veroffentlichte Quellentexte.

14 Vgl. Konstitution 605 u.a., zitiert nach: Ignatius von Loyola. Satzungen der Gesellschaft
Jesu, als Manuskript gedruckt. Frankfurt ¢1980.

15 MHSJ 90, 469f. 773f.



Mary Ward 265

alle Kloster aufgehoben sind, fliichtet sie aufs Festland, um in St. Omer bei
den Klarissinnen einzutreten. In langem innerem Ringen um den Willen
Gottes erst wird ihr klar, daB ihre Berufung eine andere ist. Sie kommt
schlieBlich zur Erkenntnis, daB ,,den Seelen zur Seligkeit zu verhelfen ein
weit vortrefflicheres Ziel ist als das kl6sterliche Leben, ja als die Marter
selbst.“16

... den Seelen helfen ...“ Damit klingt ein entscheidendes Leitwort des hl.
Ignatius an — und damit kommt Mary Ward auch zum erstenmal deutlich in
Spannung zur Auffassung ihrer Zeit, ,,daB eine Fran nur sich selbst Gutes
tun kann“!’, wie sie es selbst ausdriickt. Von da an wird ihr die Lebensform,
zu der Gott sie und ihre Gefdhrtinnen beruft, Schritt fiir Schritt deutlicher —
gegen viele innere und dufere Widerstinde.

Die Kiihnheit und innere Geradheit dieser Frau ist atemberaubend fiir den,
der ihre Geschichte mitverfolgt: Insgesamt dreimal geht sie iiber die Alpen
nach Rom, um die kirchliche Anerkennung der ignatianischen Grundverfas-
sung ihrer Gemeinschaft zu erreichen, wobei sie gleichzeitig iiber halb Eu-
ropa verstreute Griindungen errichtet, von Liittich bis Neapel und Prag. Die
Berufung des ,,Unterwegs-seins‘ lebt sie recht wortlich iiber Tausende Ki-
lometer hin. AuBerlich endet das Leben dieser Frau in der Katastrophe: sie
wird unter Hiresieverdacht in Miinchen eingesperrt. Personlich wird sie von
Papst Urban VIIL. zwar wieder rehabilitiert, derselbe Papst nimmt aber die
scharfe Auflosungsbulle, mit der das Institut Mary Wards als ,,Unkraut-
pflanze* ausgerottet werden soll, nicht mehr zuriick.

Als Frau

Bei ihrem Bemiihen, ihrer Berofung zu entsprechen, blies Mary Ward ein
ungleich schirferer Wind entgegen als dem hl. Ignatins. Und das lag unter
anderem an dem schlichten Faktum, daB sie Frau war. Und auch wenn wir
heute gewiB nicht mit der Herausforderung, die eine Personlichkeit vom
Format Mary Wards bedeutet, ,.fertig geworden sind — so hatte das im 17.
Jh. noch einmal eine andere Brisanz.

Die Uberzeugung von der moralischen Unterlegenheit der Frau gegeniiber
dem Mann war in dieser Zeit unter den Moraltheologen so gut wie selbst-
verstindlich. Im damals viel zitierten Standardwerk des Dionysius des Kar-
tdusers aus dem I5. Jh. heiBit es: Frauen sind von Natur aus ,unstet, ge-

16 Gemaltes Leben Nr. 30, Reproduktion in Postkarten, Studio Tanner, Nesselwang.
17 Schulungsbrief 2, als Manuskript gedruckt von Institutum Beatae Mariae Virginis. Rom
1969, 9.



Martha Zechmeister 266

brechlich, weichlich und schwach an Verstand.*“ Thr 6ffentliches Aunftreten
sei ,,hochste Gefdhrdung®, und das einzige Heilmittel dagegen sei die rigo-
rose Klansurierung®®. Ein italienischer Prilat, mit dem Mary Ward zu tun be-
kommt, bringt es auf die schlichte Formel: ,,0 marito o muro*“ — die Frau
gehort gut aufgehoben, entweder unter der sicheren Obhut ihres Gatten oder
sichergestellt hinter Klostermauern.

Mary Ward ist nuon in keiner Weise eine militante Feministin, die aggres-
siv gegen solche Unterstellungen anrennen wiirde. Was sie dagegenstellt, ist
das vornehme und selbstverstindliche Wissen von der Wiirde der Frau,
worin sie sich auch ganz als Englidnderin erweist. Dazu als Illustration eine
kleine Begebenheit:

Als einmal die junge Gemeinschaft num Mary Ward 6ffentlich lobend er-
wihnt wird, antwortet ein Jesuit darauf: ,,Das ist wahr, solange sie ihren er-
sten Eifer bewahren, aber der Eifer wird verschwinden und schlieBlich sind
sie nur Frauen.” Dieses ,,nur Frauen* beunruhigt die Gefihrtinnen, und
Mary Ward antwortet mit einer ihrer schonsten Ansprachen darauf:

Die Wahrheit sei eine ,,veritas Domini‘‘, eine Wahrheit des Herrn, die
Minnern und Frauen gleichermaBen offensteht. ,,Wenn wir versagen, dann
geschieht es, weil uns die Wahrheit fehlt, und nicht, weil wir Franen sind“.
Ja sie wagt zu formulieren, ,,Frauen konnen ebenso vollkommen sein wie
Minner, wenn sie die Wahrheit lieben und echte Erkenntnis suchen...*

,»Einen Priester, der kiirzlich nach England kam, horte ich sagen, daB er
nicht um zehntausend Welten eine Fran sein mochte, weil er glaube, eine
Frau konne Gott nicht erfassen. Ich erwiderte nichts, sondern lichelte nur,
wenngleich ich ihm antworten hitte kbnnen, dal ich das Gegenteil erfahren
habe. Sein Mangel an Urteil hétte mich traurig machen konnen. Doch will
ich ihn nicht herabsetzen, er ist ein Mann von hoher Urteilskraft. Aber es
fehlt ihm an Erfahrung.“!

Mary Ward antwortet anf den Vorwurf ,,nur Frauen* in einer Vornehmheit,
in der gerade ihre innere Sicherheit zum Ausdruck kommt. Mit derselben in-
neren Sicherheit und GewiBheit 148t sie sich auch in keiner Weise von den
vorgegebenen Grenzen einengen und beirren. In bezug auf das Selbstbe-
wultsein der Fran als solches lebt hier Mary Ward die Dynamik des igna-
tianischen Charismas: die Grenzen ansloten und diese iibersteigen.

Das Tridentinum hatte gerade aufs neue die Klausurbestimmungen fiir
weibliche Ordensgemeinschaften eingeschirft. In einer solchen Situation
muB es schockierend gewesen sein, dal Mary Ward bei ihrer Bitte um kirch-
liche Bestitigung die Formulierungen der Formula Instituti des Ignatius

18 Zitiert nach Hallensleben 43.
19 Archiv des Institutum Beatae Mariae Virginis Miinchen, Liber Ruber 217-241.



Mary Ward 267

wortlich iibernimmt. Sie bietet sich und ihre Gefihrtinnen dem Papst allen
Ernstes an, damit er sie zu den ,, Tiirken und in die Gebiete, die man Indien
nennt sendet. Sie hilt die Frau im vollen Sinn fihig, am Apostolat und an
der Verkiindigung der Kirche Anteil zu haben. Einzige Grenze ist ihr das
kirchliche Amt.

Dieses Anerbieten Mary Wards konnte menschlich gesprochen nur im
Desaster enden — es muflte den Spott der Gegner provozieren: da setzen sich
ein paar Frauen iiber die von Gott gegebenen Grenzen stolz-toricht hinweg.
Sie verstofen gegen alle Gesetze weiblicher Schicklichkeit und erst recht
gegen das Wort des hl. Paulus: ,die Frau schweige in der Kirche® (1 Kor
14,34).

Der Spott der Gegner hallt auch noch im Auflosungsdekret wider — und
zugleich zeigt es fiir mich gleichsam im Negativ die Grole Mary Wards und
der Frauen um sie:

,,Um nach Belieben umherschweifen zu kénnen, beobachten sie die Klau-
sur nicht. Unter dem Vorwand, fiir das Heil der Seelen zu wirken, liberneh-
men sie verschiedene Aufgaben, die ihrem Geschlecht, ihrem schwachen
Verstand und ihrer weiblichen Bescheidenheit, vor allem aber ihrer jung-
fraulichen Sittsamkeit nicht geziemen. Nicht einmal ein mit der Heiligen
Schrift vertrauter und im Leben erprobter Mann wiirde solche Aufgaben
ohne groBe Umsicht iibernehmen wollen.“?

Verhdiltnis zur Kirche

Eine der hervorstechendsten Eigenschaften Mary Wards ist ihre unbedingte
Geradheit und Aufrichtigkeit, mit der sie dem folgt, was sie als den Willen
Gottes erkennt. Sie ist — und das macht sie mir sympathisch — unfihig zu ir-
gendwelchen diplomatischen Winkelziigen. Ebenso charakteristisch ist fiir
sie ihre ungebrochene Loyalitit zur Kirche — die sie sich auch durch die
schmerzhaftesten Erfahrungen nicht verderben lift. Beides zusammen
bringt sie in eine Spannung, die fast unmenschlich ist.

Einerseits versichert sie dem Papst ihre Gehorsamsbereitschaft — anderer-
seits ist sie nie bereit gewesen, sich die Anerkennung durch die Kirche durch
Zugestindnisse in den fiir sie wesentlichen Punkten zu erkaufen.

Ungebrochene Loyalitit hat bei Mary Ward gewif8 nichts mit Konfliki-
scheu und buckliger Unterwiirfigkeit zu tun. So schreibt sie in einem ihrer
Briefe:

20 Bulle Urban VIIL. vom 13. Jidnner 1631 ,, Pastoralis Romani Pontificis*, zitiert nach Peters,
856.



Martha Zechmeister 268

,»Gestern setzte es zwischen den gunten Kardinzlen und uns so heifie Auns-
einandersetzungen ab, dal man in Jahrhunderten, wenn iiberhaupt je einmal,
nicht dergleichen sehen wird, zumal in Dingen, wo es nur darum geht, Gott
zu dienen ound zu suchen. Wie es auch gehen mag, der Gewinn wird schlieB-
lich auf unserer Seite sein. Es tut mit leid, dir aus Mangel an Zeit und Ge-
sundheit nichts Ndheres mitteilen zu konnen....*.!

Beziehung zu den Jesuiten

Aus ihrem Selbstverstindnis ergibt sich auch das Verhiltnis Mary Wards
und der Thren zu den Jesniten. Das Verhiltnis von weiblichen und minnli-
chen Ordensgemeinschaften kann Suarez im selben Jahrhundert, in dem
Mary Ward om die Anerkennung ihrer Ordensgemeinschaft kidmpft, noch
sehr kurz und biindig beschreiben. Er verfafit ein mehrbiindiges Werk iiber
Ordenstheologie, und das kurze Kapitelchen, das er darin den Franenorden
widmet, iiberschreibt er als ,,tamquam accessorium* der Mannerorden — ,,ir-
gendwelche Anhidngsel.22

Selbstversténdlich war es bis dahin, da der weibliche Zweig eines Ordens
in rechtlicher Abhingigkeit und unter der geistlichen Leitung durch den je-
weiligen ménnlichen Zweig stand. Mary Ward hatte niemals eine #hnliche
Beziehung zum Jesnitenorden im Sinn. Vielmehr ist von ihr der Ausspruch
iiberliefert: ,,Wir sind so weit davon entfernt, einen Leib mit der Gesellschaft
bilden oder ihnen auf irgendeine Weise untergeordnet sein zu wollen, daB
wir eine solche Abhingigkeit nie zugestehen wiirden, selbst wenn sie uns
angeboten wiirde.*??

Nicht nur gegen eine rechtliche Abhédngigkeit vom Jesuitenorden verwehrt
sie sich, sondern ebenso klar stellt sie die auf die Gesamtkirche und ihren
universalen Heilsauftrag ansgerichtete Struktur ihrer Griindung heraus: We-
der den Ortsordinarien noch anderen Ordensoberen sei es méglich, so kon-
tinuierlich FEinblick in das Leben der Gemeinschaft zu nehmen, wie es die
Entscheidungen iiber den Einsatz oder die Mittel zum geistlichen Fortschritt
der Schwestern erfordern. Ja, die Erfahrung wiirde zeigen, daB Frauen zur
Leitung von Fraunen die besseren Voraussetzungen mitbringen.

Man kann sich vorstellen, welche Entriistung solche Worte provozierten —

2 Aus einem Brief an Winefried Wigmore, zitiert nach: Ursula Dirmeier, Die Geschichte der
Marie Ward. Erzihlt fiir Jugendliche und junggebliebene Erwachsene, als Manuskript ge-
druckt. Bamberg 1995, 77.

22 Vgl. Hallensleben 43.

» Vorgelegt den Schwestern in Liittich zwischen 1617 und 1620, vgl. Hallensleben 61.



Mary Ward 269

die Gegner fassen dies in dem Vorwurf zusammen: ,,Diese Frauen regieren
sich selbst.“?

Ich denke — fernab jeder Polemik — tritt uns hier ein Modell des partner-
schaftlichen Umgangs zwischen Frauen und Ménnern entgegen, das auch fiir
uns noch positive Herausforderung sein kann. Ein Modell, das nicht am
Schema von Unter- und Uberordnung, sondern an der jeweiligen Anerken-
nung des anderen in seiner spezifischen Eigenart orientiert ist. Der erste
Schritt ist die Freigabe des oder der anderen aus aller Bevormundung. In-
dem ich sowohl um die eigene Wiirde wie anch um die des anderen weiB,
bin ich frei zu geben und frei zu empfangen.

Was ich hier geboten habe, sind fragmentarische Schlaglichter — eine An-
regung zum Gesprich. So mdchte ich das Gesagte auch verstanden wissen.
Mir ist klar, da viele Fragen offenbleiben. Nur eines will ich andeuten: Be-
steht nicht ein eklatanter Widerspruch zwischen dem, was ich als ,.ignatiani-
sches Charisma* zu umreiflen versuchte, und der Wirklichkeit unserer Ge-
meinschaft als ,,Englische Fraulein*? Ist hier nicht der dynamische Ursprung
sehr stabil und behzbig geworden? Es ist dies vor allem eine selbstkritische
Frage an meine Ordensgemeinschaft.

Ein entscheidender Grund fiir die Differenz zwischen Ursprung und heu-
tiger Wirklichkeit liegt in der Geschichte unseres Institutes. Nur durch Kom-
promiBbereitschaft war es iiberhaupt méglich, da3 das durch die Bulle ver-
nichtete Institut Mary Wards wieder auferstehen konnte. Als Erziehungsor-
den fiir Midchen konnten wir langsam wieder Akzeptanz finden. (Auch die
Erziehung von Midchen war in den Urspriingen ja revolutionéres soziales
Engagement.) Vielfach konnten unsere Schwestern im Lauf der Geschichte
dem Druck kirchlicher Erwartungen nicht standhalten und lieBen sich zur
Annahme eines klosterlichen Lebensstils bewegen.

Bei allem Verstindnis fiir die in ihrer Zeit notwendigen Kompromisse
bleibt jedoch die Herausforderung, uns aus unseren Urspriingen zu erneu-
ern. Dazu wollte ich ermutigen.

Ich hoffe, Ihnen ein wenig Stolz und Freude an unserer Identitét als igna-
tianische Ordensgemeinschaft vermittelt zn haben — und ich hoffe, daB8 Sie
das ermutigt, sich an Threr jeweiligen Tradition und Identitét zu freuen und
auf sie stolz zu sein.

Fiir Maria Michael Pelli IBMV zum 60. Geburtstag

24 Vgl. Hallensleben 62.





