
Magister Ignatius - Mann des Wortes 
Peter Hans Kolvenbach, Rom 

Einleitung 

Je mehr man sich mit den Exerzitien vertraut macht, desto mehr staunt man 
über das Vertrauen, das Ignatius auf das Wort setzt, um Gott finden zu kön- 
nen. Beim Höhepunkt des Gebetes schlägt Ignatius nicht das Schweigen 
oder eine geistige Reflexion vor, sondern ein Zwiegespräch, •so wie ein 
Freund zu einem Freund oder ein Diener zu seinem Herrn spricht"1. Ein 
Zwiegespräch ist wirklich eine Unterhaltung, ein vertrautes Gespräch mit 
Hilfe von Worten. Zu einem bestimmten Zeitpunkt schlägt Ignatius als Ge- 
betsweise vor: •die Bedeutung jedes Wortes des Gebetes zu betrachten"2, Es 
handelt sich wirklich darum, ein Wort zu nehmen, seinen Sinn zu verkosten, 
einen Begriff zu schmeken, solange wie man andächtig dabei bleiben kann. 
Ignatius setzt voraus, daß diese Weise, mit dem Wort 'Vater' umzugehen, 
uns zu einer wahren Begegnung mit dem führen wird, der unser Vater ist. 
Wieder setzt der Autor der Geistlichen Übungen ein großes Vertrauen in das 
Wort als einem Instrument, das uns hilft, Gott zu begegnen. Selbst am 
Schluß der Exerzitien, obwohl er bemerkt, •daß die Liebe mehr in die Werke 
als in die Worte gelegt werden muß"3 mündet die Betrachtung zur Erlangung 
der Liebe in ein mündliches Gebet, in eine Formel, die aus Worten besteht, 
um ein Anerbieten mit ganzem Herzen zu machen •Nehmt hin, Herr, und 
empfangt..."4 

Ist dieses Vertrauen des Ignatius in das Wort gerechtfertigt, um Gott zu 
finden? 

Zumindest ist dieses Vertrauen nicht selbstverständlich. Einige mystische 
Schulen in Asien sind überzeugt, daß das Wort nur ein Hindernis sein kann, 
so daß man es beseitigen muß, denn •wer weiß, redet nicht, wer redet, weiß 
nicht"5 •Das Tao hat nichts mit Worten zu tun"6. Ein Zenmeister, den seine 
Schüler plagten, zog sich in ein absolutes Schweigen zurück. •Meister, so 
antwortet mir doch bitte". •Ich habe dir geantwortet", sagte der Meister7. In 
dieser Mystik ist alles darauf hin angelegt, die menschliche Sprache zu zer- 

EB54 
EB249 
EB230 
EB234 
J. Masson, Mystique d'Asie. Approches et reflexions. Paris, 1992 p. 199. 
Ibid. p. 203. 
Ibid. p. 48. 



Magister Ignatius - Mann des Wortes 271 

brechen, denn sie kann eine echte Begegnung nur verfälschen und verhin- 
dern. Man mißtraut dem menschlichen Wort. 

Dieses Mißtrauen oder diese Zurückhaltung trifft man auch in den Schu- 
len der christlichen Spiritualität an. Augustinus, ein Meister des Wortes, der 
das Instrument der Sprache wunderbar beherrscht, muß dennoch gestehen, 
•daß die Sprache sagt, was sie kann; den Rest muß das Herz verstehen"8. 
Augustinus nennt als Beispiel den hl. Johannes, der unter den Evangelisten 
der feinsinnigste ist und am genauesten im Gebrauch der menschlichen 
Sprache, wenn er vom inkarnierten Wort spricht. Dennoch •wage ich es zu 
behaupten, meine Brüder, vielleicht hat sogar Johannes nicht gesagt, was ist, 
sondern auch er hat das gesagt, was er konnte, denn er war nur ein Mensch 
und er hat von Gott gesprochen, zwar ein von Gott inspirierter Mensch, aber 
immerhin ein Mensch"9. 

Dieses Eingeständnis der menschlichen Unfähigkeit, das Geheimnis 
Gottes auszusprechen und der Rat, im Schweigen das Unaussprechliche zu 
ehren, münden in folgendes Gebet des Augustinus: •Wenn wir Dich erreicht 
haben werden, werden diese Worte aufhören, die wir unaufhörlich sagen, 
ohne dich zu erreichen"10. Unzählige Heilige, Künstler in der Kunst des 
Schreibens und Sprechens wie Augustinus, haben immer wieder ihre Furcht 
ausgedrückt, sich durch das Spiel der schönen Sprache fangen zu lassen und 
so ihre Begegnung mit Gott zu verfehlen, indem sie die Gotteserfahrung mit 
schönen Worten überdecken, ohne ihn wirklich zu entdecken. Mußte nicht 
Ignatius, der so von dem •je größeren Gott" überzeugt war, mehr als jeder 
andere verstehen, daß man die Worte und Wörter übersteigen muß, um Gott 
wirklich zu finden. Trotzdem betrachtet Ignatius das mündliche Gebet als 
einen integrierenden Teil der Geistlichen Übungen" und er rät ganz syste- 
matisch dazu, die Betrachtung mit einem •Vater unser" abzuschließen12. 

Um dieses Bild unserer sprachlichen Situation zusammenzufassen: Die 
Worte verlieren langsam aber sicher ihre symbolische Dimension, die ge- 
rade einen Sinn enthüllen soll, indem sie ihn verbirgt, oder die eine Bedeu- 
tung schützen soll, indem sie diese enthüllt. Da nun einmal diese Ablehung 
der symbolischen Bedeutung der Sprache besteht, hat man damit nicht den 
Weg zu Gott durch die Worte abgeschnitten? Hat man nicht die Fähigkeit 
des Betens unterdrückt oder zumindest das Gebet auf ein Schweigen zurück- 
geführt, in dem kein Wort das Selbstbewußtsein oder die Gegenwart des 
ganz Anderen stört? 

Sources Chretiennes 75, 231. 
Bibliotheque Augustinienne, 71, 129. 
S. Augustin, La Trinite II. p. 567. vgl. A. Manaranche, Des Nomspour Dieu. 1980, p. 
EB2 
EB117 



Peter Hans Kolvenbach 272 

Ignatius über sich selbst 

Nachdem gewisse Haltungen gegenüber dem Wort angesprochen worden 
sind, wollen wir nun mehr die Rolle des Wortes in der religiösen Erfahrung 
des Ignatius und seinen Einfluß auf die Geistlichen Übungen kennenlernen. 
Dabei denken wir besonders an heutige Exerzitanten mit einer von Ignatius 
sehr verschiedenen Sprachkultur. Ignatius sprach nicht gern über sich selbst. 
Es braucht Jahre und das Drängen mehrerer Personen, bis Ignatius sich ent- 
scheidet, sein Leben zu erzählen. Am Freitag, den 4. August 1553, am Vor- 
abend von Maria Schnee, beginnt Ignatius dem P. Louis de Goncalves da Cä- 
mara im •Hin- und Hergehen zu diktieren". Dieser behält die Worte des Ig- 
natius im Gedächtnis und zeichnet sie anschließend in seinem Zimmer nach 
den Gewohnheiten dieser Zeit auf. 

Bei dieser Weise des Ignatius, ein Interview zu geben, fallen zwei Dinge 
auf. •Zuerst sprach er in einer Weise, die zeigte, daß Gott ihn hat klar 
schauen lassen, daß er es tun sollte. Das bedeutete, alles zu offenbaren, was 
sich in seiner Seele bis heute ereignet hat". Für Ignatius hat das Wort Ge- 
wicht. Er kümmert sich wenig darum, gut zu sprechen, aber er wägt alles, 
was er sagt, in der Gegenwart Gottes. Daher kommt dieser andere Zug, den 
P. Louis da Cämara erwähnt: •Ich habe mich bemüht, gar kein Wort zu ge- 
brauchen, welches ich nicht vom Vater gehört habe. Und in Bezug auf 
Dinge, die ich fürchte, falsch gemacht zu haben: Um nicht von den Worten 
des Vaters abzuweichen, habe ich die Kraft einiger von ihnen nicht gut über- 
kommen lassen können"13. Trotz der Grenzen, die durch die Technik des In- 
terviews gegeben waren, erzählt Ignatius nicht irgendwelche Geschichten, 
irgendwelche Anekdoten oder merkwürdige Fakten seines Lebens; durch die 
umsichtige Wahl seiner Worte und durch den Hauch - •die Kraft" - die er 
ihnen gibt, teilt Ignatius seine vertraute Erfahrung mit Gott mit, einem Gott, 
der in sein Leben eingedrungen ist und der am Anfang aller erzählten Er- 
eignisse steht, indem er die besten Pläne des Ignatius wandelt. 

Lange Zeit ist dieser Bericht in der Gesellschaft Jesu unbekannt geblie- 
ben. Indem viele heute die Inspiration dieses Interviews erkennen, machen 
sie ihre eigene Gotteserfahrung, indem sie sich durch die Kraft der Worte 
des Ignatius inspirieren lassen. Zweifellos lassen diese Worte die Person des 
Ignatius hervortreten, aber nur um zu zeigen, wie er von Gott geführt wor- 
den ist. Er will nicht über sich erzählen oder noch weniger sich als Beispiel 
hinstellen14, aber seine Worte vermitteln und lassen einen Weg zu Gott ah- 

13 Vorwort der Autobiographie (Bericht des Pilgers) von P. Louis Goncalves da Cämara. Über- 
setzt und kommentiert von P. Knauer. Leipzig 1990. 
14 Ignace de Loyola, Ecrits. Introduction au recit par Jean Claude Dhötel. Desclee De Brouwer- 
Bellarmin, 1991, p. 1018. 



Magister Ignatius - Mann des Wortes 273 

nen - einen bestimmten Weg, den jeder von uns für seine persönliche Got- 
tesbeziehung nutzen kann. Diese Behauptung setzt voraus, daß wir die Au- 
tobiographie des Ignatius nicht wie eine Novellensammlung lesen, sondern 
wie eine Gesamtheit von Berichten, wo jeder einzelne uns das Zusammen- 
wirken von Gott und Ignatius in den gewöhnlichsten Dingen eines Lebens 
aufhellt. Es handelt sich um ein so außergewöhnliches Zusammenwirken, 
daß Ignatius jeden Tag zu Papier brachte, was passierte, wenigstens in der 
Zeit der Abfassung der Konstitutionen. 

Von diesem ziemlich dicken Manuskriptenbündel ist nur ein Fragment auf 
uns gekommen: Zwei Hefte, handschriftlich von Ignatius verfaßt, das wir 
das •Tagebuch" nennen. Selbst wenn diese beiden Hefte die ganze Diskus- 
sion über die Armut, die in der Gesellschaft Jesu gelebt werden sollte, ent- 
halten, so enthüllen sie das Leben mit der Dreifaltigkeit, das Ignatius durch 
Tröstungen und Trostlosigkeit, durch Tränen und Erleuchtungen und auch 
durch Worte hindurch lebt. Das wichtigste Zeugnis für unsere Untersuchung 
stammt vom Freitag, dem 7. März 1544. Ignatius feiert die Messe von der 
Hl. Dreifaltigkeit, die mit den Worten beginnt •Beata sit Sancta Trinitas". 
Sofort fühlt er eine große Andacht, ja sogar eine •neue Andacht"15. 

Die Hl. Dreifaltigkeit •sucht ihn heim". Ignatius wählt gern dieses bib- 
lisch reiche Wort •Gott sucht sein Volk heim", um die nicht ausdrückbare 
Erfahrung auszudrücken. Er geht sogar noch weiter. Er fühlt sich wie schwe- 
bend zwischen der Hl. Dreifaltigkeit oben und den Worten des Meßbuchs 
unten. •Ich konnte meinen Verstand nicht bis zu den göttlichen Personen 
emporheben ... vielmehr erschien mir die innere Heimsuchung zwischen 
ihrem Platz oben und dem Buchstaben zu stehen" d.h. den ersten Worten der 
Messe zur Dreifaltigkeit. Ignatius fühlt sich •in der Mitte"16, •denn ich hatte 
keine Erlaubnis nach oben zu blicken" - niemand kann Gott schauen - und 
andererseits •stieg der Verstand nicht bis zum Buchstaben herunter"17, d.h. 
er blieb nicht eingeschlossen im Text auf der Ebene der Worte, (blieb nicht 
am Buchstaben hängen) Diese Erfahrung •in der Mitte" •ließ in mir die in- 
nige Andacht wachsen"18. 

Wenn auch wir uns von dieser Erfahrung inspirieren lassen wollen, müs- 
sen wir sie in den Gesamtzusammenhang des Tagebuches des Ignatius stel- 
len. Mehrere Male muß Ignatius gestehen, daß er die Sprache verloren hat. 
Vor, während und nach der Messe kennt Ignatius •große Fülle von Tränen, 
15 GT 127, dt. S. 191. (GT= Geistliches Tagebuch, die erste Zitation folgt der Zählung der fran- 
zösischen Ausgabe Ignace de Loyola, Ecrits. Coll. Christus Nr. 76 Desclee de Brouwer 1991, 
darin: Journal des motions interieures; die zweite der Zählung der deutschen Ausgabe. Heraus- 
gegeben von Adolf Haas und Peter Knauer. Freiburg 1961.) 
16 GT128dt.S. 192. 
17 GT127,dt.S. 191. 
18 GT128,dt. S. 192. 



Peter Hans Kolvenbach 21A 

Andacht und heftiges Schluchzen. Und immer wieder konnte ich nicht lange 
sprechen, ohne die Sprache gleich wieder zu verlieren. Dabei viele geistli- 
che Einsichten"19. Beim Hören dieses oder jenes Wortes war Ignatius er- 
griffen, so daß er nicht weiterlesen kann. Manchmal notiert er diese Texte. 

Manchmal gelingt es ihm nicht, die Messe zu beginnen: •große Schwie- 
rigkeiten zu sagen: «in nomine Patris»"20. Und warum? Weil bei einer an- 
deren Gelegenheit zu Beginn des eucharistischen Hochgebetes mit dem •Te 
igitur" das Wort •Te", du, Vater, eine Lichtvision Gottes in ihm entstehen 
ließ21. 

Wenn wir uns als Kinder unseres wissenschaftlichen Jahrhunderts fragen, 
was geschieht, wenn Magister Ignatius Worte ausspricht, dann müssen wir 
sagen, daß für ihn der Bedeutungsträger mit dem Bedeuteten identisch ist. 
Es ist nicht notwendig, daß der Vater Vater heißt; Jesus nannte ihn •Abba". 
Das Wort ist nicht die Sache, aber es ist auch heute noch wahr, daß die 
menschliche Person das Wort mit der Sache identifizieren kann. Unsere Vor- 
fahren in den Wäldern wagten es nicht, den Bären beim Namen zu nennen, 
aus Furcht, ihn durch das bloße Nennen des Namens herbeizurufen. Also 
sagte man der Braune. In mehreren Kulturen und durch Jahrhunderte hin- 
durch existiert der Name Gottes, um nicht benutzt zu werden. Er ist ein 
sprachliches Tabu: der göttliche Name ist Gott, und so durfte im Gottesvolk 
der Name, der die Person bezeichnete, nicht ausgesprochen werden und man 
las •Herr". Dieses sprachliche Tabu gibt es auch heute noch. Der moderne 
Mensch könnte einen anderen nicht skandalisieren oder eine Blasphemie 
aussprechen ohne das Verdikt, das eine Anzahl von Worten betrifft. 

Diese Fähigkeit der menschlichen Person, den Begriff mit dem Bezeich- 
neten zu identifizieren, ist ziemlich charakteristisch für die Zeit des Ignatius. 
Man muß also nicht erstaunt sein, daß sein Verstand leichter als der unsrige 
sich in der Mitte zwischen den Personen oben und der Formulierung unten 
halten kann, wenn er das •beata Trinitas" ausspricht. In seinem Tagebuch 
schreibt er: •bei jedem Wort, wenn ich den Namen Gott, Dominus, aus- 
sprach, schien mir, es durchdringt mich ganz innen mit einer Ehrerbietung 
und wunderbaren ehrfürchtigen Demut, wie man sie, scheint es, gar nicht er- 
klären kann"22. Bei diesem Geständnis unterstreicht Ignatius gleichzeitig, 
daß das Wort für ihn wie ein Ausgangspunkt für eine mystische Erfahrung 
ist, die man danach nicht mehr in Worten ausdrücken kann. 

Nach dem Geistlichen Tagebuch des Ignatius sind diese Worte nicht not- 
wendig liturgische Texte oder Gebetsformulierungen. Am Sonntag, dem 30. 

" GT27,dt. S. 154. 
20 GTlOl.dt. S. 181. 
21 GT121,dt. S. 189. 
22 GT164,dt. S. 205. 



Magister Ignatius - Mann des Wortes 275 

März, betet Ignatius •gib mir liebevolle Demut", und er wiederholt unauf- 
hörlich diese Worte und dabei empfängt er nach seinem eigenen Sagen •bei 
diesen Worten neue Heimsuchungen"23. Genauso ist es mit der Bestätigung, 
die Magister Ignatius betreffs seiner Entscheidung über die Armut in der Ge- 
sellschaft Jesu erbittet: •Heilige Dreifaltigkeit, bestätige mich .. mit ganz 
großer Gewalt, Andacht und Tränen, und ich wiederholte dies immer wie- 
der, und ganz innerlich verspürte ich dies"24. Es geht um ein echtes Gespräch 
mit der Dreifaltigkeit, genauso wenn Ignatius mit dem Bösen, dem Satan, 
redet: •Ich antwortete sofort ohne irgendeine Verwirrung wie bei einer 
längst aussichtslosen Sache: •Marsch, weg!"25, und wenn Ignatius mit sich 
selbst spricht: •unaufhörlich sprach ich zu mir selbst: wer bist du denn?..."26. 

Diese Aufmerksamkeit auf das Wort ist andererseits so intensiv, daß das 
geringste Geräusch Ignatius stört; er stellt fest, daß die Gnade während des 
größten Teils der Messe abgenommen hat •wegen der Personen, die im Zim- 
mer sprachen"27 oder •wegen des Lärms"28 oder auch •zuweilen stritt das 
heftige Feuer mit dem Wasser"29, weil es in der Kapelle zu heiß war. Diese 
Einzelheiten sind nicht nur malerisch. Sie zeigen, wie diese mystische Er- 
fahrung eine bestimmte Lebenssituation erfordert, daß sie sich in die nor- 
male Fähigkeit der menschlichen Person einfügt, ein Selbstgespräch zu 
führen oder mit einer anderen Person durch Worte hindurch zu sprechen, 
die zwar von unten sind - also ganz zufällig - aber doch mit ihrem Sinn 
identifiziert werden können, um das Unsagbare auszusagen. 

So dienen die Worte der Einigung mit Gott, die Ignatius ehrfürchtig •eine 
große Annäherung"30 nennt oder •in beachtenswerter Weise Zutritt"31. Ei- 
nerseits kann Ignatius diese Erfahrung dem geschriebenen Wort anvertrauen 
•es dann wieder lesend und findend, daß es recht geschrieben ist, überkam 
mich eine neue Andacht"32 und dennoch •darüber kann man nicht schreiben, 
ebenso wie auch die anderen Dinge sich nicht erklären lassen"33. Wenn das 
Wort es erlaubt, zur Heiligen Dreifaltigkeit aufzusteigen, taucht im Tage- 
buch zu einem bestimmten Zeitpunkt eine Stimme (loquela), ein Wort •von 
oben" mehr von Gott her gegeben"34 auf. Ignatius verhält sich klug, denn 
23 GT178,dt. S. 209. 
24 GT48,dt. S. 163. 
25 GT151,dt.S.200. 
26 GT63,dt. S. 168. 
27 GT107,dt.S. 183. 
28 GT93.S. 179. 
29 GT129,dt.S. 192. 
30 GT3,dt.S. 145. 
31 GT6,dt. S. 146. 
32 GT9,dt.S. 147. 
33 GT27,dt.S. 157. 
34 GT221,dt. S. 216. 



Peter Hans Kolvenbach 276 

wer garantiert ihm, daß diese wortlose Stimme ihm nicht vom bösen Geist 
eingegeben wird? Und Ignatius mißtraut diesem •Ton der Stimme" und ver- 
traut mit Aufmerksamkeit •der Bedeutung der Worte und der Stimme"35. 
Denn alle diese sprachlichen oder übersprachlichen Phänomene stammen 
für Ignatius nur dann von Gott, •wenn er unterrichtet wird für die Weise, die 
ich nunmehr einhalten sollte. Für die Zukunft erhoffte ich immer noch mehr 
Unterweisung"36. 

Ignatius hilft uns, Gott zu sagen 

Dieser Gang in das Geistliche Tagebuch des Ignatius verschafft uns einen 
fruchtbareren Zugang zu den Ratschlägen, die uns Ignatius in den Geistli- 
chen Übungen gibt, um über Gott zu sprechen. Er erhellt zuerst eine Stelle, 
welche die Kommentatoren normalerweise vernachlässigen oder nicht ken- 
nen. Ein ganzer Paragraph ist in der Allgemeinen Gewissenserforschung, 
•um sich zu läutern und besser zu beichten"37, dem Wort gewidmet. Selbst 
wenn Ignatius in dieser kleinen Bußanleitung nichts erfindet, so sind wir 
doch nach unserer Lektüre des Geistlichen Tagebuches nicht erstaunt, einen 
Ignatius zu finden, der das Wort ernst nimmt, besonders das Wort Gottes und 
der fordert, daß dieses heilige Wort mit Wahrheit, aus Notwendigkeit und 
mit Ehrfurcht38 gebraucht werde. Er interessiert sich weniger für •den ge- 
wöhnlichen Schwur" als für den Schwur, der ein echter Anruf Gottes, dem 
höchsten Zeugen der Wahrheit, ist. 

Nach allem, was gesagt worden ist, muß man sich nicht über die Unter- 
scheidung wundern, die Ignatius zwischen dem Schwören beim Schöpfer - 
das Zeugnis Gottes anrufen - und dem Schwören beim Geschöpf - sich auf 
eine Wirklichkeit in dieser Welt als einem Werk Gottes berufen, macht: •bei 
Gott", •beim Himmel". Besonders weil Ignatius danach bemerkt, daß die 
Vollkommenen leichter bei den Kreaturen schwören können als die Unvoll- 
kommenen. Denn wenn man die Kreatur anruft, so überlegt Ignatius, kommt 
man in Gefahr, nicht genügend zum Ausdruck zu bringen, daß die mensch- 
liche Person legitimerweise nur beim Schöpfer schwören kann. Die Voll- 
kommenen haben die Gewohnheit, die Gegenwart des Schöpfers in jedem 
Geschöpf wahrzunehmen und so können sie, ohne die Wahrheit und die Ehr- 
furcht zu verfehlen, besser als die Unvollkommenen bei den Geschöpfen 
schwören, die diese Gegenwart Gottes in den Geschöpfen nicht betrachten. 

35 GT234,dt. S. 218. 
36 GT234,dt. S. 219. 
37 EB32 
38 EB38 



Magister Ignatius - Mann des Wortes 277 

Weil Ignatius wie die Menschen seiner Zeit und seiner Kultur leichter das 
Wort mit der Sache, die es bedeutet, identifiziert, so bezeichnet nicht nur das 
Wort Gott seine Gegenwart, sondern auch das Wort für ein Geschöpf erin- 
nert an die Gegenwart des Schöpfers. 

Diese Stelle der Geistlichen Übungen vernachlässigen wir leicht, denn sie 
scheint unserem Denken fremd und doch spricht sie von der Wahrnehmung 
Gottes in allen Dingen. Bei der Behauptung, daß die Vollkommenen auf 
Grund dauernder Betrachtung und der Erleuchtung der Einsicht erwägen, 
überdenken und anschauen, daß Gott in jedem Geschöpf gemäß seiner ei- 
genen Wesenheit, Gegenwart und Macht wohnt, macht man keineswegs eine 
Ausnahme für jenes Geschöpf Gottes, welche das Wort ist. Gott in allen Din- 
gen sehen: auch im wahren, notwendigen und ehrfürchtigen Wort39, welches 
Gott offenbart. So erstaunt es also gar nicht, daß Ignatius in seinem Tage- 
buch schreiben kann: •bei jedem Wort, wenn ich den Namen Gott, Domi- 
nus, aussprach, schien mir, es durchdringt mich ganz innen mit einer Ehr- 
erbietung und wunderbaren ehrfürchtigen Demut, wie man sie, scheint es, 
gar nicht erklären kann"40. So gehört diese kleine Abhandlung über das 
Wort, die sich mitten in der Gewissenserforschung befindet41, voll zu den 
Geistlichen Übungen und ist kein Fremdkörper darin. Sie kündigt einerseits 
die Betrachtung •zur Erlangung der Liebe"42 an, andererseits die Zweite Art 
des Betens43. 

Die zweite Art des Betens 

Diese Art des Betens ist eine sprachliche Tätigkeit. Ihr Ausgangspunkt ist ein 
Wort, nicht irgendein Wort, sondern das Wort eines Gebetes. Dann läßt sich 
das Gebet durch die Worte führen. Bei der Betrachtung der Geburt stellt der 
Blick der Einbildung das Bild der Szene des Evangeliums vor Augen. Bei die- 
ser zweiten Art des Betens wird der ganze Mechanismus der Sprache heran- 
gezogen: Die Bedeutung jedes einzelnen Wortes des Gebetes, die Vergleiche 
mit anderen Worten, das Umfeld von Schmecken und Trost44. 

Wenn man dem Text bei Ignatius folgt, muß man einen ganzen Weg durch- 
laufen: ein Wort in einem Gebet, der zu betrachtende Inhalt, ein Inhalt, wel- 
cher andere Realitäten eröffnet, mit denen das Wort zusammenschwingt, die 

*> EB 38-39 
40 GT164,dt. S. 205. 
41 EB 38-41 
42 EB 230-237 
43 EB 249-257 
44 EB252 



Peter Hans Kolvenbach 278 

Fähigkeit zu kosten und zu schmecken, d.h. Freude zu finden an dieser Har- 
monie von Worten, die das Geheimnis des inkarnierten Wortes enthüllen. 

Um diesen Gebetsweg mit Begriffen der heutigen Sprachwissenschaft zu 
erklären, muß man von dem Faktum ausgehen, daß ein Wort selten nur eine 
Bedeutung hat. Es ist ohne Zweifel möglich und alle Wissenschaften geben 
alles dran, die Fähigkeit des Wortes, mehrere Bedeutungen zu haben, zu re- 
duzieren, nur eine einzige zu bewahren, um jede Mehrdeutigkeit und jedes 
Mißverständnis zu vermeiden. Ignatius selbst tut es, wenn er seine Worte de- 
finiert: •unter diesem Wort Exerzitien versteht man ..."45. Ohne diese Defi- 
nition kann •Exerzitien" ebensogut bedeuten •Spazierengehen, marschieren, 
laufen" wie •meditieren, betrachten, beten", und ohne diese Präzisierung, 
•um den Willen Gottes in der Einrichtung des eigenen Lebens zu finden", 
könnte der Ausdruck •Geistliche Übungen" das kontemplative monastische 
Gebet bezeichnen. 

Aus dem einfachen Grund, weil die uns umgebende Wirklichkeit unend- 
lich ist, und die Worte, die uns zur Verfügung stehen, nicht in einer unend- 
lichen Zahl vorhanden sind, kann und muß ein und dasselbe Wort mehrdeu- 
tig sein. Hier ist zu bemerken, daß das Problem nicht allein im Wort besteht. 
Ein Wort allein ist zu viel und zu wenig. Ein Wort, das allein dasteht, ist im- 
mer mehrdeutig. Keine Mehrdeutigkeit gibt es in folgendem Satz, weil Ig- 
natius das Wort König nicht allein dastehen läßt: •der Ruf des zeitlichen Kö- 
nigs hilft, das Leben des ewigen Königs zu betrachten"46. Um seinen vollen 
Sinn zu bekommen und um voll zu funktionieren, fügt sich ein Wort in ein 
Bedeutungsfeld ein, das ihm durch das Spiel der Entsprechungen und der 
Gegensätze Sinn gibt. 

Das Wort zieht also andere Worte in seinen Sog und bildet so eine kleine 
Welt für sich. Die Geistlichen Übungen geben uns dafür ein schönes Bei- 
spiel. Ignatius bemerkt, wie wichtig es ist, den Ruf eines guten Königs zu 
hören •und wie sehr einer verdiente, von jedermann getadelt und als ver- 
kommener Ritter angesehen zu werden, wenn jemand die Bitte eines solchen 
Königs nicht annähme"47. Der Ausdruck •un perverso caballero" läßt die 
ganze Loyalität und Tapferkeit des edlen Rittertums anklingen. Die Über- 
setzer des Ignatius ändern den Ausdruck im sozialen Umfeld. Die Überset- 
zung von 1548 übersetzt •ein feiger Soldat": die Übersetzung läßt nicht 
mehr die Welt der Ritter anklingen, sondern den Rahmen einer Armee, wo 
man nicht mehr Loyalität und Tapferkeit erwartet, sondern Pflichterfüllung. 
Die Übersetzung der •versio prima" fügt dem Wort •Soldat" das Wort •Un- 
tertan" hinzu: •er wird für einen unwürdigen Untertan und Soldaten gehal- 
45 EB2 
46 EB91 
47 EB94 



Magister Ignatius - Mann des Wortes 279 

ten"48. Indem man das Wort •Untertan" gebraucht, bleibt man nicht im rein 
militärischen Rahmen, sondern man unterstreicht, daß dieser Soldat nichts 
anderes zu tun hat, als untergeben zu sein, Befehle auszuführen. Wir sind 
hier weit entfernt von dem mitreißenden Bild eines Ritters, der für den 
Dienst seines Herrn entflammt ist. 

Um wieder zu Ignatius zurückzukommen, so ist zuerst klar, daß der Au- 
tor der Geistlichen Übungen das Bedeutungsfeld begrenzt: es geht um 
Worte, die man eines nach dem anderen beten soll, aber innerhalb eines hei- 
ligen Textes, innerhalb der Grenzen eines Gebetes wie dem •Vater unser", 
dem •Gegrüßet seist du, Maria", dem •Ich glaube an Gott" oder auch dem 
Anima Christi und dem Salve Regina49. Eine Stunde ist gegeben •um in der 
Betrachtung eines Wortes zu verweilen, solange, wie man darin Bedeutun- 
gen, Vergleiche, Geschmack und Tröstung in den Erwägungen findet, die 
sich auf das Wort beziehen"50. Der sprachliche Mechanismus, der diese Art 
des Betens trägt, wird mit •Bedeutungen" und Vergleichen" bezeichnet; der 
Unterschied wird mit •Geschmack" und •Trost" bezeichnet. Ein literari- 
scher Text, der uns gefällt, ein Gedicht, das uns entzückt, läßt uns Freude 
am Lesen finden. Beim Lesen ist der Leser niemals ganz passiv in bezug auf 
den Text, es ist sogar wahr, daß der Leser den Text miterzeugt, was bedeu- 
tet, daß der Sinn der Lektüre das Ergebnis einer Miterzeugung von gelese- 
nen Worten und dem Verständnis des Lesers ist. 

Manchmal werden wir von einem Text gepackt, manchmal wird man 
müde, um ihn zu verstehen. Bald interessiert uns ein Text, und bald über- 
fliegt man schnell die Zeilen, um die Botschaft des Textes zu erfahren. Ein 
Buch kann uns faszinieren, ja beinahe besessen machen, und ein Band stellt 
sich als ganz langweilig heraus. Auf jeden Fall entsteht das Ergebnis dieser 
sogenannten Übung des Lesens aus der Zusammenarbeit von Leser und Lek- 
türe, aus der Miterschaffung des Sinnes, welchen der Text anklingen läßt 
und dem, welchen der Text durch den Leser empfängt. Die Mehrzahl der 
Texte sind in der dritten Person, aber manche machen Gebrauch von der er- 
sten oder zweiten Person - ich/du -, um den Leser in einen Dialog hinein- 
zuziehen. Alle Texte, die Ignatius für diese zweite Art des Betens vorschlägt, 
laden so zu einem Gespräch eines Ich mit einem Du ein: credo, anima Chri- 
sti, salva me, und in der Mehrzahl Vater unser, Salve Regina ... unsere Hoff- 
nung, ave Maria, ... bitte für uns. 

Obwohl diese Texte Teile eines Ich-Du-Dialoges sind, sind sie vorgefer- 
tigt: der Beter läßt sich fast unbewußt durch die Sprache der Kirche, durch 
die gemeinsamen Texte des Volkes Gottes führen, belehren, umformen. Es 
48 EB94 
49 EB253 
50 EB252 



Peter Hans Kolvenbach 280 

gibt eine gewisse Dezentrierung und eine freiwillige Konzentrierung auf 
eine Wortfolge, welche die Frömmigkeit eines anderen unter der Inspiration 
der Kirche formuliert hat. Nicht ich formuliere die Texte, sondern es sind 
Worte des Glaubens, die der Geist inspiriert hat, durch die ich mich in ei- 
nem betenden Zuhören anrühren lasse. Ignatius schlägt eine ganze Reihe 
von Haltungen vor - auf Knien, sitzend, die Augen geschlossen oder 
während einer Stunde auf einen Punkt gerichtet - um in eine Lektüre des 
Textes einzutreten, die nicht eine sprachliche Analyse, eine Untersuchung 
oder ein Wissen-wollen sein soll, sondern das Empfangen eines Wortes 
Gottes, das einen Zug der Erfahrung Gottes mit dem Menschen mitteilt und 
dann wieder zu anderen Worten führt, um schließlich bei dem zu enden, der 
das WORT Gottes ist. 

Es ist ganz wichtig, daran festzuhalten, daß dieses Wort nicht mehr ein 
Wort des Wörterbuches ist, sondern das Instrument der Mitteilung, die Gott 
liebevoll mit dem Menschen sucht und das ein Mensch gefunden hat, um 
sich mit seinem Herrn zu unterhalten. Zur Zeit des Ignatius war diese Weise 
des Betens sehr verbreitet und wurde gelehrt, und merkwürdigerweise neh- 
men die meisten Veröffentlichungen das Vaterunser als Beispiel. So spielt 
Fray Ambrosio Montesino auf den Beginn des Herrengebetes an als Beispiel 
für diesen Weg, Gott zu begegnen. Er nimmt den Ausdruck •Vater unser, der 
du bist im Himmel" als Ganzes51 und legt Nachdruck auf den Sinn •im Him- 
mel", der als Ausdruck die Gesamtheit der Heiligen anklingen läßt - Gott, 
der zwischen den Heiligen und Gerechten wohnt - aber auch die ganz un- 
bekannte Wohnung seiner Herrlichkeit - du bist ein verborgener Gott - (Is 
45,15) und auch unsere zukünftige Wohnung - weil unsere Heimat im Him- 
mel ist. 

Auch wenn Ignatius darauf besteht, •sich nicht in diese oder jene Rich- 
tung gehen zu lassen"52 (ohne mit den Augen hin und her zu schweifen) •und 
sich nicht darum zu kümmern, weiterzugehen"53, wenn wir bei einem Wort 
•Geschmack und Trost" gefunden haben - denn die mögliche Vieldeutigkeit 
jedes Wortes kann leicht eine Abschweifung hervorrufen - so wäre es aber 
nicht angebracht, den sprachlichen Verzweigungen zu folgen, um jede Be- 
deutung eines Wortes aufzugreifen, z.B. sich bei dem Wort •ich glaube" auf- 
halten zu wollen von allen Präpositionen her, die es begleiten können: •glau- 
ben", •glauben an", •etwas glauben", selbst wenn diese Erwägung sprachli- 
cher Ordnung entdecken läßt, wie unser Glaube nicht nur Anhängen an eine 
Wahrheit, sondern vor allem an die Person Jesu Christi ist. Diese Beobach- 
tung bedeutet, daß diese Gebetsweise eine wachsende Gebetskultur voraus- 
51 Vita Christi 1,37. 
52 EB252 
»  EB254 



Magister Ignatius - Mann des Wortes 281 

setzt, besonders eine biblische Kultur, die es bei der Erwähnung des Wortes 
•Stunde" bei einem Gebet erlaubt, nicht bei den 60 Minuten, die das Wort 
bezeichnet, aufzuhören, sondern die ganze Weite der Stunde anzunehmen, 
wie der hl. Johannes sie uns als das Ereignis der Passion des Herrn vermit- 
telt. 

Ignatius begnügt sich nicht nur mit den Bedeutungen eines Wortes, son- 
dern auch mit Vergleichen54. Weil diese ganze Gebetsweise eng mit der •lec- 
tio divina", der betenden Lesung der Hl. Schrift, verbunden ist, werden diese 
Vergleiche oft, aber keineswegs ausschließlich aus der Hl. Schrift kommen. 
Das •Vater unser" kann dem Vater des verschwenderischen Sohnes gegen- 
übergestellt werden, dem Vater Isaaks, dem Vater Absaloms, ohne den Va- 
ter auszuschließen, den wir in unserer eigenen Erfahrung kennengelernt ha- 
ben. Solche Bedeutungen und Vergleiche führen uns zu Erwägungen, die das 
Gespräch und den Dialog mit dem Herrn nähren sollten, selbst wenn dieses 
Zwiegespräch mehr ein Hören auf das ist, was Gott uns zu sagen hat. 
•Bemühe dich bitte, täglich die Worte deines Schöpfers zu meditieren. Lerne 
das Herz Gottes in seinen Worten kennen"55. 

Ein modernerer Autor greift dieselbe Ermahnung auf, indem er diese 
ganze Gebetsweise als eine innere Begegnung zwischen dem Wort und dem 
Herzen charakterisiert56. Diese Weise des Betens hat einen gewissen sprach- 
lichen Aspekt, aber das Wesentliche besteht darin, den Sprachmechanismus 
in einen Dialog mit Gott zu bringen, denn wie Dionys der Kartäuser nach 
vielen anderen sagt, •jedes Buch ist wie ein Brief des Hl. Geistes an uns, 
und wenn wir ihn studieren, dann spricht Gott zu uns"57. Durch das Gebet 
sprechen wir zu Gott. Durch die Lektüre spricht Gott zu uns. 

Schon zu Beginn dieses Vortrages haben wir bei Ignatius ein großes Ver- 
trauen in das Wort festgestellt, in dem Maße es fähig ist, von der Gegenwart 
Gottes erfüllt zu sein. Wiederum zweifelt der Autor der Geistlichen Übun- 
gen bei dieser Weise des Betens nicht an dem Sich-einstellen •von Ge- 
schmack und Tröstung"58. Die Übersetzung von 1548 scheint diesen Worten 
des Ignatius zu mißtrauen und übersetzt •geistlichen Geschmack und andere 
Regungen der Andacht"59 und •dem inneren Trost"60. Aus Erfahrung ist uns 
die Freude am Text bekannt. Man liest oder liest noch einmal mit Vergnü- 
gen ein Buch, eine Zeitschrift oder die Stelle eines Briefes oder eines Tage- 
buches. 
54 EB252 
55 Gregor d. Große PL 77,706 
56 A. Louf: Seigneur, apprends nous ä prier. 1972, p. 73. 
57 Opera omnia 1909, 38, 368a. 
58 EB 252 und 254 
59 EB252 
60 EB254 



Peter Hans Kolvenbach 282 

Veröffentlichungen haben Menschen entflammt. Jean Gerson, dem Igna- 
tius die Nachfolge Christi, seine bevorzugte tägliche Lektüre, zuschrieb, 
glaubte schon, daß •der Mensch nicht nach seinem Wissen, sondern nach 
seinem Herzen beurteilt werde, und folglich soll er nicht studieren oder et- 
was lesen ... was nicht direkt oder indirekt darauf gerichtet wäre, die Ge- 
fühlswelt zu entflammen"61. Im Mittelalter wiederholte man gern den Aus- 
druck •non tarn scientiam quam saporem", nicht um zu wissen, sondern um 
zu schmecken. Hieronymus unterstrich die Haltung der Aufnahmebereit- 
schaft bei dieser Betrachtung der Bedeutung eines Wortes, indem er in ei- 
nem seiner Briefe schreibt62: •non ad laborem sed ad delectationem", nicht 
für die Arbeit sondern für das Verschmecken. 

Ignatius fügt sich in diese Tradition ein, aber man könnte sich leicht über 
seinen Gedankengang täuschen. Das Wort •Geschmack" verbindet uns so- 
fort mit dem Bedeutungsfeld von Speisen mit erlesenem Geschmack, und 
Trost läßt für uns die spürbare Erleichterung von einer erlittenen Mühe 
anklingen. Muß man in diesen beiden Fällen etwas empfinden? Um diese 
Klippe zu vermeiden, präzisiert der Übersetzer des Ignatius, daß der Ge- 
schmack zur geistlichen Ordnung gehört, und daß der Trost innerlich und 
eine Regung der Andacht ist. Diese Vorsicht war nicht notwendig, denn Ig- 
natius hatte schon gut den •Trost" als eine innere Regung definiert, die uns 
in der Liebe zu unserem Schöpfer entbrennen läßt, so daß wir kein geschaf- 
fenes Ding auf dem Antlitz der Erde um seiner selbst willen sondern nur im 
Schöpfer aller Dinge lieben können63. 

Es handelt sich also um eine Lebendigkeit, die nicht notwendigerweise ein 
Gefühl einschließt, eine Kraft aus ganzem Herzen, die nicht notwendiger- 
weise einen spürbaren Geschmack enthält. Wenn unser Blick auf die Welt, 
auf uns selbst und auf unser Leben das Herz Gottes in den Worten Gottes 
entdeckt, wird er durch ein Wachstum an Glaube und Hoffnung gekenn- 
zeichnet sein64. Ein körperliches Leiden oder eine schmerzhafte moralische 
Prüfung, das Dasein oder Fehlen einer Freude am Text, eines Vergnügens 
am Lesen wird weniger wichtig, die wachsende Vertrautheit mit Gottes Wor- 
ten läßt in uns eine Sicherheit wachsen - die, wie Johannes sagt, keiner rau- 
ben kann. So ist es normal, daß diese •Tröstung" im ignatianischen Sinn eine 
besondere Verbindung mit diesem oder jenem Wort schafft. Ein Wort, das 
dem einen nichts sagt, kann für einen anderen die Verdichtung einer ganz 
persönlichen Gotteserfahrung sein. Ist das erstaunlich? Wenn Gott sich den 
Menschen zuneigt, so ist das Wort sein bevorzugtes Mittel. So ziemt es sich, 

61 De libris legendis a monacho, 1706. 2,707. 
62 D.Hieronymi £pw?., 130,15. 
63 EB316 
64 EB316 



Magister Ignatius - Mann des Wortes 283 

daß wir in unserer Gottsuche ihn in den Worten seines WORTES suchen. 
Die zweite Weise des Betens führt, wie Ignatius sie darstellt, nachdem er sie 
selbst nach dem Zeugnis des Geistlichen Tagebuches erfahren hat, zu jenem 
Geschmack an Gott, von dem P. J.- J. Surin sagt: •Wenn die Seele sich durch 
die Lektüre belehrt hat ... wenn sie zu dem Schmecken Gottes gelangt ist, 
genügt es ihr, wenig zu lesen und viel zu verkosten ..."65. 

Die Bestätigung ohne Worte 

Das ganze Vertrauen, das Ignatius auf das Wort setzt, um Gott zu finden, ist 
nun deutlich gezeigt worden, aber es ist ziemlich einseitig. In einem Zwie- 
gespräch, in einer Unterhaltung müssen beide sprechen. In den Geistlichen 
Übungen ermutigt und lädt Ignatius immer wieder dazu ein, mit Gott zu 
sprechen, aber bleibt dieses Wort nicht ohne Antwort? Wenn wir die Zwie- 
gespräche analysieren, stellen wir fest, daß Ignatius diese Unterhaltungen 
mit Gott anfüllt, indem er Gnaden erbittet, sich anklagt, seine Sachen mit- 
teilt, um Ratschläge zu erlangen66, indem er Bitten67 ausrichtet, Gnaden und 
Erkenntnisse zu erlangen68, indem er für das Leben danksagt, indem er Vor- 
sätze faßt, das Leben zu ändern, und dabei spricht er mit dem Herrn über 
sein Erbarmen69. Nur indirekt erwähnt Ignatius, was er von Gott, dem Part- 
ner dieser Unterhaltung, erwartet: eine Gnade, eine Verzeihung, einen Rat70, 
erwählt zu werden71, eine Erkenntnis72. 

Ignatius erwartet also kein Wort als Antwort. Einmal sagt Ignatius, daß ich 
ein Zwiegespräch halten soll, indem ich daran denke, was ich den drei gött- 
lichen Personen sagen soll73, aber nirgendwo weist uns der Autor der Geist- 
lichen Übungen auf das hin, was wir von Gott, dem Freund und Herrn74, als 
dem Wort des Lebens erwarten können. Mündet also das Zwiegespräch in 
ein Schweigen? Sehr viele geistliche Autoren haben es erprobt und erfahren. 
In den Geistlichen Übungen fehlt das Wort •Stille" fast, es tritt einmal auf 
im Gegenüber zu dem Lärm, den die guten oder bösen Engel machen oder 

65 Jean Joseph Surin SJ, Guide Spirituel pour la perfection. Paris 1963 = Col. Christus Nr. 12, 
IV,3 p. 176. 
66 EB54 
67 EB 199 
68 EB63 
69 EB61 
70 EB54 
71 EB 157 
72 EB63 
73 EB 109 
74 EB54 



Peter Hans Kolvenbach 284 

nicht machen75. Dennoch reagiert Gott, und wenn Ignatius jede Form eines 
Wortes als Reaktion von Seiten Gottes wegläßt, so bemerkt er doch, daß Gott 
unsere Entscheidungen und Erwählungen bestätigen wird: •sich mit großer 
Sorgfalt zum Gebet vor Gott unseren Herrn begeben und ihm diese Wahl 
darbringen, damit seine göttliche Majestät sie annehme und bekräftigen 
wolle, sofern sie zu Ihrem je größeren Dienst und Lobpreis gereicht"76. 

Es ist wohlbekannt, daß sich Ignatius gern mit dem Leben der Apostel 
identifiziert. So erstaunt es also nicht, daß er das pfingstliche Kommen des 
Geistes als Bestätigung ihrer Sendung in Armut zu predigen77 versteht. Sei- 
nerseits erwartet Ignatius als bestätigende Reaktion seiner Worte ein spür- 
bares Zeichen von Gott her. Jedoch wird diese Bestätigung nicht in Begrif- 
fen und Worten gegeben. Im Geistlichen Tagebuch notiert Ignatius das Phä- 
nomen der •loquela" (Stimme), Worte, die von oben kommen, irgendwie 
nach dem Zeugnis des Ignatius frei von Bedeutung und nahe an der himm- 
lischen Musik78, ein klangliches Geschehen, das nicht mit Sinn verbunden 
ist, dessen Wohlklang jedoch Freude erweckt79, da es von Gott gegeben ist80. 

Hier kommt es darauf an zu sehen, wie sich einerseits die Bestätigung von 
Gott her dem Wort annähert und sich andererseits ganz davon entfernt. Diese 
schöne Musik ist nur eine ziemlich außergewöhnliche Form der Reaktion 
Gottes auf unsere Worte. Gewöhnlich handelt es sich um Regungen und Be- 
wegungen, bei denen die Worte eine Rolle spielen können: •während der 
Messe verspürte ich Verschiedenes zur Bestätigung des Gesagten. Als ich 
das Sakrament in den Händen hielt, da kam mir von innen ein Sprechen und 
ein inniges Drängen, niemals darauf zu verzichten für den ganzen Himmel 
oder die ganze Welt ..."8I Zum außerordentlichen Charakter der Reaktion 
Gottes auf unser Wort gehört die Gabe der Tränen, die Ignatius wohl von 
dem gewöhnlichsten Phänomen des Wassers in den Augen unterscheidet82. 
Um diese ganze Erfahrung in einigen einfachen Worten zu sagen: von Gott 
bestätigt zu sein bedeutet, daß Ignatius sieht und fühlt, daß er seine Ent- 
scheidung beibehalten soll, seinen Weg mit dieser Entscheidung fortsetzen 
soll, gestärkt durch ein Wachsen des Glaubens, der Hoffnung und der 
Liebe83. 

75 EB335 
76 EB 183 
77 GT15,dt. S. 150. 
78 GT 224 und 234 dt. S. 217. 
79 GT234,dt. S. 218. 
80 GT221,dt. S. 216. 
81 GT69,dt. S. 171. 
82 GT141,dt. S. 196. 
83 EB316 



Magister Ignatius - Mann des Wortes 285 

Dies ist eine wirkliche Reaktion von Seiten Gottes, eine echte Bestäti- 
gung, selbst wenn sie nicht in Begriffen und Worten von Seiten Gottes er- 
folgt. Selbst wenn nicht jeder Christ im Lauf seines Lebens die Erfahrung 
des Ignatius in dieser außergewöhnlichen Weise macht, so setzt sich doch 
jeder, wenn er ein Zwiegespräch hält, einer Wirklichkeit geistlicher Ordnung 
aus, deren Wirkungen er als Trost oder Trostlosigkeit in sich verspürt. Mit 
viel Erfahrung lehrt uns Ignatius, wie man in diesen Bewegungen die Ant- 
wort Gottes spüren kann. Auf diese Weise wird das Gebet, das Zwiegespräch 
niemals etwas, wo einer sich in einer Art Selbstgespräch etwas erklärt, son- 
dern eine Unterhaltung zwischen Personen, wo zwei Freiheiten ein Bündnis 
eingehen, die eine Freiheit, die sich in Worten ausdrückt, die andere, die eine 
Verbindung der Herzen hervorruft. 

Ignatius sucht nicht die schöne Sprache, das Wort als Schmuck oder Ver- 
zierung. Der nicht-literarische Wert des Textes der Geistlichen Übungen be- 
weist, daß für Ignatius die Sprache nur ein Instrument und ein Werkzeug ist. 
Das Vertrauen des Ignatius auf die Sprache ist das Vertrauen eines Hand- 
werkers auf sein Material. Daher werden Gebete und Zwiegesspräche, Me- 
ditationen und Erwägungen in vollem Umfang gebraucht, um eine Sprache 
zu vollenden, die sich an Gott als dem Empfänger einer Botschaft wendet. 
Das Zwiegespräch wäre kein Dialog, sondern ein Monolog, wenn Gott nicht 
die Botschaft empfinge, oder wenn Gott nicht als Rückantwort eine zu ent- 
ziffernde Sprache gäbe. Es ist etwas Dramatisches, denn Gott, der Empfän- 
ger, kann sich des Instrumentes der Sprache nicht bedienen, selbst wenn er 
uns durch Mittel, die sich außerhalb der eigentlichen Wortsprache befinden, 
Zeichen geben kann. In einem Zwiegespräch muß man also sprechen, ohne 
daß man das Ende des Satzes kennt, auf den sich einer eingelassen hat, oder 
man muß sprechen, ohne die Weise zu kennen, in der Gott seine nicht-ver- 
bale Antwort geben wird. 

Dieser dramatische Charakter wird umso deutlicher, als Ignatius im Zwie- 
gesspräch weniger sucht, sich mit Gott zu unterhalten, als von ihm eine Ant- 
wort zu bekommen, um seinen Willen zu erfahren. Er will wissen, ob Gott 
seiner Wahl zustimmt oder nicht. Um es in der Terminologie eines Autors 
wie Roland Barthes zu sagen, Ignatius sucht weniger eine Theophanie - we- 
niger das Offenbarwerden der Gegenwart Gottes - als eine Semiophanie - 
als das Zeichen, das Gott ihm gibt, im Sinn der Wahl weiterzugehen oder 
nicht. Gerade daher kommt eine Unterhaltung, ein Zwiegespräch, das auf 
der unterscheidenden Liebe beruht, auf der Liebe von Freund zu Freund - 
auf der klarsichtigen Liebe, die das Zeichen, das der Herr seinem Knecht 
gibt, unterscheiden kann84, Ignatius selber gibt als Bild für diese Konversa- 

84 EB54 



Peter Hans Kolvenbach 286 

tion die Waagschale einer äußersten Feinfühligkeit, die unsere Sprache sein 
muß, damit Gott sie sich dorthin neigen lassen kann, wohin er sie haben will, 
indem er ihr seinen Wunsch aufprägt85. 

Manchmal stellt man das Exerzitienbuch als die Lehre dar, wie man Gott 
eine Frage stellen kann und das Geistliche Tagebuch als das Buch, in dem 
man den göttlichen Code entdecken kann, die Formen, die durch die 
Berührung, die Gott der Waagschale gibt, entstehen können. Jedoch gibt es 
diesen Code schon in den Geistlichen Übungen in allem, was über Trost und 
Trostlosigkeit gesagt wird. Das Tagebuch stellt dies eher durch den persön- 
lichen Fall des Ignatius dar, durch den echten Code der Gabe der Tränen. 
Aber das Exerzitienbuch enthält schon alles, um zu behaupten, daß das 
Zwiegespräch ein echter Dialog ist, selbst wenn sich der Teil des Menschen 
als worthaft erweist und der Teil Gottes als jenseits des Wortes. Gott und der 
Mensch geben sich Zeichen, dieser durch die menschliche Sprache, jener, 
indem er auf das menschliche Herz mit Hilfe von Regungen und Bewegun- 
gen wirkt. Wenn Ignatius bei diesem Zwiegespräch so viel Vertrauen auf das 
Wort setzt, dann nicht deswegen, weil er glaubte, daß die Häufung der Worte 
das sicherste Mittel wäre, eine Antwort von Seiten Gottes zu erhalten - das 
wäre gegen ein Wort Jesu (Mt 6,7) - auch nicht, weil er auf die magische, 
beschwörende Kraft der Worte zählte, um das Herz zu rühren, - das würde 
bedeuten, sich ohne Unterscheidung dem bösen Geist auszuliefern - sondern 
es ist genau deswegen, um den Menschen dazu zu bringen, sich mit der Klar- 
heit und Genauigkeit auszudrücken, die Worte normalerweise verlangen, un- 
sere Wünsche86 und unsere Ängste auszusprechen, damit Gott sich ihrer be- 
dienen kann, indem er sie mit seinem Wunsch verbindet. Nur - eine gut ge- 
stellte Frage könnte eine fest umrissene Antwort bekommen. Weil sich die 
ganze ignatianische Mystik am Dienst der größeren Ehre Gottes ausrichtet, 
besteht die Frage weniger darin, wer Gott ist, als darin, was Gott mit einem 
menschlichen Leben will. Daher rührt diese Bevorzugung und dieses Ver- 
trauen auf das Werkzeug der Sprache. 

Das Schweigen Gottes 

Und das Schweigen Gottes? Dieses Schweigen, in dem Gott wahrhaftig Gott 
ist? Wo alle Worte und jede Sprache sich auf sich selbst zurückwenden, ohne 
den Unaussprechlichen, den Unsagbaren zu erreichen? Roland Barthes ver- 
mittelt den Eindruck87, daß das Fehlen des Zeichens durch Ignatius in ein 
85 EB 179 
86 EB 104 
87 R. Barthes dans son Introduction des Exercices Spirituels. 1972, pp. 5-53. 



Magister Ignatius - Mann des Wortes 287 

Zeichen umgewandelt wird und daß so die göttliche Leere, das Schweigen 
Gottes, nicht mehr bedrohlich ist. •Das Hören wendet sich zur eigenen Ant- 
wort". •Wenn die göttliche Leere wieder Bedeutung bekommt, kann sie 
nicht mehr die Fülle, die mit jeder geschlossenen Sprache gegeben ist, be- 
drohen, sie ändern, sie dezentrieren." Die Frage ist so schön gestellt, daß das 
Vergnügen, die Frage zu stellen, schon ihre Antwort darstellt. Eine Ruhezeit 
oder ein Gebet spielen sich in einer so angenehmen Atmosphäre ab, daß 
diese Freude selbst die Frucht der Ruhezeit ist, die Antwort Gottes. Es ist 
ein wenig so, wie Jesus selbst es bei den Menschen bemerkt hat, die beten, 
um gesehen zu werden: die so empfangene Ehre ist schon die Belohnung, 
die Antwort auf ihr Gebet (Mt 6,5). 

Zweifellos ist das Fehlen eines Zeichens ein Zeichen: wenn Gott nicht 
mehr spricht, ist das Volk Gottes in Trostlosigkeit und fragt sich, was das zu 
bedeuten habe. Aber Roland Barthes hat unrecht, wenn er glaubt, daß dies 
das einzige Zeichen ist. Gott tut uns seinen Willen kund, wenn wir mit ihm 
leben. Gott gibt uns ein Zeichen, er spricht zu uns, wenn wir zu hören ver- 
stehen. Zweifellos, aus Achtung vor unserer Freiheit, will uns Gott nicht zer- 
malmen, sich uns mit Gewalt aufdrängen. Von ihm her gibt es eine Einla- 
dung, von uns her das Vertrauen des Glaubens. Jedes Gespräch zwischen 
Personen gründet auf einem Glauben, einem Vertrauen auf den anderen, und 
Gott will, daß es genauso zwischen ihm und dem Menschen sei. Daher gibt 
es bei dem Zeichen Gottes diese Achtung vor unserer Freiheit und die Ab- 
lehnung einer mathematischen oder automatischen Evidenz. 

Aber auch bei dem Zeichen, das der Mensch gibt, zeigt sich der Mangel 
an absoluter Klarheit, an technischer Genauigkeit. Wenn Roland Barthes 
denkt, daß die Sprache, mit der sich der Mensch an Gott wendet, eine in sich 
geschlossene Sprache ist, berücksichtigt er nicht den symbolischen Charak- 
ter jeder religiösen Sprache. Wenn uns Ignatius einlädt, die Hölle zu be- 
trachten, sollen alle Worte, die er gebraucht, Schrecken einflößen, ohne sie 
beschreiben zu können. Das Wort •Heulen"88 bezeichnet eine genau um- 
schriebene Wirklichkeit - wer heult, singt nicht - aber indem er sich dieses 
Wortes für die Hölle bedient, müssen wir etwas Unbenennbares dazutun. 
Ebenso ist es mit dem •Schwefel"89: das ist ein festes Metalloid mit der pe- 
riodischen Zahl 16, zitronengelb, geschmacklos und geruchlos: bei der Be- 
trachtung der Hölle verliert der •Schwefel" seine chemischen Eigenschaften 
und nimmt eine schreckbringende Dimension an. 

Wie bei der Dichtung, so ist es auch, wenn wir von unseren Unterhaltun- 
gen mit Gott sprechen, selbst wenn wir die alltäglichen Worte gebrauchen, 

EB67 
EB68 



Peter Hans Kolvenbach 288 

müssen wir ihnen eine Offenheit geben, die sie normalerweise nicht haben, 
um sie ausdrücken zu lassen, was sie normalerweise nicht sagen, und um 
nicht zu sagen, was sie sagen. Bei den Zwei Bannern zeigt uns Gott den An- 
führer aller Feinde Gottes •sitzend auf einer Art großem Thron aus Feuer 
und Rauch"90: es ist eine satanische Realität, welche die symbolischen 
Worte •großer Thron, Feuer, Rauch" beschwören, wenn wir sie ihrer offen- 
kundigen Bedeutung berauben. 

So ist die religiöse Sprache schon auf der sprachlichen Ebene keineswegs 
in sich selbst verschlossen, sondern im Gegenteil offen, um die unaus- 
sprechliche Erfahrung stammeln zu können. In diesem Sinn enthält die 
menschliche Sprache in sich schon ein zugestandenes Schweigen, wenn es 
darum geht, über Gott zu sprechen, mit Gott zu sprechen. Wenn wir sagen 
•Gott spricht", wissen wir, daß wir nicht alles über diese Wirklichkeit sagen. 
Aus diesem Grunde ist unser Sprechen zu Gott niemals eine in sich selbst 
geschlossene Sprache, sondern eine Art Synthese, welche das Wort dem be- 
redten Schweigen Gottes öffnet. Das ignatianische Wort ist in diesem Sinn 
eine Synthese von Rede und Schweigen aus Achtung vor diesem Freund, der 
mich sprechen läßt, und der dennoch der Meister und Herr ist, vor dem al- 
les mir das Schweigen der Anbetung gebietet. 

Übersetzt von Gundikar Hock SJ nach dem französischen Text in: CIS Re- 
vue de Spiritüalite Ignatienne Nr. 77, 1994, 5-24. 

90 EB 140 




