Magister Ignatius — Mann des Wortes

Peter Hans Kolvenbach, Rom
Einleitung

Je mehr man sich mit den Exerzitien vertraut macht, desto mehr staunt man
liber das Vertrauen, das Ignatius auf das Wort setzt, um Gott finden zu kén-
nen. Beim Hohepunkt des Gebetes schlidgt Ignatius nicht das Schweigen
oder eine geistige Reflexion vor, sondern ein Zwiegesprich, ,,s0 wie ein
Freund zu einem Freund oder ein Diener zu seinem Herrn spricht*“!. Ein
Zwiegesprich ist wirklich eine Unterhaltung, ein vertrautes Gesprich mit
Hilfe von Worten. Zu einem bestimmten Zeitpunkt schligt Ignatius als Ge-
betsweise vor: ,,die Bedeutung jedes Wortes des Gebetes zu betrachten*?, Es
handelt sich wirklich darum, ein Wort zu nehmen, seinen Sinn zu verkosten,
einen Begriff zu schmeken, solange wie man andichtig dabei bleiben kann.
Ignatius setzt voraus, dafl diese Weise, mit dem Wort ‘Vater’ umzugehen,
uns zu einer wahren Begegnung mit dem fiihren wird, der unser Vater ist.
Wieder setzt der Autor der Geistlichen Ubungen ein groBes Vertrauen in das
Wort als einem Instrument, das uns hilft, Gott zu begegnen. Selbst am
Schluf3 der Exerzitien, obwohl er bemerkt, ,,daB die Liebe mehr in die Werke
als in die Worte gelegt werden muf*? miindet die Betrachtung zur Erlangung
der Liebe in ein miindliches Gebet, in eine Formel, die aus Worten besteht,
um ein Anerbieten mit ganzem Herzen zu machen ,,Nehmt hin, Herr, und
empfangt...<

Ist dieses Vertrauen des Ignatius in das Wort gerechtfertigt, um Gott zu
finden?

Zumindest ist dieses Vertrauen nicht selbstverstiandlich. Einige mystische
Schulen in Asien sind iiberzeugt, daB das Wort nur ein Hindernis sein kann,
so daBB man es beseitigen muB, denn ,,wer wei3, redet nicht, wer redet, weill
nicht*S ., Das Tao hat nichts mit Worten zu tun‘“¢. Ein Zenmeister, den seine
Schiiler plagten, zog sich in ein absolutes Schweigen zuriick. ,,Meister, so
antwortet mir doch bitte*. , Ich habe dir geantwortet, sagte der Meister’. In
dieser Mystik ist alles darauf hin angelegt, die menschliche Sprache zu zer-

EB 54

EB 249

EB 230

EB 234

J. Masson, Mystique d’Asie. Approches et réflexions. Paris, 1992 p. 199,
Ibid. p. 203.

Ibid. p. 48.

- A s W ot —



Magister Ignatius — Mann des Wortes 271

brechen, denn sie kann eine echte Begegnung nur verfilschen und verhin-
dern. Man miBtraut dem menschlichen Wort.

Dieses MiBtrauen oder diese Zuriickhaltung trifft man anch in den Schu-
len der christlichen Spiritvalitdt an. Augustinus, ein Meister des Wortes, der
das Instrument der Sprache wunderbar beherrscht, muBl dennoch gestehen,
,daB die Sprache sagt, was sie kann; den Rest muBl das Herz verstehen®.
Augustinus nennt als Beispiel den hl. Johannes, der unter den Evangelisten
der feinsinnigste ist und am genauesten im Gebrauch der menschlichen
Sprache, wenn er vom inkarnierten Wort spricht. Dennoch ,,wage ich es zu
behaupten, meine Briider, vielleicht hat sogar Johannes nicht gesagt, was ist,
sondern auch er hat das gesagt, was er konnte, denn er war nur ein Mensch
und er hat von Gott gesprochen, zwar ein von Gott inspirierter Mensch, aber
tmmerhin ein Mensch*.

Dieses Eingestindnis der menschlichen Unfahigkeit, das Geheimnis
Gottes auszusprechen und der Rat, im Schweigen das Unaussprechliche zu
ehren, miinden in folgendes Gebet des Augustinus: ,,Wenn wir Dich erreicht
haben werden, werden diese Worte aufhdren, die wir unaufhérlich sagen,
ohne dich zu erreichen*!?. Unzihlige Heilige, Kiinstler in der Kunst des
Schreibens und Sprechens wie Aungustinus, haben immer wieder ihre Furcht
ausgedriickt, sich durch das Spiel der schonen Sprache fangen zu lassen und
so ihre Begegnung mit Gott zu verfehlen, indem sie die Gotteserfahrung mit
schonen Worten iiberdecken, ohne ihn wirklich zn entdecken. Mufte nicht
Ignatius, der so von dem ,,je groBeren Gott* iiberzeugt war, mehr als jeder
andere verstehen, da man die Worte und Worter {ibersteigen mu8}, um Gott
wirklich zu finden. Trotzdem betrachtet Ignatius das miindliche Gebet als
einen integrierenden Teil der Geistlichen Ubungen!! und er rét ganz syste-
matisch dazu, die Betrachtung mit einem ,,Vater unser* abzuschlieBen!2.

Um dieses Bild unserer sprachlichen Situation zusammenzufassen: Die
Worte verlieren langsam aber sicher ihre symbolische Dimension, die ge-
rade einen Sinn enthiillen soll, indem sie ihn verbirgt, oder die eine Beden-
tung schiitzen soll, indem sie diese enthiillt. Da nun einmal diese Ablehung
der symbolischen Bedeutung der Sprache besteht, hat man damit nicht den
Weg zu Gott durch die Worte abgeschnitten? Hat man nicht die Fahigkeit
des Betens unterdriickt oder zumindest das Gebet auf ein Schweigen zurlick-
gefiihrt, in dem kein Wort das SelbstbewuBtsein oder die Gegenwart des
ganz Anderen stort?

8 Sources Chrétiennes 75,231.

9 Bibliotheque Augustinienne, 71, 129.

10 S, Augustin, La Trinité II. p. 567. vgl. A. Manaranche, Des Noms pour Dieu. 1980, p. 88.
1 EB 2

12 EB 117



Peter Hans Kolvenbach 272

Ignatius iiber sich selbst

Nachdem gewisse Haltungen gegeniiber dem Wort angesprochen worden
sind, wollen wir nun mehr die Rolle des Wortes in der religiosen Erfahrung
des Ignatius und seinen EinfluB auf die Geistlichen Ubungen kennenlernen.
Dabei denken wir besonders an heutige Exerzitanten mit einer von Ignatius
sehr verschiedenen Sprachkultur. Ignatius sprach nicht gern iiber sich selbst.
Es braucht Jahre und das Driangen mehrerer Personen, bis Ignatius sich ent-
scheidet, sein Leben zu erzihlen. Am Freitag, den 4. August 1553, am Vor-
abend von Maria Schnee, beginnt Ignatius dem P. Louis de Gongalves da Ca-
mara im ,,Hin- und Hergehen zu diktieren*. Dieser behilt die Worte des Ig-
natius im Gedéachtnis und zeichnet sie anschlieBend in seinem Zimmer nach
den Gewohnheiten dieser Zeit auf.

Bei dieser Weise des Ignatius, ein Interview zu geben, fallen zwei Dinge
auf. ,Zuerst sprach er in einer Weise, die zeigte, daB Gott ihn hat klar
schauen lassen, daB er es tun sollte. Das bedeutete, alles zu offenbaren, was
sich in seiner Seele bis heute ereignet hat“. Fiir Ignatius hat das Wort Ge-
wicht. Er kiimmert sich wenig darum, gut zu sprechen, aber er wigt alles,
was er sagt, in der Gegenwart Gottes. Daher kommt dieser andere Zug, den
P. Louis da Camara erwihnt: ,,Ich habe mich bemiiht, gar kein Wort zu ge-
brauchen, welches ich nicht vom Vater gehort habe. Und in Bezug auf
Dinge, die ich fiirchte, falsch gemacht zu haben: Um nicht von den Worten
des Vaters abzuweichen, habe ich die Kraft einiger von ihnen nicht gut iiber-
kommen lassen konnen‘!3, Trotz der Grenzen, die durch die Technik des In-
terviews gegeben waren, erzihlt Ignatius nicht irgendwelche Geschichten,
irgendwelche Anekdoten oder merkwiirdige Fakten seines Lebens; durch die
umsichtige Wahl seiner Worte und durch den Hauch — , die Kraft* — die er
ihnen gibt, teilt Ignatius seine vertraute Erfahrung mit Gott mit, einem Gott,
der in sein Leben eingedrungen ist und der am Anfang aller erzihlten Er-
eignisse steht, indem er die besten Plidne des Ignatius wandelt.

Lange Zeit ist dieser Bericht in der Gesellschaft Jesu unbekannt geblie-
ben. Indem viele heute die Inspiration dieses Interviews erkennen, machen
sie ihre eigene Gotteserfahrung, indem sie sich durch die Kraft der Worte
des Ignatius inspirieren lassen. Zweifellos lassen diese Worte die Person des
Ignatius hervortreten, aber nur um zu zeigen, wie er von Gott gefithrt wor-
den ist. Er will nicht iiber sich erzihlen oder noch weniger sich als Beispiel
hinstellen'4, aber seine Worte vermitteln und lassen einen Weg zu Gott ah-

"* Vorwort der Autobiographie (Bericht des Pilgers) von P. Louis Gongalves da Cimara. Uber-
setzt und kommentiert von P. Knauer. Leipzig 1990.

14 Ignace de Loyola, Ecrits. Introduction au récit par Jean Claude Dhoétel. Desclée De Brouwer-
Bellarmin, 1991, p. 1018.



Magister Ignatius — Mann des Wortes 273

nen — einen bestimmten Weg, den jeder von uns fiir seine persénliche Got-
tesbeziehung nutzen kann. Diese Behauptung setzt voraus, daB wir die Au-
tobiographie des Ignatius nicht wie eine Novellensammlung lesen, sondern
wie eine Gesamtheit von Berichten, wo jeder einzelne uns das Zusammen-
wirken von Gott und Ignatius in den gewohnlichsten Dingen eines Lebens
aufhellt. Es handelt sich um ein so auBergewohnliches Zusammenwirken,
daB Ignatius jeden Tag zu Papier brachte, was passierte, wenigstens in der
Zeit der Abfassung der Konstitutionen.

Von diesem ziemlich dicken Manuskriptenbiindel ist nur ein Fragment auf
uns gekommen: Zwei Hefte, handschriftlich von Ignatius verfalt, das wir
das ,, Tagebuch* nennen. Selbst wenn diese beiden Hefte die ganze Diskus-
sion iiber die Armut, die in der Gesellschaft Jesu gelebt werden solite, ent-
halten, so enthiillen sie das Leben mit der Dreifaltigkeit, das Ignatius durch
Trostungen und Trostlosigkeit, durch Trdnen und Erleuchtungen und auch
durch Worte hindurch lebt. Das wichtigste Zeugnis fiir unsere Untersuchung
stammt vom Freitag, dem 7. Mirz 1544. Ignatius feiert die Messe von der
Hl. Dreifaltigkeit, die mit den Worten beginnt ,,Beata sit Sancta Trinitas*.
Sofort fiihlt er eine groe Andacht, ja sogar eine ,,neue Andacht*!s.

Die Hl. Dreifaltigkeit ,,sucht ihn heim*“. Ignatius wihlt gern dieses bib-
lisch reiche Wort ,,Gott sucht sein Volk heim*, um die nicht ausdriickbare
Erfahrung anszudriicken. Er geht sogar noch weiter. Er fiihlt sich wie schwe-
bend zwischen der HI. Dreifaltigkeit oben und den Worten des MeBbuchs
unten. ,,Ich konnte meinen Verstand nicht bis zu den gottlichen Personen
emporheben ... vielmehr erschien mir die innere Heimsuchung zwischen
ihrem Platz oben und dem Buchstaben zu stehen‘ d.h. den ersten Worten der
Messe zur Dreifaltigkeit. Ignatius fiihlt sich ,,in der Mitte*!6, , denn ich hatte
keine Erlaubnis nach oben zu blicken* — niemand kann Gott schauen — und
andererseits ,,stieg der Verstand nicht bis zum Buchstaben herunter*!?, d.h.
er blieb nicht eingeschlossen im Text auf der Ebene der Worte. (blieb nicht
am Buchstaben hiingen) Diese Erfahrung ,,in der Mitte* ,,lieB in mir die in-
nige Andacht wachsen*!8.

Wenn auch wir uns von dieser Erfahrung inspirieren lassen wollen, miis-
sen wir sie in den Gesamtzusammenhang des Tagebuches des Ignatius stel-
len. Mehrere Male muf} Ignatius gestehen, da er die Sprache verloren hat.
Vor, wihrend und nach der Messe kennt Ignatius ,,groBe Fiille von Trinen,

15 GT 127, dt. S. 191. (GT= Geistliches Tagebuch, die erste Zitation folgt der Zahlung der fran-
zisischen Ausgabe Ignace de Loyola, Ecrits. Coll. Christus Nr. 76 Desclée de Brouwer 1991,
darin: Journal des motions intérieures; die zweite der Zihlung der deutschen Ausgabe. Heraus-
gegeben von Adolf Haas und Peter Knauer. Freiburg 1961.)

6 GT 128 dt. S. 192.

17 GT 127, dt. S. 191.

18 GT 128, dt. S. 192.



Peter Hans Kolvenbach 274

Andacht und heftiges Schluchzen. Und immer wieder konnte ich nicht lange
sprechen, ohne die Sprache gleich wieder zu verlieren. Dabei viele geistli-
che Einsichten“!®. Beim Horen dieses oder jenes Wortes war Ignatius er-
griffen, so daB3 er nicht weiterlesen kann. Manchmal notiert er diese Texte.

Manchmal gelingt es ihm nicht, die Messe zu beginnen: ,,groBe Schwie-
rigkeiten zu sagen: «in nomine Patris»‘?°. Und warum? Weil bei einer an-
deren Gelegenheit zu Beginn des eucharistischen Hochgebetes mit dem ,,Te
igitur das Wort ,,Te“, du, Vater, eine Lichtvision Gottes in ihm entstehen
lie3?!.

Wenn wir uns als Kinder unseres wissenschaftlichen Jahrhunderts fragen,
was geschieht, wenn Magister Ignatius Worte ausspricht, dann miissen wir
sagen, daB fiir ihn der Bedeutungstriger mit dem Bedeuteten identisch ist.
Es ist nicht notwendig, daB} der Vater Vater heif3t; Jesus nannte ihn ,,Abba‘.
Das Wort ist nicht die Sache, aber es ist auch heute noch wahr, daf} die
menschliche Person das Wort mit der Sache identifizieren kann. Unsere Vor-
fahren in den Wildern wagten es nicht, den Béren beim Namen zu nennen,
aus Furcht, ihn durch das blofle Nennen des Namens herbeizurufen. Also
sagte man der Braune. In mehreren Kulturen und durch Jahrhunderte hin-
durch existiert der Name Gottes, um nicht benutzt zu werden. Er ist ein
sprachliches Tabu: der gottliche Name ist Gott, und so durfte im Gottesvolk
der Name, der die Person bezeichnete, nicht ausgesprochen werden und man
las ,.Herr*. Dieses sprachliche Tabu gibt es auch heute noch. Der moderne
Mensch konnte einen anderen nicht skandalisieren oder eine Blasphemie
aussprechen ohne das Verdikt, das eine Anzahl von Worten betrifft.

Diese Fihigkeit der menschlichen Person, den Begriff mit dem Bezeich-
neten zu identifizieren, ist ziemlich charakteristisch fiir die Zeit des Ignatius.
Man muf} also nicht erstaunt sein, dafl sein Verstand leichter als der unsrige
sich in der Mitte zwischen den Personen oben und der Formulierung unten
halten kann, wenn er das ,,beata Trinitas* ausspricht. In seinem Tagebuch
schreibt er: ,,bei jedem Wort, wenn ich den Namen Gott, Dominus, aus-
sprach, schien mir, es durchdringt mich ganz innen mit einer Ehrerbietung
und wunderbaren ehrfiirchtigen Demut, wie man sie, scheint es, gar nicht er-
kldren kann“?2. Bei diesem Gesténdnis unterstreicht Ignatius gleichzeitig,
daB das Wort fiir ihn wie ein Ausgangspunkt fiir eine mystische Erfahrung
ist, die man danach nicht mehr in Worten ausdriicken kann.

Nach dem Geistlichen Tagebuch des lgnatius sind diese Worte nicht not-
wendig liturgische Texte oder Gebetsformulierungen. Am Sonntag, dem 30.

19 GT 27, dt. S. 154.

® GT 101, dt. S. 181.
2t GT 121, dt. S. 189.
2 GT 164, dt. S. 205.



Magister Ignatius — Mann des Wortes 275

Mirz, betet Ignatius ,,gib mir liebevolle Demut®, und er wiederholt unauf-
horlich diese Worte und dabei empfingt er nach seinem eigenen Sagen ,,bei
diesen Worten neue Heimsuchungen“?. Genauso ist es mit der Bestitigung,
die Magister Ignatius betreffs seiner Entscheidung iiber die Armut in der Ge-
sellschaft Jesu erbittet: ,Heilige Dreifaltigkeit, bestdtige mich .. mit ganz
grofer Gewalt, Andacht und Trinen, und ich wiederholte dies immer wie-
der, und ganz innerlich verspiirte ich dies*?*. Es geht um ein echtes Gespriich
mit der Dreifaltigkeit, genauso wenn Ignatius mit dem Bésen, dem Satan,
redet: ,Ich antwortete sofort ohne irgendeine Verwirrung wie bei einer
langst aussichtslosen Sache: ,,Marsch, weg!“?, und wenn Ignatius mit sich
selbst spricht: ,,unaufhérlich sprach ich zu mir selbst: wer bist du denn?...2,

Diese Aufmerksamkeit auf das Wort ist andererseits so intensiv, daB das
geringste Gerdusch Ignatius stort; er stellt fest, daB die Gnade wihrend des
groBten Teils der Messe abgenommen hat ,,wegen der Personen, die im Zim-
mer sprachen“?” oder ,,wegen des Larms“?® oder auch ,,zuweilen stritt das
heftige Feuer mit dem Wasser“?, weil es in der Kapelle zu heiB war. Diese
Einzelheiten sind nicht nur malerisch. Sie zeigen, wie diese mystische Er-
fahrung eine bestimmte Lebenssituation erfordert, da$ sie sich in die nor-
male Fihigkeit der menschlichen Person einfiigt, ein Selbstgesprich zu
filhren oder mit einer anderen Person durch Worte hindurch zu sprechen,
die zwar von unten sind — also ganz zufillig — aber doch mit ihrem Sinn
identifiziert werden kénnen, um das Unsagbare auszusagen.

So dienen die Worte der Einigung mit Gott, die Ignatius ehrfiirchtig ,.eine
groBe Anndherung“* nennt oder ,,in beachtenswerter Weise Zutritt*!. Ei-
nerseits kann Ignatius diese Erfahrung dem geschriebenen Wort anvertrauen
,»es dann wieder lesend und findend, daB es recht geschrieben ist, iiberkam
mich eine neue Andacht*“3? und dennoch ,,dariiber kann man nicht schreiben,
ebenso wie auch die anderen Dinge sich nicht erkliren lassen“33. Wenn das
Wort es erlaubt, zur Heiligen Dreifaltigkeit aufzusteigen, taucht im Tage-
buch zu einem bestimmten Zeitpunkt eine Stimme (loquela), ein Wort ,,von
oben® mehr von Gott her gegeben‘3* auf. Ignatius verhilt sich klug, denn

3 GT 178, dt. S. 209.
24 (GT48,dt. S. 163.
% GT 151, dt. S. 200.
% GT 63, dt. S. 168.
2 GT 107, dt. S. 183.
® GT93,S.179.

» GT 129, dt. S. 192.
% GT 3, dt. S. 145.

M GT6,dt. S. 146.

2 GT9,dt.S. 147.

¥ GT27,dt.S. 157.
¥ @GT 221,dt. S.216.



Peter Hans Kolvenbach 276

wer garantiert ihm, da diese wortlose Stimme ihm nicht vom bdsen Geist
eingegeben wird? Und Ignatius miftraut diesem ,,Ton der Stimme* und ver-
traut mit Aufmerksamkeit ,,der Bedeutung der Worte und der Stimme**.
Denn alle diese sprachlichen oder iibersprachlichen Phinomene stammen
fiir Ignatius nur dann von Gott, ,,wenn er unterrichtet wird fiir die Weise, die
ich nunmehr einhalten sollte. Fiir die Zukunft erhoffte ich immer noch mehr
Unterweisung .

Ignatius hilft uns, Gott zu sagen

Dieser Gang in das Geistliche Tagebuch des Ignatius verschafft uns einen
frachtbareren Zugang zn den Ratschligen, die uns Ignatius in den Geistli-
chen Ubungen gibt, nm iiber Gott zu sprechen. Er erhellt zuerst eine Stelle,
welche die Kommentatoren normalerweise vernachlissigen oder nicht ken-
nen. Ein ganzer Paragraph ist in der Allgemeinen Gewissenserforschung,
,,um sich zu ldutern und besser zu beichten*?’, dem Wort gewidmet. Selbst
wenn Ignatius in dieser kleinen BuBanleitung nichts erfindet, so sind wir
doch nach unserer Lektiire des Geistlichen Tagebuches nicht erstaunt, einen
Ignatins zu finden, der das Wort ernst nimmt, besonders das Wort Gottes und
der fordert, daB dieses heilige Wort mit Wahrheit, aus Notwendigkeit und
mit Ehrfurcht®® gebraucht werde. Er interessiert sich weniger fiir ,,den ge-
wohnlichen Schwur* als fiir den Schwur, der ein echter Anruf Gottes, dem
hochsten Zeugen der Wahrheit, ist.

Nach allem, was gesagt worden ist, muf3 man sich nicht iiber die Unter-
scheidung wundern, die Ignatius zwischen dem Schwéren beim Schépfer —
das Zeugnis Gottes anrufen — und dem Schworen beim Geschopf — sich auf
eine Wirklichkeit in dieser Welt als einem Werk Gottes berufen, macht: ,,bei
Gott*, ,,beim Himmel“. Besonders weil Ignatius danach bemerkt, dafl die
Vollkommenen leichter bei den Kreaturen schwéren kénnen als die Unvoll-
kommenen. Denn wenn man die Kreatur anruft, so iiberlegt Ignatius, kommt
man in Gefahr, nicht geniigend zum Ausdruck zu bringen, da8 die mensch-
liche Person legitimerweise nur beim Schopfer schwéren kann. Die Voll-
kommenen haben die Gewohnheit, die Gegenwart des Schopfers in jedem
Geschopf wahrzunehmen und so konnen sie, ohne die Wahrheit und die Ehr-
furcht zu verfehlen, besser als die Unvollkommenen bei den Geschpfen
schworen, die diese Gegenwart Gottes in den Geschopfen nicht betrachten.

3 GT 234, dt. S. 218.
%6 GT 234,dt. S.219.
7 EB 32
3% EB 38



Magister Ignatius — Mann des Wortes 271

Weil Ignatius wie die Menschen seiner Zeit und seiner Kultur leichter das
Wort mit der Sache, die es bedeutet, identifiziert, so bezeichnet nicht nur das
Wort Gott seine Gegenwart, sondern auch das Wort fiir ein Geschdpf erin-
nert an die Gegenwart des Schopfers.

Diese Stelle der Geistlichen Ubungen vernachlissigen wir leicht, denn sie
scheint unserem Denken fremd und doch spricht sie von der Wahrnehmung
Gottes in allen Dingen. Bei der Behauptung, daff die Vollkommenen auf
Grund dauvernder Betrachtung und der Erleuchtung der Einsicht erwégen,
iiberdenken und anschauen, dafl Gott in jedem Geschopf gemiB seiner ei-
genen Wesenheit, Gegenwart und Macht wohnt, macht man keineswegs eine
Ausnahme fiir jenes Geschopf Gottes, welche das Wort ist. Gott in allen Din-
gen sehen: auch im wahren, notwendigen und ehrfiirchtigen Wort®, welches
Gott offenbart. So erstaunt es also gar nicht, da} Ignatius in seinem Tage-
buch schreiben kann: ,,bei jedem Wort, wenn ich den Namen Gott, Domi-
nus, aussprach, schien mir, es durchdringt mich ganz innen mit einer Ehr-
erbietung und wunderbaren ehrfiirchtigen Demut, wie man sie, scheint es,
gar nicht erkldren kann“4. So gehort diese kleine Abhandlung iiber das
Wort, die sich mitten in der Gewissenserforschung befindet*!, voll zu den
Geistlichen Ubungen und ist kein Fremdkorper darin. Sie kiindigt einerseits
die Betrachtung ,,zur Erlangung der Liebe“*2 an, andererseits die Zweite Art
des Betens*®.

Die zweite Art des Betens

Diese Art des Betens ist eine sprachliche Tatigkeit. Ihr Ausgangspunkt ist ein
Wort, nicht irgendein Wort, sondern das Wort eines Gebetes. Dann 14t sich
das Gebet durch die Worte fiihren. Bei der Betrachtung der Geburt stellt der
Blick der Einbildung das Bild der Szene des Evangeliums vor Augen. Bei die-
ser zweiten Art des Betens wird der ganze Mechanismus der Sprache heran-
gezogen: Die Bedeutung jedes einzelnen Wortes des Gebetes, die Vergleiche
mit anderen Worten, das Umfeld von Schmecken und Trost#.

Wenn man dem Text bei Ignatius folgt, mufs man einen ganzen Weg durch-
laufen: ein Wort in einem Gebet, der zu betrachtende Inhalt, ein Inhalt, wel-
cher andere Realititen erdffnet, mit denen das Wort zusammenschwingt, die

* EB 38-39

4 GT 164, dt. S. 205.
4 EB 38-41

42 EB 230-237

4 EB 249-257

4 EB 252



Peter Hans Kolvenbach 278

Fahigkeit zu kosten und zu schmecken, d.h. Freude zu finden an dieser Har-
monie von Worten, die das Geheimnis des inkarnierten Wortes enthiillen.

Um diesen Gebetsweg mit Begriffen der heutigen Sprachwissenschaft zu
erkldaren, mufl man von dem Faktum ausgehen, daf3 ein Wort selten nur eine
Bedeutung hat. Es ist ohne Zweifel moglich und alle Wissenschaften geben
alles dran, die Fahigkeit des Wortes, mehrere Bedeutungen zu haben, zu re-
duzieren, nur eine einzige zu bewahren, um jede Mehrdeutigkeit und jedes
MiBverstindnis zu vermeiden. Ignatius selbst tut es, wenn er seine Worte de-
finiert: ,,unter diesem Wort Exerzitien versteht man ...“45. Ohne diese Defi-
nition kann ,,Exerzitien” ebensogut bedeuten ,,spazierengehen, marschieren,
laufen* wie ,,meditieren, betrachten, beten“, und ohne diese Prizisierung,
,um den Willen Gottes in der Einrichtung des eigenen Lebens zu finden®,
konnte der Ausdruck ,,Geistliche Ubungen* das kontemplative monastische
Gebet bezeichnen.

Aus dem einfachen Grund, weil die uns umgebende Wirklichkeit unend-
lich ist, und die Worte, die uns zur Verfiigung stehen, nicht in einer unend-
lichen Zahl vorhanden sind, kann und muf} ein und dasselbe Wort mehrdeu-
tig sein. Hier ist zu bemerken, daf das Problem nicht allein im Wort besteht.
Ein Wort allein ist zu viel und zu wenig. Ein Wort, das allein dasteht, ist im-
mer mehrdeutig. Keine Mehrdeutigkeit gibt es in folgendem Satz, weil Ig-
natius das Wort Konig nicht allein dastehen 146t ,,der Ruf des zeitlichen Ko-
nigs hilft, das Leben des ewigen Konigs zu betrachten‘4¢, Um seinen vollen
Sinn zu bekommen und um voll zu funktionieren, fiigt sich ein Wort in ein
Bedeutungsfeld ein, das ihm durch das Spiel der Entsprechungen und der
Gegensitze Sinn gibt.

Das Wort zieht also andere Worte in seinen Sog und bildet so eine kleine
Welt fiir sich. Die Geistlichen Ubungen geben uns dafiir ein schones Bei-
spiel. Ignatius bemerkt, wie wichtig es ist, den Ruf eines guten Konigs zu
horen ,,und wie sehr einer verdiente, von jedermann getadelt und als ver-
kommener Ritter angesehen zu werden, wenn jemand die Bitte eines solchen
Ko6nigs nicht anndhme“4’. Der Ausdruck ,,un perverso caballero* 148t die
ganze Loyalitit und Tapferkeit des edlen Rittertums anklingen. Die Uber-
setzer des Ignatius dndern den Ausdruck im sozialen Umfeld. Die Uberset-
zung von 1548 iibersetzt ,ein feiger Soldat*: die Ubersetzung 148t nicht
mehr die Welt der Ritter anklingen, sondern den Rahmen einer Armee, wo
man nicht mehr Loyalitit und Tapferkeit erwartet, sondern Pflichterfiillung.
Die Ubersetzung der ,,versio prima“ fiigt dem Wort ,,Soldat“ das Wort ,,Un-
tertan* hinzu: ,.,er wird fiir einen unwiirdigen Untertan und Soldaten gehal-

4 EB2

4 EB 91
47 EB 94



Magister Ignatius — Mann des Wortes 279

ten‘“8, Indem man das Wort ,,Untertan“ gebraucht, bleibt man nicht im rein
militdrischen Rahmen, sondern man unterstreicht, daB dieser Soldat nichts
anderes zu tun hat, als untergeben zu sein, Befehle auszufiihren. Wir sind
hier weit entfernt von dem mitreifenden Bild eines Ritters, der fiir den
Dienst seines Herrn entflammt ist.

Um wieder zu Ignatius zuriickzukommen, so ist zuerst klar, dal der Au-
tor der Geistlichen Ubungen das Bedeutungsfeld begrenzt: es geht um
Worte, die man eines nach dem anderen beten soll, aber innerhalb eines hei-
ligen Textes, innerhalb der Grenzen eines Gebetes wie dem ,,Vater unser®,
dem ,,Gegriilet seist du, Maria®, dem ,,Ich glaube an Gott* oder auch dem
Anima Christi und dem Salve Regina®. Eine Stunde ist gegeben ,,um in der
Betrachtung eines Wortes zu verweilen, solange, wie man darin Bedeutun-
gen, Vergleiche, Geschmack und Trostung in den Erwédgungen findet, die
sich auf das Wort beziehen**°. Der sprachliche Mechanismus, der diese Art
des Betens trigt, wird mit ,,Bedeutungen® und Vergleichen* bezeichnet; der
Unterschied wird mit ,,Geschmack® und ,,Trost* bezeichnet. Ein literari-
scher Text, der uns gefillt, ein Gedicht, das uns entziickt, 1d6t uns Freude
am Lesen finden. Beim Lesen ist der Leser niemals ganz passiv in bezug auf
den Text, es ist sogar wahr, dal der Leser den Text miterzeugt, was bedeu-
tet, daB der Sinn der Lektiire das Ergebnis einer Miterzeugung von gelese-
nen Worten und dem Verstéindnis des Lesers ist.

Manchmal werden wir von einem Text gepackt, manchmal wird man
miide, um ihn zu verstehen. Bald interessiert uns ein Text, und bald iiber-
fliegt man schnell die Zeilen, um die Botschaft des Textes zu erfahren. Ein
Buch kann uns faszinieren, ja beinahe besessen machen, und ein Band stellt
sich als ganz langweilig heraus. Auf jeden Fall entsteht das Ergebnis dieser
sogenannten Ubung des Lesens aus der Zusammenarbeit von Leser und Lek-
tiire, aus der Miterschaffung des Sinnes, welchen der Text anklingen 148t
und dem, welchen der Text durch den Leser empfingt. Die Mehrzahl der
Texte sind in der dritten Person, aber manche machen Gebrauch von der er-
sten oder zweiten Person — ich/du —, um den Leser in einen Dialog hinein-
zuziehen. Alle Texte, die Ignatius fiir diese zweite Art des Betens vorschligt,
laden so zu einem Gespréch eines Ich mit einem Du ein: credo, anima Chri-
sti, salva me, und in der Mehrzahl Vater unser, Salve Regina ... unsere Hoff-
nung, ave Maria, ... bitte fiir uns.

Obwohl diese Texte Teile eines Ich-Du-Dialoges sind, sind sie vorgefer-
tigt: der Beter 146t sich fast unbewuft durch die Sprache der Kirche, durch
die gemeinsamen Texte des Volkes Gottes fiihren, belehren, umformen. Es

4 EB 94

4 EB 253
% EB 252



Peter Hans Kolvenbach 280

gibt eine gewisse Dezentrierung und eine freiwillige Konzentrierung auf
eine Wortfolge, welche die Frommigkeit eines anderen unter der Inspiration
der Kirche formuliert hat. Nicht ich formuliere die Texte, sondern es sind
Worte des Glaubens, die der Geist inspiriert hat, durch die ich mich in ei-
nem betenden Zuhoren anriihren lasse. Ignatius schligt eine ganze Reihe
von Haltungen vor — auf Knien, sitzend, die Augen geschlossen oder
wihrend einer Stunde auf einen Punkt gerichtet — um in eine Lektiire des
Textes einzutreten, die nicht eine sprachliche Analyse, eine Untersuchung
oder ein Wissen-wollen sein soll, sondern das Empfangen eines Wortes
Gottes, das einen Zug der Erfahrung Gottes mit dem Menschen mitteilt und
dann wieder zu anderen Worten fiihrt, um schlieBlich bei dem zu enden, der
das WORT Geottes ist.

Es ist ganz wichtig, daran festzuhalten, dal dieses Wort nicht mehr ein
Wort des Worterbuches ist, sondern das Instrument der Mitteilung, die Gott
liebevoll mit dem Menschen sucht und das ein Mensch gefunden hat, um
sich mit seinem Herrn zu unterhalten. Zur Zeit des Ignatius war diese Weise
des Betens sehr verbreitet und wurde gelehrt, und merkwiirdigerweise neh-
men die meisten Vertffentlichungen das Vaterunser als Beispiel. So spielt
Fray Ambrosio Montesino auf den Beginn des Herrengebetes an als Beispiel
fiir diesen Weg, Gott zu begegnen. Er nimmt den Ausdruck ,,Vater unser, der
du bist im Himmel* als Ganzes>' und legt Nachdruck auf den Sinn ,,im Him-
mel®, der als Ausdruck die Gesamtheit der Heiligen anklingen 1d8t — Gott,
der zwischen den Heiligen und Gerechten wohnt — aber auch die ganz un-
bekannte Wohnung seiner Herrlichkeit — du bist ein verborgener Gott — (Is
45, 15) und auch unsere zukiinftige Wohnung — weil unsere Heimat im Him-
mel ist.

Auch wenn Ignatius darauf besteht, ,,sich nicht in diese oder jene Rich-
tung gehen zu lassen*>? (ohne mit den Augen hin und her zu schweifen) ,,und
sich nicht darum zu kiimmern, weiterzugehen>3, wenn wir bei einem Wort
,»Oeschmack und Trost* gefunden haben — denn die mogliche Vieldeutigkeit
jedes Wortes kann leicht eine Abschweifung hervorrufen — so wire es aber
nicht angebracht, den sprachlichen Verzweigungen zu folgen, um jede Be-
deutung eines Wortes aufzugreifen, z.B. sich bei dem Wort ,,ich glaube* auf-
halten zu wollen von allen Pripositionen her, die es begleiten kénnen: ,,glau-
ben®, ,glauben an“, ,etwas glauben®, selbst wenn diese Erwdgung sprachli-
cher Ordnung entdecken 148t, wie unser Glaube nicht nur Anhingen an eine
Wahrheit, sondern vor allem an die Person Jesu Christi ist. Diese Beobach-
tung bedeutet, da} diese Gebetsweise eine wachsende Gebetskultur voraus-

St Vita Christi 1,37.

2 EB 252
53 EB 254



Magister Ignatius — Mann des Wortes 281

setzt, besonders eine biblische Kultur, die es bei der Erwidhnung des Wortes
,.Stunde bei einem Gebet erlaubt, nicht bei den 60 Minuten, die das Wort
bezeichnet, aufzuhoren, sondern die ganze Weite der Stunde anzunehmen,
wie der hl. Johannes sie uns als das Ereignis der Passion des Herrn vermit-
telt.

Ignatius begniigt sich nicht nur mit den Bedeutungen eines Wortes, son-
dern auch mit Vergleichen®. Weil diese ganze Gebetsweise eng mit der ,,lec-
tio divina“, der betenden Lesung der H1. Schrift, verbunden ist, werden diese
Vergleiche oft, aber keineswegs ausschlieflich aus der HI. Schrift kommen.
Das ,,Vater unser* kann dem Vater des verschwenderischen Sohnes gegen-
iibergestellt werden, dem Vater Isaaks, dem Vater Absaloms, ohne den Va-
ter auszuschlieBen, den wir in unserer eigenen Erfahrung kennengelernt ha-
ben. Solche Bedeutungen und Vergleiche fithren uns zu Erwigungen, die das
Gesprich und den Dialog mit dem Herrn néhren sollten, selbst wenn dieses
Zwiegesprich mehr ein Horen auf das ist, was Gott uns zu sagen hat.
,.Bemiihe dich bitte, tiglich die Worte deines Schopfers zu meditieren. Lerne
das Herz Gottes in seinen Worten kennen*>>,

Ein modernerer Autor greift dieselbe Ermahnung auf, indem er diese
ganze Gebetsweise als eine innere Begegnung zwischen dem Wort und dem
Herzen charakterisiert®. Diese Weise des Betens hat einen gewissen sprach-
lichen Aspekt, aber das Wesentliche besteht darin, den Sprachmechanismus
in einen Dialog mit Gott zu bringen, denn wie Dionys der Kartduser nach
vielen anderen sagt, ,,jedes Buch ist wie ein Brief des HI. Geistes an uns,
und wenn wir ihn studieren, dann spricht Gott zu uns*>’. Durch das Gebet
sprechen wir zu Gott. Durch die Lektiire spricht Gott zu uns.

Schon zu Beginn dieses Vortrages haben wir bei Ignatius ein grofies Ver-
trauen in das Wort festgestellt, in dem Malie es fihig ist, von der Gegenwart
Gottes erfiillt zu sein. Wiederum zweifelt der Autor der Geistlichen Ubun-
gen bei dieser Weise des Betens nicht an dem Sich-einstellen ,,von Ge-
schmack und Trostung*s8. Die Ubersetzung von 1548 scheint diesen Worten
des Ignatius zu mitrauen und iibersetzt ,,geistlichen Geschmack und andere
Regungen der Andacht**® und ,,dem inneren Trost“®. Aus Erfahrung ist uns
die Freude am Text bekannt. Man liest oder liest noch einmal mit Vergnii-
gen ein Buch, eine Zeitschrift oder die Stelle eines Briefes oder eines Tage-
buches.

5 EB 252

% Gregor d. Grole PL 77,706

% A. Louf: Seigneur, apprends nous a prier. 1972, p. 73.
57 QOpera omnia 1909, 38, 368a.

8 EB 252 und 254

* EB 252

6 EB 254



Peter Hans Kolvenbach 282

Veroffentlichungen haben Menschen entflammt. Jean Gerson, dem Igna-
tius die Nachfolge Christi, seine bevorzugte tigliche Lektiire, zuschrieb,
glaubte schon, daB ,,der Mensch nicht nach seinem Wissen, sondern nach
seinem Herzen beurteilt werde, und folglich soll er nicht studieren oder et-
was lesen ... was nicht direkt oder indirekt darauf gerichtet wire, die Ge-
fiihlswelt zu entflammen®¢'. Im Mittelalter wiederholte man gern den Aus-
druck ,,non tam scientiam quam saporem*“, nicht um zu wissen, sondern um
zu schmecken. Hieronymus unterstrich die Haltung der Aufnahmebereit-
schaft bei dieser Betrachtung der Bedeutung eines Wortes, indem er in ei-
nem seiner Briefe schreibt®2: ,non ad laborem sed ad delectationem®, nicht
fiir die Arbeit sondern fiir das Verschmecken.

Ignatius fiigt sich in diese Tradition ein, aber man kénnte sich leicht iiber
seinen Gedankengang tduschen. Das Wort ,,Geschmack* verbindet uns so-
fort mit dem Bedeutungsfeld von Speisen mit erlesenem Geschmack, und
Trost 148t fir uns die spiirbare Erleichterung von einer erlittenen Miihe
anklingen. MuBl man in diesen beiden Fillen etwas empfinden? Um diese
Klippe zu vermeiden, prézisiert der Ubersetzer des Ignatius, daB der Ge-
schmack zur geistlichen Ordnung gehort, und da der Trost innerlich und
eine Regung der Andacht ist. Diese Vorsicht war nicht notwendig, denn Ig-
natius hatte schon gut den ,,Trost* als eine innere Regung definiert, die uns
in der Liebe zu unserem Schopfer entbrennen 148t, so daB wir kein geschaf-
fenes Ding auf dem Antlitz der Erde um seiner selbst willen sondern nur im
Schopfer aller Dinge lieben kénnens:.

Es handelt sich also um eine Lebendigkeit, die nicht notwendigerweise ein
Gefiihl einschlieBt, eine Kraft aus ganzem Herzen, die nicht notwendiger-
weise einen spiirbaren Geschmack enthilt. Wenn unser Blick auf die Welt,
auf uns selbst und auf unser Leben das Herz Gottes in den Worten Gottes
entdeckt, wird er durch ein Wachstum an Glaube und Hoffnung gekenn-
zeichnet sein®. Ein korperliches Leiden oder eine schmerzhafte moralische
Priifung, das Dasein oder Fehlen einer Freude am Text, eines Vergniigens
am Lesen wird weniger wichtig, die wachsende Vertrautheit mit Gottes Wor-
ten 148t in uns eine Sicherheit wachsen — die, wie Johannes sagt, keiner rau-
ben kann. So ist es normal, da§ diese ,, Trostung* im ignatianischen Sinn eine
besondere Verbindung mit diesem oder jenem Wort schafft. Ein Wort, das
dem einen nichts sagt, kann fiir einen anderen die Verdichtung einer ganz
personlichen Gotteserfahrung sein. Ist das erstaunlich? Wenn Gott sich den
Menschen zuneigt, so ist das Wort sein bevorzugtes Mittel. So ziemt es sich,

¢! De libris legendis a monacho, 1706. 2,707.
¢ D.Hieronymi Epist., 130,15.

% EB316

EB 316

2



Magister Ignatius — Mann des Wortes 283

dal wir in unserer Gottsuche ihn in den Worten seines WORTES suchen.
Die zweite Weise des Betens fiihrt, wie Ignatius sie darstellt, nachdem er sie
selbst nach dem Zeugnis des Geistlichen Tagebuches erfahren hat, zn jenem
Geschmack an Gott, von dem P. J.- J. Surin sagt: ,,Wenn die Seele sich durch
die Lektiire belehrt hat ... wenn sie zu dem Schmecken Gottes gelangt ist,
geniigt es ihr, wenig zu lesen und viel zn verkosten ...,

Die Bestiitigung ohne Worte

Das ganze Vertrauen, das Ignatius auf das Wort setzt, um Gott zu finden, ist
nun deutlich gezeigt worden, aber es ist ziemlich einseitig. In einem Zwie-
gesprich, in einer Unterhaltung miissen beide sprechen. In den Geistlichen
Ubungen ermutigt und 1l4dt Ignatius immer wieder dazu ein, mit Gott zn
sprechen, aber bleibt dieses Wort nicht ohne Antwort? Wenn wir die Zwie-
gespriache analysieren, stellen wir fest, dal Ignatius diese Unterhaltungen
mit Gott anfiillt, indem er Gnaden erbittet, sich anklagt, seine Sachen mit-
teilt, nm Ratschlige zun erlangen®®, indem er Bitten® ansrichtet, Gnaden nnd
Erkenntnisse zu erlangen®®, indem er fiir das Leben danksagt, indem er Vor-
sidtze falt, das Leben zu dndern, und dabei spricht er mit dem Herrn iiber
sein Erbarmen®. Nur indirekt erwihnt Ignatius, was er von Gott, dem Part-
ner dieser Unterhaltung, erwartet: eine Gnade, eine Verzeihung, einen Rat’,
erwihlt zu werden”', eine Erkenntnis?,

Ignatius erwartet also kein Wort als Antwort. Einmal sagt Ignatins, daB ich
ein Zwiegesprich halten soll, indem ich daran denke, was ich den drei gott-
lichen Personen sagen soll’®, aber nirgendwo weist uns der Autor der Geist-
lichen Ubungen auf das hin, was wir von Gott, dem Freund und Herrn?, als
dem Wort des Lebens erwarten kénnen. Miindet also das Zwiegesprich in
ein Schweigen? Sehr viele geistliche Antoren haben es erprobt und erfahren.
In den Geistlichen Ubungen fehlt das Wort ,,Stille* fast, es tritt einmal auf
im Gegeniiber zu dem Lirm, den die guten oder bésen Engel machen oder

85 Jean Joseph Surin SJ, Guide Spirituel pour la perfection. Paris 1963 = Col. Christus Nr. 12,
IV.3 p. 176.
% EB 54
67 EB 199
% EB 63
¢ EB61

0 EB 54
T EB 157
2 EB 63

* EB 109
74 EB 54



Peter Hans Kolvenbach 284

nicht machen™. Dennoch reagiert Gott, und wenn Ignatius jede Form eines
Wortes als Reaktion von seiten Gottes wegliBt, so bemerkt er doch, daB Gott
unsere Entscheidungen und Erwihlungen bestitigen wird: ,,sich mit groBer
Sorgfalt zum Gebet vor Gott unseren Herrn begeben und ihm diese Wahl
darbringen, damit seine gottliche Majestit sie annehme und bekriftigen
wolle, sofern sie zu Ihrem je groferen Dienst und Lobpreis gereicht*7s.

Es ist wohlbekannt, daB sich Ignatius gern mit dem Leben der Apostel
identifiziert. So erstaunt es also nicht, daB er das pfingstliche Kommen des
Geistes als Bestitigung ihrer Sendung in Armut zu predigen”” versteht. Sei-
nerseits erwartet Ignatins als bestitigende Reaktion seiner Worte ein spiir-
bares Zeichen von Gott her. Jedoch wird diese Bestdtigung nicht in Begrif-
fen und Worten gegeben. Im Geistlichen Tagebuch notiert Ignatins das Phi-
nomen der ,loguela® (Stimme), Worte, die von oben kommen, irgendwie
nach dem Zeungnis des Ignatius frei von Bedeutung und nahe an der himm-
lischen Musik’, ein klangliches Geschehen, das nicht mit Sinn verbunden
ist, dessen Wohlklang jedoch Frende erweckt”, da es von Gott gegeben ist®.

Hier kommt es darauf an zu sehen, wie sich einerseits die Bestitigung von
Gott her dem Wort annihert und sich andererseits ganz davon entfernt. Diese
schone Musik ist nur eine ziemlich anBergewdhnliche Form der Reaktion
Gottes auf unsere Worte. Gewohnlich handelt es sich um Regungen und Be-
wegungen, bei denen die Worte eine Rolle spielen kénnen: ,,wihrend der
Messe verspiirte ich Verschiedenes zur Bestitigung des Gesagten. Als ich
das Sakrament in den Hinden hielt, da kam mir von innen ein Sprechen und
ein inniges Dringen, niemals darauf zu verzichten fiir den ganzen Himmel
oder die ganze Welt ...“¢! Zum auBerordentlichen Charakter der Reaktion
Gottes auf unser Wort gehort die Gabe der Trénen, die Ignatius wohl von
dem gewodhnlichsten Phianomen des Wassers in den Augen unterscheidet®2.
Um diese ganze Erfahrung in einigen einfachen Worten zu sagen: von Gott
bestitigt zu sein bedentet, daB Ignatins sieht und fiihlt, daB er seine Ent-
scheidung beibehalten soll, seinen Weg mit dieser Entscheidung fortsetzen
soll, gestirkt durch ein Wachsen des Glaubens, der Hoffnung und der
Liebe?3.

s EB 335

s EB 183

7 GT 15, dt. S. 150.

8 GT 224 und 234 dt. S. 217.
® GT234,dt.S.218.

8 GT 221, dt. S. 216.

81 GT69,dt.S. 171.

8 GT 141, dt. S. 196.

8 EB 316



Magister Ignatius — Mann des Wortes 285

Dies ist eine wirkliche Reaktion von Seiten Gottes, eine echte Bestiti-
gung, selbst wenn sie nicht in Begriffen und Worten von Seiten Gottes er-
folgt. Selbst wenn nicht jeder Christ im Lauf seines Lebens die Erfahrung
des Ignatius in dieser auflergewohnlichen Weise macht, so setzt sich doch
jeder, wenn er ein Zwiegesprich hilt, einer Wirklichkeit geistlicher Ordnung
aus, deren Wirkungen er als Trost oder Trostlosigkeit in sich verspiirt. Mit
viel Erfahrung lehrt uns Ignatius, wie man in diesen Bewegungen die Ant-
wort Gottes spiiren kann. Auf diese Weise wird das Gebet, das Zwiegesprich
niemals etwas, wo einer sich in einer Art Selbstgesprich etwas erklirt, son-
dern eine Unterhaltung zwischen Personen, wo zwei Freiheiten ein Biindnis
eingehen, die eine Freiheit, die sich in Worten ausdriickt, die andere, die eine
Verbindung der Herzen hervorruft.

Ignatius sucht nicht die schone Sprache, das Wort als Schmuck oder Ver-
zierung. Der nicht-literarische Wert des Textes der Geistlichen Ubungen be-
weist, daB fiir Ignatius die Sprache nur ein Instrument und ein Werkzeug ist.
Das Vertrauen des Ignatius auf die Sprache ist das Vertrauen eines Hand-
werkers auf sein Material. Daher werden Gebete und Zwiegesspriche, Me-
ditationen und Erwigungen in vollem Umfang gebraucht, um eine Sprache
zu vollenden, die sich an Gott als dem Empfénger einer Botschaft wendet.
Das Zwiegespriach wire kein Dialog, sondern ein Monolog, wenn Gott nicht
die Botschaft empfinge, oder wenn Gott nicht als Riickantwort eine zu ent-
ziffernde Sprache gibe. Es ist etwas Dramatisches, denn Gott, der Empfin-
ger, kann sich des Instrumentes der Sprache nicht bedienen, selbst wenn er
uns durch Mittel, die sich auBerhalb der eigentlichen Wortsprache befinden,
Zeichen geben kann. In einem Zwiegespridch mufl man also sprechen, ohne
daB man das Ende des Satzes kennt, auf den sich einer eingelassen hat, oder
man muB} sprechen, ohne die Weise zu kennen, in der Gott seine nicht-ver-
bale Antwort geben wird.

Dieser dramatische Charakter wird umso deutlicher, als Ignatius im Zwie-
gessprich weniger sucht, sich mit Gott zu unterhalten, als von ihm eine Ant-
wort zu bekommen, um seinen Willen zu erfahren. Er will wissen, ob Gott
seiner Wahl zustimmt oder nicht. Um es in der Terminologie eines Autors
wie Roland Barthes zu sagen, Ignatius sucht weniger eine Theophanie — we-
niger das Offenbarwerden der Gegenwart Gottes — als eine Semiophanie —
als das Zeichen, das Gott ihm gibt, im Sinn der Wahl weiterzugehen oder
nicht. Gerade daher kommt eine Unterhaltung, ein Zwiegesprich, das auf
der unterscheidenden Liebe beruht, auf der Liebe von Freund zu Freund -
auf der klarsichtigen Liebe, die das Zeichen, das der Herr seinem Knecht
gibt, unterscheiden kann®, Ignatius selber gibt als Bild fiir diese Konversa-

8 EB 54



Peter Hans Kolvenbach 286

tion die Waagschale einer duBersten Feinfiihligkeit, die unsere Sprache sein
mufB, damit Gott sie sich dorthin neigen lassen kann, wohin er sie haben will,
indem er ihr seinen Wunsch aufpragtss.

Manchmal stellt man das Exerzitienbuch als die Lehre dar, wie man Gott
eine Frage stellen kann und das Geistliche Tagebuch als das Buch, in dem
man den gottlichen Code entdecken kann, die Formen, die durch die
Beriihrung, die Gott der Waagschale gibt, entstehen kénnen. Jedoch gibt es
diesen Code schon in den Geistlichen Ubungen in allem, was iiber Trost und
Trostlosigkeit gesagt wird. Das Tagebuch stellt dies eher durch den person-
lichen Fall des Ignatius dar, durch den echten Code der Gabe der Trinen.
Aber das Exerzitienbuch enthilt schon alles, um zu behaupten, daB das
Zwiegesprich ein echter Dialog ist, selbst wenn sich der Teil des Menschen
als worthaft erweist und der Teil Gottes als jenseits des Wortes. Gott und der
Mensch geben sich Zeichen, dieser durch die menschliche Sprache, jener,
indem er auf das menschliche Herz mit Hilfe von Regungen und Bewegun-
gen wirkt. Wenn Ignatius bei diesem Zwiegesprich so viel Vertrauen auf das
Wort setzt, dann nicht deswegen, weil er glaubte, daB die Haufung der Worte
das sicherste Mittel wiire, eine Antwort von seiten Gottes zu erhalten — das
wire gegen ein Wort Jesu (Mt 6, 7) — auch nicht, weil er auf die magische,
beschworende Kraft der Worte zéhlte, um das Herz zu riihren, — das wiirde
bedeuten, sich ohne Unterscheidung dem bosen Geist auszuliefern — sondern
es ist genau deswegen, um den Menschen dazu zu bringen, sich mit der Klar-
heit und Genauigkeit auszudriicken, die Worte normalerweise verlangen, un-
sere Wiinsche®® und unsere Angste auszusprechen, damit Gott sich ihrer be-
dienen kann, indem er sie mit seinem Wunsch verbindet. Nur — eine gut ge-
stellte Frage konnte eine fest umrissene Antwort bekommen. Weil sich die
ganze ignatianische Mystik am Dienst der groBeren Ehre Gottes ausrichtet,
besteht die Frage weniger darin, wer Gott ist, als darin, was Gott mit einem
menschlichen Leben will. Daher riihrt diese Bevorzugung und dieses Ver-
trauen auf das Werkzeug der Sprache.

Das Schweigen Gottes

Und das Schweigen Gottes? Dieses Schweigen, in dem Gott wahrhaftig Gott
ist? Wo alle Worte und jede Sprache sich auf sich selbst zuriickwenden, ohne
den Unaussprechlichen, den Unsagbaren zu erreichen? Roland Barthes ver-
mittelt den Eindruck®’, da8 das Fehlen des Zeichens durch Ignatius in ein

8 EB 179
% EB 104
8 R. Barthes dans son Introduction des Exercices Spirituels. 1972, pp. 5-53.



Magister Ignatius — Mann des Wortes 287

Zeichen umgewandelt wird und daB so die gottliche Leere, das Schweigen
Gottes, nicht mehr bedrohlich ist. ,,Das Héren wendet sich zur eigenen Ant-
wort”. ,,Wenn die goéttliche Leere wieder Bedeutung bekommt, kann sie
nicht mehr die Fiille, die mit jeder geschlossenen Sprache gegeben ist, be-
drohen, sie dndern, sie dezentrieren.* Die Frage ist so schon gestellt, dal das
Vergniigen, die Frage zu stellen, schon ihre Antwort darstellt. Eine Ruhezeit
oder ein Gebet spielen sich in einer so angenehmen Atmosphire ab, dafl
diese Freude selbst die Frucht der Ruhezeit ist, die Antwort Gottes. Es ist
ein wenig so, wie Jesus selbst es bei den Menschen bemerkt hat, die beten,
um gesehen zu werden: die so empfangene Ehre ist schon die Belohnung,
die Antwort auf ihr Gebet (Mt 6,5).

Zweifellos ist das Fehlen eines Zeichens ein Zeichen: wenn Gott nicht
mehr spricht, ist das Volk Gottes in Trostlosigkeit und fragt sich, was das zu
bedeuten habe. Aber Roland Barthes hat unrecht, wenn er glaubt, daf} dies
das einzige Zeichen ist. Gott tut uns seinen Willen kund, wenn wir mit ihm
leben. Gott gibt uns ein Zeichen, er spricht zu uns, wenn wir zu héren ver-
stehen. Zweifellos, aus Achtung vor unserer Freiheit, will uns Gott nicht zer-
malmen, sich uns mit Gewalt aufdringen. Von ihm her gibt es eine Einla-
dung, von uns her das Vertrauen des Glaubens. Jedes Gespriich zwischen
Personen griindet auf einem Glauben, einem Vertrauen auf den anderen, und
Gott will, daf} es genauso zwischen ihm und dem Menschen sei. Daher gibt
es bei dem Zeichen Gottes diese Achtung vor unserer Freiheit und die Ab-
lehnung einer mathematischen oder automatischen Evidenz.

Aber auch bei dem Zeichen, das der Mensch gibt, zeigt sich der Mangel
an absoluter Klarheit, an technischer Genauigkeit. Wenn Roland Barthes
denkt, daf} die Sprache, mit der sich der Mensch an Gott wendet, eine in sich
geschlossene Sprache ist, beriicksichtigt er nicht den symbolischen Charak-
ter jeder religiosen Sprache. Wenn uns Ignatius einlddt, die Holle zu be-
trachten, sollen alle Worte, die er gebraucht, Schrecken einfl6Ben, ohne sie
beschreiben zu konnen. Das Wort ,,Heulen®® bezeichnet eine genau um-
schriebene Wirklichkeit — wer heult, singt nicht — aber indem er sich dieses
Wortes fiir die Holle bedient, miissen wir etwas Unbenennbares dazutun.
Ebenso ist es mit dem ,,Schwefel*®*: das ist ein festes Metalloid mit der pe-
riodischen Zahl 16, zitronengelb, geschmacklos und gernchlos: bei der Be-
trachtung der Hoélle verliert der ,,Schwefel seine chemischen Eigenschaften
und nimmt eine schreckbringende Dimension an.

Wie bei der Dichtung, so ist es auch, wenn wir von unseren Unterhaltun-
gen mit Gott sprechen, selbst wenn wir die alltiglichen Worte gebrauchen,

8 EB 67
8 EB 68



Peter Hans Kolvenbach 288

miissen wir ihnen eine Offenheit geben, die sie normalerweise nicht haben,
um sie ausdriicken zu lassen, was sie normalerweise nicht sagen, und um
nicht zu sagen, was sie sagen. Bei den Zwei Bannern zeigt uns Gott den An-
fiihrer aller Feinde Gottes ,,sitzend auf einer Art groBem Thron ans Fener
und Rauch“®: es ist eine satanische Realitit, welche die symbolischen
Worte ,,groBBer Thron, Fener, Ranch* beschworen, wenn wir sie ihrer offen-
kundigen Bedeutung beranben.

So ist die religiose Sprache schon auf der sprachlichen Ebene keineswegs
in sich selbst verschlossen, sondern im Gegenteil offen, um die unans-
sprechliche Erfahrung stammeln zu konnen. In diesem Sinn enthilt die
menschliche Sprache in sich schon ein zngestandenes Schweigen, wenn es
darum geht, iiber Gott zn sprechen, mit Gott zu sprechen. Wenn wir sagen
,»Gott spricht®, wissen wir, daB wir nicht alles iiber diese Wirklichkeit sagen.
Auns diesem Grunde ist unser Sprechen zn Gott niemals eine in sich selbst
geschlossene Sprache, sondern eine Art Synthese, welche das Wort dem be-
redten Schweigen Gottes 6ffnet. Das ignatianische Wort ist in diesem Sinn
eine Synthese von Rede und Schweigen ans Achtung vor diesem Freund, der
mich sprechen 14Bt, und der dennoch der Meister und Herr ist, vor dem al-
les mir das Schweigen der Anbetung gebietet.

Ubersetzt von Gundikar Hock SJ nach dem franzdsischen Text in: CIS Re-
vue de Spiritialité Ignatienne Nr. 77, 1994, 5-24,

% EB 140





