Die Kirche lieben — die Kirche erleiden
Zum 40. Todestag von Pierre Teilhard de Chardin

Mathias Trennert-Helwig, Waldkirch

I. Wandlungen der Kirche, insbesondere der kirchlichen Lehre,
in der Lebenszeit Teilhards

Die Lebenszeit von Pierre Teilhard de Chardin (1881-1955) lag zwischen
dem Ersten (1869/70) und dem Zweiten Vatikanischen Konzil (1965). Da-
mit sind Eckpunkte bezeichnet, die eine ungeheuer groe Spannung signa-
lisieren. Die katholische Kirche hat in diesen neunzig Jahren ihre Beziehung
zur Welt, besonders zum wissenschaftlichen Weltbild, das sich immer iiber-
zeugender als ein evolutives darbot, neu definiert.

In den Jahren vor der Jahrhundertwende bis zum ersten Weltkrieg fiihrte
das kirchliche Lehramt, d.h. zovorderst der Papst und das , Heilige Offi-
zium®, einen erbitterten Abwehrkampf gegen alle geistigen Stréme, die man
fiir typisch ,,modern® hielt. Dazu gehorten neben historisch-kritischen Me-
thoden der Bibelauslegung auch die Lehre von der Neuentstehung der bio-
logischen Arten im Zuge einer immer umfassender verstandenen Evolution.
Es war seit Darwins bedeutungsschwangerem Satz ,Helles Licht wird auf
den Ursprung des Menschen und seine Geschichte fallen.“! voraussehbar,
daf eine fortschreitende Akzeptanz des evolutiven Paradigmas die histori-
sche Auffassung vom Siindenfall des ersten Menschenpaares zerstoren
wiirde. Damit — so meinten die fiihrenden Vertreter der neuscholastischen
Theologie — wire der Heilsgeschichte mit ihren zentralen Inhalten der Erb-
siindenlehre und dem siihnenden Tod Jesu der Boden entzogen gewesen.

Mindestens ebenso groBe Angste muBte die philosophische Konsequenz
der auf geistige Bereiche ausgeweiteten Evolutionslehre auslosen: Die Un-
verdnderlichkeit der Substanzen war die Basis fiir die unverinderlich giilti-
gen Lehrsdtze der Kirche und damit auch fiir das Unfehlbarkeitsdogma von
1870. Pius XII. brachte es auf den Punkt, als er beziiglich der Evolutions-
lehre duBerte: ,,Wenn eine solche Lehre anscheinend ausgebreitet werden
soll, was wird aus den niemals zu verindernden katholischen Lehren, was
aus der Einheit und Bestdindigkeit des Glaubens?*?

" Ch. Darwin, Die Enistehung der Arten [..]. Berlin s.d. Nach der 6. Aufl. iibersetzt von
Dr. Richard Béhme. 476.

2 Osservatore Romano 19.9.1946: ,Si talis opinio amplectenda esse videatur, quid fiet de num-
quam immutandis catholicis dogmatibus, quid de fidei unitate et stabilitate?



Mathias Trennert-Helwig 290

Die ersten dreiBig Lebensjahre Teilhards waren gekennzeichnet von be-
deutenden kirchenamtlichen LehrauBerungen des antimodernistischen Ab-
wehrkampfes der romischen Kirche: der ,,Syllabus® Pius IX. (1864), die
Konstitutionen des Ersten Vatikanums (1870), die Enzyklika ,,Aeterni Pa-
tris“ (1879), in der Leo XII1. den Neu-Thomismus als verbindliche Basis der
philosophisch-theologischen Ausbildung verordnete, schlieBlich die Enzy-
Klika ,,Pascendi Pius X., die 1907 auch ein direktes Vorgehen der Bischofe
gegen alle Personen verlangte, die des ,,Modernismus* verdichtig waren.
Damit wurde eine regelrechte Modernisten-Hatz ausgelost, die sich nicht
nur iibelster Methoden der Denunziation und der Spionage bediente, son-
dern sogar zur Griindung einer geheimen Denunziantenorganisation unter
der Leitung des Monsignore Umberto Benigni im Staatssekretariat fiihrte.?
Wenngleich die Nachfolger Pius X. nicht mehr von der Angst umgetrieben
wurden, ,,der Irrtum, der sich heutzutage auszubreiten sucht, ist noch viel mér-
derischer als der Luthers*4, so muBten doch bis in die fiinfziger Jahre Theo-
logen unter den Folgen leiden, die die Kirche heute offiziell zu ihren hervor-
ragendsten Kopfen rechnet. Als Beispiele seien nur genannt Teilhards Freund
Henri de Lubac ( 1991), der 1950 zusammen mit vier weiteren Professoren
seinen Lehrstuhl in Lyon verlor und 1983 von Johannes Paul II. zum Kardinal
ernannt wurde, sowie der Dominikaner Yves Congar, der noch 1954 unter Mo-
dernismusverdacht Lehr- und Publikationsverbot erhielt und heute 91-jihrig
unbestritten als einer der groBten franzosischen Theologen dieses Jahrhun-
derts gilt.

Congar wurde 1963 rehabilitiert, als die Beratungen der Konzilsviter {iber

die Konstitution ,,Gaudium et Spes* bereits in vollem Gange waren. Dieses
Dokument darf man wohl ohne Ubertreibung als Meilenstein in der Ge-
schichte der Beziehung zwischen Kirche und moderner Welt bezeichnen.
Statt Riickzug auf vermeintlich unverénderliche Wahrheiten wird hier das
Programm einer missionarischen Zuwendung zu der ,,Welt von heute* ver-
kiindigt, deren gewaltige Probleme die Kirche sieht und mittrégt, ohne fiir
jedes eine Patentlosung prisentieren zu konnen:
,JFreude und Hoffnung, Trauer und Angst der Menschen von heute, beson-
ders der Armen und Bedriingten aller Art, sind auch Freude und Hoffnung,
Trauer und Angst der Jiinger Christi. Und es gibt nichts wahrhaft Menschli-
ches, das nicht in ihren Herzen seinen Widerhall finde.*

3 Vegl. hierzu R. Aubert, Die modernistische Krise, in: Hubert Jedin (Hg.), Handbuch der Kir-
chengeschichte. Bd. V1,2; Freiburg, 1985. 489-492.

4 Pjus X. in einem Brief an Msgr. Bonomelli (1911); zitiert in Dal Gal: Il papa S. Pio X., S. 183
(HKG VI/2, S. 491).

5 K. Rahner/H. Vorgrimler, Kleines Konzilskompendium. Freiburg 1974, 449.



Pierre Teilhard de Chardin 291

War das nicht ,,das erwartete Wort*,® das die Sehnsiichte und Angste der
Menschen von heute ernstnahm und mit einer erneuerten Theologie deutete,
endlich mit der Autoritét der Kirchenleitung verkiindigt? Teilhard, der die-
ser Hoffnung immer wieder Ausdruck gegeben hatte, war zwar nicht mehr
unter den Lebenden, als die Kirche endlich ihre Fenster zur modernen Welt
offnete, aber er war mit seinen Gedanken in der Konzilsaula gegenwiirtig.”
Es ist die Sprache Teilhards, wenn der Wandel der Weltsituation in Artikel
5 von ,,Gaudium et Spes* folgendermaBen zusammengefaBt wird: ,,Das
Schicksal der menschlichen Gemeinschaft wird eines und ist schon nicht
mehr aufgespalten in verschiedene geschichtliche Ablidufe. So vollzieht die
Menschheit einen Ubergang von einem mehr statischen Verstindnis der
Ordnung der Gesamtwirklichkeit zu einem mehr dynamischen und evoluti-
ven Verstindnis.“®

II. Vom Musterschiiler zum Visionir der Evolution: Wandlungen Teilhards

In der philosophisch-theologischen und spirituellen Entwicklung Teilhards
finden wir die Hauptlinie dieser geschichtlichen Entwicklung in etwa wie-
der, mit einem wesentlichen Unterschied: wihrend das kirchliche Lehramt
die Ubernahme eines globalen und evolutiven Denkens mit aller Kraft zu
verhindern suchte und diesen Schritt mit erheblicher Verspitung vollzog,
war Teilhard einer der Avantgardisten, der das neue Paradigma als unaus-
weichlich und dringend notwendig erkannte. So war ihm das Schicksal be-
schieden, das er bereits am 15. August 1917 in seinem Tagebuch skizzierte:
,»Der Fortschritt vollzieht sich notwendig durch Bruch mit einer etablierten
Ordnung. Nun gibt es eine Tendenz, das, was etabliert ist, als heilig oder
tabu gelten zu lassen — es als das Wahre und Gute zu betrachten (Anm.: Die
offizielle Wahrheit ist im allgemeinen fot [den Wildwuchs von <Devotio-
nen> beobachten, die Ersatz fiir die Neuheit sind]). — Damit lduft der Neue-
rer Gefahr, als Gotteslisterer zu erscheinen... Und doch ist es hiufig sein
Wagemut, der den Weg fiir die Orthodoxie von morgen bahnt. [...] <Die Vor-
ldufer der Wahrheit>. Es sind die Menschen, die die ersten Regungen eines
Bediirfnisses oder die ersten Strahlen eines Lichtes verspiiren. — Jene, die
stdrker oder jiinger sind als ihr Jahrhundert — jene, die <zu friih geboren>
sind. — Thre Lage ist voller Gefahren, Traurigkeit und Schénheit. — Wenn sie
nicht glauben, — werden sie nicht begriffen und stoBen sich an den Ortho-

6 Teilhard de Chardin, Lettres a Jeanne Mortier, 44f.

" Vgl. W. Klein, Teilhard de Chardin und das Zweite Vatikanische Konzil. Miinchen,
1975.

8 Rahner/Vorgrimler, Konzilskompendium, 453.



Mathias Trennert-Helwig 292

doxien der Welt. — Wenn sie gldubig sind, ist ihr Leiden schlimmer... — Und
doch ist ihre Rolle fruchtbar und notwendig. Durch ihre Fragen, ihre neuen
Notwendigkeiten verbreiten sie eine heilsame Unruhe. Doch die Ersten wer-
den zermalmt wie die erste Welle... Die grole Versuchung ist die der Re-
volte. Die groBe Freude ist, in der Einsamkeit voranzudringen. Es macht das
groBe Paradox aus, da8 die Rebellion manchmal providentiell und notwen-
dig erscheint.”

Wie war aus dem Internatsschiiler, dem sein Lehrer Henri Bremond her-
vorragende Leistungen, aber auch eine ,.einem zur Verzweiflung bringende
Bravheit“ bescheinigte, ein , Neuerer” geworden? Bis zu seinem dreifligsten
Lebensjahr finden wir kein eindeutiges Anzeichen, daB Pierre das religidse
oder politische Erbe seiner Familie in Frage gestellt hiite. Sein Vater Em-
manuel, der Gutsbesitzer von SchloB Sarcenat, der sich fiir Geschichte und
Naturkunde, Pferderennen und Jagd interessiert, vertritt bis in die achtziger
Jahre eine monarchistische Position.!® Fiir ihn wie fiir den ,,Syllabus* von
1864 bedeutet die Republik die Verkrperung der liberalistischen Irrlehre;
von der pipstlichen Autoritit erhofft er sich die Uberwindung der moderni-
stischen Stromungen. Seine Verwurzelung im katholischen Glauben ist
ebenso tief wie die der Mutter Pierre Teilhards, Berthe-Adéle, wenn auch
von anderer Ausprigung. Sie war selbst in einem Pensionat der ,,Damen
vom Heiligsten Herzen Jesu“ erzogen worden und gab die Spiritualitét der
Herz-Jesu-Verehrung ihren Kindern weiter.!! Wenn Teilhard seiner Auto-
biographie von 1950 den Titel ,,Das Herz der Materie“ gab,'? dann zeigt
dies, daB er das religiose Erbe seines Elternhauses nie verworfen, wohl aber
durch die Krisen seines Lebens hindurch inhaltlich transformiert hat.

Das ,flammende Herz Jesu“ wurde zoam Symbol fiir das innerste Ge-
heimnis der Welt, die sich — wie er 1950 schreibt —,,vor meinen Augen all-
mihlich entziindete, entflammte, bis sie schlieBlich um mich herum giénz-
lich von innen her leuchtend wurde.”!> Wenn er {iber diese einleitenden
Worte den Titel ,.Der brennende Dornbusch*“4 schrieb, dann signalisiert die-
ser Verweis auf die Gottesoffenbarung am Sinai in Exodus 3, dal das
,,Durchscheinen des Gottlichen im Herzen eines brennenden Universums®!?

9 Teilhard de Chardin, Tagebiicher II. Hrsg. N. und K. Schmitz-Moormann. Olten 1975,
117.

10 Vgl. G. Schiwy, Teilhard de Chardin. Bd. 1, Miinchen 1981, 15f.

" Vgl. Faricy, Robert, The Heart of Christ in the Spirituality of Teilhard de Chardin, in: Grego-
rianum 69 (1988), S. 261-277.

12 Teilhard iiberschreibt den Aufsatz mit dem Vorspruch: ,,Au coeur de la Matiere, Un Coeur du
Monde, Le Coeur d"un Dieu.”

13 Teilhard de Chardin, Das Herz der Materie. Olten 1990, 27.

4 Teilhard, Herz, 27

15 Teilhard, Herz, 28



Pierre Teilhard de Chardin 293

in Teilhards Innerstes traf. Die Faszination der Materie in ihren verschiede-
nen Entwicklungsstufen muBite die Beziehung Teilhards zur offiziellen Kir-
che und ihrem Lehramt in eine Krise fiihren.

Der Ausbruch dieser Krise 146t sich aufgrund der Quellenlage auf die
Jahre 1911 bis 1916 eingrenzen. Zwar unterlagen die Briefe Teilhards an
seine Eltern meist der Ordenszensur; dennoch diirfen wir im wesentlichen
seine authentische Ansicht vermuten, wenn er am 19. 5. 1908 aus Kairo
schreibt: ,,Im Augenblick liegen die Kopten einander in den Haaren, und in
den letzten Tagen muBte der Patriarch nach Rom vorgeladen werden; gliick-
licherweise scheint Pius X. ein ganzer Mann zu sein, der die Dinge unver-
ziiglich wieder ins Lot bringen wird.*!6

Den von Pius X. gerade eingefiihrten ,,Antimodernisteneid*, den er am 26.
November 1910 ablegt, kommentiert er in einem Brief an seine Eltern le-
diglich als ,,Anzeichen des sich nihernden Priestertums®,'” wihrend er sei-
nen Freunden Auguste Valensin und Pierre Charles erhebliche Bauch-
schmerzen verursacht.

Im Jahre 1911 disputiert er auf Latein als ,,Verteidiger* der neuscholasti-
schen Theologie, absolviert seine Traktate mit Erfolg, gibt jedoch auch zu,
daB er froh ist, einen nach dem anderen ,,abhaken‘‘ zu kénnen.!8

Einen klaren Vertrauensbeweis beziiglich seiner rémisch-katholischen
Rechtgldubigkeit stellt der Auftrag dar, fiir die vierte, vollig neubearbeitete
Auflage des ,,Dictionnaire apologétique de la foi catholique* den Artikel
»Der Mensch vor den Lehren der Kirche und vor der spiritualistischen Phi-
losophie* zu verfassen'® — die einzige theologische Publikation, die zu Teil-
hards Lebzeit veroffentlicht wurde! Da der entsprechende Faszikel 1912 er-
schien, muf} Teilhard ihn noch vor seinem theologischen SchluBexamen ver-
faBt haben. Erwartungsgemif verteidigt Teilhard in diesem apologetischen
Werk die lehramtliche Ablehnung eines umfassenden ,,philosophischen
Evolutionismus®, der etwa auch den Menschen mit Leib und Geist ein-
schlieBt. Thomas Becker hat in seiner Untersuchung der ersten Schriften
Teilhards?® aber aufzeigen kinnen, dal hier wie auch bereits in einem Zeit-
schriftenartikel von 1911 mit dem Titel ,,Die Evolution* die Neigung Teil-
hards fiir eine evolutive Deutung der geologischen und biologischen Phi-
nomene durchscheint.

16 Zitiert von Schiwy, Teilhard 1, 17 (vgl. Anm. 10).

17 Vgl. Schiwy, Teilhard I, 199f.

8 Vgl. Schiwy, Teilhard I, 204.

® D’Ales, Adhémard (Hg.), Dictionnaire apologétique de la foi catholique. Bd. 1. Paris 1924,
Sp. 501-514: L. "homme devant les enseignements de 1"Eglise et devant la philosophie spirituali-
ste*.

2 Th. Becker, Geist und Materie in den ersten Schriften Pierre Teilhard de Chardins. Freiburg,
1987, 177-228.



Mathias Trennert-Helwig 294

Wenn in dem Essay ,,Das kosmische Leben* von 1916 das ,,Feuer®, das
aus dem Inneren der Materie leuchtet, Teilhard hell entziindet hatte, so sind
die wichtigsten ,,Funken®, die seit Jahren in ihm schwelten, erkennbar. Auf
der philosophischen Seite war es der enge Kontakt mit seinem Freund Au-
guste Valensin, der ihn sicherlich seit Beginn ihrer gemeinsamen Zeit 1899
mit den Gedanken seines hochgeschitzten Lehrers Maurice Blondel bekannt
gemacht hatte. Dessen Werk ,.L."Action®, das 1893 erschienen war, postu-
liert ein ,,Innen der Dinge* und setzt es in Beziehung zum Organisationsgrad
mit seiner Umgebung, also eine Vorstufe dessen, was Teilhard spiter als
,Komplexitits-BewuBtseins-Gesetz“ entwickeln wird. Neben dem drei
Jahre ilteren Ordensbruder und Freund Pierre Rousselot?! war es vor allem
Henri Bergson, der mit seinem Werk , L Evolution créatrice“ in ihm nach
seinem eigenen Zeugnis ,.ein Feuer schiirte, das mein Herz und meinen Geist
bereits verzehrte.

Stirker als die Auseinandersetzung mit modernen philosophischen Kon-
zepten mag Teilhard der unmittelbare Kontakt mit der Natur und ihrer Ge-
schichte bewegt haben. In seiner Riickschau von 1950 schildert er eine bei-
nahe mystisch zu nennende Natur-Erfahrung: ,,Alles, woran ich mich erin-
nere, ist [...] die auBerordentliche Dichte und Intensitit, die die englische
Landschaft in jener Epoche fiir mich annahm - vor allem bei Sonnenunter-
gang — wenn die Wilder von Sussex sich [...] mit dem ganzen <fossilen> Le-
ben aufluden, dem ich damals von den Klippen bis zu den Steinbriichen in den
Schiefern der untersten Kreidezeit Siidenglands nachging. Fiir Augenblicke
schien es wirklich, als ob eine Art universales Wesen plotzlich vor meinen Au-
gen in der Natur Gestalt annahm.“?3

Die dritte Energiequelle, die das Feuer in ihm néhrte, kann hier nur ganz
kurz erwihnt werden: das Weibliche in seiner erotischen Gestalt. Zweifel-
los meinte er seine GroBcousine Marguérite Teilhard-Chambon, die er 1912
in Paris traf, wenn er 1950 schrieb: ,,Seit meiner Kindheit unterwegs, um das
Herz der Materie zu entdecken, war es unvermeidlich, daf ich mich eines Ta-
ges dem Weiblichen von Angesicht zo Angesicht gegeniiber fand. — Das
Merkwiirdige ist nur, daB in diesem Fall die Begegnung mein dreiBigstes Le-
bensjahr abgewartet hat, um sich zu ereignen.“?* Marguérite vertraute er in un-
zihligen Briefen und einigen Begegnungen seine Gedanken an und bat um
ihre Meinung beziiglich der Essays, die er ihr sandte.

Das Erleben als Sanititer im Ersten Weltkrieg wirkte wie ein Sturmwind,
der in das Feuver im Innern Teilhards hineinblies. Horen wir den Originalton

21 Zur Beziehung vgl. Becker, Geist, S. 24-31.
22 Teilhard, Herz, S. 41.

23 Teilhard, Herz, S. 41f.

2 Teilhard, Herz, S. 84



Pierre Teilhard de Chardin 295

der ,,Sturm- und Drang*“-Schrift ,.La Vie cosmique“, in der es gleich zu Be-
ginn gleichsam herausbricht: ,,Ich schreibe diese Zeilen aus Uberfiille von
Leben und aus dem Bediirfnis zu leben; — um eine leidenschaftliche Schau der
Erde auszudriicken und um eine Losung fiir die Zweifel zu suchen, in die mein
Handeln gerit; — weil ich das Universum, seine Energien, seine Riitsel, seine
Hoffnungen liebe und weil ich mich zugleich Gott geweiht habe, dem alleini-
gen Ursprung, dem alleinigen Ausgang, alleinigen Endziel. Ich mochte hier
meine Liebe zur Materie und zum Leben sich ausstrémen lassen und sie
womoglich in Einklang bringen mit der einzigen Anbetung der allein absolu-
ten und endgiiltigen Gottheit.“?

Damit war sein Lebensprogramm mit aller Klarheit und Leidenschaft aus-
gesprochen. Seine Entscheidung fiir die Erde und ihre Faszination war un-
widerruflich gefallen. Der lebenslange Kampf hatte begonnen, in dem Teil-
hard seinen Oberen demonstrieren wollte, daB seine Vision nicht nur recht-
gldubig, sondern das ,.erwartete Wort“ fiir die Menschen war, die wie er
selbst die Enge seiner Kirche als unertriglich empfanden. Sein optimisti-
sches, manchmal fast kindisch-naives Gemiit wollte bis in seine letzten Le-
bensjahre nicht glauben, daB} seine begeisterten Gedanken in Rom inakzep-
tabel blieben. Noch 1948 — wihrend seines einzigen Besuches in der ,,Hei-
ligen Stadt“ — schitzte er die Chancen fiir eine Publikationserlaubnis seines
Hauptwerkes ,Le Phénoméne Humain“ , fifty-fity“ ein! Doch das Leiden
unter der Zensur hatte schon viel frither begonnen.

III. Zeugnisse des Leidens unter der Kirche aus den Briefen Teilhards

Mit Ausnahme des Essays ,,Das Heimweh nach der Front“, der die Loyalitit
der Jesuiten gegeniiber Staat und kidmpfender Armee demonstrieren
konnte,? lehnte sein direkter Vorgesetzter P. Léonce de Grandmaison alle 19
Manuskripte aus der Kriegszeit ab. Teilhards vornehme Reaktion auf dieses
lebenslange Schicksal verrit ignatianisch-militirischen Gehorsam und ein
beinahe unbezwingliches Vertrauen auf die Durchsetzungskraft der Wahr-
heit. Nach dem Schwinden der letzten Hoffnung auf eine Publikationser-
laubnis sagte er seiner Sekretdrin Jeanne Mortier im Jahre 1954: ,,Wenn
meine Schriften von Gott sind, werden sie durchkommen. Wenn sie nicht
von Gott sind, kann man sie nur vergessen.*?” Vier Wochen vor seinem Tod

% Teilhard, Frithe Schriften. Freiburg 1968, 10.
26 Erschienen in Etudes Bd. CLIII (1917), 458-467.
27 Teilhard, Lettres a J. Mortier, 78.



Mathias Trennert-Helwig 296

schrieb er ihr zum gleichen Thema: ,,All das erzeugt in mir keinerlei Bitter-
keit, — weil ich mir iiber das Endergebnis nur allzu sicher bin.*?

Dagegen wiihlte ihn immer wieder die Erkenntnis auf, dall die stdrksten
humanen Stromungen, wie er sie bei esoterischen Autoren fand, etwa bei
H.G. Wells,? Gabriele D"Annunzio, Georges Duhamel,®® Schuré, Ralph
Waldo Emerson u.a., nach einer Antwort der Kirche riefen, wihrend diese
sich als eng, weltabgewandt und blutleer priasentierte. Bereits am 27.4.1916
finden wir einen Niederschlag dieses Unbehagens in seinem Tagebuch:
»~-Manchmal habe ich Angst, wenn ich sehe, wie sehr ich auflerhalb der Masse
der Katholiken urteile, empfinde, denke [...], die sich nicht fiir den Fortschritt
der Welt interessieren, da ihre Aufmerksamkeit einzig der Kapelle gilt... Jesus,
weite die Ideen deiner Glaubigen [Anmerkung] (oder aber korrigiere die mei-
nen!), — damit sie nicht unmenschlich werden, indem sie Christen werden! da-
mit sie ihre wesentliche irdische Aufgabe spiiren! damit sie lieben! damit sie
dich nicht von der Welt trennen, Herr, der du dich in sie inkarniert hast!*3!

Erst recht findet es der Kriegsheimkehrer, der die Feuertaufe der grolen
Schlachten hinter sich hat, unertriglich, daB sich viele Theologen immer
noch mit weltfremden Problemen ,,in den Wolken* beschiftigen, statt mit
Gegenwart und Zukunft der Menschheit. Seinem Rektor P. de Grandmaison
schickt er im Januar 1919 eine ,,Notiz, um der Evangelisation der neuen Zeit
zu dienen.* Darin schreibt er mit schonungsloser Offenheit:

»Wenn man einige Zeit die Hauptbeschiftigungen, die Hoffnungen, die
Aktivitdt mitgetragen hat, die den Gipfel der Menschheit leben lassen, und
dann in bestimmte Kreise unserer Religion zuriickkommt, dann glaubt man
zu triumen, wenn man sieht, welche Krifte verbraucht werden fiir die Se-
ligsprechung eines Dieners Gottes, fiir den Erfolg einer Frommigkeitsrich-
tung, fiir die genaue und unmogliche Analyse eines Geheimnisses. Wir kon-
struieren unsere Bleibe in den Wolken und sehen nicht, daB die Wirklichkeit
auBerhalb von uns marschiert. [...]

Mit spekulativen Disputen beschiftigt, vergessen die Theologen dies: das
Natiirliche und das Ubernatiirliche in einer einzigen und harmonischen
Richtung der menschlichen Aktivitidt zu verséhnen, ist ein tausendmal drén-
genderes Problem als alle Schwierigkeiten, die man iiber das Wesen der
Gnade auftirmen kann.“3?

28 Teilhard, Lettres a J. Mortier, 178.

2% Tagebucheintrag vom 11.1.1919 in Teilhard, Tagebiicher. Bd. III, Olten 1977, 156. Teilhard
hatte ,,God the Invisible King*“ gelesen.

% Vel. Schiwy, Teilhard I, 2971.

31 Teilhard, Tagebiicher Bd. I. Olten 1974, 121.

2 Teilhard, Ecrits du temps de la guerre. Paris 1965, 372-379.



Pierre Teilhard de Chardin 297

Da Teilhard sich in den héheren Schulen, am Institut Catholique und in
dem philosophischen Salon von Madame Léontine Zanta dhnlich freimiitig
zu heiBesten Themen der damaligen Zeit geduBert hat, verwundert es nicht,
daB ein spekulativer Aufsatz iiber die Natur der , Erbsiinde“,*> der ihm ent-
wendet und nach Rom hinterbracht wurde, das FaB zum Uberlaufen brachte.
Sein Provinzial Costa de Beauregard teilte ihm am 15. Mai 1925 mit, da8 er
seinen Lehrstuhl fiir Geologie nach nur vier Jahren zu verlassen habe, um
sich in China der paldontologischen Forschung zu widmen. Die Briefe an
seine vertrauten Freunde belegen, daB ihn diese Entscheidung tief erschiittert,
auch wenn er sie nach einigem Zweifel, ob er damit seine Berufung nicht ver-
rate, im Gehorsam akzeptiert. Am 10. Januar 1926 schrieb er an Auguste Va-
lensin:

,In irgendeiner Art habe ich kein Vertrauen mehr in die duBBeren Bekun-
dungen der Kirche. Ich glanbe, dal durch sie weiterhin der gottliche EinfluB
eintrifft. Aber ich glaunbe nicht mehr besonders an den unmittelbaren,
beriihrbaren, angreifbaren Wert der offiziellen Entscheidungen und Rich-
tungen. Es gibt Leute, die sich gliicklich fiihlen in der sichtbaren Kirche; —
ich wiire, so scheint es mir, gliicklich, zu sterben, um von ihr befreit zu sein,
das heiBt, um Gott, unserem Herrn, auBerhalb ihrer zu finden.*3

IV. Kirche als ,, Konvergenzachse“ und als ,,Phylum*

Auf dem Hintergrund der eingangs dargestellten Verwurzelung Teilhards in
seiner Kirche kénnen wir uns vorstellen, welche tiefe Krise er in den Jahren
1925 bis 1929 durchlitten hat. Was ihn schlieBSlich davor bewahrt hat, an die-
ser Krise zu zerbrechen und damit auch sein ,,Evangelivm® zu gefihrden,
war sein Begriff von Kirche, wie er ihn — befruchtet von seiner naturwis-
senschaftlichen Weltsicht — inzwischen entwickelt hatte. Durch das Studium
der Geologie war ihm der Zeithorizont der Erdgeschichte vertraut geworden,
auch die Menschheit und die beiden Kriege interpretierte er zuerst in einem
groBen, epochalen MaBstab. Die Abstraktion vom konkreten Einzelschick-
sal scheint immer wieder in den Essays wie in den privaten Aufzeichnungen
auf, so daf ihm diese Perspektive wiederholt als ,,déformation professio-
nelle” vorgeworfen wurde. Hatte er schon in seiner ,,Apologie” ,,Mon Uni-
vers® von 1918 — auf Christus bezogen — bekannt: ,,Aus einer unbezwing-

3 Teilhard, ,,Uber einige mégliche historische Darstellungen der Erbsiinde* in Werke Bd. 10,
58-70.
3 Teilhard, Lettres intimes. Paris 1974, 132.



Mathias Trennert-Helwig 298

baren Neigung universalisiere ich, was ich liebe, um es lieben zu kénnen, s
so galt dieses Prinzip erst recht fiir die Kirche.

In einem Brief an Léontine Zanta vom 15. April 1929 sieht er sich jenseits
einer ,heftigen kirchenfeindlichen, um nicht zn sagen, christentumsfeindli-
chen Krise“. Selbstkritisch verordnet er sich einen weiteren Horizont: ,,Ich
meine fast, daB die Quelle fiir die meisten unserer Schwichen darin zn su-
chen ist, daB wir weder bis zum Ende noch in geniigender Breite glanben.“36
Gegeniiber seinem Vertrauten Auguste Valensin war er wenige Tage zuvor
deutlicher geworden: ,,Im Grunde lebe ich in der Kirche nur, indem ich von
einer Menge Sachen <abstrahiere>, die fiir die Masse der Katholiken sehr
wichtig sind; und was mich rettet, ist, daB ich eine Art von Leben habe, das
mir gerade erlaubt, von diesen Dingen <zu abstrahieren> [...].“3” Welche
konkreten LebensduBerungen der Kirche waren hier gemeint?

Aus den Tagebuchaufzeichnungen der Kriegszeit kann man Beispiele fin-
den, die die dulere Darstellung der Kirche und ihrer Repriisentanten betref-
fen. Wihrend er glaubt, ,,unseren Herrn zu lieben, [...] haBt* er die Sontane,
»3ymbol fiir alle Fesseln, die ich verdamme.“3® Am 19.2.1916 nennt er als
Fehlhaltungen, die ,,die Inhaber der Wahrheit befallen wie der Mehltau die
Reben®: , Dogmatischer Extrinsezismus, sozialer Pharisdismus, der An-
spruch, die ganze Wahrheit und die ganze Nichstenliebe zu monopolisieren,
Faulheit und Unbrauchbarkeit im Kampf um den Fortschritt... 3

Entscheidend war es wohl doch die Enge der damaligen nenscholastischen
Theologie — vom Lehramt mit aller Hirte durchgesetzt —, die der Weite der
evolutiven Welt, wie Teilhard sie sah, diametral entgegengesetzt war. Dies
wurde ihm in der Begegnung mit China noch deutlicher. Wenige Wochen
nach seiner Ankunft in Tientsin 1926 schrieb er an Augnste Valensin: ,,In
der <christlichen Welt>, so wie sie sich uns in den kirchlichen Dokumenten
und den katholischen Handlungen und Vorstellungen vorstellt, <ersticke ich>
absolut, physisch. Wir haben vor tausend Jahren einen Zirkelschlag gemacht,
der vorgab, die Welt der physischen und moralischen Moglichkeiten einzu-
kreisen; — und jetzt befindet sich die ganze Wirklichkeit jenseits davon. Wir
sind tatsidchlich nicht mehr <katholisch>; sondern wir verteidigen ein System,
eine Sekte.*40

Diesem statischen Kirchenbild des mittelalterlichen Ordo stellt Teilhard
die Metapher der ,, Achse* gegeniiber, die auf dem evolutiven Paradigma

35 Teilhard, Ecrits (vgl. Anm. 32), 273.

% Teilhard, Briefe an L. Zania. Freiburg 1967, 91.

¥ Teilhard, Lettres intimes, 189f.

% Teilhard, Tagebucheintrag vom 22.4.1920 (unverstfentlicht).
¥ Teilhard, Tagebiicher Bd. I, 59.

40 Teilhard, Lettres intimes, 137.



Pierre Teilhard de Chardin 299

aufbaut. An Auguste Valensin schreibt er weiter: ,,Das Christentum erscheint
mir nun viel weniger als ein geschlossenes und gesetztes Ganzes denn als eine
Achse des Fortschritts und der Umwandlung. AuBerhalb dieser Achse sehe ich
in der Welt keine Garantie, keinen Ausweg. Aber um diese Achse herum
nehme ich eine unzihlbare Menge von Wahrheiten und Einstellungen wabhr,
denen die Orthodoxie noch keinen Platz einrdumt.* 4!

Die Vorstellung einer zentralen Achse des Evolutionsprozesses finden wir
bereits in den Tagebuchnotizen des ErstenWeltkriegs.*? Sie basiert auf Teil-
hards grundlegender These, daBl die Evolution des ,,Weltstoffs* als eine be-
standige, konvergierende Verdichtung vorzustellen sei, an deren Ziel die
(differenzierte) Vereinigung im Punkt Omega stehen wird. Mit der geome-
trischen Figur des Kegels pflegte Teilhard seine Theorie zu veranschauli-
chen. Die ,,Achse* der Evolution ist danach vorzustellen als die Mittellinie
von der Basis des Kegels bis zu ihrer Spitze. Untersucht man genauer, wor-
aus diese Achse der Evolution nach Teilhard bestehen soll, dann erkennt
man in seinen verschiedenen Antworten eine Art konzentrischer Schichtung,
die an Rinde, Stammbholz und Kernholz eines Baumstammes erinnert. Dem
entsprechend bildet sich die Achse in der Phase, da die Evolution die Sphére
des Geistes erreicht (Noogenese), aus einer dulleren Schicht der praktizier-
ten Religion,”® einer weiteren des Christentums und schlieBlich aus dem
Kern der katholischen Kirche. Zur Einstellung Teilhards zu den reformato-
rischen Kirchen kann hier nur in aller Kiirze gesagt werden, dal deren meist
von Karl Barth gepriigtes, distanziertes Verhiltnis zu irgendeiner Art von
,natiirlicher Theologie* fiir ihn keinen Anlaf gab, die gewohnte katholische
Perspektive in Frage zu stellen. # Wir stellen in der Position Teilhards zur
Okumene eine starke Spannung fest: Einerseits hilt er an der Auffassung
fest, ,,Katholisch sein ist die einzige Weise, voll und bis ans Ende Christ zu
sein‘,45 andererseits sieht er sich mit Menschen jeglicher Religion, die an die
Menschheit glauben, viel enger verbunden als mit den offiziellen Vertretern
seiner Kirche, der er gewaltige Verdnderungen zumutet.*6

41 Teilhard, Lertres intimes, 137.

42 7 B.am 30.1.1917 in Teilhard, Tagebiicher. Bd. II, Olten 1975, 73.

43 axe de la charité“, Teilhard, Journal. Paris 1975, 188.

4 Vgl Brief vom 4.8.1950: ,,[...] Une figure intéressante, rencoutrée il y a deux jours, est un cer-
tain M. Corti, éditeur 2 Zurich [...]. I1 gémit sur 1 ’esprit <barthien> des Suisses (il m“a cité des tex-
tes affolants!), et parait connaitre plus ou moins personellement, tous les <penseurs> de langue
allemande. Pas <illuminé> le moins du monde.* Teilhard, Lettres a J. Mortier, S. 63f. — Vgl.
Teilhard, Mein Glaube. Olten 1974, 256: ,,Trotz des Schaumbergs des Existentialismus und des
Barthianismus, der unaufhérlich wuchert und uns im Laufe dieser letzten Jahre <das Leben ver-
gille> [...].¢

45 Ebd. 202 (1944).

4 Okumenismus, sage ich klar, nicht der Vermischung oder des Riickschritts, sondern des Fort-
schritts im konvergenten Milieu.” Teilhard, Lettres a J. Mortier, 163 (22.9.1954).



Mathias Trennert-Helwig 300

Auch im folgenden Abschnitt aus dem bereits zitierten Brief an Auguste
Valensin vom 10. 1. 1926 spricht Teilhard von ,,christlich® im Sinne von , ka-
tholisch*: ,Ich glaube mehr und mehr zu sehen, daB es keine Achse des Heils
fiir die Welt auferhalb der christlichen Achse gibt, — aber anf dieser Achse
habe ich den Eindruck, mit der Mehrheit der offiziellen Christen nur immer
lockerer verbunden zu sein.*4?

Damit wird deutlich, wie das Paradigma von der Kirche als ,,Achse* Teil-
hard half, gerade in den Situationen groBter Spannung in der Kirche auszu-
halten. Er mufite seinen tief verwurzelten Glauben an den gottlichen Ur-
sprung und das transzendente Ziel der Kirche nicht aufgeben, ja er konnte
sogar die katholische Kirche als historische Konkretion der Inkarnation fest-
halten. Andererseits war mit dem dynamischen Moment der Evolutions-
achse sozusagen ein ,,eschatologischer Vorbehalt* gegeniiber der jeweiligen
geschichtlichen Erscheinung der Kirche moglich, eine Distanzierung ohne
Verrat, die sein Verbleiben in Kirche und Orden ermoglichte. In diesem
Sinne notierte er am 1. Juni 1920 in sein Tagebuch: ,,Wenn ich nicht die Kir-
che von morgen durch die Kirche von heute hindurch ahnen wiirde, ich
glaube, ich kénnte nicht, noch diirfte ich bleiben.*“8 '

Das ignatianische ,sentire cum ecclesia® wird zum »praesentire cum
ecclesia“,* zum ,,voranseilenden Gehorsam* und begibt sich damit auf die
Gratwanderung zwischen AnmaBung und Selbstanfgabe. In diesem Sinne
réit er mit beinahe siebzig Jahren seinem 19 Jahre jiingeren Freund und Or-
densbruder Pierre Leroy: ,,Ich kann [hnen nichts Besseres sagen, als Thnen
meine eigene Methode nahezulegen: Lieben Sie Christus nach Kriften (ei-
nen immer groBeren Christus) durch die Kirche hindurch, und auch, wenn
ich so sagen darf, jenseits der Kirche.*5

Neben dem Begriff der ,,Achse* finden wir in den spiteren Jahren Teil-
hards hiufiger den biologischen Begriff des ,,Phylums*, der einen Stamm als
Ganzen im Verlauf der Evolution bezeichnet. ,,.Die wahre Religion* schreibt
Teilhard 1933, ,.in die eines Tages das allgemeine Tasten des reflektierten ir-
dischen Tuns einmiinden wird, hat also, wie jede andere Wirklichkeit pla-
netarer GroBenordnung, an der Natur eines <Phylums> teil.“S! Mit Hilfe die-
ser Metapher kann Teilhard sogar die provozierende Unfehlbarkeit der Kir-

47 Teilhard, Lettres intimes, 132.

4 _Si je n’entrevoyais pas I’Eglise de demain a travers I’Eglise d’ aujourd’hui, je crois que je ne
pourrais pas, ni ne devrais rester...

Dieu peut demander tous les renoncements 2 la jouissance, — mais point ceux a la loyauté, ni 4 la
lumiére, ni a la vérité naturelle.” Teilhard, Cahier VIII; unveroffentlich.

4 Teilhard (1945), Mein Glaube, 208. Ahnlich bereits 1919; vgl. Teilhard, Ecrits du temps de la
guerre (vgl. Anm. 32) 380.

%0 P. Leroy, Lettres familéres de Teilhard de Chardin mon ami. Paris 1976, 61f.

31 Teilhard, Wissenschaft und Christus. Olten 1970, 152



Pierre Teilhard de Chardin 301

che, ja des Papstes, ,.der nicht seine eigenen Gedanken, sondern das Denken
der Kirche formuliert und aussagt®,”? interpretieren: ,,<Unfehlbarkeit> der
Kirche: nichts anderes als die phyletische Richtung, die die christliche Ge-
meinschaft den Anziehungslinien entlang fiihrt, die vom gottlichen Zentrum
ausgehen®, notiert er am 28. 9. 1948 in sein Tagebuch.>* Das christliche Phy-
lum findet sein Ziel demgemif anfgrund der géttlichen Anziehung. Von
,vorn“, von Christus-Omega, geht die Anziehung seiner Liebe ans wie ein
Leitstrahl, der ein suchendes Subjekt auf sein Ziel hinlenkt. Wer sie beant-
wortet, befindet sich in der richtigen Richtung; er partizipiert am Phylum,
das das Ziel Omega erreicht — in welcher Form auch immer. Ganz weit und
umfassend setzt Teilhard den oben zitierten Tagebucheintrag fort: ,In dem
MaBe, wie man das Universelle mehr liebt, ist man sicherlich Christ...“

Es entspricht dem inkarnatorischen Denken Teilhards, daB} er trotz dieser
Aussage an der notwendigen Verbindung der ,,phyletisch unfehlbaren* Kir-
che und ihrer jeweiligen geschichtlichen Form festhielt — so weit diese auch
von ihrem Ziel entfernt schien. Rom und der Papst waren auch fiir ihn der
Inbegriff der ,,beriihrbaren* Kirche.

Nun darf man mit Recht gespannt sein, wie Teilhard selbst seine unmit-
telbare Begegnung mit dem ,berithrbaren Pol* erlebte, als er im Oktober
1948 in Rom dem Ordensgeneral sein Werk ,,Le Phénomeéne Humain* per-
sonlich vorstellen wollte, um endlich eine Publikationserlaubnis zu erhalten.
Drei Tage nach seiner Ankunft zeigt er sich ,,beeindruckt von der Lebens-
kraft und der Sicherheit des Christentums, wie sie sich auf den vatikanischen
Hiigeln aufdringt.” Weiter schreibt er an Jeanne Mortier:

,Die anfsteigende Achse der Menschheit verlduft in diesem Augenblick
wahrhaftig durch St. Peter (wie die vorantreibende Achse durch Mos-
kau?).“** Dies lasse liber die ,klerikalen und frommelnden Uberschweng—
lichkeiten“ hinwegsehen. Dieses Urteil nahm er auch nicht zuriick, nachdem
ihm nicht nar die erhoffte Publikationserlanbnis verweigert worden war,
sondern man ihm auch verboten hatte, den angebotenen Lehrstuhl am
College de France anzunehmen. Nach seiner Riickkehr schrieb er aus Paris
an Henri de Lubac:

,In St. Peter habe ich wirklich gespiirt, was es an Wunderbarem im
<christlichen Phidnomen> gibt: ich meine diese unerschiitterliche Sicherheit,
die in der modernen Welt einzigartig ist, in direktem Kontakt mit einem per-
sonlichen Zentrum des Universums zu sein. [...] Andererseits, so wie es sich

52 Teilhard, Mein Glaube, 184 (1944).

53 <Infaillibilité> de 1’Eglise: rien autre que le Sens phylélique guidant la collectivité chrétien-
ne le long des lignes d”attraction émanées de ce Centre Divin. — Tant que 1’on aime plus 1'Uni-
versel, on est siirement Chrétien...“ Unveréffentlicht.

54 Teilhard, Lettres a. J. Mortier, 441.



Mathias Trennert-Helwig 302

im Augenblick darstellt, ermangelt es diesem Zentrum oder Mittelpunkt der
Vergeistigung vollstindig an Verbindungen mit der menschlichen Welt, die
sich darum herum bewegt. Um Rom herum ist es nicht der Eiserne Vorhang,
sondern ein Vorhang aus Watte, der jedes Gerdusch der Diskussionen und
menschlichen Hoffnungen abdidmpft: die Welt bleibt stehen vor den Toren
des Vatikan.“>

V. Treue aus der Hoffnung: Zeugnisse der Liebe zur Kirche

Trotz zunehmender nervdser Depressionen und trotz des Argers iiber den
,»kleinen Gott*“, den Rom nach wie vor anzubeten lehre,’¢ gelang es ihm, mit
Hilfe seiner unerschiitterlichen Hoffnung den gefiirchteten ,,Bruch* zu ver-
meiden.>” Mit soldatischer Tapferkeit bekennt er bis zuletzt seine durch Lei-
den gelduterte Liebe zur Kirche. Nachdem dem Dreiundsiebzigjihrigen we-
gen eines Vortrages anlidfllich seines letzten Aufenthaltes in Paris die sofor-
tige Abreise befohlen worden war, schrieb er am 22. 9. 1954 an Jeanne Mor-
tier: ,,1. In meiner Berufung, mein Leben (was mir an Leben bleibt) der Ent-
deckung des Universellen Christus und dem Dienst an Ihm zu weihen — und
dies in einer absoluten Treue zur Kirche — fiihle ich mich mehr und mehr be-
stétigt durch den Kern meiner selbst. 2. Fiir die unmittelbare Zukunft minde-
stens muB ich defintiv im Schatten und in der Abgeschiedenheit arbeiten. ‘5
Auch aus seinem letzen Brief an Jeanne Mortier, vier Wochen vor seinem
Tod, klingt die Hoffnung durch, daB die Kirche ihre Sendung erfiillt, indem
sie sich immer neu an ihrem Zielpunkt orientiert: ,,Ich habe mich im Grunde
niemals mehr an die Kirche gebunden gefiihlt; — und niemals sicherer [ge-
fiihlt], daB diese Kirche, indem sie ihren Christus noch einmal tiefer durch-
denkt, die Religion von morgen sein wird.*%°

SchluBbemerkung

Wenn ich eine kurze zusammenfassende Bewertung wagen soll, dann muf3
zuerst daran erinnert werden, dal Teilhards Begriff von ,,Kirche* keine neue
Ekklesiologie sein wollte, nicht einmal ein systematischer Bruchteil davon.
Teilhard betitigte sich nicht als Fachtheologe, er wollte den Theologen viel-
mehr Ansto8e geben, die er aus seiner besonderen Perspektive als Jesuit und
als Naturwissenschaftler fiir wichtig hielt.

55 Teilhard, Lettres intimes, 377.

% .51 le Monde tourne, Rome tournera avec lui. Le tout, ¢“est d“éviter amertume ou mépris: par
apparition de 1'U[niversel} Christ au-dela du petit Dieu fixé qu“on sobstine a vouloir nous faire
adorer.” Teilhard, Tagebucheintrag v. 7.9.1951, Briefauszug aus einem Brief an P. Leroy, in
,.Lettres familieres” (vgl. Anm. 50) ausgelassen.

ST P. Leroy, Lettres familiéres, (9.5.1951), 99.

58 Teilhard, Lettres a J. Mortier, 161.

39 Teilhard, Lettres a J. Mortier (8.3.1955), 178.



Pierre Teilhard de Chardin 303

Die Begriffe der ,,Achse* aus einem geometrischen Vorstellungsmodell
der Evolution und des ,,Phylums* aus dem Bereich der Evolutionsbiologie
verwendete Teilhard, um das statische Kirchenbild seiner Zeit zu iiberwin-
den, wie es durch das I. Vaticanum und die lehramtlichen AuBerungen da-
nach verkiindigt wurde. Dieses Modell faite die Kirche als eine gleichblei-
bende gottliche Prisenz in der Geschichte auf, die unmittelbar greifbar war
in Person und Institution. Es neigte zu einer platten Identifizierung der von
Gott gerufenen Gemeinschaft (,,Ekklesia*) mit deren jeweiligen historischen
Manifestationen. Die praktische Konsequenz war deren Abwehrkampf ge-
gen alle Entwicklungen, die den status quo der Kirche in Frage stellten.

Mit der Metapher ,,Phylum* ergriff Teilhard eine empirische Realitédt, um
eine Glaubenswirklichkeit analog zu deuten. Diese Analogie erstreckt sich
darauf, daB in beiden Fillen die jeweilige historische Konkretion den realen
Kontakt mit dem Gesuchten ermdglicht, ohne dafl dieses im Ergriffenen auf-
geht. ,,Phylum* und ,,Kirche* miissen in der groBtméglichen Weite gesehen
werden, die die je eigene Perspektive erlaubt. Das BewuBtsein von der Be-
grenztheit dieser Perspektive sollte ebenso mitgesehen werden wie der
Glaube an den ,eschatologischen UberschuB®, d.h. die Verankerung des
,Phylums Kirche* in seinem Begriinder und Vollender, im historischen Je-
sus und im kosmischen Christus. Die Differenzierung zwischen der heuti-
gen Realitdt der Kirche und deren Zielgestalt, die im evolutionédren Para-
digma plausibel wird, bedeutet auch fiir Teilhard nicht deren Trennung in die
Beliebigkeit des subjektiven Urteils, die jede eigene Kirchengriindung recht-
fertigen wiirde. Sie 6ffnet aber einen Existenzort fiir diejenigen, die mit der
amtlichen Gestalt der Kirche im Konflikt stehen. Es diirfte schliellich legi-
tim sein, neben der dogmatischen Orthodoxie, der Teilhards Kirchenmeta-
phern wohl nicht entscheidend widersprechen, auch den spirituellen Ertrag als
Bewertungskriterium heranzuziehen. Seine Vision von Kirche ermdglichte
ihm, in der Kirche zu bleiben und uns heute sein Werk zu iibergeben als das
eines treuen Sohnes seiner geliebten und erlittenen Kirche. Dartiber hinaus hat
er unzihligen Menschen zu seinen Lebzeiten bis heute — 40 Jahre nach seinem
Tod — einen Weg zu weisen vermocht aus quilenden Zweifeln. Eines seiner
schonsten Glaubenszeugnisse ist die Antwort, die er 1921 auf die Frage nach
seiner Haltung gegeniiber der offiziellen Kirche gab:

,Ich glaube, daB die Kirche noch ein Kind ist. Christus, von dem sie lebt,
ist unermeBlich viel groBer, als sie ihn sich vorstellt; und dennoch, wenn in
Tausenden von Jahren sich das wahre Antlitz Christi ein wenig mehr enthiillt
haben wird, werden die Christen noch [immer] ohne eine Auslassung das
Credo sprechen. 0

80 Teilhard, Le Coeur de la matiére. Paris 1976, 137.





