
Die Kirche lieben - die Kirche erleiden 
Zum 40. Todestag von Pierre Teilhard de Chardin 

Mathias Trennert-Helwig, Waldkirch 

I. Wandlungen der Kirche, insbesondere der kirchlichen Lehre, 
in der Lebenszeit Teilhards 

Die Lebenszeit von Pierre Teilhard de Chardin (1881-1955) lag zwischen 
dem Ersten (1869/70) und dem Zweiten Vatikanischen Konzil (1965). Da- 
mit sind Eckpunkte bezeichnet, die eine ungeheuer große Spannung signa- 
lisieren. Die katholische Kirche hat in diesen neunzig Jahren ihre Beziehung 
zur Welt, besonders zum wissenschaftlichen Weltbild, das sich immer über- 
zeugender als ein evolutives darbot, neu definiert. 

In den Jahren vor der Jahrhundertwende bis zum ersten Weltkrieg führte 
das kirchliche Lehramt, d.h. zuvorderst der Papst und das •Heilige Offi- 
zium", einen erbitterten Abwehrkampf gegen alle geistigen Ströme, die man 
für typisch •modern" hielt. Dazu gehörten neben historisch-kritischen Me- 
thoden der Bibelauslegung auch die Lehre von der Neuentstehung der bio- 
logischen Arten im Zuge einer immer umfassender verstandenen Evolution. 
Es war seit Darwins bedeutungsschwangerem Satz •Helles Licht wird auf 
den Ursprung des Menschen und seine Geschichte fallen."1 voraussehbar, 
daß eine fortschreitende Akzeptanz des evolutiven Paradigmas die histori- 
sche Auffassung vom Sündenfall des ersten Menschenpaares zerstören 
würde. Damit - so meinten die führenden Vertreter der neuscholastischen 
Theologie - wäre der Heilsgeschichte mit ihren zentralen Inhalten der Erb- 
sündenlehre und dem sühnenden Tod Jesu der Boden entzogen gewesen. 

Mindestens ebenso große Ängste mußte die philosophische Konsequenz 
der auf geistige Bereiche ausgeweiteten Evolutionslehre auslösen: Die Un- 
veränderlichkeit der Substanzen war die Basis für die unveränderlich gülti- 
gen Lehrsätze der Kirche und damit auch für das Unfehlbarkeitsdogma von 
1870. Pius XII. brachte es auf den Punkt, als er bezüglich der Evolutions- 
lehre äußerte: •Wenn eine solche Lehre anscheinend ausgebreitet werden 
soll, was wird aus den niemals zu verändernden katholischen Lehren, was 
aus der Einheit und Beständigkeit des Glaubens?"2 

1 Ch. Darwin, Die Entstehung der Arten [...]. Berlin  s.d. Nach der 6. Aufl. übersetzt von 
Dr. Richard Böhme. 476. 
2 Osservatore Romano 19.9.1946: •Si talis opinio amplectenda esse videatur, quidfiet de num- 
quam immutandis catholicis dogmatibus, quiddefidei unitate et stabilitate?" 



Mathias Trennert-Helwig 290 

Die ersten dreißig Lebensjahre Teilhards waren gekennzeichnet von be- 
deutenden kirchenamtlichen Lehräußerungen des antimodernistischen Ab- 
wehrkampfes der römischen Kirche: der •Syllabus" Pius IX. (1864), die 
Konstitutionen des Ersten Vatikanums (1870), die Enzyklika •Aeterni Pa- 
tris" (1879), in der Leo XIII. den Neu-Thomismus als verbindliche Basis der 
philosophisch-theologischen Ausbildung verordnete, schließlich die Enzy- 
klika •Pascendi" Pius X., die 1907 auch ein direktes Vorgehen der Bischöfe 
gegen alle Personen verlangte, die des •Modernismus" verdächtig waren. 
Damit wurde eine regelrechte Modernisten-Hatz ausgelöst, die sich nicht 
nur übelster Methoden der Denunziation und der Spionage bediente, son- 
dern sogar zur Gründung einer geheimen Denunziantenorganisation unter 
der Leitung des Monsignore Umberto Benigni im Staatssekretariat führte.3 

Wenngleich die Nachfolger Pius X. nicht mehr von der Angst umgetrieben 
wurden, •der Irrtum, der sich heutzutage auszubreiten sucht, ist noch viel mör- 
derischer als der Luthers"4, so mußten doch bis in die fünfziger Jahre Theo- 
logen unter den Folgen leiden, die die Kirche heute offiziell zu ihren hervor- 
ragendsten Köpfen rechnet. Als Beispiele seien nur genannt Teilhards Freund 
Henri de Lubac (t 1991), der 1950 zusammen mit vier weiteren Professoren 
seinen Lehrstuhl in Lyon verlor und 1983 von Johannes Paul II. zum Kardinal 
ernannt wurde, sowie der Dominikaner Yves Congar, der noch 1954 unter Mo- 
dernismusverdacht Lehr- und Publikationsverbot erhielt und heute 91-jährig 
unbestritten als einer der größten französischen Theologen dieses Jahrhun- 
derts gilt. 

Congar wurde 1963 rehabilitiert, als die Beratungen der Konzilsväter über 
die Konstitution •Gaudium et Spes" bereits in vollem Gange waren. Dieses 
Dokument darf man wohl ohne Übertreibung als Meilenstein in der Ge- 
schichte der Beziehung zwischen Kirche und moderner Welt bezeichnen. 
Statt Rückzug auf vermeintlich unveränderliche Wahrheiten wird hier das 
Programm einer missionarischen Zuwendung zu der •Welt von heute" ver- 
kündigt, deren gewaltige Probleme die Kirche sieht und mitträgt, ohne für 
jedes eine Patentlösung präsentieren zu können: 
•Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der Menschen von heute, beson- 
ders der Armen und Bedrängten aller Art, sind auch Freude und Hoffnung, 
Trauer und Angst der Jünger Christi. Und es gibt nichts wahrhaft Menschli- 
ches, das nicht in ihren Herzen seinen Widerhall fände."5 

3 Vgl. hierzu R. Aubert, Die modernistische Krise, in: Hubert Jedin (Hg.), Handbuch der Kir- 
chengeschichte. Bd. VI,2; Freiburg, 1985. 489-492. 
4 Pius X. in einem Brief an Msgr. Bonomelli (1911); zitiert in Dal Gal: // papa S. Pio X., S. 183 
(HKGVI/2,S.491). 
5 K. Rahner/H. Vorgrimler, Kleines Konzilskompendium. Freiburg 1974, 449. 



Pierre Teilhard de Chardin 291 

War das nicht •das erwartete Wort",6 das die Sehnsüchte und Ängste der 
Menschen von heute ernstnahm und mit einer erneuerten Theologie deutete, 
endlich mit der Autorität der Kirchenleitung verkündigt? Teilhard, der die- 
ser Hoffnung immer wieder Ausdruck gegeben hatte, war zwar nicht mehr 
unter den Lebenden, als die Kirche endlich ihre Fenster zur modernen Welt 
öffnete, aber er war mit seinen Gedanken in der Konzilsaula gegenwärtig.7 

Es ist die Sprache Teilhards, wenn der Wandel der Weltsituation in Artikel 
5 von •Gaudium et Spes" folgendermaßen zusammengefaßt wird: •Das 
Schicksal der menschlichen Gemeinschaft wird eines und ist schon nicht 
mehr aufgespalten in verschiedene geschichtliche Abläufe. So vollzieht die 
Menschheit einen Übergang von einem mehr statischen Verständnis der 
Ordnung der Gesamtwirklichkeit zu einem mehr dynamischen und evoluti- 
ven Verständnis."8 

II. Vom Musterschüler zum Visionär der Evolution: Wandlungen Teilhards 

In der philosophisch-theologischen und spirituellen Entwicklung Teilhards 
finden wir die Hauptlinie dieser geschichtlichen Entwicklung in etwa wie- 
der, mit einem wesentlichen Unterschied: während das kirchliche Lehramt 
die Übernahme eines globalen und evolutiven Denkens mit aller Kraft zu 
verhindern suchte und diesen Schritt mit erheblicher Verspätung vollzog, 
war Teilhard einer der Avantgardisten, der das neue Paradigma als unaus- 
weichlich und dringend notwendig erkannte. So war ihm das Schicksal be- 
schieden, das er bereits am 15. August 1917 in seinem Tagebuch skizzierte: 
•Der Fortschritt vollzieht sich notwendig durch Bruch mit einer etablierten 
Ordnung. Nun gibt es eine Tendenz, das, was etabliert ist, als heilig oder 
tabu gelten zu lassen - es als das Wahre und Gute zu betrachten (Anm.: Die 
offizielle Wahrheit ist im allgemeinen tot [den Wildwuchs von <Devotio- 
nen> beobachten, die Ersatz für die Neuheit sind]). - Damit läuft der Neue- 
rer Gefahr, als Gotteslästerer zu erscheinen... Und doch ist es häufig sein 
Wagemut, der den Weg für die Orthodoxie von morgen bahnt. [...] <Die Vor- 
läufer der Wahrheitx Es sind die Menschen, die die ersten Regungen eines 
Bedürfnisses oder die ersten Strahlen eines Lichtes verspüren. - Jene, die 
stärker oder jünger sind als ihr Jahrhundert - jene, die <zu früh geboren> 
sind. - Ihre Lage ist voller Gefahren, Traurigkeit und Schönheit. - Wenn sie 
nicht glauben, - werden sie nicht begriffen und stoßen sich an den Ortho- 

6 Teilhard de Chardin, Lettres ä Jeanne Monier, 44f. 
7 Vgl. W. Klein, Teilhard de Chardin und das Zweite Vatikanische Konzil. München, 
1975. 
8 Rahner/Vorgrimler, Konzilskompendium, 453. 



Mathias Trennert-Helwig 292 

doxien der Welt. - Wenn sie gläubig sind, ist ihr Leiden schlimmer... - Und 
doch ist ihre Rolle fruchtbar und notwendig. Durch ihre Fragen, ihre neuen 
Notwendigkeiten verbreiten sie eine heilsame Unruhe. Doch die Ersten wer- 
den zermalmt wie die erste Welle... Die große Versuchung ist die der Re- 
volte. Die große Freude ist, in der Einsamkeit voranzudringen. Es macht das 
große Paradox aus, daß die Rebellion manchmal providentiell und notwen- 
dig erscheint."9 

Wie war aus dem Internatsschüler, dem sein Lehrer Henri Bremond her- 
vorragende Leistungen, aber auch eine •einem zur Verzweiflung bringende 
Bravheit" bescheinigte, ein •Neuerer" geworden? Bis zu seinem dreißigsten 
Lebensjahr finden wir kein eindeutiges Anzeichen, daß Pierre das religiöse 
oder politische Erbe seiner Familie in Frage gestellt hätte. Sein Vater Em- 
manuel, der Gutsbesitzer von Schloß Sarcenat, der sich für Geschichte und 
Naturkunde, Pferderennen und Jagd interessiert, vertritt bis in die achtziger 
Jahre eine monarchistische Position.10 Für ihn wie für den •Syllabus" von 
1864 bedeutet die Republik die Verkörperung der liberalistischen Irrlehre; 
von der päpstlichen Autorität erhofft er sich die Überwindung der moderni- 
stischen Strömungen. Seine Verwurzelung im katholischen Glauben ist 
ebenso tief wie die der Mutter Pierre Teilhards, Berthe-Adele, wenn auch 
von anderer Ausprägung. Sie war selbst in einem Pensionat der •Damen 
vom Heiligsten Herzen Jesu" erzogen worden und gab die Spiritualität der 
Herz-Jesu-Verehrung ihren Kindern weiter.11 Wenn Teilhard seiner Auto- 
biographie von 1950 den Titel •Das Herz der Materie" gab,12 dann zeigt 
dies, daß er das religiöse Erbe seines Elternhauses nie verworfen, wohl aber 
durch die Krisen seines Lebens hindurch inhaltlich transformiert hat. 

Das •flammende Herz Jesu" wurde zum Symbol für das innerste Ge- 
heimnis der Welt, die sich - wie er 1950 schreibt -•vor meinen Augen all- 
mählich entzündete, entflammte, bis sie schließlich um mich herum gänz- 
lich von innen her leuchtend wurde."13 Wenn er über diese einleitenden 
Worte den Titel •Der brennende Dornbusch"14 schrieb, dann signalisiert die- 
ser Verweis auf die Gottesoffenbarung am Sinai in Exodus 3, daß das 
•Durchscheinen des Göttlichen im Herzen eines brennenden Universums"15 

9 Teilhard de Chardin, Tagebücher II. Hrsg. N. und K. Schmitz-Moormann. Ölten 1975, 
117. 
10 Vgl. G. Schiwy, Teilhard de Chardin. Bd. I, München 1981, 15f. 
1'  Vgl. Faricy, Robert, The Heart of Christ in the Spirituality of Teilhard de Chardin, in: Grego- 
rianum 69 (1988), S. 261-277. 
12 Teilhard überschreibt den Aufsatz mit dem Vorspruch: •Au coeur de la Matiere, Un Coeur du 
Monde, Le Coeur d'un Dieu." 
13 Teilhard de Chardin, Das Herz der Materie. Ölten 1990, 27. 
14 Teilhard, Herz, 27 
15 Teilhard, Herz, 28 



Pierre Teilhard de Chardin 293 

in Teilhards Innerstes traf. Die Faszination der Materie in ihren verschiede- 
nen Entwicklungsstufen mußte die Beziehung Teilhards zur offiziellen Kir- 
che und ihrem Lehramt in eine Krise führen. 

Der Ausbruch dieser Krise läßt sich aufgrund der Quellenlage auf die 
Jahre 1911 bis 1916 eingrenzen. Zwar unterlagen die Briefe Teilhards an 
seine Eltern meist der Ordenszensur; dennoch dürfen wir im wesentlichen 
seine authentische Ansicht vermuten, wenn er am 19. 5. 1908 aus Kairo 
schreibt: •Im Augenblick liegen die Kopten einander in den Haaren, und in 
den letzten Tagen mußte der Patriarch nach Rom vorgeladen werden; glück- 
licherweise scheint Pius X. ein ganzer Mann zu sein, der die Dinge unver- 
züglich wieder ins Lot bringen wird."16 

Den von Pius X. gerade eingeführten •Antimodernisteneid", den er am 26. 
November 1910 ablegt, kommentiert er in einem Brief an seine Eltern le- 
diglich als •Anzeichen des sich nähernden Priestertums",17 während er sei- 
nen Freunden Auguste Valensin und Pierre Charles erhebliche Bauch- 
schmerzen verursacht. 

Im Jahre 1911 disputiert er auf Latein als •Verteidiger" der neuscholasti- 
schen Theologie, absolviert seine Traktate mit Erfolg, gibt jedoch auch zu, 
daß er froh ist, einen nach dem anderen •abhaken" zu können.18 

Einen klaren Vertrauensbeweis bezüglich seiner römisch-katholischen 
Rechtgläubigkeit stellt der Auftrag dar, für die vierte, völlig neubearbeitete 
Auflage des •Dictionnaire apologetique de la foi catholique" den Artikel 
•Der Mensch vor den Lehren der Kirche und vor der spiritualistischen Phi- 
losophie" zu verfassen19 - die einzige theologische Publikation, die zu Teil- 
hards Lebzeit veröffentlicht wurde! Da der entsprechende Faszikel 1912 er- 
schien, muß Teilhard ihn noch vor seinem theologischen Schlußexamen ver- 
faßt haben. Erwartungsgemäß verteidigt Teilhard in diesem apologetischen 
Werk die lehramtliche Ablehnung eines umfassenden •philosophischen 
Evolutionismus", der etwa auch den Menschen mit Leib und Geist ein- 
schließt. Thomas Becker hat in seiner Untersuchung der ersten Schriften 
Teilhards20 aber aufzeigen können, daß hier wie auch bereits in einem Zeit- 
schriftenartikel von 1911 mit dem Titel •Die Evolution" die Neigung Teil- 
hards für eine evolutive Deutung der geologischen und biologischen Phä- 
nomene durchscheint. 

16 Zitiert von Schiwy, Teilhardl, 17 (vgl. Anm. 10). 
17 Vgl. Schiwy, Teilhardl, 199f. 
18 Vgl. Schiwy, Teilhard 7,204. 
19 D'Ales, Adhemard (Hg.), Dictionnaire apologetique de lafoi catholique. Bd. II. Paris 1924, 
Sp. 501-514: •L'homme devant les enseignements de l'Eglise et devant la Philosophie spirituali- 
ste". 
20 Th. Becker, Geist und Materie in den ersten Schriften Pierre Teilhard de Chardins. Freiburg, 
1987,177-228. 



Mathias Trennert-Helwig 294 

Wenn in dem Essay •Das kosmische Leben" von 1916 das •Feuer", das 
aus dem Inneren der Materie leuchtet, Teilhard hell entzündet hatte, so sind 
die wichtigsten •Funken", die seit Jahren in ihm schwelten, erkennbar. Auf 
der philosophischen Seite war es der enge Kontakt mit seinem Freund Au- 
guste Valensin, der ihn sicherlich seit Beginn ihrer gemeinsamen Zeit 1899 
mit den Gedanken seines hochgeschätzten Lehrers Maurice Blondel bekannt 
gemacht hatte. Dessen Werk •L'Action", das 1893 erschienen war, postu- 
liert ein •Innen der Dinge" und setzt es in Beziehung zum Organisationsgrad 
mit seiner Umgebung, also eine Vorstufe dessen, was Teilhard später als 
•Komplexitäts-Bewußtseins-Gesetz" entwickeln wird. Neben dem drei 
Jahre älteren Ordensbruder und Freund Pierre Rousselot21 war es vor allem 
Henri Bergson, der mit seinem Werk •L'Evolution creatrice" in ihm nach 
seinem eigenen Zeugnis •ein Feuer schürte, das mein Herz und meinen Geist 
bereits verzehrte."22 

Stärker als die Auseinandersetzung mit modernen philosophischen Kon- 
zepten mag Teilhard der unmittelbare Kontakt mit der Natur und ihrer Ge- 
schichte bewegt haben. In seiner Rückschau von 1950 schildert er eine bei- 
nahe mystisch zu nennende Natur-Erfahrung: •Alles, woran ich mich erin- 
nere, ist [...] die außerordentliche Dichte und Intensität, die die englische 
Landschaft in jener Epoche für mich annahm - vor allem bei Sonnenunter- 
gang - wenn die Wälder von Sussex sich [...] mit dem ganzen <fossilen> Le- 
ben aufluden, dem ich damals von den Klippen bis zu den Steinbrüchen in den 
Schiefern der untersten Kreidezeit Südenglands nachging. Für Augenblicke 
schien es wirklich, als ob eine Art universales Wesen plötzlich vor meinen Au- 
gen in der Natur Gestalt annahm."23 

Die dritte Energiequelle, die das Feuer in ihm nährte, kann hier nur ganz 
kurz erwähnt werden: das Weibliche in seiner erotischen Gestalt. Zweifel- 
los meinte er seine Großcousine Marguerite Teilhard-Chambon, die er 1912 
in Paris traf, wenn er 1950 schrieb: •Seit meiner Kindheit unterwegs, um das 
Herz der Materie zu entdecken, war es unvermeidlich, daß ich mich eines Ta- 
ges dem Weiblichen von Angesicht zu Angesicht gegenüber fand. - Das 
Merkwürdige ist nur, daß in diesem Fall die Begegnung mein dreißigstes Le- 
bensjahr abgewartet hat, um sich zu ereignen."24 Marguerite vertraute er in un- 
zähligen Briefen und einigen Begegnungen seine Gedanken an und bat um 
ihre Meinung bezüglich der Essays, die er ihr sandte. 

Das Erleben als Sanitäter im Ersten Weltkrieg wirkte wie ein Sturmwind, 
der in das Feuer im Innern Teilhards hineinblies. Hören wir den Originalton 

21 Zur Beziehung vgl. Becker, Geist, S. 24-31 
22 Teilhard, Herz,S. 41. 
23 Teilhard, Herz, S. 4lf. 
24 Teilhard, Herz, S. 84 



Pierre Teilhard de Chardin 295 

der •Sturm- und Drang"-Schrift •La Vie cosmique", in der es gleich zu Be- 
ginn gleichsam herausbricht: •Ich schreibe diese Zeilen aus Überfülle von 
Leben und aus dem Bedürfnis zu leben; - um eine leidenschaftliche Schau der 
Erde auszudrücken und um eine Lösung für die Zweifel zu suchen, in die mein 
Handeln gerät; - weil ich das Universum, seine Energien, seine Rätsel, seine 
Hoffnungen liebe und weil ich mich zugleich Gott geweiht habe, dem alleini- 
gen Ursprung, dem alleinigen Ausgang, alleinigen Endziel. Ich möchte hier 
meine Liebe zur Materie und zum Leben sich ausströmen lassen und sie 
womöglich in Einklang bringen mit der einzigen Anbetung der allein absolu- 
ten und endgültigen Gottheit."25 

Damit war sein Lebensprogramm mit aller Klarheit und Leidenschaft aus- 
gesprochen. Seine Entscheidung für die Erde und ihre Faszination war un- 
widerruflich gefallen. Der lebenslange Kampf hatte begonnen, in dem Teil- 
hard seinen Oberen demonstrieren wollte, daß seine Vision nicht nur recht- 
gläubig, sondern das •erwartete Wort" für die Menschen war, die wie er 
selbst die Enge seiner Kirche als unerträglich empfanden. Sein optimisti- 
sches, manchmal fast kindisch-naives Gemüt wollte bis in seine letzten Le- 
bensjahre nicht glauben, daß seine begeisterten Gedanken in Rom inakzep- 
tabel blieben. Noch 1948 - während seines einzigen Besuches in der •Hei- 
ligen Stadt" - schätzte er die Chancen für eine Publikationserlaubnis seines 
Hauptwerkes •Le Phenomene Humain" •fifty-fity" ein! Doch das Leiden 
unter der Zensur hatte schon viel früher begonnen. 

III. Zeugnisse des Leidens unter der Kirche aus den Briefen Teilhards 

Mit Ausnahme des Essays •Das Heimweh nach der Front", der die Loyalität 
der Jesuiten gegenüber Staat und kämpfender Armee demonstrieren 
konnte,26 lehnte sein direkter Vorgesetzter P. Leonce de Grandmaison alle 19 
Manuskripte aus der Kriegszeit ab. Teilhards vornehme Reaktion auf dieses 
lebenslange Schicksal verrät ignatianisch-militärischen Gehorsam und ein 
beinahe unbezwingliches Vertrauen auf die Durchsetzungskraft der Wahr- 
heit. Nach dem Schwinden der letzten Hoffnung auf eine Publikationser- 
laubnis sagte er seiner Sekretärin Jeanne Mortier im Jahre 1954: •Wenn 
meine Schriften von Gott sind, werden sie durchkommen. Wenn sie nicht 
von Gott sind, kann man sie nur vergessen."27 Vier Wochen vor seinem Tod 

25 Teilhard, Frühe Schriften. Freiburg 1968, 10. 
26 Erschienen in Etudes Bd. CLIII (1917), 458-467. 
27 Teilhard, Lettres ä J. Mortier, 78. 



Mathias Trennert-Helwig 296 

schrieb er ihr zum gleichen Thema: •All das erzeugt in mir keinerlei Bitter- 
keit, - weil ich mir über das Endergebnis nur allzu sicher bin."28 

Dagegen wühlte ihn immer wieder die Erkenntnis auf, daß die stärksten 
humanen Strömungen, wie er sie bei esoterischen Autoren fand, etwa bei 
H.G. Wells,29 Gabriele D'Annunzio, Georges Duhamel,30 Schure, Ralph 
Waldo Emerson u.a., nach einer Antwort der Kirche riefen, während diese 
sich als eng, weitabgewandt und blutleer präsentierte. Bereits am 27.4.1916 
finden wir einen Niederschlag dieses Unbehagens in seinem Tagebuch: 
•Manchmal habe ich Angst, wenn ich sehe, wie sehr ich außerhalb der Masse 
der Katholiken urteile, empfinde, denke [...], die sich nicht für den Fortschritt 
der Welt interessieren, da ihre Aufmerksamkeit einzig der Kapelle gilt... Jesus, 
weite die Ideen deiner Gläubigen [Anmerkung] (oder aber korrigiere die mei- 
nen!), - damit sie nicht unmenschlich werden, indem sie Christen werden! da- 
mit sie ihre wesentliche irdische Aufgabe spüren! damit sie lieben! damit sie 
dich nicht von der Welt trennen, Herr, der du dich in sie inkarniert hastl"31 

Erst recht findet es der Kriegsheimkehrer, der die Feuertaufe der großen 
Schlachten hinter sich hat, unerträglich, daß sich viele Theologen immer 
noch mit weltfremden Problemen •in den Wolken" beschäftigen, statt mit 
Gegenwart und Zukunft der Menschheit. Seinem Rektor P. de Grandmaison 
schickt er im Januar 1919 eine •Notiz, um der Evangelisation der neuen Zeit 
zu dienen." Darin schreibt er mit schonungsloser Offenheit: 

•Wenn man einige Zeit die Hauptbeschäftigungen, die Hoffnungen, die 
Aktivität mitgetragen hat, die den Gipfel der Menschheit leben lassen, und 
dann in bestimmte Kreise unserer Religion zurückkommt, dann glaubt man 
zu träumen, wenn man sieht, welche Kräfte verbraucht werden für die Se- 
ligsprechung eines Dieners Gottes, für den Erfolg einer Frömmigkeitsrich- 
tung, für die genaue und unmögliche Analyse eines Geheimnisses. Wir kon- 
struieren unsere Bleibe in den Wolken und sehen nicht, daß die Wirklichkeit 
außerhalb von uns marschiert. [...] 

Mit spekulativen Disputen beschäftigt, vergessen die Theologen dies: das 
Natürliche und das Übernatürliche in einer einzigen und harmonischen 
Richtung der menschlichen Aktivität zu versöhnen, ist ein tausendmal drän- 
genderes Problem als alle Schwierigkeiten, die man über das Wesen der 
Gnade auftürmen kann."32 

28 Teilhard, Lettres ä J. Monier, 178. 
29 Tagebucheintrag vom 11.1.1919 in Teilhard, Tagebücher. Bd. III, Ölten 1977, 156. Teilhard 
hatte •God the Invisible King" gelesen. 
30 Vgl. Schiwy, Teilhard I, 291t 
31 Teilhard, Tagebücher Bd. 1. Ölten 1974, 121. 
32 Teilhard, Ecrits du temps de la guerre. Paris 1965, 372-379. 



Pierre Teilhard de Chardin 297 

Da Teilhard sich in den höheren Schulen, am Institut Catholique und in 
dem philosophischen Salon von Madame Leontine Zanta ähnlich freimütig 
zu heißesten Themen der damaligen Zeit geäußert hat, verwundert es nicht, 
daß ein spekulativer Aufsatz über die Natur der •Erbsünde",33 der ihm ent- 
wendet und nach Rom hinterbracht wurde, das Faß zum Überlaufen brachte. 
Sein Provinzial Costa de Beauregard teilte ihm am 15. Mai 1925 mit, daß er 
seinen Lehrstuhl für Geologie nach nur vier Jahren zu verlassen habe, um 
sich in China der paläontologischen Forschung zu widmen. Die Briefe an 
seine vertrauten Freunde belegen, daß ihn diese Entscheidung tief erschüttert, 
auch wenn er sie nach einigem Zweifel, ob er damit seine Berufung nicht ver- 
rate, im Gehorsam akzeptiert. Am 10. Januar 1926 schrieb er an Auguste Va- 
lensin: 

•In irgendeiner Art habe ich kein Vertrauen mehr in die äußeren Bekun- 
dungen der Kirche. Ich glaube, daß durch sie weiterhin der göttliche Einfluß 
eintrifft. Aber ich glaube nicht mehr besonders an den unmittelbaren, 
berührbaren, angreifbaren Wert der offiziellen Entscheidungen und Rich- 
tungen. Es gibt Leute, die sich glücklich fühlen in der sichtbaren Kirche; - 
ich wäre, so scheint es mir, glücklich, zu sterben, um von ihr befreit zu sein, 
das heißt, um Gott, unserem Herrn, außerhalb ihrer zu finden."34 

IV. Kirche als •Konvergenzachse" und als •Phylum" 

Auf dem Hintergrund der eingangs dargestellten Verwurzelung Teilhards in 
seiner Kirche können wir uns vorstellen, welche tiefe Krise er in den Jahren 
1925 bis 1929 durchlitten hat. Was ihn schließlich davor bewahrt hat, an die- 
ser Krise zu zerbrechen und damit auch sein •Evangelium" zu gefährden, 
war sein Begriff von Kirche, wie er ihn - befruchtet von seiner naturwis- 
senschaftlichen Weltsicht - inzwischen entwickelt hatte. Durch das Studium 
der Geologie war ihm der Zeithorizont der Erdgeschichte vertraut geworden; 
auch die Menschheit und die beiden Kriege interpretierte er zuerst in einem 
großen, epochalen Maßstab. Die Abstraktion vom konkreten Einzelschick- 
sal scheint immer wieder in den Essays wie in den privaten Aufzeichnungen 
auf, so daß ihm diese Perspektive wiederholt als •deformation professio- 
nelle" vorgeworfen wurde. Hatte er schon in seiner •Apologie" •Mon Uni- 
vers" von 1918 - auf Christus bezogen - bekannt: •Aus einer unbezwing- 

33 Teilhard, •Über einige mögliche historische Darstellungen der Erbsünde" in Werke Bd. 10, 
58-70. 
34 Teilhard, Lettres intimes. Paris 1974, 132. 



Mathias Trennert-Helwig 298 

baren Neigung universalisiere ich, was ich liebe, um es lieben zu können,"35 

so galt dieses Prinzip erst recht für die Kirche. 
In einem Brief an Leontine Zanta vom 15. April 1929 sieht er sich jenseits 

einer •heftigen kirchenfeindlichen, um nicht zu sagen, christentumsfeindli- 
chen Krise". Selbstkritisch verordnet er sich einen weiteren Horizont: •Ich 
meine fast, daß die Quelle für die meisten unserer Schwächen darin zu su- 
chen ist, daß wir weder bis zum Ende noch in genügender Breite glauben."36 

Gegenüber seinem Vertrauten Auguste Valensin war er wenige Tage zuvor 
deutlicher geworden: •Im Grunde lebe ich in der Kirche nur, indem ich von 
einer Menge Sachen <abstrahiere>, die für die Masse der Katholiken sehr 
wichtig sind; und was mich rettet, ist, daß ich eine Art von Leben habe, das 
mir gerade erlaubt, von diesen Dingen <zu abstrahieren> f...]."37 Welche 
konkreten Lebensäußerungen der Kirche waren hier gemeint? 

Aus den Tagebuchaufzeichnungen der Kriegszeit kann man Beispiele fin- 
den, die die äußere Darstellung der Kirche und ihrer Repräsentanten betref- 
fen. Während er glaubt, •unseren Herrn zu lieben, [...] haßt" er die Soutane, 
•Symbol für alle Fesseln, die ich verdamme."38 Am 19.2.1916 nennt er als 
Fehlhaltungen, die •die Inhaber der Wahrheit befallen wie der Mehltau die 
Reben": •Dogmatischer Extrinsezismus, sozialer Pharisäismus, der An- 
spruch, die ganze Wahrheit und die ganze Nächstenliebe zu monopolisieren, 
Faulheit und Unbrauchbarkeit im Kampf um den Fortschritt..."39 

Entscheidend war es wohl doch die Enge der damaligen neuscholastischen 
Theologie - vom Lehramt mit aller Härte durchgesetzt -, die der Weite der 
evolutiven Welt, wie Teilhard sie sah, diametral entgegengesetzt war. Dies 
wurde ihm in der Begegnung mit China noch deutlicher. Wenige Wochen 
nach seiner Ankunft in Tientsin 1926 schrieb er an Auguste Valensin: •In 
der <christlichen Welt>, so wie sie sich uns in den kirchlichen Dokumenten 
und den katholischen Handlungen und Vorstellungen vorstellt, <ersticke ich> 
absolut, physisch. Wir haben vor tausend Jahren einen Zirkelschlag gemacht, 
der vorgab, die Welt der physischen und moralischen Möglichkeiten einzu- 
kreisen; - und jetzt befindet sich die ganze Wirklichkeit jenseits davon. Wir 
sind tatsächlich nicht mehr <katholisch>; sondern wir verteidigen ein System, 
eine Sekte."40 

Diesem statischen Kirchenbild des mittelalterlichen Ordo stellt Teilhard 
die Metapher der •Achse" gegenüber, die auf dem evolutiven Paradigma 

35 Teilhard, Ecrits (vgl. Anm. 32), 273. 
36 Teilhard, Briefe an L. Zanta. Freiburg 1967, 91. 
37 Teilhard, Lettres intimes, 189f. 
38 Teilhard, Tagebucheintrag vom 22.4.1920 (unveröffentlicht). 
39 Teilhard, Tagebücher Bd. 7,59. 
40 Teilhard, Lettres intimes, 137. 



Pierre Teilhard de Chardin 299 

aufbaut. An Auguste Valensin schreibt er weiter: •Das Christentum erscheint 
mir nun viel weniger als ein geschlossenes und gesetztes Ganzes denn als eine 
Achse des Fortschritts und der Umwandlung. Außerhalb dieser Achse sehe ich 
in der Welt keine Garantie, keinen Ausweg. Aber um diese Achse herum 
nehme ich eine unzählbare Menge von Wahrheiten und Einstellungen wahr, 
denen die Orthodoxie noch keinen Platz einräumt."41 

Die Vorstellung einer zentralen Achse des Evolutionsprozesses finden wir 
bereits in den Tagebuchnotizen des Ersten Weltkriegs.42 Sie basiert auf Teil- 
hards grundlegender These, daß die Evolution des •Weltstoffs" als eine be- 
ständige, konvergierende Verdichtung vorzustellen sei, an deren Ziel die 
(differenzierte) Vereinigung im Punkt Omega stehen wird. Mit der geome- 
trischen Figur des Kegels pflegte Teilhard seine Theorie zu veranschauli- 
chen. Die •Achse" der Evolution ist danach vorzustellen als die Mittellinie 
von der Basis des Kegels bis zu ihrer Spitze. Untersucht man genauer, wor- 
aus diese Achse der Evolution nach Teilhard bestehen soll, dann erkennt 
man in seinen verschiedenen Antworten eine Art konzentrischer Schichtung, 
die an Rinde, Stammholz und Kernholz eines Baumstammes erinnert. Dem 
entsprechend bildet sich die Achse in der Phase, da die Evolution die Sphäre 
des Geistes erreicht (Noogenese), aus einer äußeren Schicht der praktizier- 
ten Religion,43 einer weiteren des Christentums und schließlich aus dem 
Kern der katholischen Kirche. Zur Einstellung Teilhards zu den reformato- 
rischen Kirchen kann hier nur in aller Kürze gesagt werden, daß deren meist 
von Karl Barth geprägtes, distanziertes Verhältnis zu irgendeiner Art von 
•natürlicher Theologie" für ihn keinen Anlaß gab, die gewohnte katholische 
Perspektive in Frage zu stellen. 44 Wir stellen in der Position Teilhards zur 
Ökumene eine starke Spannung fest: Einerseits hält er an der Auffassung 
fest, •Katholisch sein ist die einzige Weise, voll und bis ans Ende Christ zu 
sein",45 andererseits sieht er sich mit Menschen jeglicher Religion, die an die 
Menschheit glauben, viel enger verbunden als mit den offiziellen Vertretern 
seiner Kirche, der er gewaltige Veränderungen zumutet.46 

41 Teilhard, Lettres intimes, 137. 
42 Z.B. am 30.1.1917 in Teilhard, Tagebücher. Bd. II, Ölten 1975,73. 
43 •axe de la charite". Teilhard, Journal. Paris 1975, 188. 
44 Vgl. Brief vom 4.8.1950: •[...] Une figure interessante, rencontree il y a deux jours, est un cer- 
tain M. Corti, editeur ä Zurich [...]. II gemit sur l'esprit <barthien> des Suisses (il m'a cite des tex- 
tes affolants!), et parait connattre plus ou moins personellement, tous les <penseurs> de langue 
allemande. Pas <illumine> le moins du monde." Teilhard, Lettres ä J. Monier, S. 63f. - Vgl. 
Teilhard, Mein Glaube. Ölten 1974, 256: •Trotz des Schaumbergs des Existentialismus und des 
Barthianismus, der unaufhörlich wuchert und uns im Laufe dieser letzten Jahre <das Leben ver- 
gälle [...]." 
45 Ebd. 202 (1944). 
46 •Ökumenismus, sage ich klar, nicht der Vermischung oder des Rückschritts, sondern des Fort- 
schritts im konvergenten Milieu." Teilhard, Lettres ä J. Mörder, 163 (22.9.1954). 



Mathias Trennert-Helwig 300 

Auch im folgenden Abschnitt aus dem bereits zitierten Brief an Auguste 
Valensin vom 10. 1. 1926 spricht Teilhard von •christlich" im Sinne von •ka- 
tholisch": •Ich glaube mehr und mehr zu sehen, daß es keine Achse des Heils 
für die Welt außerhalb der christlichen Achse gibt, - aber auf dieser Achse 
habe ich den Eindruck, mit der Mehrheit der offiziellen Christen nur immer 
lockerer verbunden zu sein."47 

Damit wird deutlich, wie das Paradigma von der Kirche als •Achse" Teil- 
hard half, gerade in den Situationen größter Spannung in der Kirche auszu- 
halten. Er mußte seinen tief verwurzelten Glauben an den göttlichen Ur- 
sprung und das transzendente Ziel der Kirche nicht aufgeben, ja er konnte 
sogar die katholische Kirche als historische Konkretion der Inkarnation fest- 
halten. Andererseits war mit dem dynamischen Moment der Evolutions- 
achse sozusagen ein •eschatologischer Vorbehalt" gegenüber der jeweiligen 
geschichtlichen Erscheinung der Kirche möglich, eine Distanzierung ohne 
Verrat, die sein Verbleiben in Kirche und Orden ermöglichte. In diesem 
Sinne notierte er am 1. Juni 1920 in sein Tagebuch: •Wenn ich nicht die Kir- 
che von morgen durch die Kirche von heute hindurch ahnen würde, ich 
glaube, ich könnte nicht, noch dürfte ich bleiben."48 

Das ignatianische •sentire cum ecclesia" wird zum •praesentire cum 
ecclesia",49 zum •vorauseilenden Gehorsam" und begibt sich damit auf die 
Gratwanderung zwischen Anmaßung und Selbstaufgabe. In diesem Sinne 
rät er mit beinahe siebzig Jahren seinem 19 Jahre jüngeren Freund und Or- 
densbruder Pierre Leroy: •Ich kann Ihnen nichts Besseres sagen, als Ihnen 
meine eigene Methode nahezulegen: Lieben Sie Christus nach Kräften (ei- 
nen immer größeren Christus) durch die Kirche hindurch, und auch, wenn 
ich so sagen darf, jenseits der Kirche."50 

Neben dem Begriff der •Achse" finden wir in den späteren Jahren Teil- 
hards häufiger den biologischen Begriff des •Phylums", der einen Stamm als 
Ganzen im Verlauf der Evolution bezeichnet. •Die wahre Religion" schreibt 
Teilhard 1933, •in die eines Tages das allgemeine Tasten des reflektierten ir- 
dischen Tuns einmünden wird, hat also, wie jede andere Wirklichkeit pla- 
netarer Größenordnung, an der Natur eines <Phylums> teil."51 Mit Hilfe die- 
ser Metapher kann Teilhard sogar die provozierende Unfehlbarkeit der Kir- 

47 Teilhard, Lettres intimes, 132. 
48 •Si je n'entrevoyais pas l'Eglise de demain ä travers l'Eglise d'aujourd'hui, je crois que je ne 
pourrais pas, ni ne devrais rester... 
Dieu peut demander tous les renoncements ä la jouissance, - mais point ceux ä la loyaute, ni ä la 
lumiere, ni ä la verite naturelle." Teilhard, Cahier VIII; unveröffentlicht. 
49 Teilhard (1945), Mein Glaube, 208. Ähnlich bereits 1919; vgl. Teilhard, Ecrits du temps de la 
guerre (vgl. Anm. 32) 380. 
50 P. Leroy, Lettres famileres de Teilhard de Chardin mon ami. Paris 1976, 61 f. 
51 Teilhard, Wissenschaft und Christus. Ölten 1970, 152 



Pierre Teilhard de Chardin 301 

ehe, ja des Papstes, •der nicht seine eigenen Gedanken, sondern das Denken 
der Kirche formuliert und aussagt",52 interpretieren: •<Unfehlbarkeit> der 
Kirche: nichts anderes als die phyletische Richtung, die die christliche Ge- 
meinschaft den Anziehungslinien entlang führt, die vom göttlichen Zentrum 
ausgehen", notiert er am 28. 9. 1948 in sein Tagebuch.53 Das christliche Phy- 
lum findet sein Ziel demgemäß aufgrund der göttlichen Anziehung. Von 
•vorn", von Christus-Omega, geht die Anziehung seiner Liebe aus wie ein 
Leitstrahl, der ein suchendes Subjekt auf sein Ziel hinlenkt. Wer sie beant- 
wortet, befindet sich in der richtigen Richtung; er partizipiert am Phylum, 
das das Ziel Omega erreicht - in welcher Form auch immer. Ganz weit und 
umfassend setzt Teilhard den oben zitierten Tagebucheintrag fort: •In dem 
Maße, wie man das Universelle mehr liebt, ist man sicherlich Christ..." 

Es entspricht dem inkarnatorischen Denken Teilhards, daß er trotz dieser 
Aussage an der notwendigen Verbindung der •phyletisch unfehlbaren" Kir- 
che und ihrer jeweiligen geschichtlichen Form festhielt - so weit diese auch 
von ihrem Ziel entfernt schien. Rom und der Papst waren auch für ihn der 
Inbegriff der •berührbaren" Kirche. 

Nun darf man mit Recht gespannt sein, wie Teilhard selbst seine unmit- 
telbare Begegnung mit dem •berührbaren Pol" erlebte, als er im Oktober 
1948 in Rom dem Ordensgeneral sein Werk •Le Phenomene Humain" per- 
sönlich vorstellen wollte, um endlich eine Publikationserlaubnis zu erhalten. 
Drei Tage nach seiner Ankunft zeigt er sich •beeindruckt von der Lebens- 
kraft und der Sicherheit des Christentums, wie sie sich auf den vatikanischen 
Hügeln aufdrängt." Weiter schreibt er an Jeanne Mortier: 

•Die aufsteigende Achse der Menschheit verläuft in diesem Augenblick 
wahrhaftig durch St. Peter (wie die vorantreibende Achse durch Mos- 
kau?)."54 Dies lasse über die •klerikalen und frömmelnden Überschweng- 
lichkeiten" hinwegsehen. Dieses Urteil nahm er auch nicht zurück, nachdem 
ihm nicht nur die erhoffte Publikationserlaubnis verweigert worden war, 
sondern man ihm auch verboten hatte, den angebotenen Lehrstuhl am 
College de France anzunehmen. Nach seiner Rückkehr schrieb er aus Paris 
an Henri de Lubac: 

•In St. Peter habe ich wirklich gespürt, was es an Wunderbarem im 
<christlichen Phänomen> gibt: ich meine diese unerschütterliche Sicherheit, 
die in der modernen Welt einzigartig ist, in direktem Kontakt mit einem per- 
sönlichen Zentrum des Universums zu sein. [...] Andererseits, so wie es sich 

52 Teilhard, Mein Glaube, 184(1944). 
53 •<Infaillibilite> de l'Eglise: rien autre que le Sens phyletique guidant la collectivite chretien- 
ne le long des lignes d'attraction emanees de ce Centre Divin. - Tant que Ton aime plus l'Uni- 
versel, on est sürement Chretien..." Unveröffentlicht. 
54 Teilhard, Lettres ä. J. Mortier, 44f. 



Mathias Trennert-Helwig 302 

im Augenblick darstellt, ermangelt es diesem Zentrum oder Mittelpunkt der 
Vergeistigung vollständig an Verbindungen mit der menschlichen Welt, die 
sich darum herum bewegt. Um Rom herum ist es nicht der Eiserne Vorhang, 
sondern ein Vorhang aus Watte, der jedes Geräusch der Diskussionen und 
menschlichen Hoffnungen abdämpft: die Welt bleibt stehen vor den Toren 
des Vatikan."55 

V. Treue aus der Hoffnung: Zeugnisse der Liebe zur Kirche 

Trotz zunehmender nervöser Depressionen und trotz des Ärgers über den 
•kleinen Gott", den Rom nach wie vor anzubeten lehre,56 gelang es ihm, mit 
Hilfe seiner unerschütterlichen Hoffnung den gefürchteten •Bruch" zu ver- 
meiden.57 Mit soldatischer Tapferkeit bekennt er bis zuletzt seine durch Lei- 
den geläuterte Liebe zur Kirche. Nachdem dem Dreiundsiebzigjährigen we- 
gen eines Vortrages anläßlich seines letzten Aufenthaltes in Paris die sofor- 
tige Abreise befohlen worden war, schrieb er am 22. 9. 1954 an Jeanne Mor- 
tier: •1. In meiner Berufung, mein Leben (was mir an Leben bleibt) der Ent- 
deckung des Universellen Christus und dem Dienst an Ihm zu weihen - und 
dies in einer absoluten Treue zur Kirche - fühle ich mich mehr und mehr be- 
stätigt durch den Kern meiner selbst. 2. Für die unmittelbare Zukunft minde- 
stens muß ich defintiv im Schatten und in der Abgeschiedenheit arbeiten."58 

Auch aus seinem letzen Brief an Jeanne Mortier, vier Wochen vor seinem 
Tod, klingt die Hoffnung durch, daß die Kirche ihre Sendung erfüllt, indem 
sie sich immer neu an ihrem Zielpunkt orientiert: •Ich habe mich im Grunde 
niemals mehr an die Kirche gebunden gefühlt; - und niemals sicherer [ge- 
fühlt], daß diese Kirche, indem sie ihren Christus noch einmal tiefer durch- 
denkt, die Religion von morgen sein wird."59 

Schlußbemerkung 
Wenn ich eine kurze zusammenfassende Bewertung wagen soll, dann muß 
zuerst daran erinnert werden, daß Teilhards Begriff von •Kirche" keine neue 
Ekklesiologie sein wollte, nicht einmal ein systematischer Bruchteil davon. 
Teilhard betätigte sich nicht als Fachtheologe, er wollte den Theologen viel- 
mehr Anstöße geben, die er aus seiner besonderen Perspektive als Jesuit und 
als Naturwissenschaftler für wichtig hielt. 

55 Teilhard, Lettres intimes, 377. 
56 •Si le Monde tourne, Rome tournera avec lui. Le tout, c'est d'eviter amertume ou mepris: par 
apparition de l'U[niversel] Christ au-delä du petit Dieu fixe qu'on s'obstine ä vouloir nous faire 
adorer." Teilhard, Tagebucheintrag v. 7.9.1951, Briefauszug aus einem Brief an P. Leroy, in 
•Lettres familieres" (vgl. Anm. 50) ausgelassen. 
57 P. Leroy, Lettres familieres, (9.5.1951), 99. 
58 Teilhard, Lettres ä J. Mortier, 161. 
59 Teilhard, Lettres ä J. Mortier (8.3.1955), 178. 



Pierre Teilhard de Chardin 303 

Die Begriffe der •Achse" aus einem geometrischen Vorstellungsmodell 
der Evolution und des •Phylums" aus dem Bereich der Evolutionsbiologie 
verwendete Teilhard, um das statische Kirchenbild seiner Zeit zu überwin- 
den, wie es durch das I. Vaticanum und die lehramtlichen Äußerungen da- 
nach verkündigt wurde. Dieses Modell faßte die Kirche als eine gleichblei- 
bende göttliche Präsenz in der Geschichte auf, die unmittelbar greifbar war 
in Person und Institution. Es neigte zu einer platten Identifizierung der von 
Gott gerufenen Gemeinschaft (•Ekklesia") mit deren jeweiligen historischen 
Manifestationen. Die praktische Konsequenz war deren Abwehrkampf ge- 
gen alle Entwicklungen, die den status quo der Kirche in Frage stellten. 

Mit der Metapher •Phylum" ergriff Teilhard eine empirische Realität, um 
eine Glaubenswirklichkeit analog zu deuten. Diese Analogie erstreckt sich 
darauf, daß in beiden Fällen die jeweilige historische Konkretion den realen 
Kontakt mit dem Gesuchten ermöglicht, ohne daß dieses im Ergriffenen auf- 
geht. •Phylum" und •Kirche" müssen in der größtmöglichen Weite gesehen 
werden, die die je eigene Perspektive erlaubt. Das Bewußtsein von der Be- 
grenztheit dieser Perspektive sollte ebenso mitgesehen werden wie der 
Glaube an den •eschatologischen Überschuß", d.h. die Verankerung des 
•Phylums Kirche" in seinem Begründer und Vollender, im historischen Je- 
sus und im kosmischen Christus. Die Differenzierung zwischen der heuti- 
gen Realität der Kirche und deren Zielgestalt, die im evolutionären Para- 
digma plausibel wird, bedeutet auch für Teilhard nicht deren Trennung in die 
Beliebigkeit des subjektiven Urteils, die jede eigene Kirchengründung recht- 
fertigen würde. Sie öffnet aber einen Existenzort für diejenigen, die mit der 
amtlichen Gestalt der Kirche im Konflikt stehen. Es dürfte schließlich legi- 
tim sein, neben der dogmatischen Orthodoxie, der Teilhards Kirchenmeta- 
phern wohl nicht entscheidend widersprechen, auch den spirituellen Ertrag als 
Bewertungskriterium heranzuziehen. Seine Vision von Kirche ermöglichte 
ihm, in der Kirche zu bleiben und uns heute sein Werk zu übergeben als das 
eines treuen Sohnes seiner geliebten und erlittenen Kirche. Darüber hinaus hat 
er unzähligen Menschen zu seinen Lebzeiten bis heute - 40 Jahre nach seinem 
Tod - einen Weg zu weisen vermocht aus quälenden Zweifeln. Eines seiner 
schönsten Glaubenszeugnisse ist die Antwort, die er 1921 auf die Frage nach 
seiner Haltung gegenüber der offiziellen Kirche gab: 

•Ich glaube, daß die Kirche noch ein Kind ist. Christus, von dem sie lebt, 
ist unermeßlich viel größer, als sie ihn sich vorstellt; und dennoch, wenn in 
Tausenden von Jahren sich das wahre Antlitz Christi ein wenig mehr enthüllt 
haben wird, werden die Christen noch [immer] ohne eine Auslassung das 
Credo sprechen."60 

60 Teilhard, Le Coeur de la matiere. Paris 1976, 137. 




