
AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Exerzitien im Pastoralkolleg 

In diesem Sommer wurden im Pastoralkolleg Neuendettelsau1 zum fünften Mal ig- 
natianische Exerzitien durchgeführt. Etwa 50 Personen haben mittlerweile daran 
teilgenommen, manche auch mehrmals. Mich haben zu diesem Angebot immer wie- 
der Anfragen erreicht, interessierte und skeptische, neugierige und dankbare. So 
möchte ich heute einige Erfahrungen und Reflexionen2 weitergeben, die mir zuge- 
wachsen sind, während ich die Geistlichen Übungen selber gemacht oder für andere 
organisiert habe. 

•Ich möchte wissen, wie es um deine Seele steht". Diese alte pastorale Frage 
könnte als Motto für die Exerzitien dienen. Wer sie sich geben läßt, Mann oder Frau, 
vernimmt sie regelmäßig, freundlich und ernst, aufmerksam und liebevoll, unbe- 
stechlich und tröstlich. Natürlich sprechen Begleiter oder Begleiterin das meistens 
nicht expressis verbis aus. Aber bei dem Einzelgespräch, das sie täglich mit dem Ex- 
erzitanten führen, ist das der wichtigste Inhalt: Wie ist dein geistlicher Weg in den 
letzten 24 Stunden gelaufen und wie könnte er weitergehen? 

Qualifizierte Begleitung 

Aus dieser Konstellation mag deutlich werden, welch hohe Anforderungen an die 
Begleitperson zu stellen sind; •Exerzitienmeister" sagen wir nicht gern. Der Eintritt 
in solch ein geistliches Verhältnis ist nur aufgrund eines vorgängigen Vertrauens 
möglich. Er wird in einem Kontaktgespräch einige Zeit vor der Exerzitienwoche 
vereinbart. In deren Verlauf muß dann der Begleiter dieses Vertrauen beständig mit 
seiner Person rechtfertigen und vertiefen. Das erfordert neben hohen menschlichen 
Qualitäten eine gute theologische Bildung, vor allem Vertrautheit mit der Bibel. 
Hinzu tritt ein waches Gespür für die Regungen und Entwicklungen der anderen 
Seele sowie die Kenntnis, wie diese gut zu entfalten sind. Das alles muß getragen 
sein von großem Verständnis und Respekt gegenüber der unverwechselbaren Sub- 
jektivität des Exerzitanten. Denn nichts wäre verkehrter als die Meinung, dieser 
sollte in eine bestimmte Richtung gedrängt oder zu einem vorgeschriebenen Pensum 
veranlaßt werden; vielmehr sollen die Übenden in voller Freiheit entscheiden. 

Es ist ein spannender und niemals einlinig zu beschreibender Vorgang, inwiefern 
sich die Begleitperson aktiv oder zurückgenommen, führend oder raumgebend ver- 
hält. So kommt es vor, daß der Exerzitant mit gewissen Anregungen, Bibel- oder 
Gebetstexten aus dem Gespräch entlassen wird. Beim nächsten Wiedersehen zeigt 

1 Das Pastoralkolleg Neuendettelsau dient der Fortbildung von evangelischen Pfarrerinnen 
und Pfarrern im Gemeindedienst und in Sonderdiensten. 
2 Zuerst veröffentlicht im Korrespondenzblatt, hrsg. von Pfarrer- und Pfarrerinnenverein in 
der Evang.-Luth. Kirche in Bayern, 110. Jahrgang, Nr. 6, Juni 1995. 



Exerzitien im Pastoralkolleg 309 

sich dann aber nicht selten, daß der Impuls nur eine unter anderen Kräften gewesen 
ist, zu der die Eigendynamik des aufgenommenen Wortes hinzugekommen ist und 
vor allem die innere Zielstrebigkeit des Exerzitanten. Dabei kann es durchaus ge- 
schehen, daß der Begleiter den Eindruck gewinnt, der Exerzitant sei noch nicht tief 
genug eingedrungen, so daß er ihn bittet, die gleiche Übung noch einmal zu machen. 
Übrigens ist die mehrmalige Wiederholung bei den Geistlichen Übungen die Regel. 
Oft wird erst nach einigen Tagen deutlich, warum der Begleiter so beharrlich bei ei- 
nem Punkt geblieben ist: Geistliche Vertiefung läßt sich zwar nicht erzwingen, aber 
anleiten, auch nicht abkürzen, aber geduldig fördern. 

Es wäre indessen verfehlt, den Prozeß der Exerzitien ausschließlich von der psy- 
chischen Dimension her zu beschreiben. Diese ist unabdingbar, aber in jedem Fall 
nur die eine Seite. Wer hier Auflösung in bloße Subjektivität konstatieren würde, 
hätte sie gründlich mißverstanden. Das extra nos, vom Subjekt unterschieden und 
diesem gegenüberstehend, ist stets präsent. Im Exerzitienbuch heißt es •Die Ge- 
heimnisse des Lebens Christi, unseres Herrn"3. Ignatius hat die Jesusüberlieferung 
erstmals in des Ludolf von Sachsen •Vita Christi" kennengelernt, einer Art Evan- 
gelienharmonie. Davon ist noch etwas zu merken, wenn er chronologisch etwa 50 
Perikopen von der Ankündigung der Geburt bis zur Himmelfahrt Jesu auflistet, mit 
Stichworten ihrem Inhalt nach berührt und in Schritte zur Betrachtung gliedert. Da- 
mit ist sozusagen der Elementarstoff umrissen, aus dem der Exerzitant sich aneig- 
nen kann. Das ist jedoch weder Pflichtpensum noch Einschränkung, denn der Schritt 
in den weiteren Bereich der Bibel AJten und Neuen Testaments und etwa auch des 
Gesangbuches wird in aller Regel getan, je nachdem, wohin Exerzitant und Be- 
gleitperson geführt werden. Dabei kann gar nicht nachdrücklich genug das Mißver- 
ständnis zurückgewiesen werden, als käme es auf die Bewältigung eines Stoffmaßes 
an. Es hat sich durchaus ergeben, daß ein einziger Evangelienabschnitt - und text- 
lich nicht mehr - die ganzen acht Tage hindurch getragen hat. •Denn nicht das viele 
Wissen sättigt und befriedigt die Seele, sondern das Innerlich-die-Dinge-Verspüren- 
und-Schmecken" (EB 2). 

Halten und Gehaltenwerden 

•Verspüren - sentir bedeutet bei Ignatius die Weise, wie man sich in seinem Selbst- 
verständnis von einer erfahrenen Wirklichkeit betreffen läßt", kommentiert Peter 
Knauer diese Stelle. Er will damit auf seine Weise definieren, worauf es bei den 
Geistlichen Übungen ankommt: sich die biblische Botschaft persönlich aneignen, 
könnte man sagen, sich ihr aussetzen, in sie eingehen, mit ihr verschmelzen. Mit 
Christus zeitgleich werden, bei ihm sein, mit ihm Gemeinschaft haben wie die 
Frauen oder Jünger, die er angeschaut hat, zu ihm reden, ihn um etwas bitten, sich 
ihm zur Verfügung stellen, an seinem Schicksal partizipieren, sich von ihm rufen 

3 Zitiert werden die Exerztien nach: Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen und erläu- 
ternde Texte. Übersetzt und herausgegeben von Peter Knauer. Graz 31988 = EB, das obige Zi- 
tat Nr. 261. 



Exerzitien im Pastoralkolleg 310 

lassen. Weder das Subjekt allein wird beansprucht noch der Stoff einseitig betont. 
Das Ziel der Exerzitien ist erst in der Begegnung erreicht, in der Durchdringung, in 
der Synthese, und zwar je tiefer, desto befriedigender. 

Die unausweichliche Frage, ob und inwiefern es denn dazu kommt: zu dieser 
Gleichzeitigkeit von mir und dem biblischen Vorgang, daß ich ihn mir solcher- 
maßen aneigne oder von ihm absorbiert werde, daß ich mich im Jüngerkreis vor- 
finde oder Jesus als Gestalt meines Alltags einbeziehe - diese unausweichliche 
Frage können die Exerzitanten je nur für sich im nachhinein mit einem Mehr oder 
Weniger beantworten: ob es bis zuletzt bei der ungestillten Sehnsucht geblieben ist, 
oder ob da oder dort jene beglückende Synthese statthatte. 

Eine gewisse überpersönliche Gesetzmäßigkeit liegt freilich in dem Zusammen- 
wirken von meiner eigenen Mühe, die ich investiere, einerseits, und der Gnade 
Gottes andererseits, über die ich nicht verfüge. Analogien sind mir aus der Predigt- 
vorbereitung bekannt gewesen. Ich mühe mich um einen Text, er sperrt sich, ich 
halte ihn aus, ich lasse ihn liegen, ich werde ungeduldig oder ärgerlich, ich kämpfe 
mit ihm, ich setze mich ihm von neuem aus, ich bete damit und darüber. Am Sonn- 
tag morgen werde ich auf der Kanzel stehen, und da weiß ich dann meistens, ob im 
Lauf meiner Anstrengung irgendwann jene Begegnung erfolgt ist oder nicht. Jenes 
unwiderlegliche Bewußtsein: das ist's jetzt! - beglückend oder bestürzend, bedrän- 
gend oder befreiend, jedenfalls unwiderstehlich zwingend. Wenn es aber dazu ge- 
kommen ist, muß ich mir ja Rechenschaft geben über das Verhältnis von eigener 
Bemühung und unverfügbarer Gnade. Bei den, Exerzitien fehlt der Fremdadressat 
der Predigt; die Begegnung zielt ausschließlich auf mich selber. Werde ich inner- 
lich getroffen, betroffen - inwiefern ist dies dann Frucht meiner Leistung und in- 
wiefern Geschenk, das ich nur empfangen kann? Generell läßt sich diese Frage nur 
mit der alten paradoxen mönchischen Weisung beantworten: Strenge dich so an, als 
hinge alles von dir ab, und lege abwartend die Hände in den Schoß, als hinge alles 
von Gott ab; du wirst beides erfahren! Das ist logisch ein Widerspruch, im Vollzug 
aber stimmig. Das Wort •Gnade" wird in der Gegenwartssprache ernsthaft nur vom 
•begnadeten Künstler" gebraucht. Der ist, so meint der Ausdruck, auf etwas ange- 
wiesen, über das er nicht verfügen kann. Aber er würde, auch im vollen Bewußtsein 
dieser Abhängigkeit, niemals darauf verzichten, sich zu mühen, beharrlich zu sein 
und unablässig um die Form zu ringen. Dazu ein schönes Wort von Paschasius Rad- 
bertus: •Durch die Hand der Hoffnung wird Christus gehalten. Wir halten ihn und 
werden gehalten. Aber es ist etwas Größeres, daß wir von Christus gehalten werden, 
als daß wir ihn halten. Denn wir können ihn nur so lange halten, als wir von ihm ge- 
halten werden." 

Analogisch zu Christus 

Im •Gotteslob", dem katholischen Gesang- und Gebetbuch, steht bei der Einführung 
in den Abschnitt •Fastenzeit": In der Betrachtung von Christi Leiden lernen wir •un- 
seren eigenen Lebensweg verstehen als ein gemeinsames Schicksal mit dem Herrn, 
der sein Kreuz getragen und dadurch die Welt erlöst hat. Die Bereitschaft, mit dem 
Herrn für die Rettung der Welt zu leiden, muß sich in tatkräftigem Einsatz gegen 



Exerzitien im Pastoralkolleg 311 

Not und Ungerechtigkeit bewähren"4. Damit ist recht genau beschrieben, wohin es 
bei den Exerzitien früher oder später kommt: zu der Aufforderung nämlich, in eine 
Lebens- und Schicksalsgemeinschaft mit Jesus Christus einzutreten, neu in sie ein- 
zuwilligen, sie zu vertiefen. Ein hilfreicher Einstieg dahin ist die biblische Rede 
vom Licht, das Christus ist und das ich bin. Oder vom Weinstock, dessen Säfte 
mich, die Rebe, durchdringen. Es geht aber noch weiter, indem ich biblische Aus- 
sagen, die ich ausschließlich auf Christus auszulegen gewohnt bin, auf mich selber 
anwenden soll. Also Johannes 12: Das Weizenkorn, das in die Erde fällt und erstirbt, 
bin ich5. Oder: Die historische Gestalt hinter dem Gottesknechtslied Jesaja 53 ist un- 
bekannt, offen, ob individuell oder kollektiv; die Karfreitagsliturgie rekrutiert dafür 
die Passion Christi. Und nun zeichne an seiner Stelle einmal dich selbst ein, im 
Sinne des Obigen, und sieh, wie weit und wohin du damit kommst! 

Es bedarf nur geringer Phantasie, um den massiven Widerstand nachzuempfin- 
den, das heftige Sträuben, welches durch diese Empfehlung hervorgerufen wird: 
•Ich war der Allerverachtetste ... ich trug unsere Krankheit... durch meine Wunden 
sind wir geheilt... der Herr warf unser aller Sünden auf mich." Das grenzt ans Blas- 
phemische, weil ich es nicht nur behaupten, sondern nachvollziehen und bejahen 
soll. 

Nun lohnt es sich, diesem inneren Widerstand, zumal in seiner protestantischen 
Ausprägung, etwas näher nachzugehen. Kommt er aus der Scheu vor dem Leiden, 
in das ich solchermaßen einwilligen würde? Ist es die Anschauung, daß Leben und 
Leiden Christi in Relation zu mir so unvergleichlich anders ist, daß ich mein klei- 
nes und banales Leben damit nicht in Verbindung bringen darf? Gerät eventuell so- 
gar (trotz Kolosser 1,24) Christi Heilswerk auf diese Weise in Verdacht, nicht als 
voll genügsam, sondern als ergänzungsbedürftig betrachtet zu werden? 

Es liegt mir fern, diese Bedenken zu bagatellisieren oder beiseitezuwischen; zu 
tief sind sie in mir selbst verankert. Ich möchte nur die Konsequenzen bedenken, die 
sich für die Frömmigkeit ergeben, wenn man sich in keiner Weise über sie hinaus- 
bewegen kann. Mein eigenes Leben mit seinen kleinen Höhen und Tiefen bleibt, 
scheinbar aus Bescheidenheit, abgeschottet in seiner Alltäglichkeit und Profanität. 
Es kommt von vornherein nicht dahin, daß ich •in Christus" bin und •Christus in 
mir", wenn es mir unpassend erscheint, meine Niederlagen und Freude direkt mit 
ihm zu verbinden. So halten sich •Die Geheimnisse des Lebens Jesu Christi, unse- 
res Herrn" in respektvoller, gleichwohl unerreichbarer Ferne. Sie drohen, im Blick 
auf meine Existenz rein gedanklich, aber das heißt von einem gewissen Punkt an un- 
wirklich und damit wirkungslos zu bleiben. Dementsprechend speist sich der vom 
•Gotteslob" geforderte •Einsatz gegen Not und Ungerechtigkeit in der Welt" nicht 
mehr aus der unversieglichen Kraft, die uns aus der Schicksalsgemeinschaft mit 
Christus erfüllen könnte, sondern wird, problematisch genug, zu einem bloß mora- 
lischen Appell an unsere eigenen Möglichkeiten. 

Die herkömmliche katholische Frömmigkeit kennt den Brauch, daß der Mensch 

4 Gotteslob, Katholisches Gebet- und Gesangbuch. Ausgabe für das Erzbistum Bamberg 
1975, 232. 
5 Vgl. Evangelisches Gesangbuch. Ausgabe Bayern/Thüringen, Nr. 553. 



Exerzitien im Pastoralkolleg 312 

Gott eine Lebensminderung •aufopfert": eine Krankheit, einen Schicksalsschlag, ei- 
nen Verlust, ein erlittenes Unrecht. Dergleichen wird im Gebet vor Christus ge- 
bracht mit der Bitte, es seinem Leiden einzufügen, mein kleines Kreuz in sein 
großes aufzunehmen. Sicherlich kann diese Praxis eine notwendige innere Ausein- 
andersetzung mit jener Beeinträchtigung verhindern. Sie kann verhindern, daß es 
zur Unterscheidung kommt zwischen vermeidbarem Leiden, dem man entgegentre- 
ten, und unvermeidbarem, dem man sich fügen muß. Aber: abusus non tollit usum! 
Wir sind empfindlich und abwehrend geworden gegen eine allzu frühe Kapitulation 
vor dem Leiden, zumal wenn sie uns von dritter Seite womöglich mit Machtausü- 
bung und Druck nahegelegt wird. •Widerstand" haben wir gelernt. Ob dem aber 
nicht weithin die •Ergebung" zum Opfer gefallen ist, auch dort, wo sie den Um- 
ständen nach unbedingt angezeigt wäre? Ob wir in der Abwehr stark, im Einwilli- 
gen ins Unvermeidliche aber ungeübt geworden sind? Ob wir das Klagen und Ha- 
dern verlernt und uns der Sprachlosigkeit ausgeliefert haben? Und das letztlich, weil 
innere Hemmungen uns hindern, uns auf das Mitsterben und Mitauferstehen mit 
Christus einzulassen. 

Theologische Erörterungen können beim Exerzitiengespräch als Fluchtweg die- 
nen; können, müssen aber nicht. Ist denn nicht die Verschiedenheit zwischen dem 
Leben von mir und von Christus eine totale? Nein, lautet die Antwort des Beglei- 
ters, es ist eine weitgehende, aber keine totale. Man spricht von einem Analogie- 
verhältnis, bei dem die Unterschiede die Übereinstimmungen bei weitem übertref- 
fen, ohne sie jedoch ganz auszulöschen. Diese Übereinstimmungen sind zu benen- 
nen und zu pflegen. Karl Barth hat die Epoche seiner Kirchlichen Dogmatik mit sei- 
nem •Nein!" zur analogia entis eingeleitet. Ob wir davon, bewußt oder unbewußt, 
eingefärbt sind, zum Schaden unserer praktischen Frömmigkeit? 

Ausführlich von meinem Glauben reden 

Der Verdacht erhärtet sich noch von einer anderen Seite her. Die •Betrachtung, um 
Liebe zu erlangen" (EB 230) gibt Anleitung zu •schauen, wie Gott in den Ge- 
schöpfen wohnt". Dies ist eine Aufforderung, mich und meine Welt als von Gott er- 
schaffen zu nehmen und unter diesem Aspekt auf mich zu beziehen. Wo dieser Ver- 
such auch nur ansatzweise gelingt, ordnen sich die Dinge von der eigenen Erfah- 
rung bis zu technischen Geräten, von der Ökologie bis zu den Mitmenschen. Von 
ihrer Geschöpflichkeit her erkenne ich ihre Würde, ihre Funktion und ihre Be- 
grenztheit. Ich werde davor bewahrt, sie in irgendeiner Weise geringzuschätzen oder 
sie andererseits •mit der Herrlichkeit des unvergänglichen Gottes zu verwechseln" 
(Rom 1,23). Aber freilich, ich darf mich dabei, siehe oben, nicht von vorherein 
durch das Verdikt einer natürlichen Theologie schrecken lassen. Bei den Exerzitien 
wird deutlich, daß der Weg der Spiritualität eine Gratwanderung ist, rechts und links 
gefährdet. Wenn ich die eine Gefahr vermeide, Pantheismus, muß ich darauf ach- 
ten, nicht in die andere zu verfallen, Profanierung oder Vergötzung der Kreatur. Das 
Mißlichste wäre, leider vom Protestantismus nicht selten zwischen Skylla und 
Charybdis geübt: den Weg der Frömmigkeit überhaupt nicht mehr zu gehen, weil er 



Exerzitien im Pastoralkolleg 313 

- in der Tat! - immer bedroht ist. Die Zurückweisung einer natürlichen Theologie 
hat die nationalsozialistische Ideologie bestehen helfen. Weil damit aber eine Ver- 
kümmerung der Frömmigkeit einhergegangen ist, wird heute eine Neubesinnung 
mit praktischen Konsequenzen erforderlich. 

Gerhard Münderlein schreibt in seinem Erfahrungsbericht6: •Noch nie in meinem 
Leben habe ich so ausführlich und intensiv mit jemandem über meinen Glauben ge- 
redet!" Ich könnte diesen Satz unterschreiben und wüßte nicht, ob bei mir in diesem 
Erleben Glück und Freude oder Reue und Scham überwogen haben. Man bedenke: 
Eine Woche lang täglich ein einstündiges Gespräch führen über nichts anderes als 
meinen Glauben! Ich selbst bin gelegentlich während dieser Gespräche einen Au- 
genblick hinter mich getreten und habe mich gefragt: Was tust du da eigentlich? 
Nicht von Kirche, nicht von Geld, nicht von Politik, nicht von anderen Menschen, 
mit keiner bestimmten Absicht, ohne Zweck, nur von deinem Glauben reden! Dafür 
unbekümmert seelische Kraft und Zeit verwenden! Dafür einen geeigneten Partner 
haben! Wo hättest du dergleichen schon einmal gemacht? Wo machst du derglei- 
chen sonst außerhalb der Exerzitien? 

Schmerzlich erlebt habe ich dabei, wie schwer es mir fällt, von meinen Glaubens- 
erfahrungen, von meinem inneren Weg überhaupt zu reden. Die dafür erforderliche 
Sprache war mir weithin Fremdsprache. Welch fatale Hilflosigkeit! Hatte ich dieses 
Reden allein den Evangelikaien und Pietisten überlassen? Und warum kommen mir 
die mühsam zusammengekratzten Worte hülsenartig und formelhaft vor, gleich, ob 
sie wissenschaftlich oder erbaulich, theologisch oder psychologisch sind? Sicher, es 
gibt die Sprachhilfe der Großen; das Gesangbuch ist mir dafür unendlich lieb ge- 
worden. Aber ich komme nicht umhin, meinen eigenen Ausdruck, meine eigene 
Sprache, meine eigenen Worte zu finden. Und das bedarf elementarer und geduldi- 
ger Übung. 

Ein großes Hindernis für mein Üben war die immer wiederkehrende Unlust: Ach, 
das kennst du doch schon! Damit hast du dich doch lange genug beschäftigt! Immer 
dasselbe! Ist doch schon ausgelutscht (als wäre das Evangelium ein Stück Kau- 
gummi!). Irgendwann war mir in der aszetischen Literatur der Begriff acedia be- 
gegnet. Er hat mich nicht mehr losgelassen und fiel mir wieder ein, als ich bei Ig- 
natius •Von geistlicher Trostlosigkeit" (EB 317) gelesen habe. 

Ist das nur meine Schwierigkeit bei den geistlichen Übungen oder geht es ande- 
ren ähnlich? Mir hat jedenfalls geholfen, was Josef Pieper zur Analyse der acedia 
und vor allem zu ihrer Bekämpfung gesagt hat. Sie gehört in der katholischen Fröm- 
migkeitstradition zu den sieben Todsünden, ist •der Anfang und die Wurzel der Ver- 
zweiflung", •eine Art von Traurigkeit ... angesichts des göttlichen Gutes im Men- 
schen ... Sie ist eine Art von angsthaftem Schwindelgefühl, das den Menschen be- 
fällt, wenn er der Höhe inne wird, zu der ihn Gott erhoben hat. Der in der acedia be- 
fangene Mensch hat weder den Mut noch den Willen, so groß zu sein, wie er wirk- 
lich ist. Er möchte lieber weniger groß sein, um sich so der Verpflichtung der Größe 
zu entziehen. Die acedia ist eine pervertierte Demut; sie will die übernatürlichen 

Korrespondenzblau 6/1991, 88. 



Exerzitien im Pastoralkolleg 314 

Güter nicht annehmen, weil sie ihrem Wesen nach verbunden sind mit einem An- 
spruch an den Empfänger... der freudlose und verdrießliche, borniert selbstsüchtige 
Verzicht des Menschen auf den - verpflichtenden Adel der Gotteskindschaft." Zu 
überwinden ist sie aber •allein durch die klarsichtige Hochgemutheit, die sich das 
Große des selbsteigenen Daseins zutraut und zumutet, und durch den begnadeten 
Aufschwung der Hoffnung auf das Ewige Leben"7. 

Peter Knauer beschließt seine Einleitung zum Exerzitienbuch mit einem Zitat aus 
Bonhoeffers •Widerstand und Ergebung": •Alles, was wir mit Recht von Gott er- 
warten, erbitten dürfen, ist in Jesus Christus zu finden. Was ein Gott, so wie wir ihn 
uns denken, alles tun müßte und könnte, damit hat der Gott Jesu Christi nichts zu 
tun. Wir müssen uns immer wieder sehr lange und sehr ruhig in das Leben, Spre- 
chen, Handeln, Leiden und Sterben Jesu versenken, um zu erkennen, was Gott ver- 
heißt und was er erfüllt" (EB S. 8). Dieser Rekurs wurde mir bestätigt, als ich in der 
Bethgebiographie im Anhang eine Seminarnachschrift gefunden habe, nach der der 
junge Bonhoeffer im Zusammenhang einer theologischen Anthropologie von 
•christlichen Übungen" spricht: Der individuelle habitus des christlichen Charakters 
werde durch Übung erworben, Übungen der Kirchlichkeit, Übungen der Frömmig- 
keit und Gläubigkeit, Übungen der Sündenerkenntnis, Übungen des Tuns und Dien- 
stes8. Und weil ich überzeugt bin, daß die Exerzitien dafür eine geeignete Möglich- 
keit schaffen, deshalb will ich sie weiterhin im Pastoralkolleg anbieten. 

Wolfgang Dietzfelbinger, Neuendettelsau 

7 Josef Pieper, Über die Hoffnung. Leipzig 21938, 55-62 passim. 
8 Eberhard Bethge, Dietrich Bonhoeffer, eine Biographie. München 1967, 1094/5. 

BUCHBESPRECHUNGEN 
Lebenspraxis und Kirche 

Pesch, Otto Hermann: Christliche Le- Zugriff verfaßt wurden. Das reiche Personen- 
benspraxis - heute und hier. Würzburg: und Sichtwortverzeichnis zeigt aber, welch 
Echter 1994 384 S   kart   DM 29 • breiter Themenkreis erfaßt ist (dabei ist es 

nicht einmal vollständig: vgl. •Werbung" S. 
Ein Theologieprofessor macht aus seinem 255). 
Herzen keine Mördergrube, versteckt sich Pesch beweist überzeugend, daß ein kriti- 
nicht hinter Gelehrsamkeit, sondern bringt sches Verhältnis zu manchen Äußerungen 
seine und unser aller Fragen nach einem des kirchliches Amtes das glaubende und 
christlichen  Leben  unverblümt  zum  Aus- auch verständnisvoll liebende Verhältnis zu 
druck und versucht Antworten zu geben, die eben diesem Amt keinesfalls mindern muß - 
sowohl in heutigen Zeitgefühl wie im person- eher im Gegenteil! Daß dies besonders in den 
lieh erlebten Christentum gründen. Man er- Fragen nach Sexualität, Ehe, Leben und Tod 
kennt an den 12 (+ 1 = Gotteserfahrung) Ka- erkennbar wird, verdient hervorgehoben zu 
piteln, daß sie im lebendigen Austausch mit werden. Ohne Schwierigkeit entdeckt man 
Studenten (Vorlesung für Studienanfänger) wichtige theologische Hintergrund-Fragen in 
und nicht in systematischem, professoralem der Behandlung konkreter Lebensfragen: Z. 




