AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Exerzitien im Pastoralkolleg

In diesem Sommer wurden im Pastoralkolleg Neuendettelsau! zum fiinften Mal ig-
natianische Exerzitien durchgefiihrt. Etwa 50 Personen haben mittlerweile daran
teilgenommen, manche auch mehrmals. Mich haben zu diesem Angebot immer wie-
der Anfragen erreicht, interessierte und skeptische, neugierige und dankbare. So
mochte ich heute einige Erfahrungen nund Reflexionen? weitergeben, die mir zuge-
wachsen sind, wahrend ich die Geistlichen Ubungen selber gemacht oder fiir andere
organisiert habe.

»Ich mochte wissen, wie es um deine Seele steht”. Diese alte pastorale Frage
konnte als Motto fiir die Exerzitien dienen. Wer sie sich geben 148t, Mann oder Frau,
vernimmt sie regelmiBig, freundlich und ernst, aufmerksam und liebevoll, unbe-
stechlich und trostlich. Natiirlich sprechen Begleiter oder Begleiterin das meistens
nicht expressis verbis aus. Aber bei dem Einzelgesprich, das sie tdglich mit dem Ex-
erzitanten fiihren, ist das der wichtigste Inhalt: Wie ist dein geistlicher Weg in den
letzten 24 Stunden gelanfen und wie konnte er weitergehen?

Qualifizierte Begleitung

Aus dieser Konstellation mag deutlich werden, welch hohe Anforderungen an die
Begleitperson zu stellen sind; ,,Exerzitienmeister* sagen wir nicht gern. Der Eintritt
in solch ein geistliches Verhiltnis ist nur aufgrund eines vorgiingigen Vertrauens
moglich. Er wird in einem Kontaktgesprich einige Zeit vor der Exerzitienwoche
vereinbart. In deren Verlauf muB3 dann der Begleiter dieses Vertrauen bestindig mit
seiner Person rechtfertigen und vertiefen. Das erfordert neben hohen menschlichen
Qualitdten eine gute theologische Bildung, vor allem Vertrautheit mit der Bibel.
Hinzu tritt ein waches Gespiir fiir die Regungen und Entwicklungen der anderen
Seele sowie die Kenntnis, wie diese gut zu entfalten sind. Das alles muB getragen
sein von groflem Verstdndnis und Respekt gegeniiber der unverwechselbaren Sub-
Jektivitdt des Exerzitanten. Denn nichts wire verkehrter als die Meinung, dieser
sollte in eine bestimmte Richtung gedréngt oder zu einem vorgeschriebenen Pensum
veranlaBt werden; vielmehr sollen die Ubenden in voller Freiheit entscheiden.

Es ist ein spannender und niemals einlinig zu beschreibender Vorgang, inwiefern
sich die Begleitperson aktiv oder zuriickgenommen, flihrend oder raumgebend ver-
hélt. So kommt es vor, daB der Exerzitant mit gewissen Anregungen, Bibel- oder
Gebetstexten aus dem Gesprich entlassen wird. Beim nichsten Wiedersehen zeigt

I Das Pastoralkolleg Neuendettelsau dient der Fortbildung von evangelischen Pfarrerinnen
und Pfarrern im Gemeindedienst und in Sonderdiensten.

2 Zuerst verdffentlicht im Korrespondenzblatt, hrsg. von Pfarrer- und Pfarrerinnenverein in
der Evang.-Luth. Kirche in Bayern, 110. Jahrgang, Nr. 6, Juni 1995.



Exerzitien im Pastoralkolleg 309

sich dann aber nicht selten, da3 der Impuis nur eine unter anderen Kriften gewesen
ist, zu der die Eigendynamik des aufgenommenen Wortes hinzogekommen ist und
vor allem die innere Zielstrebigkeit des Exerzitanten. Dabei kann es durchans ge-
schehen, daB der Begleiter den Eindruck gewinnt, der Exerzitant sei noch nicht tief
genug eingedrungen, so daB er ihn bittet, die gleiche Ubung noch einmal zu machen.
Ubrigens ist die mehrmalige Wiederholung bei den Geistlichen Ubungen die Regel.
Oft wird erst nach einigen Tagen deutlich, warum der Begleiter so beharrlich bei ei-
nem Punkt geblieben ist: Geistliche Vertiefung 148t sich zwar nicht erzwingen, aber
anleiten, auch nicht abkiirzen, aber geduldig fordern.

Es wire indessen verfehlt, den Prozefl der Exerzitien ausschlieBlich von der psy-
chischen Dimension her zu beschreiben. Diese ist unabdingbar, aber in jedem Fall
nur die eine Seite. Wer hier Anflosung in bloBe Subjektivitit konstatieren wiirde,
hitte sie griindlich mifiverstanden. Das extra nos, vom Subjekt unterschieden und
diesem gegeniiberstehend, ist stets prdsent. Im Exerzitienbuch heifit es ,Die Ge-
heimnisse des Lebens Christi, unseres Herrn*3. Ignatius hat die Jesusiiberlieferung
erstmals in des Ludolf von Sachsen ,,Vita Christi“ kennengelernt, einer Art Evan-
gelienharmonie. Davon ist noch etwas zu merken, wenn er chronologisch etwa 50
Perikopen von der Ankiindigung der Geburt bis zur Himmelfahrt Jesu anflistet, mit
Stichworten ihrem Inhalt nach beriihrt und in Schritte zur Betrachtung gliedert. Da-
mit ist sozusagen der Elementarstoff umrissen, ans dem der Exerzitant sich aneig-
nen kann. Das ist jedoch weder Pflichtpensum noch Einschrinkung, denn der Schritt
in den weiteren Bereich der Bibel Alten und Neuen Testaments und etwa auch des
Gesangbuches wird in aller Regel getan, je nachdem, wohin Exerzitant und Be-
gleitperson gefiihrt werden. Dabei kann gar nicht nachdriicklich genug das MiBver-
stindnis zuriickgewiesen werden, als kdme es auf die Bewiltigung eines Stoffmafes
an. Es hat sich durchaus ergeben, dafl ein einziger Evangelienabschnitt — und text-
lich nicht mehr — die ganzen acht Tage hindurch getragen hat. ,,Denn nicht das viele
Wissen sittigt und befriedigt die Seele, sondern das Innerlich-die-Dinge-Verspiiren-
und-Schmecken* (EB 2).

Halten und Gehaltenwerden

»Verspiiren — sentir bedeutet bei Ignatius die Weise, wie man sich in seinem Selbst-
verstindnis von einer erfahrenen Wirklichkeit betreffen 14Bt“, kommentiert Peter
Knauer diese Stelle. Er will damit auf seine Weise definieren, worauf es bei den
Geistlichen Ubungen ankommt: sich die biblische Botschaft personlich aneignen,
konnte man sagen, sich ihr aussetzen, in sie eingehen, mit ihr verschmelzen. Mit
Christus zeitgleich werden, bei ihm sein, mit ihm Gemeinschaft haben wie die
Frauen oder Jiinger, die er angeschant hat, zu ihm reden, ihn um etwas bitten, sich
ihm zur Verfiigung stellen, an seinem Schicksal partizipieren, sich von ithm rufen

3 Zitiert werden die Exerztien nach: Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen und erliiu-
ternde Texte. Ubersetzt und herausgegeben von Peter Knauer. Graz 31988 = EB, das obige Zi-
tat Nr. 261.



Exerzitien im Pastoralkolleg 310

lassen. Weder das Subjekt allein wird beansprucht noch der Stoff einseitig betont.
Das Ziel der Exerzitien ist erst in der Begegnung erreicht, in der Durchdringung, in
der Synthese, und zwar je tiefer, desto befriedigender.

Die unausweichliche Frage, ob und inwiefern es denn dazu kommt: za dieser
Gleichzeitigkeit von mir und dem biblischen Vorgang, daB ich ihn mir solcher-
mafen aneigne oder von ihm absorbiert werde, da ich mich im Jiingerkreis vor-
finde oder Jesus als Gestalt meines Alltags einbezieche — diese nnausweichliche
Frage konnen die Exerzitanten je nur fiir sich im nachhinein mit einem Mehr oder
Weniger beantworten: ob es bis zualetzt bei der ungestillten Sehnsucht geblieben ist,
oder ob da oder dort jene begliickende Synthese statthatte.

Eine gewisse iiberpersonliche GesetzmaiBigkeit liegt freilich in dem Zosammen-
wirken von meiner eigenen Miihe, die ich investiere, einerseits, und der Gnade
Gottes andererseits, fiber die ich nicht verfiige. Analogien sind mir aus der Predigt-
vorbereitung bekannt gewesen. Ich miihe mich um einen Text, er sperrt sich, ich
halte ihn auvs, ich lasse ihn liegen, ich werde ungeduldig oder drgerlich, ich kimpfe
mit ihm, ich setze mich ihm von neuem aus, ich bete damit und dariiber. Am Sonn-
tag morgen werde ich anf der Kanzel stehen, und da weil ich dann meistens, ob im
Lauf meiner Anstrengung irgendwann jene Begegnung erfolgt ist oder nicht. Jenes
unwiderlegliche Bewuftsein: das ist’s jetzt! — begliickend oder bestiirzend, bedrin-
gend oder befreiend, jedenfalls nnwiderstehlich zwingend. Wenn es aber dazu ge-
kommen ist, muB ich mir ja Rechenschaft geben iiber das Verhiltnis von eigener
Bemiihung und unverfiigbarer Gnade. Bei den, Exerzitien fehlt der Fremdadressat
der Predigt; die Begegnung zielt ausschlieBlich auf mich selber. Werde ich inner-
lich getroffen, betroffen — inwiefern ist dies dann Frucht meiner Leistung und in-
wiefern Geschenk, das ich nur empfangen kann? Generell 146t sich diese Frage nur
mit der alten paradoxen monchischen Weisung beantworten: Strenge dich so an, als
hinge alles von dir ab, und lege abwartend die Hiande in den Schof3, als hinge alles
von Gott ab; du wirst beides erfahren! Das ist logisch ein Widerspruch, im Vollzug
aber stimmig. Das Wort ,,Gnade® wird in der Gegenwartssprache ernsthaft nur vom
,begnadeten Kiinstler gebraucht. Der ist, so meint der Ausdruck, aunf etwas ange-
wiesen, tiber das er nicht verfiigen kann. Aber er wiirde, auch im vollen BewuBtsein
dieser Abhingigkeit, niemals daranf verzichten, sich zu miihen, beharrlich zu sein
und unabléssig um die Form zu ringen. Dazu ein schones Wort von Paschasius Rad-
bertus: ,,Durch die Hand der Hoffnung wird Christus gehalten. Wir halten ihn und
werden gehalten. Aber es ist etwas Groferes, dafl wir von Christus gehalten werden,
als dafl wir ihn halten. Denn wir kénnen ihn nur so lange halten, als wir von ihm ge-
halten werden.*

Analogisch zu Christus

Im ,,Gotteslob®, dem katholischen Gesang- und Gebetbuch, steht bei der Einfiihrung
in den Abschnitt ,,Fastenzeit*: In der Betrachtung von Christi Leiden lernen wir ,,un-
seren eigenen Lebensweg verstehen als ein gemeinsames Schicksal mit dem Herrn,
der sein Kreuz getragen und dadurch die Welt erlost hat. Die Bereitschaft, mit dem
Herrn fiir die Rettung der Welt zu leiden, muB sich in tatkriftigem Einsatz gegen



Exerzitien im Pastoralkolleg 311

Not und Ungerechtigkeit bewihren“4. Damit ist recht genau beschrieben, wohin es
bei den Exerzitien friiher oder spiter kommt: zu der Aufforderung nimlich, in eine
Lebens- und Schicksalsgemeinschaft mit Jesus Christus einzutreten, neu in sie ein-
zuwilligen, sie zu vertiefen. Ein hilfreicher Einstieg dahin ist die biblische Rede
vom Licht, das Christus ist und das ich bin. Oder vom Weinstock, dessen Sifte
mich, die Rebe, durchdringen. Es geht aber noch weiter, indem ich biblische Aus-
sagen, die ich ausschlieBlich auf Christus auszulegen gewohnt bin, auf mich selber
anwenden soll. Also Johannes 12: Das Weizenkorn, das in die Erde fillt und erstirbt,
bin ich3. Oder: Die historische Gestalt hinter dem Gottesknechtslied Jesaja 53 ist un-
bekannt, offen, ob individuell oder kollektiv; die Karfreitagsliturgie rekrutiert dafiir
die Passion Christi. Und nun zeichne an seiner Stelle einmal dich selbst ein, im
Sinne des Obigen, und sieh, wie weit und wohin du damit kommst!

Es bedarf nur geringer Phantasie, um den massiven Widerstand nachzuempfin-
den, das heftige Strduben, welches durch diese Empfehlung hervorgerufen wird:
»Ich war der Allerverachtetste ... ich trug unsere Krankheit ... durch meine Wunden
sind wir geheilt ... der Herr warf unser aller Siinden auf mich.* Das grenzt ans Blas-
phemische, weil ich es nicht nur behaupten, sondern nachvollziehen und bejahen
soll.

Nun Iohnt es sich, diesem inneren Widerstand, zumal in seiner protestantischen
Ausprigung, etwas ndher nachzugehen. Kommt er aus der Scheu vor dem Leiden,
in das ich solchermaBen einwilligen wiirde? 1st es die Anschauung, da Leben und
Leiden Christi in Relation zu mir so unvergleichlich anders ist, daB ich mein klei-
nes und banales Leben damit nicht in Verbindung bringen darf? Geriit eventuell so-
gar (trotz Kolosser 1,24) Christi Heilswerk auf diese Weise in Verdacht, nicht als
voll geniligsam, sondern als ergidnzungsbediirftig betrachtet zu werden?

Es liegt mir fern, diese Bedenken zu bagatellisieren oder beiseitezuwischen; zu
tief sind sie in mir selbst verankert. Ich méchte nur die Konsequenzen bedenken, die
sich fiir die Frommigkeit ergeben, wenn man sich in keiner Weise iiber sie hinaus-
bewegen kann. Mein eigenes Leben mit seinen kleinen Héhen und Tiefen bleibt,
scheinbar aus Bescheidenheit, abgeschottet in seiner Alltdglichkeit und Profanitiit.
Es kommt von vornherein nicht dahin, daB ich ,,in Christus* bin und ,,Christus in
mir®, wenn es mir unpassend erscheint, meine Niederlagen und Freude direkt mit
ihm zu verbinden. So halten sich ,Die Geheimnisse des Lebens Jesu Christi, unse-
res Herrn® in respektvoller, gleichwohl unerreichbarer Ferne. Sie drohen, im Blick
auf meine Existenz rein gedanklich, aber das heiflt von einem gewissen Punkt an un-
wirklich und damit wirkungslos zu bleiben. Dementsprechend speist sich der vom
»Gotteslob* geforderte ,Einsatz gegen Not und Ungerechtigkeit in der Welt* nicht
mehr aus der unversieglichen Kraft, die uns aus der Schicksalsgemeinschaft mit
Christus erfiillen kdnnte, sondern wird, problematisch genug, zu einem bloB mora-
lischen Appell an unsere eigenen Moglichkeiten.

Die herkémmliche katholische Frommigkeit kennt den Brauch, daB der Mensch

4 Gotteslob, Katholisches Gebet- und Gesangbuch. Ausgabe fiir das Erzbistum Bamberg.
1975, 232.
5 Vgl. Evangelisches Gesangbuch. Ausgabe Bayern/Thiiringen, Nr. 553.



Exerzitien im Pastoralkolleg 312

Gott eine Lebensminderung ,,aufopfert”: eine Krankheit, einen Schicksalsschlag, ei-
nen Verlust, ein erlittenes Unrecht. Dergleichen wird im Gebet vor Christus ge-
bracht mit der Bitte, es seinem Leiden einzufiigen, mein kleines Kreuz in sein
grofes aufzunehmen. Sicherlich kann diese Praxis eine notwendige innere Ausein-
andersetzung mit jener Beeintrdchtigung verhindern. Sie kann verhindern, daf3 es
zur Unterscheidung kommt zwischen vermeidbarem Leiden, dem man entgegentre-
ten, und unvermeidbarem, dem man sich fiigen muf8. Aber: abusus non tollit usum!
Wir sind empfindlich und abwehrend geworden gegen eine allzu friihe Kapitulation
vor dem Leiden, zumal wenn sie uns von dritter Seite womdoglich mit Machtausii-
bung und Druck nahegelegt wird. ,,Widerstand“ haben wir gelernt. Ob dem aber
nicht weithin die ,,Ergebung* zum Opfer gefallen ist, auch dort, wo sie den Um-
stinden nach unbedingt angezeigt wire? Ob wir in der Abwehr stark, im Einwilli-
gen ins Unvermeidliche aber ungeiibt geworden sind? Ob wir das Klagen und Ha-
dern verlernt und uns der Sprachlosigkeit ausgeliefert haben? Und das letztlich, weil
innere Hemmungen uns hindern, uns auf das Mitsterben und Mitauferstehen mit
Christus einzulassen.

Theologische Erorterungen konnen beim Exerzitiengesprach als Fluchtweg die-
nen; konnen, miissen aber nicht. 1st denn nicht die Verschiedenheit zwischen dem
Leben von mir und von Christus eine totale? Nein, lautet die Antwort des Beglei-
ters, es ist eine weitgehende, aber keine totale. Man spricht von einem Analogie-
verhiltnis, bei dem die Unterschiede die Ubereinstimmungen bei weitem iibertref-
fen, ohne sie jedoch ganz auszuloschen. Diese Ubereinstimmungen sind zu benen-
nen und zu pflegen. Karl Barth hat die Epoche seiner Kirchlichen Dogmatik mit sei-
nem ,,Nein!“ zur analogia entis eingeleitet. Ob wir davon, bewuBt oder unbewuft,
eingefirbt sind, zum Schaden unserer praktischen Frommigkeit?

Ausfiihrlich von meinem Glauben reden

Der Verdacht erhirtet sich noch von einer anderen Seite her. Die ,,Betrachtung, um
Liebe zu erlangen“ (EB 230) gibt Anleitung zu ,schauen, wie Gott in den Ge-
schopfen wohnt. Dies ist eine Aufforderung, mich und meine Welt als von Gott er-
schaffen zu nehmen und unter diesem Aspekt auf mich zu beziehen. Wo dieser Ver-
such auch nur ansatzweise gelingt, ordnen sich die Dinge von der eigenen Erfah-
rung bis zu technischen Geriten, von der Okologie bis zu den Mitmenschen. Von
ihrer Geschopflichkeit her erkenne ich ihre Wiirde, ihre Funktion und ihre Be-
grenztheit. Ich werde davor bewahrt, sie in irgendeiner Weise geringzuschitzen oder
sie andererseits ,,mit der Herrlichkeit des unverginglichen Gottes zu verwechseln®
(R6m 1,23). Aber freilich, ich darf mich dabei, sieche oben, nicht von vorherein
durch das Verdikt einer natiirlichen Theologie schrecken lassen. Bei den Exerzitien
wird deutlich, daB der Weg der Spiritualitit eine Gratwanderung ist, rechts und links
gefihrdet. Wenn ich die eine Gefahr vermeide, Pantheismus, muf} ich darauf ach-
ten, nicht in die andere zu verfallen, Profanierung oder Vergétzung der Kreatur. Das
MiBlichste wiire, leider vom Protestantismus nicht selten zwischen Skylla und
Charybdis geiibt: den Weg der Frommigkeit iiberhaupt nicht mehr zu gehen, weil er



Exerzitien im Pastoralkolleg 313

—in der Tat! — immer bedroht ist. Die Zuriickweisung einer natiirlichen Theologie
hat die nationalsozialistische Ideologie bestehen helfen. Weil damit aber eine Ver-
kiimmernng der Frommigkeit einhergegangen ist, wird heute eine Neubesinnung
mit praktischen Konsequenzen erforderlich.

Gerhard Miinderlein schreibt in seinem Erfahrungsberichts: , Noch nie in meinem
Leben habe ich so ausfiihrlich und intensiv mit jemandem iiber meinen Glauben ge-
redet!* Ich konnte diesen Satz unterschreiben und wiiBte nicht, ob bei mir in diesem
Erleben Gliick und Freude oder Reue nund Scham iiberwogen haben. Man bedenke:
Eine Woche lang téglich ein einstiindiges Gesprich fithren iiber nichts anderes als
meinen Glauben! Ich selbst bin gelegentlich wihrend dieser Gespriche einen An-
genblick hinter mich getreten und habe mich gefragt: Was tust du da eigentlich?
Nicht von Kirche, nicht von Geld, nicht von Politik, nicht von anderen Menschen,
mit keiner bestimmten Absicht, ohne Zweck, nur von deinem Glauben reden! Dafiir
unbekiimmert seelische Kraft und Zeit verwenden! Dafiir einen geeigneten Partner
haben! Wo hittest du dergleichen schon einmal gemacht? Wo machst du derglei-
chen sonst auflerhalb der Exerzitien?

Schmerzlich erlebt habe ich dabei, wie schwer es mir fillt, von meinen Glaubens-
erfahrungen, von meinem inneren Weg iiberhaupt zu reden. Die dafiir erforderliche
Sprache war mir weithin Fremdsprache. Welch fatale Hilflosigkeit! Hatte ich dieses
Reden allein den Evangelikalen und Pietisten iiberlassen? Und warum kommen mir
die mithsam zusammengekratzten Worte hiilsenartig und formelhaft vor, gleich, ob
sie wissenschaftlich oder erbaulich, theologisch oder psychologisch sind? Sicher, es
gibt die Sprachhilfe der GroBen; das Gesangbuch ist mir dafiir unendlich lieb ge-
worden. Aber ich komme nicht umhin, meinen eigenen Ausdruck, meine eigene
Sprache, meine eigenen Worte zuo finden. Und das bedarf elementarer und geduldi-
ger Ubung.

Ein groBes Hindernis fiir mein Uben war die immer wiederkehrende Unlust: Ach,
das kennst du doch schon! Damit hast du dich doch lange genug beschiftigt! Immer
dasselbe! Ist doch schon ausgelutscht (als wire das Evangelium ein Stiick Kau-
gummi!). Irgendwann war mir in der aszetischen Literatur der Begriff acedia be-
gegnet. Er hat mich nicht mehr losgelassen und fiel mir wieder ein, als ich bei Ig-
natius ,,Von geistlicher Trostlosigkeit” (EB 317) gelesen habe.

Ist das nur meine Schwierigkeit bei den geistlichen Ubungen oder geht es ande-
ren dhnlich? Mir hat jedenfalls geholfen, was Josef Pieper zur Analyse der acedia
und vor allem zu ihrer Bekdmpfung gesagt hat. Sie gehort in der katholischen From-
migkeitstradition zu den sieben Todsiinden, ist ,,der Anfang und die Wurzel der Ver-
zweiflung®, ,eine Art von Traurigkeit ... angesichts des gottlichen Gutes im Men-
schen ... Sie ist eine Art von angsthaftem Schwindelgefiihl, das den Menschen be-
fillt, wenn er der HGhe inne wird, zu der ihn Gott erhoben hat. Der in der acedia be-
fangene Mensch hat weder den Mut noch den Willen, so groB zu sein, wie er wirk-
lich ist. Er mochte lieber weniger grof} sein, um sich so der Verpflichtung der GroBe
zu entziehen. Die acedia ist eine pervertierte Demut; sie will die iibernatiirlichen

6 Korrespondenzblatt 6/1991, 88.



Exerzitien im Pastoralkolleg 314

Giiter nicht annehmen, weil sie ihrem Wesen nach verbunden sind mit einem An-
spruch an den Empfénger... der freudlose und verdrieBliche, borniert selbstsiichtige
Verzicht des Menschen auf den - verpflichtenden Adel der Gotteskindschaft.« Zu
iiberwinden ist sie aber ,,allein durch die klarsichtige Hochgemutheit, die sich das
Grofe des selbsteigenen Daseins zutraut und zumutet, und durch den begnadeten
Aufschwung der Hoffnung auf das Ewige Leben®7.

Peter Knauer beschliefit seine Einleitung zum Exerzitienbuch mit einem Zitat aus
Bonhoeffers ,,Widerstand und Ergebung™: ,,Alles, was wir mit Recht von Gott er-
warten, erbitten diirfen, ist in Jesus Christus zu finden. Was ein Gott, so wie wir ihn
uns denken, alles tun miiBte und konnte, damit hat der Gott Jesu Christi nichts zu
tun. Wir miissen uns immer wieder sehr lange und sehr ruhig in das Leben, Spre-
chen, Handeln, Leiden und Sterben Jesu versenken, um zu erkennen, was Gott ver-
heiit und was er erfiillt” (EB S. 8). Dieser Rekurs wurde mir bestétigt, als ich in der
Bethgebiographie im Anhang eine Seminarnachschrift gefunden habe, nach der der
junge Bonhoeffer im Zusammenhang einer theologischen Anthropologie von
christlichen Ubungen“ spricht: Der individuelle habitus des christlichen Charakters
werde durch Ubung erworben, Ubungen der Kirchlichkeit, Ubungen der Frommig-
keit und Glaubigkeit, Ubungen der Siindenerkenntnis, Ubungen des Tuns und Dien-
stes8. Und weil ich iiberzeugt bin, dal die Exerzitien dafiir eine geeignete Méglich-
keit schaffen, deshalb will ich sie weiterhin im Pastoralkolleg anbieten.

Wolfgang Dietzfelbinger, Neuendettelsau

7 Josef Pieper, Uber die Hoffnung. Leipzig 21938, 55-62 passim.
8 Eberhard Bethge, Dietrich Bonhoeffer, eine Biographie. Miinchen 1967, 1094/5.

BUCHBESPRECHUNGEN

Lebenspraxis und Kirche

Pesch, Otto Hermann: Christliche Le-
benspraxis — heute und hier. Wiirzburg:
Echter 1994. 384 S., kart., DM 29,-.

Ein Theologieprofessor macht aus seinem
Herzen keine Mordergrube, versteckt sich
nicht hinter Gelehrsamkeit, sondern bringt
seine nud unser aller Fragen nach einem
christlichen Leben unverbliimt zum Auns-
druck und versucht Antworten zu geben, die
sowohl in heutigen Zeitgefiihl wie im person-
lich erlebten Christentum griinden. Man er-
kennt an den 12 (+ 1 = Gotteserfahrung) Ka-
piteln, da} sie im tebendigen Austansch mit
Studenten (Vorlesung fiir Studienanfinger)
und nicht in systematischem, professoralem

Zugriff verfaBt wurden. Das reiche Personen-
und Sichtwortverzeichnis zeigt aber, welch
breiter Themenkreis erfaBft ist (dabei ist es
nicht einmal vollstandig: vgl. ,,Werbung* S.
255).

Pesch beweist iiberzeugend, daB ein kriti-
sches Verhiltnis zu manchen AuBerungen
des kirchliches Amtes das glaubende und
auch versténdnisvoll liebende Verhiltuis zo
eben diesem Amt keinesfalls mindern muf —
eher im Gegenteil! DaB dies besonders in den
Fragen nach Sexualitit, Ehe, Leben und Tod
erkennbar wird, verdient hervorgehoben zu
werden. Ohne Schwierigkeit entdeckt man
wichtige theologische Hintergrund-Fragen in
der Behandlung konkreter Lebensfragen: Z.





