Beten und Menschsein 335

Leute zu Boden, die nicht mit den anderen wetteifern konnen. Das sind die,
welche wir lieben, denen wir dienen, fiir die wir sorgen wollen.” Sind es
nicht auch die, fiir die Christus Mensch geworden ist? Sein Werk weiterzu-
tun, seine Liebe in der Welt zu bezeugen, auch in der Weigerung, die Wirk-
lichkeit dieser zerrissenen Welt so hinzunehmen, wie sie ist — das wire eine
innerste Konsequenz christlichen und menschlichen Betens.

Wer das zu ahnen beginnt, dem 6ffnet und weitet sich das Herz ganz von
selbst. Der kann sich nicht mehr begniigen mit dngstlicher Selbsteinkreisung
und Selbstbehauptung. Der muf sich brauchen lassen von Gott — und er will
es auch. Und dann ist es nicht entscheidend, wo und wie das konkret wird:
wenn es nur geschieht!

Erfahrung — Glaube — Dogma

Markus Knapp, Wiirzburg

Der Auszug aus den christlichen Kirchen erscheint heute zumindest in den
Lindern Mitteleuropas als ein unaufhaltsamer ProzeB, dessen AusmalBe
noch unabsehbar sind. Dabei stellen Kirchenaustritte in der Regel nur ,,End-
punkte® einer lingeren Entwicklung dar, die sich oft schleichend, weitge-
hend unbemerkt vollzieht. DaB hier auch »hausgemachte*, manchmal reich-
lich iiberfliissig erscheinende innerkirchliche Konflikte und Probleme eine
Rolle spielen konnen, 148t sich schwerlich bestreiten. Doch ist dieses Lei-
den an den real existierenden Kirchen nicht der wirklich zentrale und ent-
scheidende Grund fiir den scheinbar unaufhaltsamen Auszug aus ihnen. Was
sich in diesem Auszug vielmehr sichtbar dokumentiert, ist ein langsamer,
zunidchst nur schwer wahrnehmbarer Glaubensverlust, eine allmihliche
,»verdunstung* des Glaubens, wie man es auch genannt hat. Besonders greif-
bar und virulent zugleich macht diesen zunehmenden Glaubensverlust die
sogenannte Tradierungskrise des Glaubens.! Gemeint ist damit, daB seine
Vermittlung in Familie und Schule an die jeweils nichste Generation nicht

' Vgl. E. Feifel/W. Kasper (Hrsg.), Tradierungskrise des Glaubens. Miinchen 1987; W. Si-
mon, Wird die Weitergabe des Glaubens an die kommende Generation gelingen? Die Her-
ausforderung der Kirche durch die Tradierungskrise des Glaubens, in: M. Lutz-Bachmann/B.
Schlegelberger (Hrsg.), Krise und Erneuerung der Kirche. Theologische Ortsbestimmungen.
Berlin 1989, 102-127.



Markus Knapp 336

mehr mit der gleichen Selbstverstiandlichkeit erfolgt bzw. gelingt, wie das in
vergangenen Epochen der Fall gewesen ist. Worin sind aber die Ursachen
dieser ,,Verdunstung* des Glaubens und seiner Tradierungskrise zu sehen?

Der christliche Glaube hat heute seine Plausibilitdt und Orientierungs-
funktion fiir viele Menschen verloren. Die Welt, in der wir leben, ist erheb-
lich komplexer geworden, nachdem sich in der Moderne die einzelnen Wirk-
lichkeitsbereiche wie Wirtschaft, Politik, Kunst usw. ausdifferenziert haben
und sich entsprechend ihrer je eigenen Gesetzlichkeit entwickeln. Die mo-
derne Welt und Gesellschaft tritt daher dem Menschen nicht mehr als ein
einheitlicher Sinnzusammenhang gegeniiber, sondern als ein Ensemble von
unterschiedlichen Funktionszusammenhéngen, die ihre je eigenen Anforde-
rungen an ihn stellen. Davon ist nicht nur die Berufswelt bestimmt, sondern
mittlerweile auch die Lebenswelt und der Alltag. Deren religiose Rituali-
sierungen, die friither das Leben der Menschen strukturiert und geprégt ha-
ben, sind weitgehend verlorengegangen. So hat der christliche Glaube ge-
wissermaBen seine ,,AuBenstiitzen* eingebiifit, die ihm tiber lange Zeit cine
gewisse Selbstverstindlichkeit und Plausibilitdt gesichert haben.

Diese Auflosung einer religidsen Strukturierung der Lebenswelt und de-
ren Unterwerfung unter die Imperative der Funktionssysteme eines rein
zweckrationalen Handelns sind fiir die Situation von Glauben und Kirche in
der Moderne von kaum zu iiberschitzender Bedeutung. Sie sind die eigent-
liche Ursache fiir die ,,Verdunstung® des Glaubens und seine Tradierungs-
krise. Zur entscheidenden Frage wird damit aber, wie der Glaube in einer
besonders von den Erfordernissen des Wirtschaftssystems (Leistungs- und
Besitzstreben, Konsumismus usw.) dominierten Wirklichkeit {iberhaupt
noch Lebensrelevanz gewinnen kann. Die heute am héufigsten gehorte Ant-
wort auf diese Frage lautet: Der Glaube muB sich auf die Erfahrung gelin-
genden Menschseins griinden, denn nur solche Erfahrung macht ihn glaub-
wiirdig und gibt ihm seine Deutungskompetenz fiir das menschliche Dasein
zuriick. Diese Antwort entspricht dem Bediirfnis des Menschen nach Selbst-
findung angesichts einer fragmentierten Lebenswirklichkeit. Wo aber in die-
ser Weise die eigene Erfahrung zum entscheidenden Kriterium des Glaubens
wird, muB die Bezugnahme auf eine vorgegebene Wahrheit, auf iiberlieferte
Riten und Dogmen als etwas grundsitzlich Suspektes erscheinen; sie steht
unter dem Verdacht, im Interesse kirchlicher Machtausiibung den Menschen
sich selbst zu entfremden.

Symptomatisch ist dafiic heute vor allem Eugen Drewermannn; seine
Schriften treffen offensichtlich ins Zentrum der geschilderten Problemkon-
stellation. In seinem Buch ,,Glauben in Freiheit* umschreibt Drewermann in
ausdriicklicher Ankniipfung an die Gnosis des 2. Jahrhunderts (insbesondere
Marcions) seine eigene Fragestellung folgendermaBen: ,,Wie ist es moglich,



Erfahrung — Glaube — Dogma 337

die entscheidenden Glaubensinhalte des Christentums aus den Verformun-
gen des kirchlichen Dogmatismus zu 18sen und von der personlichen Erfah-
rung her neu zu begriinden?* Daraus ergibt sich dann, vollig konsequent, die
Forderung: ,.Es wird die hochste Zeit, dafl wir uns auf die Suche machen
nach einem dogmenfreien ,Christentum‘“. Denn, so definiert Drewermann
aus seiner Sicht wiederum ganz folgerichtig, ,,,Glaube‘ darf und kann we-
sentlich nichts anderes sein als die Erfahrung, durch ein unbedingtes Ange-
nommensein bei sich selber angekommen zu sein.“? Eine bestimmte Erfah-
rung wird hier also zum entscheidenden Kriterium fiir die Wahrheit und
Glaubwiirdigkeit des Glaubens; die Bezugnahme auf eine vorgegebene
Wabhrheit erscheint unter diesen Voraussetzungen dann nur noch als auto-
ritdrer Dogmatismus.

Doch ist das Verhiltnis von Erfahrung, Glaube und Dogma damit in einer
theologisch angemessenen Weise erfaf3t? Beim Versuch einer Antwort auf
diese Frage diirfte es zunéchst einmal ratsam sein, etwas genauer nach dem
Stellenwert des Begriffs Erfahrung zu fragen. Denn bei aller heutigen
Selbstverstindlichkeit einer Berufung auf Erfahrung ist doch bei niherem
Hinsehen picht zu verkennen, dafl der Begriff etwas Schillerndes hat. H.-G.
Gadamer ist sogar der Auffassung, da} er ,,zu den unaufgeklirtesten Be-
griffen* gehort, ,,die wir besitzen.*®> Was also heifit Erfahrung im Kontext
heutiger Lebenswirklichkeit genauerhin?

1. Erfahrung heute

Erfahrung ist einer der Schliisselbegriffe der Neuzeit. Die neuzeitliche Wis-
senschaft beruft sich gegen das iiberkommene spekulativ-metaphysische Er-
kenntnisideal auf sie als die entscheidende Erkenntnisquelle. Die neuzeitli-
che Bezugnahme auf Erfahrung richtet sich also gegen eine ungepriifte
Ubernahme iiberlieferter Traditionen oder Begriffssysteme und erhilt da-
durch eine autoritits- und traditionskritische Pointe. Die philosophische Re-
flexion des Erfahrungsbegriffs macht dann zwar deutlich, daB er erheblich

2 E. Drewermann, Glauben in Freiheit oder Tiefenpsychologie und Dogmatik. Band 1:
Dogma, Angst und Symbolismus. Solothurn/Diisseldorf 1993, 227, 141, 208. DaB die Forde-
rung uach einem dogmenfreien Christentum keineswegs neu ist, sondern es Tendenzen dazu
in der Geschichte des Christentums, vor allem in prophetischen Bewegungen und in der My-
stik, immer wieder gab, zeigt Ph. Schifer, ,, Dogmenfreies Christentum“. Seine Anliegen in
einer Dogmenauslegung, in: E. Schockenhoff/P. Walter (Hrsg.), Dogma und Glaube. Bau-
steine fiir eine theologische Erkenntnislehre (FS W. Kasper). Mainz 1993, 9-27.

* H -G. Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Hermeneutik.
Tiibingen 19725, 329.



Markus Knapp 338

komplexer ist, als ein naiver Empirismus urspriinglich wahrhaben wollte.*
Dennoch bleibt der Erfahrungsbezug fiir das Welt- und Selbstverstindnis
des neuzeitlichen Menschen konstitutiv. Alles Vorgegebene, jede Uberzeu-
gung und Wirklichkeitsdeutung kann unter Berufung auf Erfahrung in Frage
gestellt werden. Auf diese Weise erdffnen sich in der neuzeitlich-modernen
Welt immer neue und weitere Erfahrungsraume.

Was zunichst vor allem in der Wissenschaft und der Kunst begonnen hat,
setzt sich dann nach und nach auch in der Alltagswelt durch: Uberkommene
Traditionen und Milieus losen sich auf, festgelegte Rollen verlieren ihre
Selbstverstdndlichkeit, soziale Bezichungen und Bindungen verindern sich,
werden krisenanfilliger usw. Zug um Zug etabliert sich so eine anscheinend
nicht mehr hintergehbare Pluralitit von Lebensstilen und Wertorientierun-
gen. Dies zwingt die einzelnen viel mehr als in fritheren Epochen, unter ver-
schiedenen Moglichkeiten zu wihlen und die eigene Biographie selber zu
planen. Und das geschieht dann wiederum in allererster Linie auf der Basis
der je eigenen Erfahrungen in der pluralistischen Wirklichkeit.

Es ist jedoch wichtig zu beachten: Diese Individualisierung der Lebens-
vollziige und -wege korrespondiert auf das genaueste mit der funktionalen
Differenzierung der Gesellschaft in verschiedene eigenlogisch sich ent-
wickelnde Teilbereiche; denn deren unterschiedliche Anspriiche an die
Menschen konnen nur noch von den jeweils einzelnen aufeinander abge-
stimmt werden. Die funktionale Differenzierung der Gesellschaft und die In-
dividualisicrung der Lebensstile und Wertorientierungen sind also die zwei
Seiten einer einzigen Medaille.

Die Konsequenzen dieses Individualisierungsschubs hat vor allem der So-
ziologe Ulrich Beck untersucht und aufgezeigt. Beck schreibt: ,,Dies bedeu-
tet, dafl hier hinter der Oberfliche intellektueller Spiegelfechtereien fiir die
Zwecke des eigenen Uberlebens ein ichzentriertes Weltbild entwickelt wer-
den muB, das das Verhilinis von Ich und Gesellschaft sozusagen auf den
Kopf stellt und fiir die Zwecke der individuellen Lebenslaufgestaltung hand-
habbar denkt und macht.*> Das Weltbild des modernen Menschen ist also
nicht mehr den einzelnen von der Gesellschaft vorgegeben, sondern wird
von diesen selbst aufgrund ihrer je spezifischen Situation und Priferenz ent-
wickelt. Der Zielpunkt dieses Individualisierungsprozesses ist nach Beck
,die vollmobile Single-Gesellschaft“: ,Die Grundfigur der durchgesetzten
Moderne ist — zu Ende gedacht — der oder die Alleinstehende*.

4 Eine gute Zusammenfassung der philosophischen Diskussion des Erfahrungsbegriffs bie-
ten A. S. Kessler/A. Schopf/Ch. Wild, Art. ,, Erfahrung*, in: Handbuch philosophischer
Grundbegriffe 2. Miinchen 1973, 373-386.

5 U. Beck, Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne. Frankfurt/Main 1986,
217f.



Erfahrung — Glaube — Dogma 339

Beck weist zwar darauf hin, daf} die individualisierte Lebenslanfgestal-
tung auch einhergeht ,,mit einer hochgradigen Standardisierung‘’. Die Indi-
viduen bleiben ja nicht nur in hohem MaBe marktabhingig, z. B. als Ar-
beitskrifte; sie werden auch beeinflufit und gesteuvert, etwa durch die Me-
dien und die Werbung. Dies alles dndert aber nichts daran, daB unter den Be-
dingungen einer individualisierten Lebensplanung und -gestaltung die Er-
fahrung zu einem entscheidendem Kriterium wird, wenn es darum geht, die
eigenen Priferenzen festzulegen. Der ausschlaggebende Gesichtspunkt ist
dabei, was mir gurtut, was fiir mich in meiner augenblicklichen Lebenssi-
tuation hilfreich und heilsam ist. Es geht also um Sinnsuche und Orientie-
rungshilfe in einer uniibersichtlichen Welt, um die Findung des eigenen
Selbst und Gliicks angesichts der Zerrissenheit des modernen Daseins, um
Kontingenzbewiltigung in den Wechselfillen des Lebens.

Das hat natiirlich auch massive Auswirkungen fiir Glauben und Kirche.
Sie kommen auf dem ,,Markt der Moglichkeiten* in den Blick als ein Ange-
bot neben anderen, dessen man sich bei entsprechendem Bedaif bedienen
kann. Es wird dann aus dem Angebot des Glaubens das ausgewiihlt, was re-
levant und hilfreich erscheint. Das heifit aber: Der Glaube und seine Inhalte
sind genau so weit plausibel, wie sie mit entsprechenden Erfahrungen der
Selbstfindung, des Angenommenseins, des Trostes usw. korrespondieren
bzw, solche Erfahrungen in Aussicht stellen und erméglichen.

Angesichts dieses Sachverhalts ist nun zu fragen, ob das Verhiltnis von
Glaube und Erfahrung, wie es sich unter den Bedingungen individualisier-
ter Lebenslaufgestaltung darstellt, auch theologisch wirklich angemessen
ist. Das soll im folgenden gepriift werden.

2. Glaube und Erfahrung

Es steht aufler Frage, daB der christliche Glaube auf Erfahrung bezogen ist,
und zwar nicht nur beildufig, sondern wesentlich und unabdingbar. Christli-
cher Glaube verweist ja den Menschen auf ein Handeln Gottes in der Ge-
schichte, in dem Gott sich selber zur Erfahrung bringt. Das gilt schon fiir das
Alte Testament, ist doch fiir den Glauben Israels eine ganz bestimmte Er-
fahrung konstitutiv, ndmlich seine Befreiung aus Agypten. Es ist diese Er-
fahrung, an die Israel sich durch alle Jahrhunderte hindurch immer wieder
erinnert, die es getragen und ihm gerade in Krisenzeiten neue Hoffnung ge-
schenkt hat. Jesus hat sich nicht mehr auf diese Erfahrung Israels berufen;

¢ Aa.O., 199.
7 A0, 210.



Markus Knapp : 340

fiir ihn war vielmehr ein neues —allerdings in Kontinuitdt mit der Geschichte
Israels stehendes —Handeln Gottes und die damit einhergehende Erfahrung
entscheidend: ,,Wenn ich mit dem Finger Gottes die Ddmonen austreibe, so
ist doch das Reich Gottes schon zu euch gekommen® (Lk 11,20). Auch hier
geht es offensichtlich um die Erfahrung einer Rettung bzw. Befreiung, auf
die Jesus verweist, um seine Botschaft vom Anbruch der Gottesherrschaft
zu erldutern.® Der damit verbundene Anspruch Jesu wird den Jingern an
Ostern bestitigt, und zwar wiederum mittels einer Erfahrung, ndmlich der
Erfahrung der Gegenwart des von Gott auferweckten Gekreuzigten.

Man muB also in der Tat sagen: Christlicher Glaube verweist unabdingbar
auf Erfahrung. Darunter ist offensichtlich in der Regel die Widerfahrnis ei-
nes von Gott geschenkten Heils zu verstehen, also nicht die unmittelbare Er-
fahrung Gottes selber, wie sie in der Mystik gegeben ist.

Nun beziehen sich aber die christliche Verkiindigung und christlicher
Glaube zweifellos auf Ereignisse und Erfahrungen der Vergangenheit. Da-
mit steht der Erfahrungsbezug des Glaubens jedoch zunichst einmal quer zu
dem, was hente angesichts einer fortgeschrittenen Individualisierung als re-
ligiose Erfahrung gesucht und akzeptiert wird: Es geht hier ja um Erfahrun-
gen, die ich selber in meiner aktuellen Situation mache und dabei als fiir
mich heilsam, sinnstiftend und zukunftsweisend erkenne. Erfahrungen der
Vergangenheit helfen da, so scheint es, nicht weiter.”

Aber es darf ja nun keinesfalls iibersehen werden, dal und wie bei dieser
Bezugnahme des Glaubens auf Ereignisse und Erfahrungen der Vergangen-
heit doch unabdingbar auch die je eigenen Erfahrungen der Empfinger der
Glaubensverkiindigung mit ins Spiel kommen. Der Glaube spricht sie ja ge-
rade auf diese Erfahrungen an, er setzt sich in Beziehung zu den ihnen zu-
grundeliegenden Hoffnungen, Wiinschen, Enttduschungen usw. Die Glau-
bensverkiindigung 14dt dazu ein, all diese Erfahrungen des Menschen mit
sich selbst und seiner Welt aus einer anderen Perspektive — eben der des
Glaubens und der mit ihm verbundenen Erfahrungen — zu betrachten und so
die eigene Welt- und Selbsterfahrung moglicherweise ganz neu verstehen zu
lernen. Mit Recht schreibt daher Eberhard Jiingel: Der Glaube ist ,,nicht ein-

8 Vgl. zum jesuanischen Verstindnis der Reich-Gottes-Botschaft ausfiihrlicher: M. Knapp,
Gottes Herrschaft als Zukunft der Welt. Biblische, theologiegeschichtliche und systematische
Studien zor Grundlegung einer Reich-Gottes-Theologie in Auseinandersetzung mit Jiirgen
Habermas’ Theorie des kommunikativen Handelns (BDS 15). Wiirzburg 1993, 134ff.

9 So schreibt etwa F.-X. Kaufmann: ,,Wenn es zutrifft, da die Modernisierung des Bewuft-
seins sich in spezifischer Weise als Wandel von Traditionsorientierung zu Zukunftsorientie-
rung manifestiert, so ist damit ein Sinnzuosammenhang, der seine Verbindlichkeit aus einem
zuriickliegenden Ursprung und einer die Verbindung zur Gegenwart herstellenden Tradition
herleitet, im Kern ,unmodern‘ und damit fiir ein zeitgendssisches BewuBtsein zumindest
zwiespiltig, wenn nicht unplansibel* (Religion und Modernitdt. Sozialwissenschaftliche Per-
spektiven. Tiibingen 1989, 28).



Erfahrung — Glaube — Dogma 341

fach eine fixierbare Erfahrung unter anderen, sondern die verwirklichte Be-
reitschaft, mit der Erfahrung selber neue Erfahrungen zu machen, so dall
man ihn regelrecht als eine Erfahrung mit der Erfahrung zu definieren
hat.“!* Der Glaube erschlieBt also einen neuen Erfahrungshorizont, in den
die menschliche Selbst- und Welterfahrung hineingestellt wird. Dabei mul3
sich dann erweisen, ob und inwiefern der Glaube den Menschen mit seinen
jeweiligen Erfahrungen auf ein gelingendes, erfiilltes Leben hin zu orientie-
ren vermag.

Was ergibt sich daraus fiir das Verhiltnis von Glaube und menschlicher
Erfahrung, wenn christlicher Glaube selber als eine solche ,Erfahrung mit
der Erfahrung® verstanden werden muf3?'! Grundlegend ist zunichst die Ein-
sicht: Der Glaube 148t sich nicht aus der dem Menschen eigenen Erfahrung
ableiten — wie konnte er sonst eine Erfahrung mir eben dieser Erfahrung
sein? —, er bleibt vielmehr auf etwas verwiesen, das ,,von auBlen* auf den
Menschen zukommt, nidmlich das Wort der Verkiindigung. Der Glaube
kommt, wie Paulus sagt, vom Horen (R6m 10,17). Nur so kann er dem Men-
schen und seinen bisherigen Erfahrungen einen wirklich neuen Horizont
eroffnen.

Das heiBt dann aber auch, daB diese Frfahrungen kein neutrales, festste-
hendes Kriterium fiir die Glaubwiirdigkeit des Glaubens sind, kein ihm
duBerlich bleibender MaBstab, an dem sich sein Wahrheitsgehalt ablesen
lieBe. Im Gegenteil, diese Erfahrungen werden ja ihrerseits in ein neues
Licht und eine neue Perspektive geriickt, indem sie auf das Heilshandeln
Gottes und seine darin griindenden Verheiungen angesprochen werden. Die
menschliche Erfahrung ist also ein Moment des Glaubens selber, gewisser-
maBen sein Betitigungs- und Bewihrungsfeld, so daB sie sich im Vollzug
des Glaubens selbst verindern kann, ja zwangslaufig verdndern wird.

Insofern Glaubenserfahrungen als Widerfahrnisse des von Gott kommen-
den Heils zu begreifen sind, bleiben sie fiir die Glaubenden jedoch ginzlich
unverfiighar. Sie lassen sich nicht herbeizwingen, etwa durch die Anwen-
dung bestimmter Methoden. Was Christen erfahren als unbedingtes Ange-
nommensein, Trost, Versbhnung usw., bleibt freie, ungeschuldete Gabe
Gottes. Es gibt im Glauben kein ,,Recht auf Erfahrung®.

Dem entspricht die prinzipielle Nichteinholbarkeit des Geglaubten durch
Erfahrung. Der Glaube hat ja eine universale Ausrichtung, in die die ganze

10 E. Jiingel, Gott als Geheimnis der Welt. Zur Begriindung der Theologie des Gekreuzigten
im Streit zwischen Theismus und Atheismus, Tiibingen 19783, 225. Vgl. auch G. Ebeling, Die
Klage iiber das Erfahrungsdefizit in der Theologie als Frage nach ihrer Sache, in: ders., Wort
und Glaube tlt. Beitrige zur Fundamentaltheologie, Soteriologie und Ekklesiologie. Tiibin-
gen 1975, 3-28, 22£.25f.

1" Vgl. dazu und zum folgenden J. Track, Art. ,, Erfalirung 111/2 (Theologiegeschichtlich/Neu-
zeit)”, in: TRE 10, 116-128, 126f.



Markus Knapp 342

Schopfung miteinbezogen wird. Die Vollendung dessen, was mit dem Chri-
stusereignis begonnen hat, steht aber noch aus; das eschatologische Heil
Gottes hat noch nicht die ganze Schopfung erfaBt und verwandelt. Und so
148t sich dieses Heil auch noch nicht iiberall und jederzeit erfahren, im Ge-
genteil, der Glaube steht immer wieder auch gegen die Erfahrung, die die
Menschen mit sich selbst und der Welt machen, so daB diese Erfahrungen
zur Anfechtung des Glaubens werden. Darin ist dann aber nicht einfach nur
eine Infragestellung des Glaubens zu erblicken, sondern durchaus auch ein
Ausdruck seiner Radikalitit, der Tatsache ndmlich, daB es in ihm buchstiib-
lich ums Ganze geht, wie etwa Gerhard Ebeling erldutert: ,,Wenn ... Glaube
und Erfahrung teils in schirfsten Gegensatz zueinander treten — es gilt zu
glauben wider alle Erfahrung —, teils als untrennbar eins erscheinen — der
Glaube 148t das Geglaubte auch in Herz und Gewissen fiihlen —, so erweist
darin der Glaube seinen umfassenden Lebensbezug“!2. Von daher gesehen
gewinnt dann aber das Auseinanderfallen von Glaube und Erfahrung, die
Nichteinholbarkeit des Geglaubten in den Erfahrungshorizont der Glauben-
den noch eine andere Bedeutung: Solche Situationen der Anfechtung kon-
nen die Glaubenden iiber sich hinausverweisen; sie lassen darauf aufmerk-
sam werden, dal dem Menschen mehr zubestimmt ist als das, was er sich
selbst zuzusprechen und zu erfassen vermag.

So wird aber noch einmal deutlich: Der menschliche Erfahrungshorizont
kann nicht zum ausschlaggebenden Kriterinm fiir den Glauben werden, weil
damit der Glaube sein Ma am Menschen und nicht an den jegliches
menschliche Mal} sprengenden Moglichkeiten Gottes nehmen wiirde. Der
Erfahrungsbezug des Glaubens ist somit nur dann in angemessener Weise
gewahrt, wenn die Glaubenden sich immer auch offen halten fiir das, was
alle ihre gegenwirtigen Erfahrungen iibersteigt auf eine Erfahrung hin, die
sich erweisen wird als die Erfahrung einer bedingungslosen und allméchti-
gen Liebe, die Gott selber ist (vgl. 1 Joh 4,8.16).

Wie kann aber der Glaube hier und heute iiberzeugend gelebt und wei-
tertradiert werden als eine ,,Erfahrung mit der Erfahrung®, die jetzt schon die
gesellschaftlich und kulturell vorgegebenen Standards und Horizonte erfor-
derlichenfalls sprengt? Notwendig erscheint dazu vor allem ein neues
Bemiihen um eine authentisch christliche Lebensgestalt, damit das, was der
Glaube verkiindet, wieder anschaulich, greifbar wird. Nur wenn das gelingt,
kann er angesichts fortschreitender Sikularisierung, des Wegfalls seiner ge-
sellschaftlichen Stiitzen und der Pluralisierung der Lebensstile auf Dauer ge-
sellschaftlich présent bleiben bzw. es wieder werden. Durchaus mit Recht
stellt daher Eugen Drewermann die Frage: ,,Ist der christliche Glaube eine

12 G. Ebeling, Die Klage iiber das Erfahrungsdefizit in der Theologie. A.a.O. 13f.



Erfahrung — Glaube — Dogma 343

Lehrform oder eine Lebensform, und wie verhalten sich Lehre und Leben
religi6s zueinander? Darum geht es.*!3 In der Tat, wobei allerdings das Neue
und Herausfordernde heute darin besteht, dal solche christlichen Lebens-
formen erst wieder bewuBt geschaffen werden miissen, nachdem die iiber-
kommenen Formen weitgehend briichig geworden sind oder sich bereits
ganz aufgeldst haben.

Doch woran kann sich die Suche nach authentisch christlichen Lebensge-
stalten orientieren? Meine moglicherweise iiberraschende Vermutung geht
dahin, daB hier unter anderem gerade den kirchlichen Dogmen eine wich-
tige Bedeutung zukommt, wenn man nur ihren Sinngehalt in rechter Weise
erschlief3t.

3. Dogma und Erfahrung

Das System kirchlich-theologischer Dogmen hat heute zweifellos seine Ori-
entierungsfunktion weitgehend verloren, auch unter Christen, im Raum der
Kirche. Fiir die meisten Menschen bleiben die christlichen Dogmen belang-
lose, weltfremde Spekulationen, die mit ihrem Leben nichts zu tun haben.
Wenn es daher nicht gelingt, ihren Lebensbezug wieder verstidndlich zu ma-
chen, miissen sie zwangsldufig zunehmend als iiberfliissig erscheinen, und
der Ruf nach einem dogmenfreien Christentum wird nicht nur lauter wer-
den, sondern auch immer iiberzeugender klingen. Wie aber kann heute der
Lebensbezug der Dogmen wieder deutlich werden?

Im christlichen Glauben geht es letztlich um nichts anderes als um die
Antwort des Menschen auf die Selbstoffenbarung Gottes in Jesus Christus.
Die kirchlichen Dogmen fiigen diesem Offenbarungsgeschehen nichts
hinzu; im Gegenteil, sie sind zu verstehen als die begriffliche Explikation
dieses Geschehens, seiner Voraussetzungen und Konsequenzen. Werden sie
aber in diesem Sinne interpretiert, dann wird nicht nur ihr Lebensbezug
deutlich, sondern es zeigt sich auch, inwiefern ihnen eine wichtige Funktion
bei der heutigen Suche nach authentisch christlichen Lebensgestalten zu-
kommen kann.

Die Selbstoffenbarung Gottes geschieht nun aber, wie gesehen, als Ver-
mittlung seines Heils an die Menschen und die ganze Schopfung. Die Dog-
men sind daher die Explikation dieser Heilswahrheit Gottes.!* Sie besagt,
daB in Jesus Christus Gott sich selbst dem Menschen uniiberbietbar geof-
fenbart und mitgeteilt hat. Heil im christlichen Sinne heifit daher: Anteil-

3 E. Drewermann, Glauben in Freiheit. A.a.0. 62.
14 Vel dazu etwa J. Werbick, Prolegomena, in: Th. Schneider (Hrsg.), Handbuch der Dog-
matik. Band 1. Diisseldorf 1992, 1-48, 42.



Markus Knapp 344

habe des Geschopfs am Leben Gottes durch Jesus Christus, vermittelt durch
den Heiligen Geist. Als Explikation dieses Heilsgeschehens sind die Dog-
men nicht eine blole Sammlung von Sitzen, sondern sie miissen begriffen
und ausgelegt werden als ein Sinnganzes, dessen normierendes Zentrum
eben die Selbstmitteilung Gottes in Jesus Christus ist.

Ist das richtig, so erscheint auch ein Bezug des Dogmas zum Leben und
Handeln der Christen unabdingbar. Denn das Christsein muB ja bereits hier
und jetzt, wie immer anfanghaft und fragmentarisch, gepriigt sein von der
Teilhabe am Leben Gottes, wie sie im Dogma expliziert wird.

Worin hitte aber heute ein pragender EinfluB des Dogmas auf das christ-
liche Wirklichkeitsverhiltnis vor allem zu bestehen? Ich mochte drei
Aspekte besonders hervorheben:

(a) Das Dogma verweist auf den Glauben als einen in sich kohirenten
Sinnzusammenhang. Jede einzelne dogmatische Aussage erschlieft sich da-
her in rechter Weise nur vom Ganzen des Glaubens her, dessen normieren-
des Zentrum die Selbstmitteilung Gottes in Jesus Christus ist. Diese Orien-
tierung am Ganzen des Glaubens bewahrt vor seiner willkiirlichen und
eklektischen Reduktion auf das, was jeweils gerade hilfreich, aktuell oder
doch wenigstens auf Anhieb verstehbar erscheint. Indem das Dogma das
Ganze des Glaubens vor Augen riickt, leitet es dazu an, mein eigenes Glau-
bensverstindnis und die mit ihm verbundene Sicht Gottes, der Welt und des
eigenen Selbst immer wieder kritisch zu iiberpriifen.

(b) Das christliche Dogma verweist auf den Lebenszusammenhang als ein
Sinnganzes. Es lehrt mein Leben als Teil des umfassenden Schopfungspla-
nes Gottes zu sehen, dessen Heilswillen auch am Tod nicht scheitert. Dem
Dogma entspricht daher ein universales Wirklichkeitsverstindnis: Es bein-
haltet nicht nur ein uneingeschrénkt solidarisches menschliches Miteinan-
der, sondern bezieht die ganze Schopfung mit ein; es beschriinkt sich nicht
nur auf die Gegenwart, sondern ruft auch die Vergangenheit ins Gedichtnis
und verschliefit nicht die Augen vor der Zukunft.!5

(c) Nimmt man die Orientierung des Dogmas auf ein Sinnganzes des Le-
bens hin ernst, so ergibt sich daraus unausweichlich, daB die Dogmen eine
elementare Bedeutung nicht nur fiir die Orthodoxie, sondern auch fiir die
Orthopraxis haben. Ja, beides gehort wesentlich zusammen, das eine ist
ohne das andere, genau genommen, gar nicht denkbar. Denn das Verstind-

'5 In diesem Sinne schreibt J. B. Metz: Die Dogmen ,,,zwingen‘ mich, mir in der Gegenwart
etwas in Erinnerung zu rufen, was ich auf der schmalen Basis meiner personlichen Erfahrun-
gen und Wahrnehmungen gar nicht erfassen und realisieren kann; sie verhindern also, daf
sich meine eigene religiose Erfahrung doch nur als Funktion eines herrschenden BewuBtseins
vollzieht* (Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Mainz 1977, 178). Vgl. dazu auch M.
Lamb, Dogma, Erfahrung und politische Theologie, in: Conc(D) 14 (1978), 180-186.



Erfahrung — Glaube — Dogma 345

nis Gottes, der Welt und des eigenen Selbst, das die christlichen Dogmen be-
inhalten, kann seine heilende und befreiende Kraft erst da wirklich zur Gel-
tung bringen, wo es auch in der Lebenspraxis konkret Gestalt annimmt. Mit
Recht schreibt daher H. J. Pottmeyer: ,,In der praktischen Auswirkung ver-
stehen die Menschen erst vollends, was eine dogmatische Aussage meint.*16
Man kann sich das etwa am Trinititsdogma verdeutlichen!”: Da Gott als
das Sein vollkommener Liebe eine in sich selbst kommunikative Lebens-
wirklichkeit ist, in der die einzelnen Personen ganz aufeinander bezogen
sind, erschlieBt sich erst demjenigen voll und ganz, der die Selbstiiber-
schreitung auf die anderen hin und das wechselseitige Bezogensein aufein-
ander auch als unabdingbar fiir das Gelingen menschlichen Lebens erkannt
hat. Erst die im praktischen Lebensvollzug griindende Erfahrung 148t daher
das trinitarische Sein Gottes auch wirklich verstehbar werden als Urgrund
und Ziel der gesamten Schépfung.

Damit zeigt sich aber: Indem das Dogma die Glaubenden auf das Ganze
des Glaubens und des Lebenszusammenhangs hin orientiert, iibt es auch ei-
nen prigenden EinfluB auf ihre Erfahrung aus. Es lehrt sie, die Welt und sich
selbst aus der Perspektive Gottes und seines Heilswillens wahrzunehmen,
und begriindet dadurch ein neues Verhiltnis zur Welt und zum eigenen
Selbst. Die menschliche Erfahrung ist dabei nicht das als maBgebend Fest-
stehende, sondern gewissermafen die Variable, in die hinein sich das Dogma
auslegt. Zugespitzt darf man vielleicht sagen: Der Glaubensinhalt wird nicht
durch die Erfahrung legitimiert, er legitimiert sich vielmehr selbst im Me-
dium der Erfahrung, indem er diese neu ausrichtet bzw. dazu anleitet, ent-
sprechende neue Erfahrungen zu machen.

Wenn das Verhiltnis von Dogma und Erfahrung damit richtig bestimmt
ist, so erweist sich die Forderung eines ,,dogmenfreien Christentums* unter
Berufung auf die menschliche Erfahrung als ein fundamentales MiBver-
stindnis. Das Dogma ist nichts, was den Menschen sich selbst entfremdet;
im Gegenteil, recht verstanden erweist es sich geradezu als Anstiftung und
Weg zur Selbstfindung. Der kritische Punkt, an dem sich dann allerdings die
Geister mit Recht scheiden, ist ein anderer: Es ist die Frage, welches Ver-
stdndnis des eigenen Lebens bei den unterschiedlichen Wegen der Selbst-
findung leitend ist. Aus dieser Perspektive betrachtet, besteht das ,,Unzeit-
gemiBe® des Dogmas heute sicherlich darin, daB es sich kritisch gegen das

16 H. J. Pottmeyer, Der gesellschaftliche Dienst der Dogmatik, in: E. Schockenhoff/P. Walter
(Hrsg.), Dogma und Glaube, a.a.0. 142-151, 143,

"7 Vgl. dazu M. Knapp, Trinitdtslehre und Handlungstheorie, in: E. Arens (Hrsg.), Gottesrede
— Glaubenspraxis. Perspektiven theologischer Handlungstheorie. Darmstadt 1994, 49-68,
aber auch schon den bemerkenswerten Text von R. Guardini, Die Bedeutung des Dogmas vom
dreieinigen Gott fiir das sitiliche Leben der Gemeinschaft, in: ders., Auf dem Wege. Versu-
che. Mainz 1923, 86-94.



Markus Knapp 346

unter den Bedingnngen individualisierter Lebensvollziige dominant gewor-
dene menschliche Selbst- und Weltverhiltnis wendet. Wo dieses wesentlich
bestimmt wird von ichzentrierten Nutzenkalkiilen, mull vom christlichen
Dogma her zur Geltung gebracht werden, dafi Selbstfindung nur wirklich ge-
lingen kann, wenn ich mich selbst immer wieder auf die anderen hin iiber-
schreite, um das eigene Leben vorbehaltlos mit ihnen zu teilen.

Das christliche Dogma sieht diesen Weg der Selbstfindung begriindet in
der Selbstmitteilung Gottes, der sich selbst verschenkt, um den Geschdpfen
Anteil an seinem Leben zu geben. Aufgrund dieser Selbsthingabe Gottes an
seine Schopfung ist der einzelne Mensch hineingestellt in eine universale
mitgeschopfliche Solidaritit. So leitet ihn das Dogma dazu an, das eigene
Selbst zu suchen und zu finden in den Erfahrungen der Selbstiiberschrei-
tung. In ihnen verspricht sich — wenn auch nur anfanghaft und immer wie-
der gebrochen — eine Erfiillung des Lebens, die das eigene begrenzte Ich auf-
gehoben und gerettet sein ldf3t in einer umfassenden Liebe.

Angesichts der heutigen Situation des Christentums erscheint es dringend
geboten, diesen Erfahrungsgehalt des christlichen Glaubens neu verstehbar
und wahrnehmbar zu machen. Mit Recht weist allerdings der Religionsso-
ziologe F.-X. Kaufmann darauf hin, daf das entscheidend davon abhéngt,
,ob es gelingt, neue Sozialformen explizit christlichen Lebens zu ent-
wickeln. “ Denn nur unter dieser Voraussetzung konnen heute, in einer nach-
christlichen Gesellschaft und Kultur ,Inhalte vom Typus christlicher Got-
tesvorstellungen, von Mitmenschlichkeit oder Gerechtigkeit tatsichlich in
einer existentiell relevanten Weise erfahrbar werden. Zumindest bediirfte es
hierzu der Einsicht, daf die Bedingungen fiir derartige soziale Erfahrungen
heute zunehmend bewullt gefordert und hergestellt werden miissen, da sie
aus der Perspektive dessen, was als ,moderner‘ Lebenserfolg gilt, an den
Rand gedridngt werden.*'® Und genau dabei kommt eben auch dem Dogma
eine wichtige, ja nnerldfliche Orientierungsfunktion zu.

Es ist dann aber die Aufgabe einer zukiinftigen Dogmatik, diese Funktion
des Dogmas eingehender zu reflektieren. Selbstverstindlich wird sie dazu
auch weiterhin zunéchst einmal nach dem verbindlichen Sinngehalt dogma-
tischer Aussagen zu fragen haben; denn diese sind ja hiufig im Hinblick auf
Fragestellungen und mit Hilfe von Denkkategorien formuliert, die nur noch
schwer nachvollziehbar oder ganz und gar problematisch geworden sind.
Eine solche Dogmenhermeneutik, so unabdingbar sie ist, geniigt jedoch
nicht mehr, um die Bedeutung der Dogmen fiir das christliche Wirklich-
keitsverhiltnis heute wieder bewuBt zu machen und zur Geltung zu bringen.
Notwendig ist dariiber hinaus vielmehr, auch das Wirklichkeitsverstindnis,

® F. X. Kaufmann, Religion und Modernitdt. a.a.O., 272.



Erfahrung — Glaube — Dogma 347

das die Dogmen beinhalten, neu zu erschlieBen; denn es kann nicht mehr als
allgemein anerkannt oder gar verbindlich vorausgesetzt werden. Im Gegen-
teil, die universale Perspektive, die sich fiir Mensch, Welt und Geschichte
vom Schopfungs- und Heilshandeln Gottes her erschlieBt, steht in mancher-
lei Hinsicht in Spannung und Widerspruch zu den Erfordernissen individu-
alisierter Lebenslaufgestaltung in einer weitgehend sikularisierten, plurali-
stischen Gesellschaft. Fiir die Dogmatik heiflit das dann aber: Sie wird kiinf-
tig die pragmatische Dimension dogmatischer Aussagen stirker zu beachten
haben, d. h. die Frage, in weichen Erfahrungskontexten sie sich bewihren
und bestitigen, indem sich ihre Inhalte im Lebensvollzug erschlieBen.
Durch die Herausarbeitung dieser pragmatischen Dimension triagt die Dog-
matik zur bewuBiten Schaffung entsprechender Lebensriume bei.

Es darf in diesem Zusammenhang wohl daran erinnert werden, daB hier
auch die Hauptintention des 2. Vatikanums zu suchen ist, das sich ja aus-
driicklich als ein Pastoralkonzil verstand, auch und gerade da, wo es dezi-
diert dogmatische Aussagen gemacht hat. Was die Dogmatik betrifft, so
konnte es sein, dafl diese Intention des Konzils jedenfalls in unserem eu-
ropiischen Kontext in ihrer ganzen Relevanz erst wirklich erkennbar wird
angesichts des gewandelten gesellschaftlichen und kulturellen Umfeldes,
mit dem wir uns heute unausweichlich konfrontiert sehen.

Die Aufgaben der Kirche nach dem Ende
der sozialistischen Gesellschaft

Joachim Wanke, Erfurt*

Auf dem Frankfurter Flughafen sah ich vor kurzem an der Absperrmauer ei-
ner Baustelle ein Plakat mit den Worten: ,,Damit fiir Sie der Himmel offen
bleibt, haben wir auf Erden viel zu tun! IThre LUFTHANSA*.

Konnte das ein Motto unserer Kirche in postsozialistischer Zeit sein? Ich
habe jedenfalls dieses Wort meinem Klerus als humoriges Arbeitsmotto
empfohlen.

* Vortrag in der Katholischen Akademie Berlin am 6. 2. 1995. Erstverdffentlichung in der
Reihe der Berliner Akademieschriften, Leipzig 1995.





