
Beten und Menschsein 335 

Leute zu Boden, die nicht mit den anderen wetteifern können. Das sind die, 
welche wir lieben, denen wir dienen, für die wir sorgen wollen." Sind es 
nicht auch die, für die Christus Mensch geworden ist? Sein Werk weiterzu- 
tun, seine Liebe in der Welt zu bezeugen, auch in der Weigerung, die Wirk- 
lichkeit dieser zerrissenen Welt so hinzunehmen, wie sie ist - das wäre eine 
innerste Konsequenz christlichen und menschlichen Betens. 

Wer das zu ahnen beginnt, dem öffnet und weitet sich das Herz ganz von 
selbst. Der kann sich nicht mehr begnügen mit ängstlicher Selbsteinkreisung 
und Selbstbehauptung. Der muß sich brauchen lassen von Gott - und er will 
es auch. Und dann ist es nicht entscheidend, wo und wie das konkret wird: 
wenn es nur geschieht! 

Erfahrung - Glaube - Dogma 

Markus Knapp, Würzburg 

Der Auszug aus den christlichen Kirchen erscheint heute zumindest in den 
Ländern Mitteleuropas als ein unaufhaltsamer Prozeß, dessen Ausmaße 
noch unabsehbar sind. Dabei stellen Kirchenaustritte in der Regel nur •End- 
punkte" einer längeren Entwicklung dar, die sich oft schleichend, weitge- 
hend unbemerkt vollzieht. Daß hier auch •hausgemachte", manchmal reich- 
lich überflüssig erscheinende innerkirchliche Konflikte und Probleme eine 
Rolle spielen können, läßt sich schwerlich bestreiten. Doch ist dieses Lei- 
den an den real existierenden Kirchen nicht der wirklich zentrale und ent- 
scheidende Grund für den scheinbar unaufhaltsamen Auszug aus ihnen. Was 
sich in diesem Auszug vielmehr sichtbar dokumentiert, ist ein langsamer, 
zunächst nur schwer wahrnehmbarer Glaubensverlust, eine allmähliche 
•Verdunstung" des Glaubens, wie man es auch genannt hat. Besonders greif- 
bar und virulent zugleich macht diesen zunehmenden Glaubensverlust die 
sogenannte Tradierungskrise des Glaubens.1 Gemeint ist damit, daß seine 
Vermittlung in Familie und Schule an die jeweils nächste Generation nicht 

1 Vgl. E. Feifel/W. Kasper (Hrsg.), Tradierungskrise des Glaubens. München 1987; W. Si- 
mon, Wird die Weitergabe des Glaubens an die kommende Generation gelingen? Die Her- 
ausforderung der Kirche durch die Tradierungskrise des Glaubens, in: M. Lutz-Bachmann/B. 
Schlegelberger (Hrsg.), Krise und Erneuerung der Kirche. Theologische Ortsbestimmungen 
Berlin 1989, 102-127. 



Markus Knapp 336 

mehr mit der gleichen Selbstverständlichkeit erfolgt bzw. gelingt, wie das in 
vergangenen Epochen der Fall gewesen ist. Worin sind aber die Ursachen 
dieser •Verdunstung" des Glaubens und seiner Tradierungskrise zu sehen? 

Der christliche Glaube hat heute seine Plausibilität und Orientierungs- 
funktion für viele Menschen verloren. Die Welt, in der wir leben, ist erheb- 
lich komplexer geworden, nachdem sich in der Moderne die einzelnen Wirk- 
lichkeitsbereiche wie Wirtschaft, Politik, Kunst usw. ausdifferenziert haben 
und sich entsprechend ihrer je eigenen Gesetzlichkeit entwickeln. Die mo- 
derne Welt und Gesellschaft tritt daher dem Menschen nicht mehr als ein 
einheitlicher Sinnzusammenhang gegenüber, sondern als ein Ensemble von 
unterschiedlichen Funktionszusammenhängen, die ihre je eigenen Anforde- 
rungen an ihn stellen. Davon ist nicht nur die Berufswelt bestimmt, sondern 
mittlerweile auch die Lebenswelt und der Alltag. Deren religiöse Rituali- 
sierungen, die früher das Leben der Menschen strukturiert und geprägt ha- 
ben, sind weitgehend verlorengegangen. So hat der christliche Glaube ge- 
wissermaßen seine •Außenstützen" eingebüßt, die ihm über lange Zeit eine 
gewisse Selbstverständlichkeit und Plausibilität gesichert haben. 

Diese Auflösung einer religiösen Strukturierung der Lebenswelt und de- 
ren Unterwerfung unter die Imperative der Funktionssysteme eines rein 
zweckrationalen Handelns sind für die Situation von Glauben und Kirche in 
der Moderne von kaum zu überschätzender Bedeutung. Sie sind die eigent- 
liche Ursache für die •Verdunstung" des Glaubens und seine Tradierungs- 
krise. Zur entscheidenden Frage wird damit aber, wie der Glaube in einer 
besonders von den Erfordernissen des Wirtschaftssystems (Leistungs- und 
Besitzstreben, Konsumismus usw.) dominierten Wirklichkeit überhaupt 
noch Lebensrelevanz gewinnen kann. Die heute am häufigsten gehörte Ant- 
wort auf diese Frage lautet: Der Glaube muß sich auf die Erfahrung gelin- 
genden Menschseins gründen, denn nur solche Erfahrung macht ihn glaub- 
würdig und gibt ihm seine Deutungskompetenz für das menschliche Dasein 
zurück. Diese Antwort entspricht dem Bedürfnis des Menschen nach Selbst- 
findung angesichts einer fragmentierten Lebenswirklichkeit. Wo aber in die- 
ser Weise die eigene Erfahrung zum entscheidenden Kriterium des Glaubens 
wird, muß die Bezugnahme auf eine vorgegebene Wahrheit, auf überlieferte 
Riten und Dogmen als etwas grundsätzlich Suspektes erscheinen; sie steht 
unter dem Verdacht, im Interesse kirchlicher Machtausübung den Menschen 
sich selbst zu entfremden. 

Symptomatisch ist dafür heute vor allem Eugen Drewermannn; seine 
Schriften treffen offensichtlich ins Zentrum der geschilderten Problemkon- 
stellation. In seinem Buch •Glauben in Freiheit" umschreibt Drewermann in 
ausdrücklicher Anknüpfung an die Gnosis des 2. Jahrhunderts (insbesondere 
Marcions) seine eigene Fragestellung folgendermaßen: •Wie ist es möglich, 



Erfahrung - Glaube - Dogma 337 

die entscheidenden Glaubensinhalte des Christentums aus den Verformun- 
gen des kirchlichen Dogmatismus zu lösen und von der persönlichen Erfah- 
rung her neu zu begründen?" Daraus ergibt sich dann, völlig konsequent, die 
Forderung: •Es wird die höchste Zeit, daß wir uns auf die Suche machen 
nach einem dogmenfreien Christentum"'. Denn, so definiert Drewermann 
aus seiner Sicht wiederum ganz folgerichtig, ,•Glaube' darf und kann we- 
sentlich nichts anderes sein als die Erfahrung, durch ein unbedingtes Ange- 
nommensein bei sich selber angekommen zu sein."2 Eine bestimmte Erfah- 
rung wird hier also zum entscheidenden Kriterium für die Wahrheit und 
Glaubwürdigkeit des Glaubens; die Bezugnahme auf eine vorgegebene 
Wahrheit erscheint unter diesen Voraussetzungen dann nur noch als auto- 
ritärer Dogmatismus. 

Doch ist das Verhältnis von Erfahrung, Glaube und Dogma damit in einer 
theologisch angemessenen Weise erfaßt? Beim Versuch einer Antwort auf 
diese Frage dürfte es zunächst einmal ratsam sein, etwas genauer nach dem 
Stellenwert des Begriffs Erfahrung zu fragen. Denn bei aller heutigen 
Selbstverständlichkeit einer Berufung auf Erfahrung ist doch bei näherem 
Hinsehen nicht zu verkennen, daß der Begriff etwas Schillerndes hat. H.-G. 
Gadamer ist sogar der Auffassung, daß er •zu den unaufgeklärtesten Be- 
griffen" gehört, •die wir besitzen."3 Was also heißt Erfahrung im Kontext 
heutiger Lebenswirklichkeit genauerhin? 

1. Erfahrung heute 

Erfahrung ist einer der Schlüsselbegriffe der Neuzeit. Die neuzeitliche Wis- 
senschaft beruft sich gegen das überkommene spekulativ-metaphysische Er- 
kenntnisideal auf sie als die entscheidende Erkenntnisquelle. Die neuzeitli- 
che Bezugnahme auf Erfahrung richtet sich also gegen eine ungeprüfte 
Übernahme überlieferter Traditionen oder Begriffssysteme und erhält da- 
durch eine autoritäts- und traditionskritische Pointe. Die philosophische Re- 
flexion des Erfahrungsbegriffs macht dann zwar deutlich, daß er erheblich 

2 E. Drewermann, Glauben in Freiheit oder Tiefenpsychologie und Dogmatik. Band 1: 
Dogma, Angst und Symbolismus. Solothum/Düsseldorf 1993, 227, 141, 208. Daß die Forde- 
rung nach einem dogmenfreien Christentum keineswegs neu ist, sondern es Tendenzen dazu 
in der Geschichte des Christentums, vor allem in prophetischen Bewegungen und in der My- 
stik, immer wieder gab, zeigt Ph. Schäfer, •Dogmenfreies Christentum". Seine Anliegen in 
einer Dogmenauslegung, in: E. Schockenhoff/P. Walter (Hrsg.), Dogma und Glaube. Bau- 
steine für eine theologische Erkenntnislehre (FS W. Kasper). Mainz 1993, 9-27. 
3 H -G. Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik. 
Tübingen 1972-», 329. 



Markus Knapp 338 

komplexer ist, als ein naiver Empirismus ursprünglich wahrhaben wollte.4 

Dennoch bleibt der Erfahrungsbezug für das Welt- und Selbstverständnis 
des neuzeitlichen Menschen konstitutiv. Alles Vorgegebene, jede Überzeu- 
gung und Wirklichkeitsdeutung kann unter Berufung auf Erfahrung in Frage 
gestellt werden. Auf diese Weise eröffnen sich in der neuzeitlich-modernen 
Welt immer neue und weitere Erfahrungsräume. 

Was zunächst vor allem in der Wissenschaft und der Kunst begonnen hat, 
setzt sich dann nach und nach auch in der Alltagswelt durch: Überkommene 
Traditionen und Milieus lösen sich auf, festgelegte Rollen verlieren ihre 
Selbstverständlichkeit, soziale Beziehungen und Bindungen verändern sich, 
werden krisenanfälliger usw. Zug um Zug etabliert sich so eine anscheinend 
nicht mehr hintergehbare Pluralität von Lebensstilen und Wertorientierun- 
gen. Dies zwingt die einzelnen viel mehr als in früheren Epochen, unter ver- 
schiedenen Möglichkeiten zu wählen und die eigene Biographie selber zu 
planen. Und das geschieht dann wiederum in allererster Linie auf der Basis 
der je eigenen Erfahrungen in der pluralistischen Wirklichkeit. 

Es ist jedoch wichtig zu beachten: Diese Individualisierung der Lebens- 
vollzüge und -wege korrespondiert auf das genaueste mit der funktionalen 
Differenzierung der Gesellschaft in verschiedene eigenlogisch sich ent- 
wickelnde Teilbereiche; denn deren unterschiedliche Ansprüche an die 
Menschen können nur noch von den jeweils einzelnen aufeinander abge- 
stimmt werden. Die funktionale Differenzierung der Gesellschaft und die In- 
dividualisierung der Lebensstile und Wertorientierungen sind also die zwei 
Seiten einer einzigen Medaille. 

Die Konsequenzen dieses Individualisierungsschubs hat vor allem der So- 
ziologe Ulrich Beck untersucht und aufgezeigt. Beck schreibt: •Dies bedeu- 
tet, daß hier hinter der Oberfläche intellektueller Spiegelfechtereien für die 
Zwecke des eigenen Überlebens ein ichzentriertes Weltbild entwickelt wer- 
den muß, das das Verhältnis von Ich und Gesellschaft sozusagen auf den 
Kopf stellt und für die Zwecke der individuellen Lebenslaufgestaltung hand- 
habbar denkt und macht."5 Das Weltbild des modernen Menschen ist also 
nicht mehr den einzelnen von der Gesellschaft vorgegeben, sondern wird 
von diesen selbst aufgrund ihrer je spezifischen Situation und Präferenz ent- 
wickelt. Der Zielpunkt dieses Individualisierungsprozesses ist nach Beck 
•die vollmobile Single-Gesellschaft": •Die Grundfigur der durchgesetzten 
Moderne ist - zu Ende gedacht - der oder die Alleinstehende"6. 

4 Eine gute Zusammenfassung der philosophischen Diskussion des Erfahrungsbegriffs bie- 
ten A. S. Kessler/A. Schöpf/Ch. Wild, Art. •Erfahrung", in: Handbuch philosophischer 
Grundbegriffe 2. München 1973, 373-386. 
5 U. Beck, Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne. Frankfurt/Main 1986, 
217f. 



Erfahrung - Glaube - Dogma 339 

Beck weist zwar darauf hin, daß die individualisierte Lebenslaufgestal- 
tung auch einhergeht •mit einer hochgradigen Standardisierung"7. Die Indi- 
viduen bleiben ja nicht nur in hohem Maße marktabhängig, z. B. als Ar- 
beitskräfte; sie werden auch beeinflußt und gesteuert, etwa durch die Me- 
dien und die Werbung. Dies alles ändert aber nichts daran, daß unter den Be- 
dingungen einer individualisierten Lebensplanung und -gestaltung die Er- 
fahrung zu einem entscheidendem Kriterium wird, wenn es darum geht, die 
eigenen Präferenzen festzulegen. Der ausschlaggebende Gesichtspunkt ist 
dabei, was mir guttut, was für mich in meiner augenblicklichen Lebenssi- 
tuation hilfreich und heilsam ist. Es geht also um Sinnsuche und Orientie- 
rungshilfe in einer unübersichtlichen Welt, um die Findung des eigenen 
Selbst und Glücks angesichts der Zerrissenheit des modernen Daseins, um 
Kontingenzbewältigung in den Wechselfällen des Lebens. 

Das hat natürlich auch massive Auswirkungen für Glauben und Kirche. 
Sie kommen auf dem •Markt der Möglichkeiten" in den Blick als ein Ange- 
bot neben anderen, dessen man sich bei entsprechendem Bedarf bedienen 
kann. Es wird dann aus dem Angebot des Glaubens das ausgewählt, was re- 
levant und hilfreich erscheint. Das heißt aber: Der Glaube und seine Inhalte 
sind genau so weit plausibel, wie sie mit entsprechenden Erfahrungen der 
Selbstfindung, des Angenommenseins, des Trostes usw. korrespondieren 
bzw, solche Erfahrungen in Aussicht stellen und ermöglichen. 

Angesichts dieses Sachverhalts ist nun zu fragen, ob das Verhältnis von 
Glaube und Erfahrung, wie es sich unter den Bedingungen individualisier- 
ter Lebenslaufgestaltung darstellt, auch theologisch wirklich angemessen 
ist. Das soll im folgenden geprüft werden. 

2. Glaube und Erfahrung 

Es steht außer Frage, daß der christliche Glaube auf Erfahrung bezogen ist, 
und zwar nicht nur beiläufig, sondern wesentlich und unabdingbar. Christli- 
cher Glaube verweist ja den Menschen auf ein Handeln Gottes in der Ge- 
schichte, in dem Gott sich selber zur Erfahrung bringt. Das gilt schon für das 
Alte Testament, ist doch für den Glauben Israels eine ganz bestimmte Er- 
fahrung konstitutiv, nämlich seine Befreiung aus Ägypten. Es ist diese Er- 
fahrung, an die Israel sich durch alle Jahrhunderte hindurch immer wieder 
erinnert, die es getragen und ihm gerade in Krisenzeiten neue Hoffnung ge- 
schenkt hat. Jesus hat sich nicht mehr auf diese Erfahrung Israels berufen; 

6 A.a.O., 199. 
7 A.a.O., 210. 



Markus Knapp > 340 

für ihn war vielmehr ein neues -allerdings in Kontinuität mit der Geschichte 
Israels stehendes -Handeln Gottes und die damit einhergehende Erfahrung 
entscheidend: •Wenn ich mit dem Finger Gottes die Dämonen austreibe, so 
ist doch das Reich Gottes schon zu euch gekommen" (Lk 11,20). Auch hier 
geht es offensichtlich um die Erfahrung einer Rettung bzw. Befreiung, auf 
die Jesus verweist, um seine Botschaft vom Anbruch der Gottesherrschaft 
zu erläutern.8 Der damit verbundene Anspruch Jesu wird den Jüngern an 
Ostern bestätigt, und zwar wiederum mittels einer Erfahrung, nämlich der 
Erfahrung der Gegenwart des von Gott auf erweckten Gekreuzigten. 

Man muß also in der Tat sagen: Christlicher Glaube verweist unabdingbar 
auf Erfahrung. Darunter ist offensichtlich in der Regel die Widerfahrnis ei- 
nes von Gott geschenkten Heils zu verstehen, also nicht die unmittelbare Er- 
fahrung Gottes selber, wie sie in der Mystik gegeben ist. 

Nun beziehen sich aber die christliche Verkündigung und christlicher 
Glaube zweifellos auf Ereignisse und Erfahrungen der Vergangenheit. Da- 
mit steht der Erfahrungsbezug des Glaubens jedoch zunächst einmal quer zu 
dem, was heute angesichts einer fortgeschrittenen Individualisierung als re- 
ligiöse Erfahrung gesucht und akzeptiert wird: Es geht hier ja um Erfahrun- 
gen, die ich selber in meiner aktuellen Situation mache und dabei als für 
mich heilsam, sinnstiftend und zukunftsweisend erkenne. Erfahrungen der 
Vergangenheit helfen da, so scheint es, nicht weiter.9 

Aber es darf ja nun keinesfalls übersehen werden, daß und wie bei dieser 
Bezugnahme des Glaubens auf Ereignisse und Erfahrungen der Vergangen- 
heit doch unabdingbar auch die je eigenen Erfahrungen der Empfänger der 
Glaubens Verkündigung mit ins Spiel kommen. Der Glaube spricht sie ja ge- 
rade auf diese Erfahrungen an, er setzt sich in Beziehung zu den ihnen zu- 
grundeliegenden Hoffnungen, Wünschen, Enttäuschungen usw. Die Glau- 
bensverkündigung lädt dazu ein, all diese Erfahrungen des Menschen mit 
sich selbst und seiner Welt aus einer anderen Perspektive - eben der des 
Glaubens und der mit ihm verbundenen Erfahrungen - zu betrachten und so 
die eigene Welt- und Selbsterfahrung möglicherweise ganz neu verstehen zu 
lernen. Mit Recht schreibt daher Eberhard Jüngel: Der Glaube ist •nicht ein- 

8 Vgl. zum jesuanischen Verständnis der Reich-Gottes-Botschaft ausführlicher: M. Knapp, 
Gottes Herrschaft als Zukunft der Welt. Biblische, theologiegeschichtliche und systematische 
Studien zur Grundlegung einer Reich-Gottes-Theologie in Auseinandersetzung mit Jürgen 
Habermas' Theorie des kommunikativen Handelns (BDS 15). Würzburg 1993, 134ff. 
9 So schreibt etwa F.-X. Kaufmann: •Wenn es zutrifft, daß die Modernisierung des Bewußt- 
seins sich in spezifischer Weise als Wandel von Traditionsorientierung zu Zukunftsorientie- 
rung manifestiert, so ist damit ein Sinnzusammenhang, der seine Verbindlichkeit aus einem 
zurückliegenden Ursprung und einer die Verbindung zur Gegenwart herstellenden Tradition 
herleitet, im Kern .unmodern' und damit für ein zeitgenössisches Bewußtsein zumindest 
zwiespältig, wenn nicht unplausibel" (Religion und Modernität. Sozialwissenschaftliche Per- 
spektiven. Tübingen 1989, 28). 



Erfahrung - Glaube - Dogma 341 

fach eine fixierbare Erfahrung unter anderen, sondern die verwirklichte Be- 
reitschaft, mit der Erfahrung selber neue Erfahrungen zu machen, so daß 
man ihn regelrecht als eine Erfahrung mit der Erfahrung zu definieren 
hat."10 Der Glaube erschließt also einen neuen Erfahrungshorizont, in den 
die menschliche Selbst- und Welterfahrung hineingestellt wird. Dabei muß 
sich dann erweisen, ob und inwiefern der Glaube den Menschen mit seinen 
jeweiligen Erfahrungen auf ein gelingendes, erfülltes Leben hin zu orientie- 
ren vermag. 

Was ergibt sich daraus für das Verhältnis von Glaube und menschlicher 
Erfahrung, wenn christlicher Glaube selber als eine solche •Erfahrung mit 
der Erfahrung" verstanden werden muß?" Grundlegend ist zunächst die Ein- 
sicht: Der Glaube läßt sich nicht aus der dem Menschen eigenen Erfahrung 
ableiten - wie könnte er sonst eine Erfahrung mit eben dieser Erfahrung 
sein? -, er bleibt vielmehr auf etwas verwiesen, das •von außen" auf den 
Menschen zukommt, nämlich das Wort der Verkündigung. Der Glaube 
kommt, wie Paulus sagt, vom Hören (Rom 10,17). Nur so kann er dem Men- 
schen und seinen bisherigen Erfahrungen einen wirklich neuen Horizont 
eröffnen. 

Das heißt dann aber auch, daß diese Erfahrungen kein neutrales, festste- 
hendes Kriterium für die Glaubwürdigkeit des Glaubens sind, kein ihm 
äußerlich bleibender Maßstab, an dem sich sein Wahrheitsgehalt ablesen 
ließe. Im Gegenteil, diese Erfahrungen werden ja ihrerseits in ein neues 
Licht und eine neue Perspektive gerückt, indem sie auf das Heilshandeln 
Gottes und seine darin gründenden Verheißungen angesprochen werden. Die 
menschliche Erfahrung ist also ein Moment des Glaubens selber, gewisser- 
maßen sein Betätigungs- und Bewährungsfeld, so daß sie sich im Vollzug 
des Glaubens selbst verändern kann, ja zwangsläufig verändern wird. 

Insofern Glaubenserfahrungen als Widerfahrnisse des von Gott kommen- 
den Heils zu begreifen sind, bleiben sie für die Glaubenden jedoch gänzlich 
unverfügbar. Sie lassen sich nicht herbeizwingen, etwa durch die Anwen- 
dung bestimmter Methoden. Was Christen erfahren als unbedingtes Ange- 
nommensein, Trost, Versöhnung usw., bleibt freie, ungeschuldete Gabe 
Gottes. Es gibt im Glauben kein •Recht auf Erfahrung". 

Dem entspricht die prinzipielle Nichteinholbarkeit des Geglaubten durch 
Erfahrung. Der Glaube hat ja eine universale Ausrichtung, in die die ganze 

10 E. Jüngel, Gott als Geheimnis der Welt. Zur Begründung der Theologie des Gekreuzigten 
im Streit zwischen Theismus und Atheismus, Tübingen 1978\ 225. Vgl. auch G. Ebeling, Die 
Klage über das Erfahrungsdefizit in der Theologie als Frage nach ihrer Sache, in: ders., Wort 
und Glaube III. Beiträge zur Fundamentaltheologie, Soteriologie und Ekklesiologie. Tübin- 
gen 1975, 3-28, 22f.25f. 
11 Vgl. dazu und zum folgenden J. Track, Art. •Erfahrung HI/2 (Theologiegeschichtlich/Neu- 
zeit)", in: TRE 10, 116-128, 126f. 



Markus Knapp 342 

Schöpfung miteinbezogen wird. Die Vollendung dessen, was mit dem Chri- 
stusereignis begonnen hat, steht aber noch aus; das eschatologische Heil 
Gottes hat noch nicht die ganze Schöpfung erfaßt und verwandelt. Und so 
läßt sich dieses Heil auch noch nicht überall und jederzeit erfahren, im Ge- 
genteil, der Glaube steht immer wieder auch gegen die Erfahrung, die die 
Menschen mit sich selbst und der Welt machen, so daß diese Erfahrungen 
zur Anfechtung des Glaubens werden. Darin ist dann aber nicht einfach nur 
eine Infragestellung des Glaubens zu erblicken, sondern durchaus auch ein 
Ausdruck seiner Radikalität, der Tatsache nämlich, daß es in ihm buchstäb- 
lich ums Ganze geht, wie etwa Gerhard Ebeling erläutert: •Wenn ... Glaube 
und Erfahrung teils in schärfsten Gegensatz zueinander treten - es gilt zu 
glauben wider alle Erfahrung -, teils als untrennbar eins erscheinen - der 
Glaube läßt das Geglaubte auch in Herz und Gewissen fühlen -, so erweist 
darin der Glaube seinen umfassenden Lebensbezug"12. Von daher gesehen 
gewinnt dann aber das Auseinanderfallen von Glaube und Erfahrung, die 
Nichteinholbarkeit des Geglaubten in den Erfahrungshorizont der Glauben- 
den noch eine andere Bedeutung: Solche Situationen der Anfechtung kön- 
nen die Glaubenden über sich hinausverweisen; sie lassen darauf aufmerk- 
sam werden, daß dem Menschen mehr zubestimmt ist als das, was er sich 
selbst zuzusprechen und zu erfassen vermag. 

So wird aber noch einmal deutlich: Der menschliche Erfahrungshorizont 
kann nicht zum ausschlaggebenden Kriterium für den Glauben werden, weil 
damit der Glaube sein Maß am Menschen und nicht an den jegliches 
menschliche Maß sprengenden Möglichkeiten Gottes nehmen würde. Der 
Erfahrungsbezug des Glaubens ist somit nur dann in angemessener Weise 
gewahrt, wenn die Glaubenden sich immer auch offen halten für das, was 
alle ihre gegenwärtigen Erfahrungen übersteigt auf eine Erfahrung hin, die 
sich erweisen wird als die Erfahrung einer bedingungslosen und allmächti- 
gen Liebe, die Gott selber ist (vgl. 1 Joh 4,8.16). 

Wie kann aber der Glaube hier und heute überzeugend gelebt und wei- 
tertradiert werden als eine •Erfahrung mit der Erfahrung", die jetzt schon die 
gesellschaftlich und kulturell vorgegebenen Standards und Horizonte erfor- 
derlichenfalls sprengt? Notwendig erscheint dazu vor allem ein neues 
Bemühen um eine authentisch christliche Lebensgestalt, damit das, was der 
Glaube verkündet, wieder anschaulich, greifbar wird. Nur wenn das gelingt, 
kann er angesichts fortschreitender Säkularisierung, des Wegfalls seiner ge- 
sellschaftlichen Stützen und der Pluralisierung der Lebensstile auf Dauer ge- 
sellschaftlich präsent bleiben bzw. es wieder werden. Durchaus mit Recht 
stellt daher Eugen Drewermann die Frage: •Ist der christliche Glaube eine 

G. Ebeling, Die Klage über das Erfahrungsdefizit in der Theologie. A.a.O. 13f. 



Erfahrung - Glaube - Dogma 343 

Lehrform oder eine Lebensform, und wie verhalten sich Lehre und Leben 
religiös zueinander? Darum geht es."13 In der Tat, wobei allerdings das Neue 
und Herausfordernde heute darin besteht, daß solche christlichen Lebens- 
formen erst wieder bewußt geschaffen werden müssen, nachdem die über- 
kommenen Formen weitgehend brüchig geworden sind oder sich bereits 
ganz aufgelöst haben. 

Doch woran kann sich die Suche nach authentisch christlichen Lebensge- 
stalten orientieren? Meine möglicherweise überraschende Vermutung geht 
dahin, daß hier unter anderem gerade den kirchlichen Dogmen eine wich- 
tige Bedeutung zukommt, wenn man nur ihren Sinngehalt in rechter Weise 
erschließt. 

3. Dogma und Erfahrung 

Das System kirchlich-theologischer Dogmen hat heute zweifellos seine Ori- 
entierungsfunktion weitgehend verloren, auch unter Christen, im Raum der 
Kirche. Für die meisten Menschen bleiben die christlichen Dogmen belang- 
lose, weltfremde Spekulationen, die mit ihrem Leben nichts zu tun haben. 
Wenn es daher nicht gelingt, ihren Lebensbezug wieder verständlich zu ma- 
chen, müssen sie zwangsläufig zunehmend als überflüssig erscheinen, und 
der Ruf nach einem dogmenfreien Christentum wird nicht nur lauter wer- 
den, sondern auch immer überzeugender klingen. Wie aber kann heute der 
Lebensbezug der Dogmen wieder deutlich werden? 

Im christlichen Glauben geht es letztlich um nichts anderes als um die 
Antwort des Menschen auf die Selbstoffenbarung Gottes in Jesus Christus. 
Die kirchlichen Dogmen fügen diesem Offenbarungsgeschehen nichts 
hinzu; im Gegenteil, sie sind zu verstehen als die begriffliche Explikation 
dieses Geschehens, seiner Voraussetzungen und Konsequenzen. Werden sie 
aber in diesem Sinne interpretiert, dann wird nicht nur ihr Lebensbezug 
deutlich, sondern es zeigt sich auch, inwiefern ihnen eine wichtige Funktion 
bei der heutigen Suche nach authentisch christlichen Lebensgestalten zu- 
kommen kann. 

Die Selbstoffenbarung Gottes geschieht nun aber, wie gesehen, als Ver- 
mittlung seines Heils an die Menschen und die ganze Schöpfung. Die Dog- 
men sind daher die Explikation dieser 7/e//swahrheit Gottes.14 Sie besagt, 
daß in Jesus Christus Gott sich selbst dem Menschen unüberbietbar geof- 
fenbart und mitgeteilt hat. Heil im christlichen Sinne heißt daher: Anteil- 

11 E. Drewermann, Glauben in Freiheit. A.a.O. 62. 
14 Vgl. dazu etwa J. Werbick, Prolegomena, in: Th. Schneider (Hrsg.), Handbuch der Dog- 
matik. Band 1. Düsseldorf 1992, 1-48, 42. 



Markus Knapp 344 

habe des Geschöpfs am Leben Gottes durch Jesus Christus, vermittelt durch 
den Heiligen Geist. Als Explikation dieses Heilsgeschehens sind die Dog- 
men nicht eine bloße Sammlung von Sätzen, sondern sie müssen begriffen 
und ausgelegt werden als ein Sinnganzes, dessen normierendes Zentrum 
eben die Selbstmitteilung Gottes in Jesus Christus ist. 

Ist das richtig, so erscheint auch ein Bezug des Dogmas zum Leben und 
Handeln der Christen unabdingbar. Denn das Christsein muß ja bereits hier 
und jetzt, wie immer anfanghaft und fragmentarisch, geprägt sein von der 
Teilhabe am Leben Gottes, wie sie im Dogma expliziert wird. 

Worin hätte aber heute ein prägender Einfluß des Dogmas auf das christ- 
liche Wirklichkeitsverhältnis vor allem zu bestehen? Ich möchte drei 
Aspekte besonders hervorheben: 

(a) Das Dogma verweist auf den Glauben als einen in sich kohärenten 
Sinnzusammenhang. Jede einzelne dogmatische Aussage erschließt sich da- 
her in rechter Weise nur vom Ganzen des Glaubens her, dessen normieren- 
des Zentrum die Selbstmitteilung Gottes in Jesus Christus ist. Diese Orien- 
tierung am Ganzen des Glaubens bewahrt vor seiner willkürlichen und 
eklektischen Reduktion auf das, was jeweils gerade hilfreich, aktuell oder 
doch wenigstens auf Anhieb verstehbar erscheint. Indem das Dogma das 
Ganze des Glaubens vor Augen rückt, leitet es dazu an, mein eigenes Glau- 
bensverständnis und die mit ihm verbundene Sicht Gottes, der Welt und des 
eigenen Selbst immer wieder kritisch zu überprüfen. 

(b) Das christliche Dogma verweist auf den Lebenszusammenhang als ein 
Sinnganzes. Es lehrt mein Leben als Teil des umfassenden Schöpfungspla- 
nes Gottes zu sehen, dessen Heilswillen auch am Tod nicht scheitert. Dem 
Dogma entspricht daher ein universales Wirklichkeitsverständnis: Es bein- 
haltet nicht nur ein uneingeschränkt solidarisches menschliches Miteinan- 
der, sondern bezieht die ganze Schöpfung mit ein; es beschränkt sich nicht 
nur auf die Gegenwart, sondern ruft auch die Vergangenheit ins Gedächtnis 
und verschließt nicht die Augen vor der Zukunft.15 

(c) Nimmt man die Orientierung des Dogmas auf ein Sinnganzes des Le- 
bens hin ernst, so ergibt sich daraus unausweichlich, daß die Dogmen eine 
elementare Bedeutung nicht nur für die Orthodoxie, sondern auch für die 
Orthopraxis haben. Ja, beides gehört wesentlich zusammen, das eine ist 
ohne das andere, genau genommen, gar nicht denkbar. Denn das Verständ- 

15 In diesem Sinne schreibt J. B. Metz: Die Dogmen •.zwingen' mich, mir in der Gegenwart 
etwas in Erinnerung zu rufen, was ich auf der schmalen Basis meiner persönlichen Erfahrun- 
gen und Wahrnehmungen gar nicht erfassen und realisieren kann; sie verhindern also, daß 
sich meine eigene religiöse Erfahrung doch nur als Funktion eines herrschenden Bewußtseins 
vollzieht" (Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Mainz 1977, 178). Vgl. dazu auch M. 
Lamb, Dogma, Erfahrung und politische Theologie, in: Conc(D) 14 (1978), 180-186. 



Erfahrung - Glaube - Dogma 345 

nis Gottes, der Welt und des eigenen Selbst, das die christlichen Dogmen be- 
inhalten, kann seine heilende und befreiende Kraft erst da wirklich zur Gel- 
tung bringen, wo es auch in der Lebenspraxis konkret Gestalt annimmt. Mit 
Recht schreibt daher H. J. Pottmeyer: •In der praktischen Auswirkung ver- 
stehen die Menschen erst vollends, was eine dogmatische Aussage meint."16 

Man kann sich das etwa am Trinitätsdogma verdeutlichen17: Daß Gott als 
das Sein vollkommener Liebe eine in sich selbst kommunikative Lebens- 
wirklichkeit ist, in der die einzelnen Personen ganz aufeinander bezogen 
sind, erschließt sich erst demjenigen voll und ganz, der die Selbstüber- 
schreitung auf die anderen hin und das wechselseitige Bezogensein aufein- 
ander auch als unabdingbar für das Gelingen menschlichen Lebens erkannt 
hat. Erst die im praktischen Lebensvollzug gründende Erfahrung läßt daher 
das trinitarische Sein Gottes auch wirklich verstehbar werden als Urgrund 
und Ziel der gesamten Schöpfung. 

Damit zeigt sich aber: Indem das Dogma die Glaubenden auf das Ganze 
des Glaubens und des Lebenszusammenhangs hin orientiert, übt es auch ei- 
nen prägenden Einfluß auf ihre Erfahrung aus. Es lehrt sie, die Welt und sich 
selbst aus der Perspektive Gottes und seines Heilswillens wahrzunehmen, 
und begründet dadurch ein neues Verhältnis zur Welt und zum eigenen 
Selbst. Die menschliche Erfahrung ist dabei nicht das als maßgebend Fest- 
stehende, sondern gewissermaßen die Variable, in die hinein sich das Dogma 
auslegt. Zugespitzt darf man vielleicht sagen: Der Glaubensinhalt wird nicht 
durch die Erfahrung legitimiert, er legitimiert sich vielmehr selbst im Me- 
dium der Erfahrung, indem er diese neu ausrichtet bzw. dazu anleitet, ent- 
sprechende neue Erfahrungen zu machen. 

Wenn das Verhältnis von Dogma und Erfahrung damit richtig bestimmt 
ist, so erweist sich die Forderung eines •dogmenfreien Christentums" unter 
Berufung auf die menschliche Erfahrung als ein fundamentales Mißver- 
ständnis. Das Dogma ist nichts, was den Menschen sich selbst entfremdet; 
im Gegenteil, recht verstanden erweist es sich geradezu als Anstiftung und 
Weg zur Selbstfindung. Der kritische Punkt, an dem sich dann allerdings die 
Geister mit Recht scheiden, ist ein anderer: Es ist die Frage, welches Ver- 
ständnis des eigenen Lebens bei den unterschiedlichen Wegen der Selbst- 
findung leitend ist. Aus dieser Perspektive betrachtet, besteht das •Unzeit- 
gemäße" des Dogmas heute sicherlich darin, daß es sich kritisch gegen das 

16 H. J. Pottmeyer, Der gesellschaftliche Dienst der Dogmatik, in: E. Schockenhoff/P. Walter 
(Hrsg.), Dogma und Glaube, a.a.O. 142-151, 143. 
17 Vgl. dazu M. Knapp, Trinitätslehre und Handlungstheorie, in: E. Arens (Hrsg.), Gottesrede 
- Glaubenspraxis. Perspektiven theologischer Handlungstheorie. Darmstadt 1994, 49-68, 
aber auch schon den bemerkenswerten Text von R. Guardini, Die Bedeutung des Dogmas vom 
dreieinigen Gott für das sittliche Leben der Gemeinschaft, in: ders., Auf dem Wege. Versu- 
che. Mainz 1923, 86-94. 



Markus Knapp 346 

unter den Bedingungen individualisierter Lebensvollzüge dominant gewor- 
dene menschliche Selbst- und Weltverhältnis wendet. Wo dieses wesentlich 
bestimmt wird von ichzentrierten Nutzenkalkülen, muß vom christlichen 
Dogma her zur Geltung gebracht werden, daß Selbstfindung nur wirklich ge- 
lingen kann, wenn ich mich selbst immer wieder auf die anderen hin über- 
schreite, um das eigene Leben vorbehaltlos mit ihnen zu teilen. 

Das christliche Dogma sieht diesen Weg der Selbstfindung begründet in 
der Selbstmitteilung Gottes, der sich selbst verschenkt, um den Geschöpfen 
Anteil an seinem Leben zu geben. Aufgrund dieser Selbsthingabe Gottes an 
seine Schöpfung ist der einzelne Mensch hineingestellt in eine universale 
mitgeschöpfliche Solidarität. So leitet ihn das Dogma dazu an, das eigene 
Selbst zu suchen und zu finden in den Erfahrungen der Selbstüberschrei- 
tung. In ihnen verspricht sich - wenn auch nur anfanghaft und immer wie- 
der gebrochen - eine Erfüllung des Lebens, die das eigene begrenzte Ich auf- 
gehoben und gerettet sein läßt in einer umfassenden Liebe. 

Angesichts der heutigen Situation des Christentums erscheint es dringend 
geboten, diesen Erfahrungsgehalt des christlichen Glaubens neu verstehbar 
und wahrnehmbar zu machen. Mit Recht weist allerdings der Religionsso- 
ziologe F.-X. Kaufmann darauf hin, daß das entscheidend davon abhängt, 
•ob es gelingt, neue Sozialformen explizit christlichen Lebens zu ent- 
wickeln. " Denn nur unter dieser Voraussetzung können heute, in einer nach- 
christlichen Gesellschaft und Kultur •Inhalte vom Typus christlicher Got- 
tesvorstellungen, von Mitmenschlichkeit oder Gerechtigkeit tatsächlich in 
einer existentiell relevanten Weise erfahrbar werden. Zumindest bedürfte es 
hierzu der Einsicht, daß die Bedingungen für derartige soziale Erfahrungen 
heute zunehmend bewußt gefordert und hergestellt werden müssen, da sie 
aus der Perspektive dessen, was als ,moderner' Lebenserfolg gilt, an den 
Rand gedrängt werden."18 Und genau dabei kommt eben auch dem Dogma 
eine wichtige, ja unerläßliche Orientierungsfunktion zu. 

Es ist dann aber die Aufgabe einer zukünftigen Dogmatik, diese Funktion 
des Dogmas eingehender zu reflektieren. Selbstverständlich wird sie dazu 
auch weiterhin zunächst einmal nach dem verbindlichen Sinngehalt dogma- 
tischer Aussagen zu fragen haben; denn diese sind ja häufig im Hinblick auf 
Fragestellungen und mit Hilfe von Denkkategorien formuliert, die nur noch 
schwer nachvollziehbar oder ganz und gar problematisch geworden sind. 
Eine solche Dogmenhermeneutik, so unabdingbar sie ist, genügt jedoch 
nicht mehr, um die Bedeutung der Dogmen für das christliche Wirklich- 
keitsverhältnis heute wieder bewußt zu machen und zur Geltung zu bringen. 
Notwendig ist darüber hinaus vielmehr, auch das Wirklichkeitsverständnis, 

F. X. Kaufmann, Religion und Modernität. a.a.O., 272. 



Erfahrung - Glaube - Dogma ?>A1 

das die Dogmen beinhalten, neu zu erschließen; denn es kann nicht mehr als 
allgemein anerkannt oder gar verbindlich vorausgesetzt werden. Im Gegen- 
teil, die universale Perspektive, die sich für Mensch, Welt und Geschichte 
vom Schöpfungs- und Heilshandeln Gottes her erschließt, steht in mancher- 
lei Hinsicht in Spannung und Widerspruch zu den Erfordernissen individu- 
alisierter Lebenslaufgestaltung in einer weitgehend säkularisierten, plurali- 
stischen Gesellschaft. Für die Dogmatik heißt das dann aber: Sie wird künf- 
tig die pragmatische Dimension dogmatischer Aussagen stärker zu beachten 
haben, d. h. die Frage, in welchen Erfahrungskontexten sie sich bewähren 
und bestätigen, indem sich ihre Inhalte im Lebensvollzug erschließen. 
Durch die Herausarbeitung dieser pragmatischen Dimension trägt die Dog- 
matik zur bewußten Schaffung entsprechender Lebensräume bei. 

Es darf in diesem Zusammenhang wohl daran erinnert werden, daß hier 
auch die Hauptintention des 2. Vatikanums zu suchen ist, das sich ja aus- 
drücklich als ein Pastoralkonzil verstand, auch und gerade da, wo es dezi- 
diert dogmatische Aussagen gemacht hat. Was die Dogmatik betrifft, so 
könnte es sein, daß diese Intention des Konzils jedenfalls in unserem eu- 
ropäischen Kontext in ihrer ganzen Relevanz erst wirklich erkennbar wird 
angesichts des gewandelten gesellschaftlichen und kulturellen Umfeldes, 
mit dem wir uns heute unausweichlich konfrontiert sehen. 

Die Aufgaben der Kirche nach dem Ende 
der sozialistischen Gesellschaft 

Joachim Wanke, Erfurt* 

Auf dem Frankfurter Flughafen sah ich vor kurzem an der Absperrmauer ei- 
ner Baustelle ein Plakat mit den Worten: •Damit für Sie der Himmel offen 
bleibt, haben wir auf Erden viel zu tun! Ihre LUFTHANSA". 

Könnte das ein Motto unserer Kirche in postsozialistischer Zeit sein? Ich 
habe jedenfalls dieses Wort meinem Klerus als humoriges Arbeitsmotto 
empfohlen. 

* Vortrag in der Katholischen Akademie Berlin am 6. 2. 1995. Erstveröffentlichung in der 
Reihe der Berliner Akademieschriften, Leipzig 1995. 




