
Erfahrung - Glaube - Dogma ?>A1 

das die Dogmen beinhalten, neu zu erschließen; denn es kann nicht mehr als 
allgemein anerkannt oder gar verbindlich vorausgesetzt werden. Im Gegen- 
teil, die universale Perspektive, die sich für Mensch, Welt und Geschichte 
vom Schöpfungs- und Heilshandeln Gottes her erschließt, steht in mancher- 
lei Hinsicht in Spannung und Widerspruch zu den Erfordernissen individu- 
alisierter Lebenslaufgestaltung in einer weitgehend säkularisierten, plurali- 
stischen Gesellschaft. Für die Dogmatik heißt das dann aber: Sie wird künf- 
tig die pragmatische Dimension dogmatischer Aussagen stärker zu beachten 
haben, d. h. die Frage, in welchen Erfahrungskontexten sie sich bewähren 
und bestätigen, indem sich ihre Inhalte im Lebensvollzug erschließen. 
Durch die Herausarbeitung dieser pragmatischen Dimension trägt die Dog- 
matik zur bewußten Schaffung entsprechender Lebensräume bei. 

Es darf in diesem Zusammenhang wohl daran erinnert werden, daß hier 
auch die Hauptintention des 2. Vatikanums zu suchen ist, das sich ja aus- 
drücklich als ein Pastoralkonzil verstand, auch und gerade da, wo es dezi- 
diert dogmatische Aussagen gemacht hat. Was die Dogmatik betrifft, so 
könnte es sein, daß diese Intention des Konzils jedenfalls in unserem eu- 
ropäischen Kontext in ihrer ganzen Relevanz erst wirklich erkennbar wird 
angesichts des gewandelten gesellschaftlichen und kulturellen Umfeldes, 
mit dem wir uns heute unausweichlich konfrontiert sehen. 

Die Aufgaben der Kirche nach dem Ende 
der sozialistischen Gesellschaft 

Joachim Wanke, Erfurt* 

Auf dem Frankfurter Flughafen sah ich vor kurzem an der Absperrmauer ei- 
ner Baustelle ein Plakat mit den Worten: •Damit für Sie der Himmel offen 
bleibt, haben wir auf Erden viel zu tun! Ihre LUFTHANSA". 

Könnte das ein Motto unserer Kirche in postsozialistischer Zeit sein? Ich 
habe jedenfalls dieses Wort meinem Klerus als humoriges Arbeitsmotto 
empfohlen. 

* Vortrag in der Katholischen Akademie Berlin am 6. 2. 1995. Erstveröffentlichung in der 
Reihe der Berliner Akademieschriften, Leipzig 1995. 



Joachim Wanke 348 

Aber - was ist zu tun? Ich höre heute sehr unterschiedliche Stimmen, do- 
kumentiert etwa an den unaufgefordert zugeschickten Papieren und Resolu- 
tionen, die jeden Tag meinen Schreibtisch füllen. Die einen empfehlen den 
blinden Gehorsam gegenüber einer idealisierten kirchlichen Tradition, die 
anderen wollen am liebsten das ganze Haus der Kirche anzünden und eine 
völlig neue, basisdemokratische Kirche bauen, der dann die Menschen nur 
so zuströmen werden. Ich gebe zu: Mir hilft derzeit am meisten mein kir- 
chengeschichtliches Wissen. Zumindest hilft es mir, manche Spannungen, 
denen derzeit unsere Kirche ausgesetzt ist, in größere Zusammenhänge ein- 
zuordnen. Es ist schon oft dargestellt worden: Unsere Kirche befindet sich 
auf dem Weg in eine gesellschaftliche Postmoderne, deren Gestalt niemand 
kennt. Sie wird mit einer kulturellen Umbruchsituation konfrontiert, die, 
was deren Breitenwirkung und Intensität betrifft, wohl einmalig in der bis- 
herigen Geschichte ist. Sie muß sich durch die Weitung ihres bisherigen eu- 
ropäischen Horizonts auf die ganze Welt hin von Fixierungen lösen, die bis- 
lang zum scheinbar unbestrittenen Bestand des Christentums gehörten. 

Die uns hier im Osten Deutschlands kirchlich bewegenden Probleme sind 
in der Tat nur ein Ausschnitt, zugegebenermaßen: ein kleiner Ausschnitt die- 
ser Transformationsprozesse, denen sich Kirche und Glaube am Ende dieses 
Jahrtausends ausgesetzt sieht. 

Ich möchte dies jedoch einmal ganz ausdrücklich an den Anfang meiner 
Überlegungen setzen: Ich freue mich, meinen Bischofsdienst in dieser hoch- 
interessanten Zeit auszuüben. Gerade wir Christen aus der vormaligen DDR 
erfahren mit besonderer Intensität, gleichsam mit einem Beschleunigungs- 
schub eine Art •Großexperiment" Gottes mit seiner Kirche: Wir erfahren 
uns wie seinerzeit der Prophet Habakuk am Schopf gepackt und in ein an- 
deres Land versetzt: aus dem Staatssozialismus der alten DDR in einen de- 
mokratischen Verfassungsstaat, aus der Bewußtseinslage einer abgeschotte- 
ten, kleinbürgerlich zugeschnittenen und obrigkeitsstaatlich geförderten 
•Sozialismusideologie" in die Zugluft einer offenen, liberalen Gesellschaft, 
in der jeder leben kann, wie er will - Hauptsache, er kann es sich leisten und 
kommt dem Nachbarn nicht ins Gehege. Kein Wunder, daß wir Ostleute uns 
immer noch verwundert die Augen reiben - selbst noch fünf Jahre nach der 
Wende! 

Ich hatte im Frühjahr 1994 in unserem Erfurter Kirchengebiet Frauen und 
Männer aus den Pfarrgemeinden zusammen mit ihren Seelsorgern zu einem 
Pastoraltag eingeladen, bei dem es genau um diese Problematik ging: Kir- 
che und Glaube nach der Wende. Ich habe dem Tag und dem Einladungs- 
brief etwas •griffig" die Überschrift gegeben: •Nachfolge Christi - postso- 
zialistisch". 



Die Aufgaben der Kirche 349 

Dieser Tag hat keine spektakulären Ergebnisse gebracht, aber er hat, so 
meine ich, bei den Katholiken unseres Gebiets die Sensibilität geschärft für 
das, was jetzt wichtig ist. Lebhaftes Echo löste z.B. die Diskussion dieser 
Frage aus: Wie kann in der Öffentlichkeit deutlich werden, daß unsere ka- 
tholische Ortskirche in Thüringen nicht Machtpositionen einnehmen, son- 
dern Gott und den Menschen dienen will? Der stille Verdacht mancher Zeit- 
genossen geht ja in die Richtung: •Die Roten sind gegangen, jetzt kommen 
die Schwarzen!" Daß Ministerpräsidenten, Bürgermeister und Abgeordnete 
katholisch sind, wird auf einmal in ganz merkwürdiger Weise wichtig. Wie 
mit solchen •Gefühlslagen" der Menschen umgehen? 

Interessant auch diese Frage und deren Diskussion: Wie kann vermieden 
werden, was uns als Kirche unglaubwürdig und unseren Dienst unwirksam 
macht: eine Kluft zwischen Kirche als Institution und Kirche als der Ge- 
meinschaft der Gläubigen? Anders gefragt: Wieviel Institution vertragen 
wir, ohne daß uns der Geist ausgeht? Dabei spielte besonders auch die Frage 
nach der Bistumsgründung eine Rolle. Ist das nicht unnötiger Verwaltungs- 
aufwand? Könnten wir nicht viel leichter von Fulda und Würzburg aus mit- 
verwaltet werden? 

Hier spürte ich freilich eine innere Bereitschaft unserer Katholiken, ge- 
rade das Wagnis der Bistumsgründung als innere Herausforderung zu ver- 
stehen und anzunehmen. Nicht Undankbarkeit gegenüber den Mutterdiöze- 
sen ist hier im Spiel, nicht falsche Selbsteinschätzung, die die eigenen Mög- 
lichkeiten überzieht. Die Bistumsgründungen im Osten waren m.E. ein 
wichtiger Schritt zur Selbstfindung unserer Ortskirchen in der gewandelten 
Situation. Sie signalisieren, was jetzt sehr wichtig ist: Unsere Kirche macht 
nicht das, was manchmal andernorts geschieht: daß im Osten •abgewickelt" 
wird. Hier soll - in großer Solidarität mit den Ortskirchen des Westens •wei- 
terentwickelt" werden, was bislang gewachsen ist. Daß dabei die Katholi- 
ken/Ost von den Erfahrungen der Katholiken/West lernen müssen, ist selbst- 
verständlich. Aber das Signal der •Einwurzelung" unserer Kirche in die 
neuen Bundesländer ist durch diesen Schritt deutlich geworden, auch in die 
ökumenische, ja auch kirchenferne Öffentlichkeit hinein. 

Unser vormaliger Landtagspräsident in Thüringen, ein aufrechter evange- 
lischer Christ und Pastor, hat das bei der Feier unserer Bistumsgründung in 
einem Grußwort so gesagt: •Manche fragen etwas besorgt und ängstlich, ob 
durch das katholische Bistum Erfurt Thüringen katholischer wird." Und er 
gab sich selbst die Antwort: •Nein, Thüringen wird dadurch nicht katholi- 
scher, aber die Katholiken werden thüringischer!" Ich meine, hier ist gut auf 
den Begriff gebracht, was jetzt als Aufgabe für uns ansteht: Hier und jetzt, 
meinetwegen •postsozialistisch", unsere Nachfolge Christi zu buchstabieren 
- in Thüringen, in Sachsen, in Brandenburg - eben durch die Menschen, die 



Joachim Wanke 350 

in vielfältiger Weise von dem alten ideologischen System gekränkt und be- 
schädigt sind. Und wir selbst gehören ja zu diesen Menschen! 

Was das im einzelnen bedeutet, kann hier natürlich nur anklingen. Meine 
Grundeinstellung, die ich auch unseren kirchlichen Mitarbeiterinnen und 
Mitarbeitern, ja allen unseren Gläubigen zu vermitteln suche, ist diese: Es 
gilt beides zu beachten. Alte Aufgaben sind getreulich weiterzuführen, spe- 
ziell in der Seelsorge, die sich auch unter postsozialistischen Verhältnissen 
nicht grundstürzend ändert. Anderseits gilt aber auch: Neue Aufgaben sind 
beherzt und mutig anzupacken - wie das ja auch geschieht, zumindest ver- 
suchsweise, wobei uns allen zugestanden ist, daß wir auch Fehler machen 
werden und manches, was angefangen wird, nicht durchhalten können. Neue 
Herausforderungen annehmen - bisher wichtige Aufgaben nicht vergessen! 
Unter dieses Motto könnte man die jetzige Stunde unserer Ortskirchen im 
Osten stellen. 

Ich muß ehrlich zugeben, daß ich anfänglich nach der Wende gemeint 
hatte, daß der politische Umschwung uns als Kirche weniger tangiert als an- 
dere gesellschaftliche Gruppen. Ich habe meine Ansicht geändert. Wir sind 
in unserem kirchlichen Leben und Arbeiten, in unserem ganzen Selbstver- 
ständnis als Ortskirchen tiefer von dem gesellschaftlichen Wandel betroffen 
als wir vielleicht bislang glaubten. Ich meine damit nicht nur die augenfäl- 
ligen Veränderungen der Rahmenbedingungen unseres Kirche-Seins. Hinter 
all den äußerlich konstatierbaren Veränderungen kommen Grundherausfor- 
derungen in den Blick, die sich nicht allein an dieser oder jener Einzelheit 
festmachen lassen können, es sei denn, man nehme diese als Symptom für 
tiefer liegende Einstellungen und Verhaltensweisen. 

Um diese Grundherausforderungen ein wenig zu systematisieren, fasse 
ich sie einmal in drei Stichworte, wobei mir bewußt ist, daß diese Themen 
ineinandergreifen und nicht so säuberlich getrennt werden können, wie das 
hier scheint. 

1. Die neue gesellschaftliche Situation annehmen. 

Ich beginne mit einer scheinbaren Selbstverständlichkeit: Grundlegende 
Aufgabe unserer Kirche hier im Osten ist die Annahme, die wirklich innere 
Annahme der gewandelten gesellschaftlichen Situation. Was ich sehe und 
merke, ist z.T. das Gegenteil. Ängstliche Abwehr des Neuen, nostalgische 
Rückschau auf das, was kirchlich gewesen ist, passives Verharren bei dem, 
was man gelernt hat und was nun so merkwürdig wirkungslos ist, zumindest 
nicht mehr so greift wie in der Vergangenheit gewohnt. 

Für unsere Ortskirchen im Osten bringt der Prozeß der gesellschaftlichen 
Freisetzung der Menschen beschleunigt jene Erfahrungen mit sich, die man 



Die Aufgaben der Kirche 351 

kirchlicherseits im Westen in den vergangenen Jahrzehnten hat machen 
können. Seelsorge in einer offenen, liberalen Gesellschaft, Kritik an vorge- 
gebenen kirchlichen Verhaltensmustern, Abschmelzen der religiös-konfes- 
sionellen Milieus und Nachlassen der prägenden Kraft von Traditionen, eine 
starke Subjektivierung des Glaubensvollzugs, verbunden mit öffentlicher 
Kritik an der Institution Kirche, ein •Auswahlchristentum", das sich vor 
Verbindlichkeiten drückt - dieses und vieles andere mehr wird jetzt auch un- 
sere kirchliche und seelsorgliche Erfahrung im Osten. 

Sicherlich hatten wir bislang durch den ideologischen Druck und die zu- 
gespitzte atheistische Prägung der DDR-Gesellschaft weniger mit anderen 
Problemen zu tun wie die Ortskirchen des Westens, etwa einem verblassen- 
den •Kulturchristentum", dessen atheistischer Kern unter religiöser Folklore 
versteckt ist. Mehr und mehr bröckelt ja diese Art christlicher Bürgerlich- 
keit auch in traditionell katholischen Gegenden ab. Nicht zuletzt durch den 
Hinzutritt des kirchenfern gewordenen Ostens zum gesamten Deutschland 
wird diese Entwicklung noch mit einem kräftigen Schub versehen. 

Aber es gab auch Engführungen und Blindheiten unseres kirchlichen Le- 
bens im Osten, die jetzt nach der Wende deutlicher ans Licht treten. Ich 
nenne beispielsweise eine starke innerkirchliche, auf den Klerus hingeord- 
nete Ausrichtung des kirchlich-katholischen Lebens. Das war sicherlich mit- 
bedingt durch den Außendruck, dem unsere Gemeinden und jeder prakti- 
zierende Katholik ausgesetzt waren. Dieser Außendruck produzierte eine 
Art •Schulterschlußmentalität", in der man sich in der Pfarrgemeinde ge- 
genseitig stützte und stärkte - aber eben auch manchmal nur selbst wärmte. 
Ich bin freilich sehr vorsichtig im Urteil; zum einen, weil ich als Kirchen- 
mann in der alten DDR ohnehin nicht allem und jedem ausgesetzt war, was 
ein Katholik im Profanberuf und unter den Zwängen der Partei zu ertragen 
hatte; zum anderen, weil ich um die geheime, oft nicht sonderlich öffent- 
lichkeitswirksame, aber doch so kraftvolle Ausstrahlung vieler aufrechter 
katholischer (und evangelischer) Christenmenschen in die alte DDR-Gesell- 
schaft hinein weiß und diese von niemandem jetzt zerredet wissen will. Das 
ist das letzte, was wir jetzt brauchen: daß wir uns unsere Glaubensbiogra- 
phie kaputtreden lassen. 

Dennoch gilt es aber, durchaus kritisch manche Blindheiten bzw. Un- 
fähigkeiten unseres Kirche-Seins und unseres Glaubenslebens einzugeste- 
hen, die sich jetzt schmerzhaft auswirken, etwa die nur unzureichende Aus- 
einandersetzung mit der •Welt", die ja nicht nur eine DDR-Welt, eine •Par- 
tei-Welt" war. Es fehlen uns Erfahrungen, wie Glaube und kirchliches Le- 
ben in den politischen und allgemein gesellschaftlichen Bereich hineinwir- 
ken kann, über das Zeugnis des einzelnen hinaus. Wir haben keine Erfah- 
rung mit der Buntheit und Vielgestaltigkeit eines kirchlich-katholischen Le- 



Joachim Wanke 352 

bens, wie es sich nach dem Krieg in der alten Bundesrepublik entwickeln 
konnte und - etwa im Bereich der Verbände, aber auch im Bildungsbereich, 
in Kunst und Literatur und Publizistik - fruchtbar wurde. Schon allein um 
dieser Öffnung willen, die für die Glaubensexistenz wichtig ist, freue ich 
mich auch als Seelsorger über das Ende der alten DDR. Es bestand die Ge- 
fahr, daß wir uns an die alten Verhältnisse in gefährlicher Weise gewöhnt 
hätten! 

So gilt auch für unsere Kirche, was von der Gesellschaft im Osten insge- 
samt zu sagen ist: Es gibt einen Bedarf an •Nachmodernisierung", der der- 
zeit manche Turbulenzen auslöst und auch weiterhin auslösen wird. In die- 
ser Situation ist es zunächst einmal wichtig, nicht den Blick nostalgisch nach 
rückwärts zu richten, um unserer kirchlichen Vergangenheit nachzutrauern. 
Dazu haben wir keinen Grund. Es gibt Dinge in unserem östlichen kirchlich- 
katholischen Leben, die wir gern vorzeigen. Vieles mag auch mittelmäßig 
gewesen sein und manches zum Schämen. Auch das gehört zu uns. 

Aber zunächst und vor allem gilt es jetzt, Lernbereitschaft zu zeigen, wie 
das Evangelium nicht nur auf •mitteldeutsch", sondern •bundesrepublika- 
nisch" zu buchstabieren ist. Darin konzentriert sich mein Bemühen als Bi- 
schof, meinen Mitarbeiterinnen und Mitarbeitern in Seelsorge und Caritas, 
aber auch den Gläubigen insgesamt angesichts der neuen Situation zu sagen: 
Eine größer gewordene Freiheit ist auch eine größer gewordene Chance für 
das Evangelium und für eine glaubwürdige Weise des Christseins. Das ist 
freilich eine Grundentscheidung theologischer Art: Hinter den Freiset- 
zungsphänomenen der Moderne steht nicht allein ein prometheischer, 
gleichsam gottfeindlicher Wille des Menschen zur Selbstbehauptung, son- 
dern hierin erkenne ich die Fortführung einer Linie, die im Evangelium 
selbst angelegt ist. Gott ist es, der in der immer umfassenderen Freisetzung 
des Menschen die größere Glaubenshingabe seiner Geschöpfe ermöglichen 
und damit die Schöpfung an ihr eigentliches Ziel führen will. Wir werden 
auf diesen Gedanken gleich noch einmal zu sprechen kommen. 

Diese Überzeugung christlicher Anthropologie und Schöpfungstheologie 
beinhaltet ein pastorales Programm, das wir wohl jetzt in Ost und West ge- 
meinsam neu - vielleicht unter Schmerzen - bejahen und Gottes Vorgaben 
gemäß ausgestalten müssen. Ich bringe die dafür notwendige Grundhaltung 
gern auf diese Formel: Was nicht in Freiheit gedeiht, gedeiht überhaupt nicht 
- auch nicht in der Nachfolge Christi! Zugegeben: Freiheit bringt immer 
•Zugluft" mit sich, in der man sich tüchtig erkälten kann. Man kann in der 
Tat manche Entwicklungen in unseren Gemeinden mit Sorge sehen. Aber 
wir sollten uns davon nicht fixieren lassen. 

Ich habe in dem öffentlichen Einladungsbrief zu dem genannten Pastoral- 
tag im Frühjahr 1994 in Erfurt den Vergleich gebraucht, daß Gott mit unse- 



Die Aufgaben der Kirche 353 

rer Ortskirche so umgeht wie auch Eltern mit ihren heranwachsenden Kin- 
dern. Sie müssen sie, vielleicht auch ängstlich besorgt, aber letztendlich 
dennoch entschlossen in die Freiheit entlassen. Denn nur so finden junge 
Menschen zu sich selbst. Wahre Liebe erdrückt nicht den anderen, sondern 
setzt ihn frei. So macht es Gott mit uns. Und die richtige Antwort auf Frei- 
setzung ist nicht ängstliches Verharren in alten Geborgenheiten, die immer 
auch Abhängigkeiten sind, sondern das vertrauensvolle und zupackende Ja- 
Sagen zu dem, was jetzt und wie es jetzt gefordert ist. 

Auf diese einfache Einsicht hin wird mir die gegenwärtige geschichtliche 
Stunde unserer Ortskirche im Osten transparent. Das mag für Soziologen an- 
fechtbar ausgedrückt sein, aber in der gemeinten Sache werden sie mir ver- 
mutlich recht geben. 

Eine zweite Aufgabe unserer Kirche in dieser gewandelten Situation: 
2. Unsere Kirche muß Kirche bleiben. 

Um in der Bildwelt des eingangs genannten Slogans der LUFTHANSA zu 
bleiben: Auch bei noch so intensiven Arbeiten der Lufthansa-Leute auf dem 
Erdboden sollten sie nicht vergessen, daß sie eigentlich dafür arbeiten, daß 
Leute fliegen können! Mir fällt in diesem Zusammenhang die bitter-ironi- 
sche Satire Sören Kierkegaards von den flugunfähigen Gänsen ein, denen 
der leicht dick gewordene Obergänserich einredet, daß es zwar einmal eine 
Zeit gab, in der Gänse fliegen konnten, aber daß dies alles sehr lange her sei 
und überhaupt - fliegen gefährlich sei ... Man kann dieses Bild noch belie- 
big ausbauen, doch steht dahinter eine ernste Mahnung, die gerade jetzt un- 
serer Kirche ins Stammbuch zu schreiben ist: Kirche, sorge dafür, daß du 
deinen eigentlichen Daseinszweck nicht verfehlst - nämlich Menschen das 
•Fliegen" beizubringen, sprich: in die Gottesunmittelbarkeit zu führen, zu- 
mindest dazu anzustiften, hinter und jenseits aller weltlichen Geschäftigkeit 
ihr wahres Leben zu entdecken und zu ergreifen. 

Das meine ich mit: Kirche muß Kirche bleiben. Sie muß ihre eigene Iden- 
tität wahren, und zwar angesichts fremder Interessen, die mit Kirche dieses 
und jenes machen möchten, aber auch gegen einen Anpassungsdruck von in- 
nen, der sich mit einer falschen Innerlichkeit begnügen, vom missionari- 
schen Auftrag dispensieren und gleichsam geistlich zur Ruhe setzen möchte. 

Darum müssen wir wachsam bleiben, besonders die Hirten und jene in der 
Mitte unserer Ortskirchen, die ein Gespür für diese eigentliche Identität der 
Kirche haben. Kirche darf beispielsweise nicht bloß Interessenverein von re- 
ligiös Veranlagten werden (die suchen heutzutage ohnehin ihre Bedürfnisse 
anderswo abzudecken). Kirche darf auch nicht als Lobby erscheinen für eine 



Joachim Wanke 354 

Schicht von Kirchenfunktionären, die mit der schwindenden Kirchensteuer 
ihre Felle wegschwimmen sehen. Das ist ja der alte Verdacht des Marxismus 
gegenüber den verfaßten Kirchen, der besonders hier im Osten weiterwirkt. 
Kirche darf auch nicht nur Wohlfahrtseinrichtung werden, wozu wir - ich 
spreche aus Erfahrung - gerade heute gern gedrängt werden, manchmal so- 
gar vors •Loch" geschoben werden (hier sehe ich übrigens gewisse Konver- 
genzen zum alten SED-System, zumindest in seiner Endphase!). Kirche darf 
auch nicht Verein für •denkmalgeschützte" Bräuche und Riten werden oder 
für Kulturpflege in dem Sinn, wie jede Urlaubsgegend natürlich gern auch 
schöne Kirchen und bunt-folkloristische Prozessionen in ihren Prospekten 
vorweisen möchte. Nichts gegen gepflegte Kirchen und Prozessionen mit 
•Sitz im Leben" der Gläubigen. Aber es ist klar, was hier gemeint ist: Kir- 
che muß aufpassen, nicht vor fremde Karren gespannt zu werden, auch nicht 
von gutmeinenden Politikern. Der abnehmende Einfluß der Kirchen insge- 
samt wird diese Gefahr verringern, aber tendenziell kann man auch mit ei- 
ner kleiner gewordenen Kirche manches •Kirchenfremde" anstellen. 

Ich bin beispielsweise froh, daß die Pfarrer bei uns einen gesunden Ab- 
stand zur konkreten Politik vor Ort halten, wohl wissend, daß sie Seelsorger 
für Christen in allen Parteien sein müssen (oder sollte ich sagen: in vielen 
Parteien?). Bei Einweihungen von Banken und Supermärkten halten wir uns 
auch im allgemeinen zurück, was manchmal einen aufrechten bayerischen 
oder rheinlandischen Banker oder Geschäftsmann verunsichert. Doch wenn 
dieser eine Zeitlang hier gelebt hat, versteht er unsere Zurückhaltung. Hier 
wäre auch unsere Vorsicht bei der Präsenz in den Schulen, in den Kasernen, 
überhaupt in gesellschaftlichen Bereichen zu erwähnen, die uns vorher ver- 
schlossen waren. Diese Vorsicht sollte nicht von Ängstlichkeit gezeichnet 
sein. Es gibt jetzt Gottlob viele nützliche, bislang nicht mögliche Gelegen- 
heiten, seelsorglich Menschen auch außerhalb der Kirchenmauern zu be- 
gegnen. Diese Möglichkeiten sollten wir mutig und mit viel Phantasie an- 
gehen. Unsere Vorsicht sollte allein von der Sensibilität gespeist sein, bei 
niemandem und nirgendwo den alten marxistischen Verdacht zu nähren, 
Kirche wolle sich aus bloßem Eigennutz heraus breit machen. 

Immer und überall, wo wir als Bischöfe, als Pfarrer oder sonstwie im amt- 
lichen kirchlichen Auftrag stehen, sollte gelten: Kirche muß immer als Kir- 
che erkennbar bleiben, am Evangelium Jesu Christi orientiert, ihrer Tradi- 
tion verpflichtet, also ggf. auch einmal •sperrig" Zeittrends und gesell- 
schaftlichen Erwartungen gegenüber sein. Kirche muß nicht •Motor der 
Moderne" sein. Da muß sie meist auch deren Torheiten mitmachen! Sie 
sollte eher so etwas wie ein •Widerlager der Moderne" sein, an dem sich 
Entwicklungen reiben, aber auch läutern können. Konkret für unsere Orts- 
kirche in Thüringen bedeutet das: Ich versuche, unsere Kräfte auf den wirk- 



Die Aufgaben der Kirche 355 

lieh religiösen Auftrag unserer Kirche zu bündeln, was nicht heißt, auch ein- 
mal eine •Suppenküche" einzurichten. Gottesdienst, Glaubensverkündigung 
(im weitesten Sinn), aber auch zeichenhafter, konkreter Dienst am Nächsten 
sollen den Vorrang haben und behalten. 

Eine dritte Grundaufgabe unserer Kirche: 
3. Christusnachfolge als •Freisetzung" des Menschen vermitteln. 

Hierzu ist noch einmal an der gewandelten geistigen Situation hier im Osten 
anzuknüpfen. In Kurzfassung formuliere ich gern so: Unsere Kirche im 
Osten hat jetzt nicht mehr mit dem Verdacht der alten DDR-Ideologie zu 
tun: Glaube und kirchliche Praxis verderben das Denken, sondern mit dem 
Verdacht, der in der liberalen, offenen Gesellschaft seinen Nährboden hat: 
Glaube und kirchliche Praxis verderben das Leben, machen es unfrei, un- 
wahrhaftig, zumindest engen sie es ein und machen es verdrießlich. Hier 
liegt m.E. unser kirchlicher •Hase im Pfeffer", und das nicht nur bei uns im 
Osten. Aber wie reagieren? Ich möchte so ansetzen: 

Man mag zu dem jüngst erfolgten Umbruch in den Ländern Osteuropas 
stehen wie man will, aber das Ende der alten politischen Systeme wäre nicht 
denkbar gewesen ohne dieses tiefe Verlangen der Menschen, endlich die Be- 
vormundung durch die alten Staatsparteien abzuschütteln. Daß sie dabei alte 
Zwänge durch teilweise neue Zwänge eingetauscht haben, sei nur am Rande 
vermerkt! Dennoch ist das, was am Ende unseres Jahrhunderts wie ein 
mächtiger, lange angestauter Strom sich im Osten Bahn gebrochen hat, der 
Ruf nach Freiheit und Selbstbestimmung, ein deutliches Zeichen der Zeit. 

Nun werden manche sagen, gerade dieser Ruf nach Freisetzung des Men- 
schen, nach Autonomie ist doch das Grundübel unserer Zeit. Muß man dem 
nicht energisch entgegenwirken, ja es als Einfluß böser Mächte entlarven? 
Ich setze eine Erfahrung aus unserer alten DDR-Zeit dagegen: Gerade die 
Erfahrung zwanghafter Strukturen in Politik und Gesellschaft hat unseren 
jungen Christen geholfen, das Evangelium und die Einladung zur Nachfolge 
Christi als Freisetzung zu erfahren. Wer sich an Christus und die Kirche ge- 
halten hat, war fähig, dem Druck zur Anpassung an das System zu wider- 
stehen. Er konnte die Lügen und Halbwahrheiten der alten Ideologie durch- 
schauen und erkennen, welche Wahrheit wirklich frei macht. Ich will das 
nicht idealisieren. Es gab. auch Untreue und Abfall in unseren Gemeinden, 
aber es ist doch gelungen, jungen Menschen den Gottesglauben und kirch- 
lich geprägte Lebenspraxis als •Freisetzung" zu vermitteln. Und darauf 
kommt es mir in diesem Zusammenhang an. 

Manchmal gibt es bei unseren Pfarrern noch die Sehnsucht nach den Pa- 



Joachim Wanke 356 

storalverhältnissen der alten DDR-Zeit. Man sagt, da sei alles doch über- 
sichtlicher und klarer gewesen. Der ideologische Gegner habe uns die Leute 
•bei der Stange gehalten". Die neuen Freiheiten brächten nur •Zugluft" in 
die Kirche. Wir sollten deshalb Türen und Fenster schließen und uns von der 
bösen Welt abschotten. Aber eben dies halte ich für eine falsche pastorale 
Losung. 

Richtig an der Einschätzung derer, die zu einer Festungsmentalität auf- 
fordern, ist freilich die Beobachtung, daß sich der christliche Glaubensweg 
in einem Gegenüber besser profilieren kann als in einem verwaschenen kul- 
turellen Einerlei, wo alle Katzen grau sind. Der Ansatz für die Vermittlung 
christlicher Grundhaltungen müßte die Erfahrung sein, daß die Zwänge und 
Nivellierungen einer bloß marktwirtschaftlich bestimmten Gesellschaft 
ebenso unfrei machen wie der Uniformismus des alten Staatssozialismus. Ist 
unsere Jugend zu kritisch? Mein Wunsch wäre: Sie müßte noch kritischer 
sein, kritisch gegen alles, was sie kaputtmachen will, was ihre Sehnsüchte 
politisch manipulieren und ihre Liebesfähigkeit kommerziell ausbeuten will. 

Ich bin traurig darüber, daß es unserer, auch meiner Verkündigung so 
schlecht gelingt, etwa in der Sexualethik christliche Grundhaltungen als Hil- 
fen zur Freisetzung zu vermitteln. Wir fixieren uns auf Randprobleme, wir 
lassen uns festnageln auf Aids und Homosexualität. Dabei käme es bei 99 
Prozent unserer jungen Leute darauf an, ihnen ein Gespür dafür zu vermit- 
teln, daß Hingabe den Schutzraum der Treue braucht, daß Beziehungen dort 
gelingen könnten, wo man wahrhaftig ist und in der Selbstlosigkeit wächst. 
Ich weiß um die Not vieler Jugendseelsorger, kirchliche Vorgaben jungen 
Menschen nahezubringen. Ich verstehe, wenn sie ihnen zugestehen, noch 
auf dem Weg zur christlichen Norm zu sein, wenn sie noch nicht in allem 
dem entsprechen, was im Katechismus steht. Wir müssen das Ideal aufzei- 
gen, aber wir dürfen uns dabei an Jesu Seelsorgsmethode halten: Jesus hat 
die Sünderin nicht mit einem Gesetzbuch unterm Arm bekehrt, sondern 
durch eine Liebe und eine Zuneigung, die größer war als das Versagen die- 
ser Frau. So hat sie begriffen, wie versklavt sie gewesen ist und was wirk- 
lich frei macht. Das ist, so meine ich, der Weg der Seelsorge auch heute. 

Natürlich wäre das Stichwort •Christusnachfolge als Freisetzung" noch in 
mancherlei Hinsicht durchzubuchstabieren. Damit ich nicht mißverstanden 
werde: Die in Christus zu gewinnende Freiheit schließt unter bestimmten 
Umständen auch das Kreuz ein. Kriterium ihrer Inanspruchnahme ist die 
Kraft zur Selbstlosigkeit und die Bereitschaft zur oikodome, zur •Aufer- 
bauung" des anderen, wie Paulus sagt. Die Berufung auf die Freiheit als 
•Deckmantel für das Böse" ist Ideologie, wie schon der 1. Petrusbrief weiß 
(1 Petr 2,16). Dennoch sollten wir unsere Seelsorge so konzipieren, daß 
christliches Leben als Existenz der •ersten Freigelassenen der Schöpfung" 



Die Aufgaben der Kirche 357 

in den Blick kommt (nach einem Buchtitel von Jürgen Moltmann). Ich tippe 
nur einige gegenwärtige Spannungsfelder an: Demokratie mag ein kirchlich 
mißverstandenes Wort sein, aber gibt es nicht ein berechtigtes Verlangen 
nach Partizipation auch in der Kirche? Oder: Frauen sind keine Katholiken 
zweiter Klasse, es sei denn, wir spielen die Frage der Frauenweihe zur 
Machtfrage auf. Merken wir eigentlich, wohin wir in der ganzen Diskussion 
geraten sind? Die tiefere Besinnung auf das, was die geschlechtliche Aus- 
prägung des Menschen in der Sicht des Glaubens bedeutet, wird als Thema 
immer dringlicher. Müssen wir aber dabei alle Unsinnigkeiten nachreden, 
die heute im Schwange sind? Oder ließe sich davon nicht auch im Kontext 
christlicher, evangeliumsgemäßer Emanzipation reden? Und schließlich als 
weiteres Beispiel: Ist Ökumene Machtkampf um kirchliche •Marktanteile" 
- oder ein heiliger Wettstreit, immer mehr und tiefer Christus zu gehören 
und so füreinander Freiheit zu einer tieferen Gemeinsamkeit der Konfessio- 
nen zu gewinnen? Noch manches andere Stichwort des konkreten kirchli- 
chen Lebens wäre hier zu nennen. Die genannten Beispiele müssen hinrei- 
chen, eine Denkweise anzudeuten, die eine Art Grundeinstellung unserer 
Pastoral, unserer Kirche insgesamt werden sollte. 

Ich werde manchmal gefragt: Welche Aussichten hat die katholische Kir- 
che im Osten Deutschlands? Was kann man da antworten? 

1987 stand das Katholikentreffen in Dresden unter dem Leitwort: •Gottes 
Macht unsere Hoffnung". Dieses Leitwort könnte auch jetzt, fünf Jahre nach 
der Wende, das kennzeichnen, was uns als katholische Ortskirche im Osten 
innerlich trägt. Die Kirche hat so manche Herausforderungen in der Ge- 
schichte zu bestehen gehabt. Allein in diesem Jahrhundert waren es Kaiser- 
reich, Weimarer Republik, Nazi-Zeit und bei uns im Osten die DDR-Zeit. 
Die wirklichen Aussichten der Kirche werden nicht mit den Augen des Hi- 
storikers oder des Soziologen erfaßt. Der Glaube weiß: In allen Zeiten und 
unter allen gesellschaftlichen Bedingungen ist Leben in der Nachfolge Chri- 
sti möglich, gewinnt Kirche Gestalt durch gläubige Frauen und Männer. Zei- 
ten, in denen die Kirche angefeindet und der Gottesglaube verhöhnt wird, 
mögen zwar manche Bedrängnisse für die Christen bringen, aber oftmals 
helfen sie, entschieden und glaubwürdig Christus zu bezeugen. 

Ob wir wieder neu solchen Zeiten entgegengehen? Im Osten ist jetzt eine 
neue gesellschaftliche Freiheit eingekehrt, aber zusammen mit ihr eine 
falsche Liberalität, die Werte untergräbt und Zukunft abschneidet. Wir ha- 
ben jetzt (beinahe) alles - und merken doch, daß uns manches von dem, was 
uns bisher wichtig war, verlorengeht. Unsere Reiselust wird von keiner 
Grenze eingeengt, aber wir merken, daß wir nicht mehr bei uns selbst sind. 
Wir sind auf einmal frei, aber viele wissen nicht, wozu sie befreit sind. 

Die Kirche hat heute letztlich die gleichen •Aussichten" wie damals vor 



Joachim Wanke 358 

der Wende. Sie kann ein Licht anzünden dort, wo Menschen mit ihren künst- 
lichen Ersatzlichtern nicht mehr zufrieden sind. Das bedarf großer Geduld, 
einer gewissen Gelassenheit und Unaufgeregtheit, vor allem aber bedarf es 
eigener Lauterkeit und Wahrhaftigkeit. Natürlich freue ich mich als Bischof 
über manche neue Möglichkeiten kirchlichen Wirkens in der nun offenen, 
demokratischen Gesellschaft. Dafür sind wir alle dankbar. Doch ich bin rea- 
listisch: Das, was auch der alten Bundesrepublik an kirchlichen Einwir- 
kungsmöglichkeiten in die Gesellschaft hinein mehr und mehr verblaßte, 
wird jetzt im Osten nicht so greifen, wie manche •Kirchenstrategen" im We- 
sten sich das denken. Dort, wo Eltern nicht mehr zu Hause beten, hilft auch 
schulischer Religionsunterricht dem Gottesglauben nicht auf. Dort, wo 
Worte und Bilder immer lauter und greller werden, bewirkt auch die kirch- 
liche Präsenz in den Medien herzlich wenig. Und wo christliche Politiker 
nicht mehr wagen können, den Wählern von morgen auch unbequeme Wahr- 
heiten zu sagen, hilft das beste Grundgesetz aller Zeiten nicht weiter. 

•Aussichten" der Kirche? Sie muß ganz und radikal Kirche sein, also: •dem 
Herrn gehören" (wie man das Wort Kirche übersetzen könnte). Jedes Schie- 
len auf Anpassung an Zeitmeinungen, jede falsche •Marscherleichterung" auf 
dem Weg der Nachfolge Christi mag ihr vielleicht Augenblicksbeifall be- 
scheren, aber mit Sicherheit folgt dem gründliches gesellschaftliches Verges- 
senwerden. 

Was das Evangelium zu bieten hat, gibt es nicht ohne Anstrengung. Große 
Dinge sind nie billig zu haben. Aber wonach sich wirklich das Men- 
schenherz sehnt, sind auch heute die Verheißungen Christi: 
- Für jemanden zu leben, der auch im eigenen Sterben mich halten kann; 
- geborgen zu sein ohne ständige Angst, der andere könnte nicht treu sein; 
- anerkannt und wirklich frei zu sein, ohne offen oder insgeheim doch ma- 
nipuliert zu werden; 
- ernst genommen zu werden, auch um den Preis, unbequeme Wahrheiten 
zu hören. 

Es ist ein Fehlurteil zu meinen, unsere Freiheit, unsere Zukunft könnte 
vom Staat oder der Gesellschaft garantiert werden. Die gesellschaftlich ab- 
gesicherte Freiheit für die Kirche ist ohne Zweifel wichtig, doch entschei- 
dend und diese Freiheit erst wirklich ausfüllend ist jene Freiheit, die die 
•Kinder Gottes" mit ihrem ganzen Leben bezeugen. Wenn unsere Ortskir- 
che im Osten solche •freien Menschen" in ihren Gemeinden sammelt und 
für ihr Lebenszeugnis zurüstet, ist mir um unsere kirchliche Zukunft nicht 
bange. 




