Erfahrung — Glaube — Dogma 347

das die Dogmen beinhalten, neu zu erschlieBen; denn es kann nicht mehr als
allgemein anerkannt oder gar verbindlich vorausgesetzt werden. Im Gegen-
teil, die universale Perspektive, die sich fiir Mensch, Welt und Geschichte
vom Schopfungs- und Heilshandeln Gottes her erschlieBt, steht in mancher-
lei Hinsicht in Spannung und Widerspruch zu den Erfordernissen individu-
alisierter Lebenslaufgestaltung in einer weitgehend sikularisierten, plurali-
stischen Gesellschaft. Fiir die Dogmatik heiflit das dann aber: Sie wird kiinf-
tig die pragmatische Dimension dogmatischer Aussagen stirker zu beachten
haben, d. h. die Frage, in weichen Erfahrungskontexten sie sich bewihren
und bestitigen, indem sich ihre Inhalte im Lebensvollzug erschlieBen.
Durch die Herausarbeitung dieser pragmatischen Dimension triagt die Dog-
matik zur bewuBiten Schaffung entsprechender Lebensriume bei.

Es darf in diesem Zusammenhang wohl daran erinnert werden, daB hier
auch die Hauptintention des 2. Vatikanums zu suchen ist, das sich ja aus-
driicklich als ein Pastoralkonzil verstand, auch und gerade da, wo es dezi-
diert dogmatische Aussagen gemacht hat. Was die Dogmatik betrifft, so
konnte es sein, dafl diese Intention des Konzils jedenfalls in unserem eu-
ropiischen Kontext in ihrer ganzen Relevanz erst wirklich erkennbar wird
angesichts des gewandelten gesellschaftlichen und kulturellen Umfeldes,
mit dem wir uns heute unausweichlich konfrontiert sehen.

Die Aufgaben der Kirche nach dem Ende
der sozialistischen Gesellschaft

Joachim Wanke, Erfurt*

Auf dem Frankfurter Flughafen sah ich vor kurzem an der Absperrmauer ei-
ner Baustelle ein Plakat mit den Worten: ,,Damit fiir Sie der Himmel offen
bleibt, haben wir auf Erden viel zu tun! IThre LUFTHANSA*.

Konnte das ein Motto unserer Kirche in postsozialistischer Zeit sein? Ich
habe jedenfalls dieses Wort meinem Klerus als humoriges Arbeitsmotto
empfohlen.

* Vortrag in der Katholischen Akademie Berlin am 6. 2. 1995. Erstverdffentlichung in der
Reihe der Berliner Akademieschriften, Leipzig 1995.



Joachim Wanke 348

Aber — was ist zu tun? Ich hore heute sehr unterschiedliche Stimmen, do-
kumentiert etwa an den unaufgefordert zugeschickten Papieren und Resolu-
tionen, die jeden Tag meinen Schreibtisch fiillen. Die einen empfehlen den
blinden Gehorsam gegeniiber einer idealisierten kirchlichen Tradition, die
anderen wollen am liebsten das ganze Haus der Kirche anziinden und eine
vollig neue, basisdemokratische Kirche bauen, der dann die Menschen nur
so zustrdmen werden. Ich gebe zu: Mir hilft derzeit am meisten mein kir-
chengeschichtliches Wissen. Zumindest hilft es mir, manche Spannungen,
denen derzeit unsere Kirche ausgesetzt ist, in groflere Zusammenhinge ein-
zuordnen. Es ist schon oft dargestellt worden: Unsere Kirche befindet sich
auf dem Weg in eine gesellschaftliche Postmoderne, deren Gestalt niemand
kennt. Sie wird mit einer kulturellen Umbruchsituation konfrontiert, die,
was deren Breitenwirkung und Intensitét betrifft, wohl einmalig in der bis-
herigen Geschichte ist. Sie muf} sich durch die Weitung ihres bisherigen eu-
ropdischen Horizonts auf die ganze Welt hin von Fixierungen 16sen, die bis-
lang zum scheinbar unbestrittenen Bestand des Christentums gehorten.

Die uns hier im Osten Deutschlands kirchlich bewegenden Probleme sind
in der Tat nur ein Ausschnitt, zugegebenermalien: ein kleiner Ausschnitt die-
ser Transformationsprozesse, denen sich Kirche und Glaube am Ende dieses
Jahrtausends ausgesetzt sicht.

Ich mochte dies jedoch einmal ganz ausdriicklich an den Anfang meiner
Uberlegungen setzen: Ich freue mich, meinen Bischofsdienst in dieser hoch-
interessanten Zeit auszuiiben. Gerade wir Christen aus der vormaligen DDR
erfahren mit besonderer Intensitét, gleichsam mit einem Beschleunigungs-
schub eine Art ,,GroBexperiment” Gottes mit seiner Kirche: Wir erfahren
uns wie seinerzeit der Prophet Habakuk am Schopf gepackt und in ein an-
deres Land versetzt: aus dem Staatssozialismus der alten DDR in einen de-
mokratischen Verfassungsstaat, aus der BewuBtseinslage einer abgeschotte-
ten, kleinbiirgerlich zugeschnittenen und obrigkeitsstaatlich geforderten
»Sozialismusideologie* in die Zugluft einer offenen, liberalen Gesellschaft,
in der jeder leben kann, wie er will — Hauptsache, er kann es sich leisten und
kommt dem Nachbarn nicht ins Gehege. Kein Wunder, dal wir Ostleute uns
immer noch verwundert die Augen reiben — selbst noch fiinf Jahre nach der
Wende!

Ich hatte im Friihjahr 1994 in unserem Erfurter Kirchengebiet Frauen und
Minner aus den Pfarrgemeinden zusammen mit ihren Seelsorgern zu einem
Pastoraltag eingeladen, bei dem es genau um diese Problematik ging: Kir-
che und Glaube nach der Wende. Ich habe dem Tag und dem Einladungs-
brief etwas ,,griffig” die Uberschrift gegeben: ,,Nachfolge Christi — postso-
zialistisch*.



Die Aufgaben der Kirche 349

Dieser Tag hat keine spektakulidren Ergebnisse gebracht, aber er hat, so
meine ich, bei den Katholiken unseres Gebiets die Sensibilitit geschérft fiir
das, was jetzt wichtig ist. Lebhaftes Echo 16ste z.B. die Diskussion dieser
Frage aus: Wie kann in der Offentlichkeit deutlich werden, daB unsere ka-
tholische Ortskirche in Thiiringen nicht Machtpositionen einnehmen, son-
dern Gott und den Menschen dienen will? Der stille Verdacht mancher Zeit-
genossen geht ja in die Richtung: ,,.Die Roten sind gegangen, jetzt kommen
die Schwarzen!” DaBl Ministerprisidenten, Biirgermeister und Abgeordnete
katholisch sind, wird auf einmal in ganz merkwiirdiger Weise wichtig. Wie
mit solchen ,,Gefithlslagen” der Menschen umgehen?

Interessant auch diese Frage und deren Diskussion: Wie kann vermieden
werden, was uns als Kirche unglaubwiirdig und unseren Dienst unwirksam
macht: eine Kluft zwischen Kirche als Institution und Kirche als der Ge-
meinschaft der Gldubigen? Anders gefragt: Wieviel Institution vertragen
wir, ohne daf} uns der Geist ausgeht? Dabei spielte besonders auch die Frage
nach der Bistumsgriindung eine Rolle. Ist das nicht unnotiger Verwaltungs-
aufwand? Konnten wir nicht viel leichter von Fulda und Wiirzburg aus mit-
verwaltet werden?

Hier spiirte ich freilich eine innere Bereitschaft unserer Katholiken, ge-
rade das Wagnis der Bistumsgriindung als innere Herausforderung zu ver-
stehen und anzunehmen. Nicht Undankbarkeit gegeniiber den Mutterdidze-
sen ist hier im Spiel, nicht falsche Selbsteinschitzung, die die eigenen Mog-
lichkeiten iiberzieht. Die Bistumsgriindungen im Osten waren m.E. ein
wichtiger Schritt zur Selbstfindung unserer Ortskirchen in der gewandelten
Situation. Sie signalisieren, was jetzt sehr wichtig ist: Unsere Kirche macht
nicht das, was manchmal andernorts geschieht: dafl im Osten ,,abgewickelt*
wird. Hier soll — in groBer Solidaritit mit den Ortskirchen des Westens ,,wei-
terentwickelt werden, was bislang gewachsen ist. DaB dabei die Katholi-
ken/Ost von den Erfahrungen der Katholiken/West lernen miissen, ist selbst-
verstidndlich. Aber das Signal der ,Einwurzelung® unserer Kirche in die
neuen Bundesldnder ist durch diesen Schritt deutlich geworden, auch in die
okumenische, ja auch kirchenferne Offentlichkeit hinein.

Unser vormaliger Landtagsprisident in Thiiringen, ein aufrechter evange-
lischer Christ und Pastor, hat das bei der Feier unserer Bistumsgriindung in
einem Gruflwort so gesagt: ,,Manche fragen etwas besorgt und dngstlich, ob
durch das katholische Bistum Erfurt Thiiringen katholischer wird.* Und er
gab sich selbst die Antwort: ,,Nein, Thiiringen wird dadurch nicht katholi-
scher, aber die Katholiken werden thiiringischer!“ Ich meine, hier ist gut auf
den Begriff gebracht, was jetzt als Aufgabe fiir uns ansteht: Hier und jetzt,
meinetwegen ,,postsozialistisch®, unsere Nachfolge Christi zu buchstabieren
— in Thiiringen, in Sachsen, in Brandenburg — eben durch die Menschen, die



Joachim Wanke 350

in vielfiltiger Weise von dem alten ideologischen System gekréinkt und be-
schidigt sind. Und wir selbst gehdren ja zu diesen Menschen!

Was das im einzelnen bedeutet, kann hier natiirlich nur anklingen. Meine
Grundeinstellung, die ich auch unseren kirchlichen Mitarbeiterinnen und
Mitarbeitern, ja allen unseren Gliubigen zu vermitteln suche, ist diese: Es
gilt beides zu beachten. Alte Aufgaben sind getreulich weiterzufiihren, spe-
ziell in der Seelsorge, die sich anch unter postsozialistischen Verhiltnissen
nicht grundstiirzend dndert. Anderseits gilt aber auch: Neue Aufgaben sind
beherzt und mutig anzupacken — wie das ja auch geschieht, zamindest ver-
suchsweise, wobei uns allen zugestanden ist, dal wir auch Fehler machen
werden und manches, was angefangen wird, nicht dorchhalten kénnen. Neue
Herausforderungen annehmen — bisher wichtige Aufgaben nicht vergessen!
Unter dieses Motto kénnte man die jetzige Stunde unserer Ortskirchen im
Osten stellen.

Ich muf} ehrlich zugeben, daB ich anfinglich nach der Wende gemeint
hatte, dal} der politische Umschwung uns als Kirche weniger tangiert als an-
dere gesellschaftliche Gruppen. Ich habe meine Ansicht gedndert. Wir sind
in unserem kirchlichen Leben und Arbeiten, in unserem ganzen Selbstver-
standnis als Ortskirchen tiefer von dem gesellschaftlichen Wandel betroffen
als wir vielleicht bislang glaubten. Ich meine damit nicht nur die augenfil-
ligen Verinderungen der Rahmenbedingungen unseres Kirche-Seins. Hinter
all den duBerlich konstatierbaren Verinderungen kommen Grundherausfor-
derungen in den Blick, die sich nicht allein an dieser oder jener Einzelheit
festmachen lassen konnen, es sei denn, man nehme diese als Symptom fiir
tiefer liegende Einstellungen und Verhaltensweisen.

Um diese Grundherausforderungen ein wenig zu systematisieren, fasse
ich sie einmal in drei Stichworte, wobei mir bewuf3t ist, da} diese Themen
ineinandergreifen und nicht so sduberlich getrennt werden konnen, wie das
hier scheint.

1. Die neue gesellschaftliche Situation annehmen.

Ich beginne mit einer scheinbaren Selbstverstdndlichkeit: Grundlegende
Aufgabe unserer Kirche hier im Osten ist die Annahme, die wirklich innere
Annahme der gewandelten gesellschaftlichen Situation. Was ich sehe und
merke, ist z.T. das Gegenteil. Angstliche Abwehr des Neuen, nostalgische
Riickschau auf das, was kirchlich gewesen ist, passives Verharren bei dem,
was man gelernt hat und was nun so merkwiirdig wirkungslos ist, zumindest
nicht mehr so greift wie in der Vergangenheit gewohnt.

Fiir unsere Ortskirchen im Osten bringt der Prozef der gesellschaftlichen
Freisetzung der Menschen beschleunigt jene Erfahrungen mit sich, die man



Die Aufgaben der Kirche 351

kirchlicherseits im Westen in den vergangenen Jahrzehnten hat machen
konnen. Seelsorge in einer offenen, liberalen Gesellschaft, Kritik an vorge-
gebenen kirchlichen Verhaltensmustern, Abschmelzen der religits-konfes-
sionellen Milieus und Nachlassen der prigenden Kraft von Traditionen, eine
starke Subjektivierung des Glaubensvollzugs, verbunden mit 6ffentlicher
Kritik an der Institution Kirche, ein ,,Auswahlchristentum®, das sich vor
Verbindlichkeiten driickt — dieses und vieles andere mehr wird jetzt auch un-
sere kirchliche und seelsorgliche Erfahrung im Osten.

Sicherlich hatten wir bislang durch den ideologischen Druck und die zu-
gespitzte atheistische Pragung der DDR-Gesellschaft weniger mit anderen
Problemen zu tun wie die Ortskirchen des Westens, etwa einem verblassen-
den ,,Kulturchristentum®, dessen atheistischer Kern unter religiéser Folklore
versteckt ist. Mehr und mehr brockelt ja diese Art christlicher Biirgerlich-
keit auch in traditionell katholischen Gegenden ab. Nicht zuletzt durch den
Hinzutritt des kirchenfern gewordenen Ostens zum gesamten Deutschland
wird diese Entwicklung noch mit einem kréftigen Schub versehen.

Aber es gab auch Engfiithrungen und Blindheiten unseres kirchlichen Le-
bens im Osten, die jetzt nach der Wende deutlicher ans Licht treten. Ich
nenne beispielsweise eine starke innerkirchliche, auf den Klerus hingeord-
nete Ausrichtung des kirchlich-katholischen Lebens. Das war sicherlich mit-
bedingt durch den AuBendruck, dem unsere Gemeinden und jeder prakti-
zierende Katholik ausgesetzt waren. Dieser AuBlendruck produzierte eine
Art ,,SchulterschluBmentalitdt*, in der man sich in der Pfarrgemeinde ge-
genseitig stiitzte und stiarkte — aber eben auch manchmal nur selbst wirmte.
Ich bin freilich sehr vorsichtig im Urteil; zum einen, weil ich als Kirchen-
mann in der alten DDR ohnehin nicht allem und jedem ausgesetzt war, was
ein Katholik im Profanberuf und unter den Zwingen der Partei zu ertragen
hatte; zum anderen, weil ich um die geheime, oft nicht sonderlich 6ffent-
lichkeitswirksame, aber doch so kraftvolle Ausstrahlung vieler aufrechter
katholischer (und evangelischer) Christenmenschen in die alte DDR-Gesell-
schaft hinein weiB und diese von niemandem jetzt zerredet wissen will. Das
ist das letzte, was wir jetzt brauchen: daB wir uns unsere Glaubensbiogra-
phie kaputtreden lassen.

Dennoch gilt es aber, durchaus kritisch manche Blindheiten bzw. Un-
fahigkeiten unseres Kirche-Seins und unseres Glaubenslebens einzugeste-
hen, die sich jetzt schmerzhaft auswirken, etwa die nur unzureichende Aus-
einandersetzung mit der ,,Welt“, die ja nicht nur eine DDR-Welt, eine ,,Par-
tei-Welt“ war. Es fehlen uns Erfahrungen, wie Glaube und kirchliches Le-
ben in den politischen und allgemein gesellschaftlichen Bereich hineinwir-
ken kann, iiber das Zeugnis des einzelnen hinaus. Wir haben keine Erfah-
rung mit der Buntheit und Vielgestaltigkeit eines kirchlich-katholischen Le-



Joachim Wanke 352

bens, wie es sich nach dem Krieg in der alten Bundesrepublik entwickeln
konnte und - etwa im Bereich der Verbinde, aber auch im Bildungsbereich,
in Kunst und Literatur und Publizistik — fruchtbar wurde. Schon allein um
dieser Offnung willen, die fiir die Glaubensexistenz wichtig ist, freue ich
mich auch als Seelsorger iiber das Ende der alten DDR. Es bestand die Ge-
fahr, dal wir uns an die alten Verhiltnisse in gefihrlicher Weise gewdhnt
hitten!

So gilt auch fiir unsere Kirche, was von der Gesellschaft im Osten insge-
samt zu sagen ist: Es gibt einen Bedarf an ,,Nachmodernisierung®, der der-
zeit manche Turbulenzen auslost und auch weiterhin auslosen wird. In die-
ser Situation ist es zunichst einmal wichtig, nicht den Blick nostalgisch nach
riickwirts zu richten, um unserer kirchlichen Vergangenheit nachzutrauern.
Dazu haben wir keinen Grund. Es gibt Dinge in unserem &stlichen kirchlich-
katholischen Leben, die wir gern vorzeigen. Vieles mag auch mittelméBig
gewesen sein und manches zum Schidmen. Auch das gehdrt zu uns.

Aber zunichst und vor allem gilt es jetzt, Lernbereitschaft zu zeigen, wie
das Evangelium nicht nur auf ,mitteldeutsch, sondern ,,bundesrepublika-
nisch zu buchstabieren ist. Darin konzentriert sich mein Bemiihen als Bi-
schof, meinen Mitarbeiterinnen und Mitarbeitern in Seelsorge und Caritas,
aber auch den Gldubigen insgesamt angesichts der neuen Situation zu sagen:
Eine groBer gewordene Freiheit ist auch eine groBer gewordene Chance fiir
das Evangelium und fiir eine glaubwiirdige Weise des Christseins. Das ist
freilich eine Grundentscheidung theologischer Art: Hinter den Freiset-
zungsphinomenen der Moderne steht nicht allein ein prometheischer,
gleichsam gottfeindlicher Wille des Menschen zur Selbstbehauptung, son-
dern hierin erkenne ich die Fortfithrung einer Linie, die im Evangelium
selbst angelegt ist. Gott ist es, der in der immer umfassenderen Freisetzung
des Menschen die groBere Glaubenshingabe seiner Geschopfe ermoéglichen
und damit die Schopfung an ihr eigentliches Ziel fithren will. Wir werden
auf diesen Gedanken gleich noch einmal zu sprechen kommen.

Diese Uberzeugung christlicher Anthropologie und Schépfungstheologie
beinhaltet ein pastorales Programm, das wir wohl jetzt in Ost und West ge-
meinsam neu — vielleicht unter Schmerzen — bejahen und Gottes Vorgaben
gemil ausgestalten miissen. Ich bringe die dafiir notwendige Grundhaltung
gern auf diese Formel: Was nicht in Freiheit gedeiht, gedeiht iiberhaupt nicht
— auch nicht in der Nachfolge Christi! Zugegeben: Freiheit bringt immer
HZugluft mit sich, in der man sich tiichtig erkélten kann. Man kann in der
Tat manche Entwicklungen in unseren Gemeinden mit Sorge schen. Aber
wir sollten uns davon nicht fixieren lassen.

Ich habe in dem &ffentlichen Einladungsbrief zu dem genannten Pastoral-
tag im Friihjahr 1994 in Erfurt den Vergieich gebraucht, daB Gott mit unse-



Die Aufgaben der Kirche 353

rer Ortskirche so umgeht wie auch Eltern mit ihren heranwachsenden Kin-
dern. Sie miissen sie, vielleicht auch Zngstlich besorgt, aber letztendlich
dennoch entschlossen in die Freiheit entlassen. Denn nur so finden junge
Menschen zu sich selbst. Wahre Liebe erdriickt nicht den anderen, sondern
setzt ihn frei. So macht es Gott mit uns. Und die richtige Antwort auf Frei-
setzung ist nicht dngstliches Verharren in alten Geborgenheiten, die immer
auch Abhéngigkeiten sind, sondern das vertrauensvolle und zupackende Ja-
Sagen zu dem, was jetzt und wie es jetzt gefordert ist.

Auf diese einfache Einsicht hin wird mir die gegenwirtige geschichtliche
Stunde unserer Ortskirche im Osten transparent. Das mag fiir Soziologen an-
fechtbar ansgedriickt sein, aber in der gemeinten Sache werden sie mir ver-
mutlich recht geben.

Eine zweite Aufgabe unserer Kirche in dieser gewandelten Situation:
2. Unsere Kirche muf} Kirche bleiben.

Um in der Bildwelt des eingangs genannten Slogans der LUFTHANSA zu
bleiben: Auch bei noch so intensiven Arbeiten der Lufthansa-Leute auf dem
Erdboden sollten sie nicht vergessen, daf sie eigentlich dafiir arbeiten, daf}
Leute fliegen konnen! Mir fillt in diesem Zusammenhang die bitter-ironi-
sche Satire Soren Kierkegaards von den flugunfihigen Ginsen ein, denen
der leicht dick gewordene Obergénserich einredet, daB3 es zwar einmal eine
Zeit gab, in der Génse fliegen konnten, aber daB dies alles sehr lange her sei
und iiberhaupt — fliegen gefihrlich sei ... Man kann dieses Bild noch belie-
big ausbauen, doch steht dahinter eine ernste Mahnung, die gerade jetzt un-
serer Kirche ins Stammbuch zu schreiben ist: Kirche, sorge dafiir, daB du
deinen eigentlichen Daseinszweck nicht verfehlst — ndmlich Menschen das
,Fliegen* beizubringen, sprich: in die Gottesunmittelbarkeit zu fiihren, zu-
mindest dazu anzustiften, hinter und jenseits aller weltlichen Geschiftigkeit
ihr wahres Leben zu entdecken und zu ergreifen.

Das meine ich mit: Kirche muf3 Kirche bleiben. Sie muf3 ihre eigene Iden-
titdt wahren, und zwar angesichts fremder Interessen, die mit Kirche dieses
und jenes machen mdchten, aber auch gegen einen Anpassungsdruck von in-
nen, der sich mit einer falschen Innerlichkeit begniigen, vom missionari-
schen Auftrag dispensieren und gleichsam geistlich zur Ruhe setzen mochte.

Darum miissen wir wachsam bleiben, besonders die Hirten und jene in der
Mitte unserer Ortskirchen, die ein Gespiir fiir diese eigentliche Identitit der
Kirche haben. Kirche darf beispielsweise nicht blof} Interessenverein von re-
ligids Veranlagten werden (die suchen heutzutage ohnehin ihre Bediirfnisse
anderswo abzudecken). Kirche darf auch nicht als Lobby erscheinen fiir eine



Joachim Wanke 354

Schicht von Kirchenfunktioniren, die mit der schwindenden Kirchensteuer
ihre Felle wegschwimmen sehen. Das ist ja der alte Verdacht des Marxismus
gegeniiber den verfaBten Kirchen, der besonders hier im Osten weiterwirkt.
Kirche darf auch nicht nur Wohlfahrtseinrichtung werden, wozu wir — ich
spreche aus Erfahrung — gerade heute gern gedringt werden, manchmal so-
gar vors ,,Loch” geschoben werden (hier sehe ich iibrigens gewisse Konver-
genzen zum alten SED-System, zumindest in seiner Endphase!). Kirche darf
auch nicht Verein fiir ,,denkmalgeschiitzte* Briuche und Riten werden oder
fiir Kulturpflege in dem Sinn, wie jede Urlaubsgegend natiirlich gern auch
schone Kirchen und bunt-folkloristische Prozessionen in ihren Prospekten
vorweisen mochte. Nichts gegen gepflegte Kirchen und Prozessionen mit
itz im Leben* der Gliubigen. Aber es ist klar, was hier gemeint ist: Kir-
che muB} aufpassen, nicht vor fremde Karren gespannt zu werden, auch nicht
von gutmeinenden Politikern. Der abnehmende EinfluB der Kirchen insge-
samt wird diese Gefahr verringern, aber tendenziell kann man auch mit ei-
ner kleiner gewordenen Kirche manches ,,Kirchenfremde“ anstellen.

Ich bin beispielsweise froh, dal die Pfarrer bei uns einen gesunden Ab-
stand zur konkreten Politik vor Ort halten, wohl wissend, daB sie Seelsorger
fiir Christen in allen Parteien sein miissen (oder sollte ich sagen: in vielen
Parteien?). Bei Einweihungen von Banken und Supermirkten halten wir uns
auch im allgemeinen zuriick, was manchmal einen aufrechten bayerischen
oder rheinlandischen Banker oder Geschiftsmann verunsichert. Doch wenn
dieser eine Zeitlang hier gelebt hat, versteht er unsere Zuriickhaltung. Hier
wire auch unsere Vorsicht bei der Priasenz in den Schulen, in den Kasernen,
iberhaupt in gesellschaftlichen Bereichen zu erwihnen, die uns vorher ver-
schlossen waren. Diese Vorsicht sollte nicht von Angstlichkeit gezeichnet
sein. Es gibt jetzt Gottlob viele niitzliche, bislang nicht mogliche Gelegen-
heiten, seelsorglich Menschen auch auBerhalb der Kirchenmauern zu be-
gegnen. Diese Moglichkeiten sollten wir mutig und mit viel Phantasie an-
gehen. Unsere Vorsicht sollte allein von der Sensibilitit gespeist sein, bei
niemandem und nirgendwo den alten marxistischen Verdacht zu nzhren,
Kirche wolle sich aus bloem Eigennutz heraus breit machen.

Immer und iiberall, wo wir als Bischofe, als Pfarrer oder sonstwie im amt-
lichen kirchlichen Auftrag stehen, sollte gelten: Kirche muf8 immer als Kir-
che erkennbar bleiben, am Evangelium Jesu Christi orientiert, ihrer Tradi-
tion verpflichtet, also ggf. anch einmal ,,sperrig” Zeittrends und gesell-
schaftlichen Erwartungen gegeniiber sein. Kirche muB nicht ,Motor der
Moderne* sein. Da muf} sie meist auch deren Torheiten mitmachen! Sie
sollte eher so etwas wie ein ,,Widerlager der Moderne* sein, an dem sich
Entwicklungen reiben, aber auch lautern konnen. Konkret fiir unsere Orts-
kirche in Thiiringen bedeutet das: Ich versuche, unsere Kriifte auf den wirk-



Die Aufgaben der Kirche 355

lich religiosen Auftrag unserer Kirche zu biindeln, was nicht heiBt, auch ein-
mal eine ,,Suppenkiiche einzurichten. Gottesdienst, Glaubensverkiindigung
(im weitesten Sinn), aber auch zeichenhafter, konkreter Dienst am Nichsten
sollen den Vorrang haben und behalten.

Eine dritte Grundaufgabe unserer Kirche:
3. Christusnachfolge als ,,Freisetzung* des Menschen vermitteln.

Hierzu ist noch einmal an der gewandelten geistigen Situation hier im Osten
anzukniipfen. In Kurzfassung formuliere ich gern so: Unsere Kirche im
Osten hat jetzt nicht mehr mit dem Verdacht der alten DDR-Ideologie zu
tun: Glaube und kirchliche Praxis verderben das Denken, sondern mit dem
Verdacht, der in der liberalen, offenen Gesellschaft seinen Nahrboden hat:
Glaube und kirchliche Praxis verderben das Leben, machen es unfrei, un-
wahrhaftig, zumindest engen sie es ein und machen es verdrielich. Hier
liegt m.E. unser kirchlicher ,,Hase im Pfeffer”, und das nicht nur bei uns im
Osten. Aber wie reagieren? Ich mdchte so ansetzen:

Man mag zu dem jiingst erfolgten Umbruch in den Lindern Osteuropas
stehen wie man will, aber das Ende der alten politischen Systeme wiire nicht
denkbar gewesen ohne dieses tiefe Verlangen der Menschen, endlich die Be-
vormundung durch die alten Staatsparteien abzuschiitteln. Daf sie dabei alte
Zwinge durch teilweise neue Zwinge eingetauscht haben, sei nur am Rande
vermerkt! Dennoch ist das, was am Ende unseres Jahrhunderts wie ein
michtiger, lange angestauter Strom sich im Osten Bahn gebrochen hat, der
Ruf nach Freiheit und Selbstbestimmung, ein deutliches Zeichen der Zeit.

Nun werden manche sagen, gerade dieser Ruf nach Freisetzung des Men-
schen, nach Autonomie ist doch das Grundiibel unserer Zeit. Mufl man dem
nicht energisch entgegenwirken, ja es als Einflufl boser Méchte entlarven?
Ich setze eine Erfahrung aus unserer alten DDR-Zeit dagegen: Gerade die
Erfahrung zwanghafter Strukturen in Politik und Gesellschaft hat unseren
jungen Christen geholfen, das Evangelium und die Einladung zur Nachfolge
Christi als Freisetzung zu erfahren. Wer sich an Christus und die Kirche ge-
halten hat, war fihig, dem Druck zur Anpassung an das System zu wider-
stehen. Er konnte die Liigen und Halbwahrheiten der alten Ideologie durch-
schauen und erkennen, welche Wahrheit wirklich frei macht. Ich will das
nicht idealisieren. Es gab.auch Untreue und Abfall in unseren Gemeinden.
aber es ist doch gelungen, jungen Menschen den Gottesglauben und kirch-
lich geprigte Lebenspraxis als ,Freisetzung* zu vermitteln. Und darauf
kommt es mir in diesem Zusammenhang an.

Manchmal gibt es bei unseren Pfarrern noch die Sehnsucht nach den Pa-



Joachim Wanke 356

storalverhéltnissen der alten DDR-Zeit. Man sagt, da sei alles doch {iber-
sichtlicher und klarer gewesen. Der ideologische Gegner habe uns die Leute
,bei der Stange gehalten. Die neuen Freiheiten bréachten nur ,,Zugluft™ in
die Kirche. Wir sollten deshalb Tiiren und Fenster schlieBen und uns von der
bosen Welt abschotten. Aber eben dies halte ich fiir eine falsche pastorale
Losung.

Richtig an der Einschétzung derer, die zu einer Festungsmentalitit auf-
fordern, ist freilich die Beobachtung, daB sich der christliche Glaubensweg
in einem Gegeniiber besser profilieren kann als in einem verwaschenen kul-
turellen Einerlei, wo alle Katzen grau sind. Der Ansatz fiir die Vermittlung
christlicher Grundhaltungen miiite die Erfahrung sein, daff die Zwinge und
Nivellierungen einer bloB marktwirtschaftlich bestimmten Gesellschaft
ebenso unfrei machen wie der Uniformismus des alten Staatssozialismus. Ist
unsere Jugend zu kritisch? Mein Wunsch wire: Sie miiite noch kritischer
sein, kritisch gegen alles, was sie kaputtmachen will, was ihre Sehnsiichte
politisch manipulieren und ihre Liebesfihigkeit kommerziell ausbeuten will.

Ich bin traurig dariiber, daB es unserer, auch meiner Verkiindigung so
schlecht gelingt, etwa in der Sexualethik christliche Grundhaltungen als Hil-
fen zur Freisetzung zu vermitteln. Wir fixieren uns auf Randprobleme, wir
lassen uns festnageln auf Aids und Homosexualitdt. Dabei kiime es bei 99
Prozent unserer jungen Leute darauf an, ihnen ein Gespiir dafiir zu vermit-
teln, dall Hingabe den Schutzraum der Treue braucht, dal} Beziehungen dort
gelingen kénnten, wo man wahrhaftig ist und in der Selbstlosigkeit wichst.
Ich weill um die Not vieler Jugendseelsorger, kirchliche Vorgaben jungen
Menschen nahezubringen. Ich verstehe, wenn sie ihnen zugestehen, noch
auf dem Weg zur christlichen Norm zu sein, wenn sie noch nicht in allem
dem entsprechen, was im Katechismus steht. Wir miissen das Ideal aufzei-
gen, aber wir diirfen uns dabei an Jesu Seelsorgsmethode halten: Jesus hat
die Siinderin nicht mit einem Gesetzbuch unterm Arm bekehrt, sondern
durch eine Liebe und eine Zuneigung, die grofer war als das Versagen die-
ser Frau. So hat sie begriffen, wie versklavt sie gewesen ist und was wirk-
lich frei macht. Das ist, so meine ich, der Weg der Seelsorge auch heute.

Natiirlich wire das Stichwort ,,Christusnachfolge als Freisetzung* noch in
mancherlei Hinsicht durchzubuchstabieren. Damit ich nicht mifiverstanden
werde: Die in Christus zu gewinnende Freiheit schlieft unter bestimmten
Umstdnden auch das Kreuz ein. Kriterium ihrer Inanspruchnahme ist die
Kraft zur Selbstlosigkeit und die Bereitschaft zur oikodome, zur ,,Aufer-
bauung“ des anderen, wie Paulus sagt. Die Berufung auf die Freiheit als
,Deckmante] fiir das Bose* ist Ideologie, wie schon der 1. Petrusbrief weill
(1 Petr 2,16). Dennoch sollten wir unsere Seelsorge so konzipieren, daf3
christliches Leben als Existenz der ,.ersten Freigelassenen der Schépfung®



Die Aufgaben der Kirche 357

in den Blick kommt (nach einem Buchtitel von Jiirgen Moltmann). Ich tippe
nur einige gegenwirtige Spannungsfelder an: Demokratie mag ein kirchlich
miBverstandenes Wort sein, aber gibt es nicht ein berechtigtes Verlangen
nach Partizipation auch in der Kirche? Oder: Frauen sind keine Katholiken
zweiter Klasse, es sei denn, wir spielen die Frage der Frauenweihe zur
Machtfrage auf. Merken wir eigentlich, wohin wir in der ganzen Diskussion
geraten sind? Die tiefere Besinnung auf das, was die geschlechtliche Aus-
priagung des Menschen in der Sicht des Glaubens bedeutet, wird als Thema
immer dringlicher. Miissen wir aber dabei alle Unsinnigkeiten nachreden,
die heute im Schwange sind? Oder liele sich davon nicht auch im Kontext
christlicher, evangeliumsgemifer Emanzipation reden? Und schlieflich als
weiteres Beispiel: Ist Okumene Machtkampf um kirchliche ,,Marktanteile“
— oder ein heiliger Wettstreit, immer mehr und tiefer Christus zu gehoren
und so fiireinander Freiheit zu einer tieferen Gemeinsamkeit der Konfessio-
nen zu gewinnen? Noch manches andere Stichwort des konkreten kirchli-
chen Lebens wire hier zu nennen. Die genannten Beispiele miissen hinrei-
chen, eine Denkweise anzudeuten, die eine Art Grundeinstellung unserer
Pastoral, unserer Kirche insgesamt werden sollte.

Ich werde manchmal gefragt: Welche Aussichten hat die katholische Kir-
che im Osten Deutschlands? Was kann man da antworten?

1987 stand das Katholikentreffen in Dresden unter dem Leitwort: ,,Gottes
Macht unsere Hoffnung®. Dieses Leitwort konnte auch jetzt, fiinf Jahre nach
der Wende, das kennzeichnen, was uns als katholische Ortskirche im Osten
innerlich trigt. Die Kirche hat so manche Herausforderungen in der Ge-
schichte zu bestehen gehabt. Allein in diesem Jahrhundert waren es Kaiser-
reich, Weimarer Republik, Nazi-Zeit und bei uns im Osten die DDR-Zeit.
Die wirklichen Aussichten der Kirche werden nicht mit den Augen des Hi-
storikers oder des Soziologen erfafit. Der Glaube weil}: In allen Zeiten und
unter allen gesellschaftlichen Bedingungen ist Leben in der Nachfolge Chri-
sti moglich, gewinnt Kirche Gestalt durch gldubige Frauen und Ménner. Zei-
ten, in denen die Kirche angefeindet und der Gottesglaube verhdhnt wird,
mogen zwar manche Bedringnisse fiir die Christen bringen, aber oftmals
helfen sie, entschieden und glaubwiirdig Christus zu bezeugen.

Ob wir wieder neu solchen Zeiten entgegengehen? Im Osten ist jetzt eine
neue gesellschaftliche Freiheit eingekehrt, aber zusammen mit ihr eine
falsche Liberalitit, die Werte untergriabt und Zukunft abschneidet. Wir ha-
ben jetzt (beinahe) alles — und merken doch, daB uns manches von dem, was
uns bisher wichtig war, verlorengeht. Unsere Reiselust wird von keiner
Grenze eingeengt, aber wir merken, dafl wir nicht mehr bei uns selbst sind.
Wir sind auf einmal frei, aber viele wissen nicht, wozu sie befreit sind.

Die Kirche hat heute letztlich die gleichen ,,Aussichten* wie damals vor



Joachim Wanke 358

der Wende. Sie kann ein Licht anziinden dort, wo Menschen mit ihren kiinst-
lichen Ersatzlichtern nicht mehr zufrieden sind. Das bedarf groBer Geduld,
einer gewissen Gelassenheit und Unaufgeregtheit, vor allem aber bedarf es
eigener Lanterkeit und Wahrhaftigkeit. Natiirlich freue ich mich als Bischof
itber manche neve Moglichkeiten kirchlichen Wirkens in der nun offenen,
demokratischen Gesellschaft. Dafiir sind wir alle dankbar. Doch ich bin rea-
listisch: Das, was anch der alten Bundesrepublik an kirchlichen Einwir-
kungsmdglichkeiten in die Gesellschaft hinein mehr und mehr verblaBte,
wird jetzt im Osten nicht so greifen, wie manche ,,Kirchenstrategen* im We-
sten sich das denken. Dort, wo Eltern nicht mehr zn Hause beten, hilft auch
schulischer Religionsunterricht dem Gottesglanben nicht anf. Dort, wo
Worte und Bilder immer lanter und greller werden, bewirkt anch die kirch-
liche Prisenz in den Medien herzlich wenig. Und wo christliche Politiker
nicht mehr wagen kénnen, den Wihlern von morgen anch unbequeme Wahr-
heiten zu sagen, hilft das beste Grundgesetz aller Zeiten nicht weiter.

,ZAussichten® der Kirche? Sie muf} ganz und radikal Kirche sein, also: ,,dem
Herrn gehoren® (wie man das Wort Kirche iibersetzen konnte). Jedes Schie-
len auf Anpassung an Zeitmeinungen, jede falsche ,,Marscherleichterung* anf
dem Weg der Nachfolge Christi mag ihr vielleicht Augenblicksbeifall be-
scheren, aber mit Sicherheit folgt dem griindliches gesellschaftliches Verges-
senwerden.

Was das Evangelinm zn bieten hat, gibt es nicht ohne Anstrengung. GroBe
Dinge sind nie billig zo haben. Aber wonach sich wirklich das Men-
schenherz sehnt, sind auch heute die VerheiBungen Christi:

— Fiir jemanden zu leben, der auch im eigenen Sterben mich halten kann;
— geborgen zo sein ohne stindige Angst, der andere konnte nicht tren sein;
— anerkannt und wirklich frei zn sein, ohne offen oder insgeheim doch ma-
nipuliert zu werden;

— ernst genommen zu werden, anch um den Preis, unbequeme Wahrheiten
zu horen.

Es ist ein Fehlorteil zn meinen, unsere Freiheit, unsere Zukunft konnte
vom Staat oder der Gesellschaft garantiert werden. Die gesellschaftlich ab-
gesicherte Freiheit fiir die Kirche ist ohne Zweifel wichtig, doch entschei-
dend und diese Freiheit erst wirklich ausfiillend ist jene Freiheit, die die
,Kinder Gottes* mit ihrem ganzen Leben bezengen. Wenn unsere Ortskir-
che im Osten solche ,.freien Menschen® in ihren Gemeinden sammelt und
fiir ihr Lebenszengnis zuriistet, ist mir um unsere kirchliche Zukunft nicht
bange.





