359

Freiheit — Ein Grundbegriff bei Edith Stein

Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz, Dresden

Die europidische Geschichte ist eine Freiheitsgeschichte. ,,Eleutheria® bei
den Griechen ist der selbstbewuBte Gegensatz zur Knechtschaft der anderen
Volker und, provokativ, insbesondere zur Knechtschaft der Perser, trotz, ja
gerade wegen deren zur Schau getragener Hochkultur. Bei Paulus wird
,Eleutheria® zum erstrangigen Kennzeichen des neuen Geistes und geht mit
geschichtswirksamer Dynamik in die Definition des Menschlichen ein.

Seitdem ist Freiheit ein anspruchsvoller, schwieriger, trotzdem ersehnter
Zustand. Er zdhlt zu den Grundforderungen der Aufklidrung, schlidgt sich
nieder in der Menschenrechtserkldrung und der Franzosischen Revolution
und gehort seitdem zu den formalen Kennzeichen demokratischer Kultur.
Die immer noch nicht begriffene Wende von 1989 hat von diesem Wert ge-
zehrt, aus ihm ihr Dynamit bezogen. Freiheit ist Wihlenkonnen, mehr als
das: Wihlenmiissen, selbst Entscheiden. Trotzdem scheint dieses Leucht-
feuer heute im Alltag oder in der Lebenswelt zu verblassen.

Im Laufe zumindest der westlichen Verdnderungen némlich ist der Inhalt
des Freiheitspathos unsicher geworden. Ist die Freiheit, zwischen Apfeln
und Birnen wihlen zu konnen, schon diesen Namen wert? Ist die unendli-
che Wahlmaéglichkeit zwischen Beliebigem iiberhaupt ein Wert? Oder nicht
vielmehr ein Zeichen funktionierender Okonomie? Was bleibt davon, wenn
diese sich notgedrungen einschrinkt, wie zu befiirchten steht? ,,Wieviele
Dinge gibt es doch auf dieser bunten Welt, die ich nicht brauche* - dieser
sokratische Satz verrit offensichtlich mehr Freiheit als die des vollen Geld-
beutels (die iibrigens auch nicht zu verachten ist).

Zu dieser inhaltlichen Unsicherheit kommt die subjektive: Bin ich, der nach
auflen hin Freie, ,,Herr meiner selbst* oder doch nur Untertan meiner Launen
und Triebe, die zum Unniitzen, vielleicht Schidlichen raten? WeiB ich doch
selbst gar nicht, was ich will ... So wird die scheinbar freie Entscheidung zum
Zufall oder im Geheimen unfrei und keineswegs elegant = wihlerisch.

An dieser Stelle sei ein Nachdenken eingeleitet. Wie sieht das wirklich
freie, entschlulfreudige Leben aus? Ist es im Rahmen der vielerlei Zwinge
und Nétigungen iiberhaupt moglich? Zur Differenzierung der vielerlei
,Preiheiten” sei Edith Steins meisterhafte Analyse des Problems in dem
kleinen, aber gewichtigen Aufsatz ,Die ontische Struktur der Person®

! In: E. Stein, Welt und Person. Beitrag zum christlichen Wahrheitsstreben. ESW V1, Lou-
vain/Freiburg 1962, 137 ff.



Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz 360

nachvollzogen, der im Umkreis der kiirzlich erstmals erschienenen Miin-
steraner Anthropologievorlesung von 1932/332 entstanden ist. In dem Auf-
satz unterscheidet Edith Stein drei Ebenen der Freiheit, wobei die erste
Ebene ein Vorstadium noch der Unfreiheit, die zweite den philosophischen
Freiheitsbegriff entfaltet, wihrend die dritte Ebene aus der Philosophie in
die religivse Erfahrung und ihre Paradoxien iiberwechselt, womit das Gebiet
der im engen Sinn rational-wissenschaftlichen Beschreibung von Freiheit
verlassen ist.

1. Das Reich der Notwendigkeit betrifft den Zustand der naturgesetzli-
chen, also unhintergehbaren Fixierungen von Korper wie von Seele des
Menschen. Zu den allgemeinen physischen Bedingtheiten zihlt etwa die Un-
terwerfung unter Schwerkraft, Raum und Zeit, Wachstum, Alter und Tod,
letztlich unter die ,,normalen* Grenzen und Beengungen der Existenz. Dazu
tritt physisch die Verankerung in Trieb und Affekt, in vitalen und letalen An-
lagen, die nur hdchst eingeschrinkt willentlich zu beeinflussen sind und wo
von Freiheit nicht die Rede ist, wo vielmehr die belastende Erfahrung der
Unfreiheit und Wehrlosigkeit wartet.

Nicht genug damit: Zur allgemeinen tritt die individuelle Bedingtheit. Per-
sonliche Anlagen, unrichtige Erziehung, mangelnder Lebens- und Wachs-
tumsraum, gesellschaftliche Schranken geben einen geschichtlichen Wider-
stand vor, der willentlich nur wenig tiberwunden werden kann. Um diesen
Gedanken auch auBlerhalb des Textes zu umkreisen: Aus der Wirklichkeit die-
ser Bedingungen stammt ein in der Geistesgeschichte immer wieder bitter
aufsteigendes Lebensgefiihl, das sich in dem barocken Merksatz ausdriickt:
humus fumus sumus, Dreck und Rauch sind wir. Pessimismus, zumindest
Skepsis, ob Freiheit iiberhaupt moglich sei, entstammt der menschlichen
Nihe zum Tier; die Natur ist als Natur das Unfreie. Eine Zeitgenossin Edith
Steins — ohne daf} beide in manchem verwandte Denkerinnen sich gekannt
hitten — hat dies in aller Schirfe formuliert: Simone Weil (1909-1943). Fiir
sie ist die Schépfung grundsétzlich nur unter der Signatur der Notwendigkeit
zu fassen. Schopfung ist von Grund auf Fixierung, ja Crucifixierung. Die In-
karnation Jesu ist fiir Simone Weil bereits der Anfang einer Kreuzigung: An-
nagelung an Raum und Zeit, an einen Korper, an ein begrenztes Dasein. In
der Kreuzigung am Ende wird nur offenbar, was am Anfang und immer schon
gilt: dal} Freiheit in der Welt der Materialitét nicht greift.

Ebenso ist nach Edith Stein die Ebene der Natur nur von Gesetz und Ein-
ordnung geprigt, ja versiegelt: Natur gewdhrt auf der einen Seite Hut,
Gehiuse, Bindung, weist auf der anderen Seite ein in Grenze, Halt, Bemiich-
tigung, Unfreiheit.

2 E. Stein, Der Aufbau der menschlichen Person. ESW XVI, Freiburg 1994.



Freiheit — Ein Grundbegriff bei Edith Stein 361

2. Das Reich der Freiheit bezeichnet jene Ebene im Menschen, die er der
Natur gegeniiber und trotz allem denkend gewinnen kann. Das heifit, daB
Freiheit wesentlich ein Vollzug des Geistes ist. Geist ist nicht gespeicherter
Wissensbesitz, sondern etwas viel Urspriinglicheres: namlich ein Selbstver-
hiltnis des Menschen. Ich betrachte mich: Das ist der Grundvorgang der Re-
flexion und des Austretens aus dem bloBen Dasein. Ich bin nicht nur einfach
dinghaft ,,vorhanden®, sondern ich kann mich selbst ,sehen‘: Geist ist
Selbsterkenntnis, Selbstbetrachtung, Selbstbesitz. Edith Stein legt in ihrem
Aufsatz iiber die ,.Seelenburg* ihrer geistigen Mutter Teresa von Avila das
Innere des Menschen in dem schonen raumlichen Bild aus: Die duBeren
Mauern und Tore der Burg = Seele sind noch vorldufige und fremdbe-
stimmte Aufenthalte, von Lirm und Getose der AuBenwelt Gibertént. Der
geistige Mensch geht von dort in die inneren Rdume weiter und begegnet
sich selbst dabei; im besten erreichbaren Fall betritt er die Mitte der Burg,
wo das ,,AuBlen nicht mehr greift und zwingt. Allerdings ist fiir diese
,»Mitte* festzustellen, dafl dort zunidchst nichts anderes zu finden ist als
Leere und Ruhe. Wie Edith Stein, die Psychologin von Gebliit, bemerkt, der
Gang in die eigene Mitte sei oft genug nur der Gang in die eigene Leere.
Tatséchlich ist mit der Mitte nur ein ,,Punkt* gewonnen, ndmlich der Punkt
des Selbst, unbeeinflufit von der sonstigen Abhingigkeit (die damit nicht
aufgehoben ist). Um die berilhmte ,,Pensée Pascals unterstreichend anzu-
fithren: ,,Der Mensch ist ein Schilfrohr, aber ein Schilfrohr, das denkt.“ In
diesem Sinn ist bei Edith Stein die Selbstreflexion des Denkens zurecht bei
Kant und bei ihrem Lehrer Husserl als der ,,Punkt“ der Freiheit angenom-
men, denn im Denken iiber sich selbst ist das Subjekt nicht mehr von frem-
den Inhalten und Nétigungen bestimmt. Es ist nicht nichts, wenn der Knecht
weil3, daB er ein Knecht ist.

Dies mag als ein mageres Ergebnis gelten, und in der Tat ist die gewon-
nene Freiheit nur eine Freiheit von. Trotzdem ist dieser Schritt auf sich
selbst zu, bei aller AbstoBung von anderen Inhalten, auch ein Gewinn, nim-
lich Selbstgewinn. Freilich auf dem Boden von Weltverlust; oder, wie es der
Gottinger Mathematiker Hilbert ausdriickte: ,,Ein Standpunkt ist eine Mei-
nung mit dem Radius Null.“ Die freie Person, die sich selbst gehorige Miin-
digkeit, das Nichtbestimmtsein von anderem ist zunichst ohne ,,Radius“ ge-
dacht. Und doch ist es ein unausweichlicher Schritt ins ,,Innere* und von ei-
ner hohen Dignitit begleitet, denn hier beginnt die Freiheit von Zwingen —
ein Gedanke, der sich unschwer aktualisieren 14Bt. Freiheit wirklich ein-
zuldsen vermag pur der bewufite Mensch, besser gesagt: der personale
Mensch. Person wird man auf geistige Weise, in geistiger Klarheit, die dem
bloBen Fiihlen, Empfinden, dem Bediirfnis, dem seelischen Ungeordneten
voraus ist. Die Person ist sich selber gehorig, sie ist Selbstand. AuBerer wie



Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz 362

innerer Zwang, der gleichermallen von anderen wie von mir selbst ausgehen
kann, verpflichtet hier nicht (mehr). Also Freisein von physischem und mo-
ralischem Druck von auBlen, aber tiefer noch Freisein auch von dem Her-
dentrieb zum modischen ,,man tut/frau meint“. Genau so schwer ist das Frei-
werden von eigenen inneren Triebbindungen, Unbeherrschtheiten aller Art,
Uberwiltigungen des BewuBtseins. Dazu zihlen Uberwiltigung durch
Angst, also Uberflutung des UnterbewuBtseins, Auslieferung an die Faszi-
nation des Schreckens; Uberwiiltigung durch iibermaBiges Hochgefiihl — die
Sucht nach dem Highsein, der Ekstase; Uberwiltigung durch die Medienflut
nicht zuletzt: Uberschwemmung mit Wissen als Ersatz von Bildung. Frei-
heit aus der eigenen Mitte meint: Dal} die selbst verschuldeten Abhéngig-
keiten abnehmen, dal das chemische Gliick — Drogen, alle Arten von Betiu-
bungen und Ekstatisierungen — vor dem wirklichen Gliick verblaft.

In allen Uberflutungen wird ja die Urteilskraft des Personalen ge-
schwiécht, wenn nicht verhindert; die Gabe der ,,Unterscheidung der Gei-
ster”, auch der eigenen in uns wirksamen Geister, kommt nicht zur Ent-
wicklung. Mangelnde Unterscheidung aber ist Mangel an Freiheit. So sind
der Kultur Ubungen des Freiwerdens aufgetragen, die iibrigens gar nicht be-
sonders neu sein miissen; lingst liegen schon Erfahrungen vor, wie man die
»wilden Hunde in ihrem Keller” (Nietzsche) bidndigt und wie Stirke durch
Sammlung, Inspiration gefunden wird. Thomas von Aquin, einer der grof3en
Lehrer Edith Steins, schreibt den erstaunlichen Satz: ,,Wer das Bose meidet
wegen der Gebote des Herrn, ist nicht frei. Wer das Bose meidet, weil es
bose ist, der ist frei, denn er handelt aus sich selbst. Der Freie ist die Ursa-
che seiner selbst.*3

Trotzdem ist Selbstgehorigkeit noch nicht die tiefste Form der Freiheit.
Schon in dem Wort steckt der Vorgang des Horens, der zur Horigkeit ent-
gleiten kann. So muf sich das Horen ,,richten®, ebenso wie sich das Selbst
,richten”, ins Gerade strecken mu3. Wenn dies nicht gelingt, kommt es zur
anima in se curvata, der in sich gekriimmten Seele, die nach Augustinus
nichts anderes als Siinde ist. Sie ist das von sich selbst besessene Leben, das
nichts anderem Raum gibt, als blofes Ansichhalten, das sich nicht hergeben
kann.

3. Das Reich der Gnade ist nach Edith Stein die Ebene, an der die Philo-
sophie des miindigen Menschen sich noch einmal zu entscheiden hat, in ei-
nem Akt, der iiber das Denken in eine Entscheidung ganzheitlicher Art iiber-
geht. Denn das wirkliche Beisichsein ist eine processio ad extra, ein Her-
ausgehen nach auBlen (nochmals nach Thomas von Aquin formuliert). Nur
damit entkommt man dem Risiko des inneren Todes, ndmlich dem mit sich

3 Quaestio disputata de malo, 6.



Freiheit — Ein Grundbegriff bei Edith Stein 363

selbst identischen Ich, Grundversuchung aller Emanzipation. Stattdessen ist
die eigentliche Form des Lebens ein Paradox, das man nur schwer zusam-
menbringt: ndmlich identisch zu sein und gleichzeitig unbedingt zu héren,
zu gehéren. Es gibt ein Geben und Sich-Geben-Lassen, das eigenste ,,be-
freite Freiheit“, Seligkeit des eigenen Willens ist. Was heiBt das fiir den
Menschen aus Lehm und Erde, diese mangelhafte Existenz? Es heiBt, daf3
Freiheit an einer tiefen Stelle iibergeht in personale Hingabe. In der aus-
driicklichen willentlichen Zustimmung zu einer Person bleibt die Freiheit
doch frei und die Bindung doch bindend, aber nicht verknechtend. Nur wer
frei ist, hat nichts dagegen, treu zu sein, jenseits von Emanzipation und Un-
terwiirfigkeit. Damit setzt gerade die Freiheit einen Urakt in Kraft: den Ur-
akt der Teilnahme. ,,Jch muB verdden, wenn ich nur ich bin.“

Fiir Edith Stein ist entscheidend, daB im innersten Raum der ,,Burg®, im
Zustand des ,,Ausgerdumtseins‘ und der Leere eine Bereitschaft wiichst. Die
Bereitschaft des Horens, dann des Zugehdrens. Mit Teresa verwendet sie die
Metapher, daB in der eingetretenen Stille ein leises Pfeifen zu vernehmen
sei, das Pfeifen des Hirten. Und hier kommt es zur entscheidenden, 16sen-
den Antwort: diesem Signal nachzugeben. Freiheit ist Selbstand und Hin-
gabe. Ja, sie ist noch mehr Hingabe als Selbstand. An dieser Stelle beriihrt
die Thematik bei Edith Stein auch immer wieder die ,,Frauenfrage“, hatte
doch die Aufkldrung die Geschlechterspannung unrichtig polarisiert: den
Mann auf den Selbstand (die ,,Eiche*), die Frau auf die Hingabe (den
,Efeu’) verpflichtet. Fiir Edith Stein bestehen aber beide Seiten der Freiheit
wie des Menschseins nur aneinander: Ohne Selbstand verrutscht die Hin-
gabe zur Preisgabe, ohne Hingabe verarmt der Selbstand zur Eigenméchtig-
keit.

Mit den genannten, scheinbar gegenldufigen Polen von Eigenstand und
Hingabe kommt es nun zu einer Beschreibung letztgiiltigen Freiseins, das
sich in lauter Paradoxien darstellt. Paradoxie ist ein Sprechen aus einer doxa
= einer von allen geteilten Meinung, zu der eine scheinbar widerspriichliche
Meinung erginzend, nicht ausloschend hinzutritt. Dadurch wird die Be-
trachtung der Sache bis zu einer ungeheueren Spannung geweitet. In ihrer
letzten unvollendeten Arbeit ,, Kreuzeswissenschaft fithrt Edith Stein solche
Paradoxien des Freiseins durch.

Zwei solcher Gegenspannungen seien ausgefiihrt, womit der gesamte
Aufril des Problems ausgeschritten ist. ,,Gott wirkt nur darum hier (im In-
nersten) alles, weil sich die Seele Thm véllig iibergibt. Und diese Ubergabe

4 K. Jaspers, Philosophie I, Existenzerhellung. Berlin, Heidelberg, New York 41973, 56.
* Vgl. insgesamt E. Stein, Die Frau. Ihre Aufgabe nach Natur und Gnade. ESW V, Freiburg/
Louvain 1959.



Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz . 364

ist die hochste Tat ihrer Freiheit.“® Nicht der Standpunkt, auf dem ich, die
Ellenbogen angewinkelt, bewegungslos als ,,ich selbst* stehe, ist entschei-
dend, sondern die Bewegung, die aus mir aufsteigt und mich gleichzeitig
iiber mich selbst hinauns 6ffnet (und deswegen aunch verletzlich macht, wo-
vor so grofe Scheu besteht). Nicht sich abzngrenzen ist das Letzte, sondern
sich zn vereinen. Sich verlieren und sich dabei finden: das ist nicht in der
Selbstbehauptung méglich, die sich auf sich selbst versteift — aber moglich
ist es in jener Fiihrung, die den Menschen auf ein ,,mehr* hin 6ffnet. Aus der
Fiithrung des Souverins wird Hingabe sinnvoll — und nur dort iibrigens, was
zugleich den alten Verdacht ansrdomt, dal Hingabe immer entgleisen mul3
und nichts anderes sei als listig umbenannte Preisgabe. Bei einem solchen
Gegeniiber entgleist sie eben nicht. In diesem hdchsten Widerspiel von Ge-
ben und Sich-Nehmen-Lassen liegt Freiheit. Die Freiheit, daBl ein anderer,
GroBerer mich zu dem entbindet, was ich wirklich bin.

Autoritit kommt urspriinglich von angere, das heiit Wachsenlassen. Es
gibt eine Vaterschaft, die nichts anderes ist als eine Mehrerschaft. Und anf
der Seite der Seele gibt es eine Auslieferung, die nicht Abhiingigkeit zeigt,
sondern Zeugnis ablegt fiir die befreite Freiheit. Hier gibt es den absolut er-
fiillten Selbstbesitz: die gottdhnliche, ja gottgegriindete Autonomie des
Menschen. Und trotzdem kann der Mensch absolut gehorchen — Gehorsam
nicht im Sollen, sondern in der Erfahrung von Freiwerden.

Diese zwei Dinge hat das atheistische 19. Jahrhundert nicht mehr denke-
risch zusammengebracht: daB die Fiille Gottes und die Fiille der menschli-
chen Freiheit zusammenbestehen, daB Gott den Menschen steigert, daBl ihm
Gehorchen Wachstum bedeutet. Zahlreich wie der Sand am Meer und wie
die Sterne am Himme! sind die Nachkommen dieses seltsamen Begreifens —
Edith Stein gehort dazu. Es ist das biblische Denken des alten und neuen Is-
rael, das die zum Irrsinn werdende Anstrengung der Selbstbefreiung iiber-
holt. Auch den Irrsinn eines in den eigenen Abgrund versiegelten Daseins.
Auch den Aufruhr gegen den Urheber der Freiheit, was doch nichts als eine
kleindenkende Sklavenseele verrét.

Der zweite Spannungsbogen: ,,Es ist das groBe Geheimnis der personli-
chen Freiheit, da Gott selbst davor Halt macht. Er will die Herrschaft iiber
die geschaffenen Geister nur als ein freies Geschenk ihrer Liebe.*7 Fiir die
genannte Religionskritik war Gott die Angst des Menshen, selbst frei zu
sein. Dieser Angst-Gott wurde ermordet ... Seitdem begleitet eine verzwei-
felte Suche nach Freiheit die Moderne. Offenbar erwartet sie die giiltige Be-
schreibung des Freiseins nur mehr aus der Abwendung von dem iiberméch-

¢ E. Stein, Kreuzeswissenschaft. Studie iiber Johannes a cruce. ESWI, Freiburg/Basel/Wien
31983, 145.
7 Ebd., ESWI, 144.



Freiheit — Ein Grundbegriff bei Edith Stein 365

tigen Popanz. Dem liegt das Gefiihl zugrunde, daB Gott eine Art Uberwilti-
gung sei, eine Uberflutung stirkeren Willens, dem sich der Mensch nur beu-
gen konne. Tatsédchlich ist dies das Grundgefiihl der Mythen, wo die Gotter
den Menschen ,heimsuchen* im Sinn der Ekstase, des BewuBtseinsverlu-
stes, ja der Berauschung, die erst danach wieder zu sich findet und kaum be-
greift, was vor sich ging.

Von der Bibel her verstanden, ist es allerdings ganz umgekehrt: Gott hat
Sehnsucht nach Freien. Freiheit ist sogar die Notwendigkeit seines eigenen
Wesens: Er fiihrt Israel — ziemlich gegen dessen Fleischtopf-Willen — aus
den Sklavenhaus. Genau derselbe Vorgang kennzeichnet schon die Schop-
fung. Was Gott schafft, schafft er unter dem Siegel der Selbstindigkeit.
Wirkliche Freiheit ist sich selbst absolut treu — sie muf} sich auch als Ur-
sprung anderer Freiheit zeigen. Gott ist in seinen Geschopfen ganz anwe-
send und zugleich ganz unaufdringlich. Zu seiner Souverinitit gehort das
Loslassenkdnnen. Das unendliche Leben sichert sich nicht gegen das endli-
che ab: Die Liebe ist koniglich in der Form des Weggebens, lebt ihre Fiille
in der Form des fremden Eigenstandes. Nochmals Thomas von Aquin: ,,Gott
ist so frei, daB er nur Freie um sich duldet.“

Wo Gott und Mensch aufeinander treffen, wird keineswegs Uberwilti-
gung gefeiert und ausgelebt. Im Gegenteil: Freie Zustimmung wird erbeten.
Diese Verhaltenheit ist Grundzug der Offenbarung: der Freie will seine Ge-
schopfe frei antworten horen. Die géttliche Souverinitidt zwingt nicht ein-
fach: die Epiphanien des einzigen Gottes sind keusch.

Ganz ist er da und doch nicht erschlagend anwesend, im Unterschied zu
allem magischen Sog der Gétzen. In den Begegnungen ist der Souveriin bit-
tend, einer Antwort bediirftig. Und in den Antworten verdichtet sich alles,
was menschliche und geistvolle Freiheit meint: ein Aufrechtstehen und nicht
Uberlistetwerden, eine wahre Entscheidung und nicht ein Nachsagen. Nur
wer frei ist, hat nichts dagegen zu gehorchen. Wer gezwungen wird, kann
nicht dienen. Alles andere ist unwiirdig zu denken, sonst wird Gottes Wer-
bung um uns zur Schablone.

Was bleibt hier von der ,,Tyrannei“ eines géttlichen Sklaventreibers? Gott
und der Mensch sind zwei, aber in vélliger Hingabe aufeinander bezogen.
Die wirklich souverine Liebe, Scine Liebe, sehnt sich nach der Freiheit,
dem Selbstsein des anderen — und das ist ihre Verletztlichkeit. Grenze nicht
der Allmacht, sondern von innen aufgerichtete Grenze der Liebe. In der er
sich iibrigens selbst unendlich iiber alle Selbstsicherheit hiniiberwarf. So
weit, dal Edith Stein sagen kann: ,,An dem Tage, an dem Gott schranken-



Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz 366

lose Macht iiber unser Herz haben wird, werden wir auch schrankenlose
Macht iiber das seine haben.*®

Was in diesen weitgespannten Paradoxien zum Ausdruck kam, ist im
Grunde Fleisch vom Fleisch des abendldndischen Denkens. Die Originalitit
Edith Steins liegt weniger in diesen Denkbewegungen; sie sind ja auch
schon anderwirts (im Evangelium, bei Paulus, in der spanischen Mystik)
vollzogen. Die Originalitit Edith Steins liegt vielmehr in ihrem Leben; in
der bis zum Ende durchgestandenen Ubergabe der Freiheit. Und dieses Ende
fithrte in eine von auBen nicht zu bestehende Finsternis. Dal im innersten
Raum dieser Finsternis, die alles zerstorend zugriff, das Gesicht einer unsig-
lichen Freiheit erschien, und zwar nicht als Sache, sondern als Person, ist
die Hoffnung der obigen Paradoxien. Die Kirche hatte den Mut, den Unter-
gang dieser Frau ,.selig” zu nennen. Es ist der Mut und die von Paulus be-
kannte Torheit, darauf zu bauen, dafl sich nirgendwo anders als am Ort der
Auslieferung selbst das iiberzeugendste Zeugnis des Freiseins realisiert. Um
das alles Denken Sprengende mit der Prignanz Edith Steins zu sagen:
. Riickschauend erkennt dann die Seele, daB ihr alles zum Heil geworden ist
und daf das Licht den Finsternissen entspricht.*?

¢ E. Stein, Verborgenes Leben. Hagiographische Essays, Meditationen, Texte. ESW X1, Frei-
burg/Basel/Wien 1987, 132 f.
o ESW 1, 180.





