
359 

Freiheit - Ein Grundbegriff bei Edith Stein 
Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz, Dresden 

Die europäische Geschichte ist eine Freiheitsgeschichte. •Eleutheria" bei 
den Griechen ist der selbstbewußte Gegensatz zur Knechtschaft der anderen 
Völker und, provokativ, insbesondere zur Knechtschaft der Perser, trotz, ja 
gerade wegen deren zur Schau getragener Hochkultur. Bei Paulus wird 
•Eleutheria" zum erstrangigen Kennzeichen des neuen Geistes und geht mit 
geschichtswirksamer Dynamik in die Definition des Menschlichen ein. 

Seitdem ist Freiheit ein anspruchsvoller, schwieriger, trotzdem ersehnter 
Zustand. Er zählt zu den Grundforderungen der Aufklärung, schlägt sich 
nieder in der Menschenrechtserklärung und der Französischen Revolution 
und gehört seitdem zu den formalen Kennzeichen demokratischer Kultur. 
Die immer noch nicht begriffene Wende von 1989 hat von diesem Wert ge- 
zehrt, aus ihm ihr Dynamit bezogen. Freiheit ist Wählenkönnen, mehr als 
das: Wählenmüssen, selbst Entscheiden. Trotzdem scheint dieses Leucht- 
feuer heute im Alltag oder in der Lebenswelt zu verblassen. 

Im Laufe zumindest der westlichen Veränderungen nämlich ist der Inhalt 
des Freiheitspathos unsicher geworden. Ist die Freiheit, zwischen Äpfeln 
und Birnen wählen zu können, schon diesen Namen wert? Ist die unendli- 
che Wahlmöglichkeit zwischen Beliebigem überhaupt ein Wert? Oder nicht 
vielmehr ein Zeichen funktionierender Ökonomie? Was bleibt davon, wenn 
diese sich notgedrungen einschränkt, wie zu befürchten steht? •Wieviele 
Dinge gibt es doch auf dieser bunten Welt, die ich nicht brauche" - dieser 
sokratische Satz verrät offensichtlich mehr Freiheit als die des vollen Geld- 
beutels (die übrigens auch nicht zu verachten ist). 

Zu dieser inhaltlichen Unsicherheit kommt die subjektive: Bin ich, der nach 
außen hin Freie, •Herr meiner selbst" oder doch nur Untertan meiner Launen 
und Triebe, die zum Unnützen, vielleicht Schädlichen raten? Weiß ich doch 
selbst gar nicht, was ich will... So wird die scheinbar freie Entscheidung zum 
Zufall oder im Geheimen unfrei und keineswegs elegant = wählerisch. 

An dieser Stelle sei ein Nachdenken eingeleitet. Wie sieht das wirklich 
freie, entschlußfreudige Leben aus? Ist es im Rahmen der vielerlei Zwänge 
und Nötigungen überhaupt möglich? Zur Differenzierung der vielerlei 
•Freiheiten" sei Edith Steins meisterhafte Analyse des Problems in dem 
kleinen, aber gewichtigen Aufsatz •Die ontische Struktur der Person"1 

1   In: E. Stein, Welt und Person. Beitrag zum christlichen Wahrheitsstreben. ESW VI, Lou- 
vain/Freiburg 1962, 137 ff. 



Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz 360 

nachvollzogen, der im Umkreis der kürzlich erstmals erschienenen Mün- 
steraner Anthropologievorlesung von 1932/332 entstanden ist. In dem Auf- 
satz unterscheidet Edith Stein drei Ebenen der Freiheit, wobei die erste 
Ebene ein Vorstadium noch der Unfreiheit, die zweite den philosophischen 
Freiheitsbegriff entfaltet, während die dritte Ebene aus der Philosophie in 
die religiöse Erfahrung und ihre Paradoxien überwechselt, womit das Gebiet 
der im engen Sinn rational-wissenschaftlichen Beschreibung von Freiheit 
verlassen ist. 

1. Das Reich der Notwendigkeit betrifft den Zustand der naturgesetzli- 
chen, also unhintergehbaren Fixierungen von Körper wie von Seele des 
Menschen. Zu den allgemeinen physischen Bedingtheiten zählt etwa die Un- 
terwerfung unter Schwerkraft, Raum und Zeit, Wachstum, Alter und Tod, 
letztlich unter die •normalen" Grenzen und Beengungen der Existenz. Dazu 
tritt physisch die Verankerung in Trieb und Affekt, in vitalen und letalen An- 
lagen, die nur höchst eingeschränkt willentlich zu beeinflussen sind und wo 
von Freiheit nicht die Rede ist, wo vielmehr die belastende Erfahrung der 
Unfreiheit und Wehrlosigkeit wartet. 

Nicht genug damit: Zur allgemeinen tritt die individuelle Bedingtheit. Per- 
sönliche Anlagen, unrichtige Erziehung, mangelnder Lebens- und Wachs- 
tumsraum, gesellschaftliche Schranken geben einen geschichtlichen Wider- 
stand vor, der willentlich nur wenig überwunden werden kann. Um diesen 
Gedanken auch außerhalb des Textes zu umkreisen: Aus der Wirklichkeit die- 
ser Bedingungen stammt ein in der Geistesgeschichte immer wieder bitter 
aufsteigendes Lebensgefühl, das sich in dem barocken Merksatz ausdrückt: 
humus fumus sumus, Dreck und Rauch sind wir. Pessimismus, zumindest 
Skepsis, ob Freiheit überhaupt möglich sei, entstammt der menschlichen 
Nähe zum Tier; die Natur ist als Natur das Unfreie. Eine Zeitgenossin Edith 
Steins - ohne daß beide in manchem verwandte Denkerinnen sich gekannt 
hätten - hat dies in aller Schärfe formuliert: Simone Weil (1909-1943). Für 
sie ist die Schöpfung grundsätzlich nur unter der Signatur der Notwendigkeit 
zu fassen. Schöpfung ist von Grund auf Fixierung, ja Crucifixierung. Die In- 
karnation Jesu ist für Simone Weil bereits der Anfang einer Kreuzigung: An- 
nagelung an Raum und Zeit, an einen Körper, an ein begrenztes Dasein. In 
der Kreuzigung am Ende wird nur offenbar, was am Anfang und immer schon 
gilt: daß Freiheit in der Welt der Materialität nicht greift. 

Ebenso ist nach Edith Stein die Ebene der Natur nur von Gesetz und Ein- 
ordnung geprägt, ja versiegelt: Natur gewährt auf der einen Seite Hut, 
Gehäuse, Bindung, weist auf der anderen Seite ein in Grenze, Halt, Bemäch- 
tigung, Unfreiheit. 

E. Stein, Der Aufbau der menschlichen Person. ESW XVI, Freiburg 1994. 



Freiheit - Ein Grundbegriff bei Edith Stein 361 

2. Das Reich der Freiheit bezeichnet jene Ebene im Menschen, die er der 
Natur gegenüber und trotz allem denkend gewinnen kann. Das heißt, daß 
Freiheit wesentlich ein Vollzug des Geistes ist. Geist ist nicht gespeicherter 
Wissensbesitz, sondern etwas viel Ursprünglicheres: nämlich ein Selbstver- 
hältnis des Menschen. Ich betrachte mich: Das ist der Grundvorgang der Re- 
flexion und des Austretens aus dem bloßen Dasein. Ich bin nicht nur einfach 
dinghaft •vorhanden", sondern ich kann mich selbst •sehen": Geist ist 
Selbsterkenntnis, Selbstbetrachtung, Selbstbesitz. Edith Stein legt in ihrem 
Aufsatz über die •Seelenburg" ihrer geistigen Mutter Teresa von Avila das 
Innere des Menschen in dem schönen räumlichen Bild aus: Die äußeren 
Mauern und Tore der Burg = Seele sind noch vorläufige und fremdbe- 
stimmte Aufenthalte, von Lärm und Getöse der Außenwelt übertönt. Der 
geistige Mensch geht von dort in die inneren Räume weiter und begegnet 
sich selbst dabei; im besten erreichbaren Fall betritt er die Mitte der Burg, 
wo das •Außen" nicht mehr greift und zwingt. Allerdings ist für diese 
•Mitte" festzustellen, daß dort zunächst nichts anderes zu finden ist als 
Leere und Ruhe. Wie Edith Stein, die Psychologin von Geblüt, bemerkt, der 
Gang in die eigene Mitte sei oft genug nur der Gang in die eigene Leere. 
Tatsächlich ist mit der Mitte nur ein •Punkt" gewonnen, nämlich der Punkt 
des Selbst, unbeeinflußt von der sonstigen Abhängigkeit (die damit nicht 
aufgehoben ist). Um die berühmte •Pensee" Pascals unterstreichend anzu- 
führen: •Der Mensch ist ein Schilfrohr, aber ein Schilfrohr, das denkt." In 
diesem Sinn ist bei Edith Stein die Selbstreflexion des Denkens zurecht bei 
Kant und bei ihrem Lehrer Husserl als der •Punkt" der Freiheit angenom- 
men, denn im Denken über sich selbst ist das Subjekt nicht mehr von frem- 
den Inhalten und Nötigungen bestimmt. Es ist nicht nichts, wenn der Knecht 
weiß, daß er ein Knecht ist. 

Dies mag als ein mageres Ergebnis gelten, und in der Tat ist die gewon- 
nene Freiheit nur eine Freiheit von. Trotzdem ist dieser Schritt auf sich 
selbst zu, bei aller Abstoßung von anderen Inhalten, auch ein Gewinn, näm- 
lich Selbstgewinn. Freilich auf dem Boden von Weltverlust; oder, wie es der 
Göttinger Mathematiker Hubert ausdrückte: •Ein Standpunkt ist eine Mei- 
nung mit dem Radius Null." Die freie Person, die sich selbst gehörige Mün- 
digkeit, das Nichtbestimmtsein von anderem ist zunächst ohne •Radius" ge- 
dacht. Und doch ist es ein unausweichlicher Schritt ins •Innere" und von ei- 
ner hohen Dignität begleitet, denn hier beginnt die Freiheit von Zwängen - 
ein Gedanke, der sich unschwer aktualisieren läßt. Freiheit wirklich ein- 
zulösen vermag nur der bewußte Mensch, besser gesagt: der personale 
Mensch. Person wird man auf geistige Weise, in geistiger Klarheit, die dem 
bloßen Fühlen, Empfinden, dem Bedürfnis, dem seelischen Ungeordneten 
voraus ist. Die Person ist sich selber gehörig, sie ist Selbstand. Äußerer wie 



Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz 362 

innerer Zwang, der gleichermaßen von anderen wie von mir selbst ausgehen 
kann, verpflichtet hier nicht (mehr). Also Freisein von physischem und mo- 
ralischem Druck von außen, aber tiefer noch Freisein auch von dem Her- 
dentrieb zum modischen •man tut/frau meint". Genau so schwer ist das Frei- 
werden von eigenen inneren Triebbindungen, Unbeherrschtheiten aller Art, 
Überwältigungen des Bewußtseins. Dazu zählen Überwältigung durch 
Angst, also Überflutung des Unterbewußtseins, Auslieferung an die Faszi- 
nation des Schreckens; Überwältigung durch übermäßiges Hochgefühl - die 
Sucht nach dem Highsein, der Ekstase; Überwältigung durch die Medienflut 
nicht zuletzt: Überschwemmung mit Wissen als Ersatz von Bildung. Frei- 
heit aus der eigenen Mitte meint: Daß die selbst verschuldeten Abhängig- 
keiten abnehmen, daß das chemische Glück - Drogen, alle Arten von Betäu- 
bungen und Ekstatisierungen - vor dem wirklichen Glück verblaßt. 

In allen Überflutungen wird ja die Urteilskraft des Personalen ge- 
schwächt, wenn nicht verhindert; die Gabe der •Unterscheidung der Gei- 
ster", auch der eigenen in uns wirksamen Geister, kommt nicht zur Ent- 
wicklung. Mangelnde Unterscheidung aber ist Mangel an Freiheit. So sind 
der Kultur Übungen des Freiwerdens aufgetragen, die übrigens gar nicht be- 
sonders neu sein müssen; längst liegen schon Erfahrungen vor, wie man die 
•wilden Hunde in ihrem Keller" (Nietzsche) bändigt und wie Stärke durch 
Sammlung, Inspiration gefunden wird. Thomas von Aquin, einer der großen 
Lehrer Edith Steins, schreibt den erstaunlichen Satz: •Wer das Böse meidet 
wegen der Gebote des Herrn, ist nicht frei. Wer das Böse meidet, weil es 
böse ist, der ist frei, denn er handelt aus sich selbst. Der Freie ist die Ursa- 
che seiner selbst."3 

Trotzdem ist Selbstgehörigkeit noch nicht die tiefste Form der Freiheit. 
Schon in dem Wort steckt der Vorgang des Hörens, der zur Hörigkeit ent- 
gleiten kann. So muß sich das Hören •richten", ebenso wie sich das Selbst 
•richten", ins Gerade strecken muß. Wenn dies nicht gelingt, kommt es zur 
anima in se curvata, der in sich gekrümmten Seele, die nach Augustinus 
nichts anderes als Sünde ist. Sie ist das von sich selbst besessene Leben, das 
nichts anderem Raum gibt, als bloßes Ansichhalten, das sich nicht hergeben 
kann. 

3. Das Reich der Gnade ist nach Edith Stein die Ebene, an der die Philo- 
sophie des mündigen Menschen sich noch einmal zu entscheiden hat, in ei- 
nem Akt, der über das Denken in eine Entscheidung ganzheitlicher Art über- 
geht. Denn das wirkliche Beisichsein ist eine processio ad extra, ein Her- 
ausgehen nach außen (nochmals nach Thomas von Aquin formuliert). Nur 
damit entkommt man dem Risiko des inneren Todes, nämlich dem mit sich 

Quaestio disputata de malo, 6. 



Freiheit - Ein Grundbegriff bei Edith Stein 363 

selbst identischen Ich, Grundversuchung aller Emanzipation. Stattdessen ist 
die eigentliche Form des Lebens ein Paradox, das man nur schwer zusam- 
menbringt: nämlich identisch zu sein und gleichzeitig unbedingt zu hören, 
zu gehören. Es gibt ein Geben und Sich-Geben-Lassen, das eigenste •be- 
freite Freiheit", Seligkeit des eigenen Willens ist. Was heißt das für den 
Menschen aus Lehm und Erde, diese mangelhafte Existenz? Es heißt, daß 
Freiheit an einer tiefen Stelle übergeht in personale Hingabe. In der aus- 
drücklichen willentlichen Zustimmung zu einer Person bleibt die Freiheit 
doch frei und die Bindung doch bindend, aber nicht verknechtend. Nur wer 
frei ist, hat nichts dagegen, treu zu sein, jenseits von Emanzipation und Un- 
terwürfigkeit. Damit setzt gerade die Freiheit einen Urakt in Kraft: den Ur- 
akt der Teilnahme. •Ich muß veröden, wenn ich nur ich bin."4 

Für Edith Stein ist entscheidend, daß im innersten Raum der •Burg", im 
Zustand des •Ausgeräumtseins" und der Leere eine Bereitschaft wächst. Die 
Bereitschaft des Hörens, dann des Zugehörens. Mit Teresa verwendet sie die 
Metapher, daß in der eingetretenen Stille ein leises Pfeifen zu vernehmen 
sei, das Pfeifen des Hirten. Und hier kommt es zur entscheidenden, lösen- 
den Antwort: diesem Signal nachzugeben. Freiheit ist Selbstand und Hin- 
gabe. Ja, sie ist noch mehr Hingabe als Selbstand. An dieser Stelle berührt 
die Thematik bei Edith Stein auch immer wieder die •Frauenfrage", hatte 
doch die Aufklärung die Geschlechterspannung unrichtig polarisiert: den 
Mann auf den Selbstand (die •Eiche"), die Frau auf die Hingabe (den 
•Efeu") verpflichtet. Für Edith Stein bestehen aber beide Seiten der Freiheit 
wie des Menschseins nur aneinander: Ohne Selbstand verrutscht die Hin- 
gabe zur Preisgabe, ohne Hingabe verarmt der Selbstand zur Eigenmächtig- 
keit.5 

Mit den genannten, scheinbar gegenläufigen Polen von Eigenstand und 
Hingabe kommt es nun zu einer Beschreibung letztgültigen Freiseins, das 
sich in lauter Paradoxien darstellt. Paradoxie ist ein Sprechen aus einer doxa 
= einer von allen geteilten Meinung, zu der eine scheinbar widersprüchliche 
Meinung ergänzend, nicht auslöschend hinzutritt. Dadurch wird die Be- 
trachtung der Sache bis zu einer ungeheueren Spannung geweitet. In ihrer 
letzten unvollendeten Arbeit •Kreuzeswissenschaft" führt Edith Stein solche 
Paradoxien des Freiseins durch. 

Zwei solcher Gegenspannungen seien ausgeführt, womit der gesamte 
Aufriß des Problems ausgeschritten ist. •Gott wirkt nur darum hier (im In- 
nersten) alles, weil sich die Seele Ihm völlig übergibt. Und diese Übergabe 

4 K. Jaspers, Philosophie II, Existenzerhellung. Berlin, Heidelberg, New York 41973, 56. 
5 Vgl. insgesamt E. Stein, Die Frau. Ihre Aufgabe nach Natur und Gnade. ESW V, Freiburg/ 
Louvain 1959. 



Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz 364 

ist die höchste Tat ihrer Freiheit."6 Nicht der Standpunkt, auf dem ich, die 
Ellenbogen angewinkelt, bewegungslos als •ich selbst" stehe, ist entschei- 
dend, sondern die Bewegung, die aus mir aufsteigt und mich gleichzeitig 
über mich selbst hinaus öffnet (und deswegen auch verletzlich macht, wo- 
vor so große Scheu besteht). Nicht sich abzugrenzen ist das Letzte, sondern 
sich zu vereinen. Sich verlieren und sich dabei finden: das ist nicht in der 
Selbstbehauptung möglich, die sich auf sich selbst versteift - aber möglich 
ist es in jener Führung, die den Menschen auf ein •mehr" hin öffnet. Aus der 
Führung des Souveräns wird Hingabe sinnvoll - und nur dort übrigens, was 
zugleich den alten Verdacht ausräumt, daß Hingabe immer entgleisen muß 
und nichts anderes sei als listig umbenannte Preisgabe. Bei einem solchen 
Gegenüber entgleist sie eben nicht. In diesem höchsten Widerspiel von Ge- 
ben und Sich-Nehmen-Lassen liegt Freiheit. Die Freiheit, daß ein anderer, 
Größerer mich zu dem entbindet, was ich wirklich bin. 

Autorität kommt ursprünglich von augere, das heißt Wachsenlassen. Es 
gibt eine Vaterschaft, die nichts anderes ist als eine Mehrerschaft. Und auf 
der Seite der Seele gibt es eine Auslieferung, die nicht Abhängigkeit zeigt, 
sondern Zeugnis ablegt für die befreite Freiheit. Hier gibt es den absolut er- 
füllten Selbstbesitz: die gottähnliche, ja gottgegründete Autonomie des 
Menschen. Und trotzdem kann der Mensch absolut gehorchen - Gehorsam 
nicht im Sollen, sondern in der Erfahrung von Freiwerden. 

Diese zwei Dinge hat das atheistische 19. Jahrhundert nicht mehr denke- 
risch zusammengebracht: daß die Fülle Gottes und die Fülle der menschli- 
chen Freiheit zusammenbestehen, daß Gott den Menschen steigert, daß ihm 
Gehorchen Wachstum bedeutet. Zahlreich wie der Sand am Meer und wie 
die Sterne am Himmel sind die Nachkommen dieses seltsamen Begreifens - 
Edith Stein gehört dazu. Es ist das biblische Denken des alten und neuen Is- 
rael, das die zum Irrsinn werdende Anstrengung der Selbstbefreiung über- 
holt. Auch den Irrsinn eines in den eigenen Abgrund versiegelten Daseins. 
Auch den Aufruhr gegen den Urheber der Freiheit, was doch nichts als eine 
kleindenkende Sklavenseele verrät. 

Der zweite Spannungsbogen: •Es ist das große Geheimnis der persönli- 
chen Freiheit, daß Gott selbst davor Halt macht. Er will die Herrschaft über 
die geschaffenen Geister nur als ein freies Geschenk ihrer Liebe."7 Für die 
genannte Religionskritik war Gott die Angst des Menshen, selbst frei zu 
sein. Dieser Angst-Gott wurde ermordet ... Seitdem begleitet eine verzwei- 
felte Suche nach Freiheit die Moderne. Offenbar erwartet sie die gültige Be- 
schreibung des Freiseins nur mehr aus der Abwendung von dem übermäch- 

6 E. Stein, Kreuzeswissenschaft. Studie über Johannes a cruce. ESWI, Freiburg/Basel/Wien 
31983, 145. 
7 Ebd., ESW I, 144. 



Freiheit - Ein Grundbegriff bei Edith Stein 365 

tigen Popanz. Dem liegt das Gefühl zugrunde, daß Gott eine Art Überwälti- 
gung sei, eine Überflutung stärkeren Willens, dem sich der Mensch nur beu- 
gen könne. Tatsächlich ist dies das Grundgefühl der Mythen, wo die Götter 
den Menschen •heimsuchen" im Sinn der Ekstase, des Bewußtseinsverlu- 
stes, ja der Berauschung, die erst danach wieder zu sich findet und kaum be- 
greift, was vor sich ging. 

Von der Bibel her verstanden, ist es allerdings ganz umgekehrt: Gott hat 
Sehnsucht nach Freien. Freiheit ist sogar die Notwendigkeit seines eigenen 
Wesens: Er führt Israel - ziemlich gegen dessen Fleischtopf-Willen - aus 
den Sklavenhaus. Genau derselbe Vorgang kennzeichnet schon die Schöp- 
fung. Was Gott schafft, schafft er unter dem Siegel der Selbständigkeit. 
Wirkliche Freiheit ist sich selbst absolut treu - sie muß sich auch als Ur- 
sprung anderer Freiheit zeigen. Gott ist in seinen Geschöpfen ganz anwe- 
send und zugleich ganz unaufdringlich. Zu seiner Souveränität gehört das 
Loslassenkönnen. Das unendliche Leben sichert sich nicht gegen das endli- 
che ab: Die Liebe ist königlich in der Form des Weggebens, lebt ihre Fülle 
in der Form des fremden Eigenstandes. Nochmals Thomas von Aquin: •Gott 
ist so frei, daß er nur Freie um sich duldet." 

Wo Gott und Mensch aufeinander treffen, wird keineswegs Überwälti- 
gung gefeiert und ausgelebt. Im Gegenteil: Freie Zustimmung wird erbeten. 
Diese Verhaltenheit ist Grundzug der Offenbarung: der Freie will seine Ge- 
schöpfe frei antworten hören. Die göttliche Souveränität zwingt nicht ein- 
fach: die Epiphanien des einzigen Gottes sind keusch. 

Ganz ist er da und doch nicht erschlagend anwesend, im Unterschied zu 
allem magischen Sog der Götzen. In den Begegnungen ist der Souverän bit- 
tend, einer Antwort bedürftig. Und in den Antworten verdichtet sich alles, 
was menschliche und geistvolle Freiheit meint: ein Aufrechtstehen und nicht 
Überlistetwerden, eine wahre Entscheidung und nicht ein Nachsagen. Nur 
wer frei ist, hat nichts dagegen zu gehorchen. Wer gezwungen wird, kann 
nicht dienen. Alles andere ist unwürdig zu denken, sonst wird Gottes Wer- 
bung um uns zur Schablone. 

Was bleibt hier von der •Tyrannei" eines göttlichen Sklaventreibers? Gott 
und der Mensch sind zwei, aber in völliger Hingabe aufeinander bezogen. 
Die wirklich souveräne Liebe, Seine Liebe, sehnt sich nach der Freiheit, 
dem Selbstsein des anderen - und das ist ihre Verletztlichkeit. Grenze nicht 
der Allmacht, sondern von innen aufgerichtete Grenze der Liebe. In der er 
sich übrigens selbst unendlich über alle Selbstsicherheit hinüberwarf. So 
weit, daß Edith Stein sagen kann: •An dem Tage, an dem Gott schranken- 



Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz 366 

lose Macht über unser Herz haben wird, werden wir auch schrankenlose 
Macht über das seine haben."8 

Was in diesen weitgespannten Paradoxien zum Ausdruck kam, ist im 
Grunde Fleisch vom Fleisch des abendländischen Denkens. Die Originalität 
Edith Steins liegt weniger in diesen Denkbewegungen; sie sind ja auch 
schon anderwärts (im Evangelium, bei Paulus, in der spanischen Mystik) 
vollzogen. Die Originalität Edith Steins liegt vielmehr in ihrem Leben; in 
der bis zum Ende durchgestandenen Übergabe der Freiheit. Und dieses Ende 
führte in eine von außen nicht zu bestehende Finsternis. Daß im innersten 
Raum dieser Finsternis, die alles zerstörend Zugriff, das Gesicht einer unsäg- 
lichen Freiheit erschien, und zwar nicht als Sache, sondern als Person, ist 
die Hoffnung der obigen Paradoxien. Die Kirche hatte den Mut, den Unter- 
gang dieser Frau •selig" zu nennen. Es ist der Mut und die von Paulus be- 
kannte Torheit, darauf zu bauen, daß sich nirgendwo anders als am Ort der 
Auslieferung selbst das überzeugendste Zeugnis des Freiseins realisiert. Um 
das alles Denken Sprengende mit der Prägnanz Edith Steins zu sagen: 
•Rückschauend erkennt dann die Seele, daß ihr alles zum Heil geworden ist 
und daß das Licht den Finsternissen entspricht."9 

8 E. Stein, Verborgenes Leben. Hagiographische Essays, Meditationen, Texte. ESW XI, Frei- 
burg/Basel/Wien 1987, 132 f. 
9 ESWI, 180. 




