
367 

•Ein normaler Gewaltzustand" 
Politische Konflikte als Herausforderung christlichen Handelns. 
Das Beispiel Madeleine Delbrel* 

Marianne Heimbach-Steins, Münster 

•Ein normaler Gewaltzustand" - was ist damit gemeint? Assoziationen 
drängen sich auf: Bilder aus dem ehemaligen Jugoslawien, aus Ruanda, aus 
Tschetschenien: an die zur grausamen Normalität gewordene Bedrohung 
durch den Bürgerkrieg; es mag nach Resignation klingen: andauernde, ge- 
waltsame Zustände, seien es Bürgerkriege, Rassismus oder Sexismus, Struk- 
turen, in denen Menschen unterdrückt und grundlegender Rechte beraubt 
sind - all diese Formen der Gewalt sind zur Normalität geworden - man geht 
zur Tagesordnung über, denn scheinbar ist kein Kraut dagegen gewachsen. 

In den Schriften der französischen Christin Madeleine Delbrel kommt das 
Wort vom •normalen Gewaltzustand" immer wieder vor. Diese Frau, die im 
Jahr 1904 geboren wurde und 1964 starb, die zwei Weltkriege erlebte und 
mehr als 30 Jahre in der kommunistischen Arbeiterstadt Ivry südöstlich von 
Paris lebte1, hat sich in ihrer Lebensgeschichte intensiv auch mit Situationen 
struktureller Gewalt auseinandergesetzt. Primär jedoch verbindet sie mit 
dem •normalen Gewaltzustand" etwas anderes: Sie beschreibt mit dieser 
Formel die Situation der Glaubenden in der Welt. Darin spiegelt sich die 
ganze Dramatik der religiösen Biographie Madeleine Delbrels: ihre mit 20 
Jahren nach heftigem Ringen vollzogene Kehrtwendung von einem rationa- 
listischen Atheismus zum christlichen Glauben und das lebenslange Ringen 
um einen vorbehaltlos zeitgenössischen Glauben inmitten einer glaubens- 
fernen Umgebung. 

Im ersten Teil meines Beitrags möchte ich daher Madeleine Delbrels Ge- 
danken zur Situation und zum Handeln der Glaubenden etwas genauer dar- 
legen. Anschließend werde ich anhand einiger konkreter Beispiele zeigen, 
wie sich diese Grundauffassung in ihrem politischem Handeln auswirkt. Auf 
dieser Basis kann ich im Schlußteil die Grundlinien der im Glauben be- 
gründeten Handlungsorientierung Madeleine Delbrels nachzeichnen. 

1 Gekürzte Fassung eines Vortrags, den die Verf. am 12. 11. 1994 in der Katholischen Aka- 
demie Rabanus Maurus in Wiesbaden-Naurod gehalten hat. - Vgl. die Dokumentation der 
Tagung: G. Fuchs (Hg.), •... in ihren Armen das Gewicht der Welt". Mystik und Verantwor- 
tung: Das Beispiel Madeleine Delbrel. Frankfurt (Knecht) 1995. 
Zur Biographie vgl.: Annette Schleinzer, Die Liebe ist unsere einzige Aufgabe. Das Lebens- 
zeugnis von Madeleine Delbrel. Ostfildern 1994. 



Marianne Heimbach-Steins 368 

I. •Der Glaube der streitenden Kirche ist ein gewaltsamer Zustand"2 

•Glaube ist der zeitliche Einsatz der Liebe Gottes zur Welt" (NK 207) 

Madeleine Delbrel bezieht sich auf die Erfahrungen ihrer eigenen Glau- 
bensgeschichte, wenn sie über den Charakter und die Herausforderungen der 
christlichen Existenz nachdenkt. Immer wieder geht sie zurück an den Wen- 
depunkt ihres Lebens, die Konversion, die sie selbst überwältigend genannt 
hat - •une conversion violente": Hier wurzelt die neu gewonnene Gewißheit: 
•Gott ist Jemand", •man kann ihn lieben, wie man eine Person liebt".3 Der 
Glaube an den liebenden Gott Jesu Christi wird so sehr zu ihrer Lebenswahl, 
daß sie noch im Jahr ihres Todes sagen wird •ich war eine Neukonvertierte 
- ich war von Gott überwältigt worden und bin es noch"4; das Moment des 
Gewaltsamen, des Zwingenden schwingt in ihrem Bekenntnis mit! Heraus- 
gerissen aus der Vereinzelung nihilistischer Verzweiflung drängt das neue 
Sein in der Gemeinschaft mit Gott zur Mitteilung, zur Weitergabe, und da- 
mit zur Entdeckung dessen, was Madeleine Delbrel die •apostolische" Di- 
mension des Glaubens nennt. 

Mit dem biblischen Motiv vom Bund Gottes mit den Menschen beleuch- 
tet sie den Zusammenhang von geschenkter Gottesgemeinschaft und aufge- 
tragener Hinwendung zu den Menschen: Bezug nehmend auf das erste Lied 
vom Gottesknecht (Jes 42,1-9) erwägt sie den Gedanken: •Gott hat uns zum 
Bund gemacht. Wir sind ein Faktum göttlichen Bundes. Jede Messe mahnt 
uns an die schrankenlose Weite dieses Bundes."5 Diese heilsgeschichtliche 
Konstellation muß jedoch in die Aktualität einer jeden •Gegenwart", in die 
gegebene historische Situation, in den konkreten Alltag übersetzt werden: 
•Damit... dieses Faktum wahr sei, dieser Bund von uns gelebt werde, so um- 
fassend wie er im Geist und in der Gnade ist, muß er konkret und täglich un- 
ter den uns bekannten Menschen, an der Stelle, an die wir gesetzt sind, prak- 
tiziert werden. ... diese Menschen unter allen übrigen bilden für uns das kon- 
krete Gesicht des Volkes, mit dem Gott in uns den Bund schließen will."6 

Das heißt: die konkreten Nächsten, die den eigenen Weg kreuzen, ohne daß 
man sie wählen kann, haben ein Anrecht auf die Mitteilung der ganzen un- 
verkürzten Gottesbotschaft. Wer auch immer sie seien, in der Gemeinschaft 
mit ihnen muß der Glaube gelebt werden, von dem Madeleine Delbrel sagt, 
er sei •der zeitliche Einsatz der ewigen Liebe Gottes zur Welt".7 Darin ent- 

Wir Nachbarn der Kommunisten. Diagnosen. Einsiedeln 1975, 267. (Im folgenden: NK) 
Ville marxiste, terre de mission. Paris 21970, 252. 
NK 266. 
NK 194 (Hervorhebung im Original). 
NK 194f (Hervorhebung M.H.-St.). 
NK 207. 



•Ein normaler Gewaltzustand" 369 

deckt sie die apostolische, die missionarische Dimension des Liebesgebotes, 
denn die Mitteilung des Glaubens ist keine akademische Angelegenheit, 
sondern eine Sache der Erfahrung, der Begegnung, der konkreten Solida- 
rität. 

Eben in dieser apostolischen Dimension des Glaubens und der Liebe ent- 
ziffert Madeleine Delbrel das, was sie den •normalen Gewaltzustand" nennt: 
Ernsthaft Gott zu wählen und dementsprechend zu leben in einer Welt, die 
diese Wahl nicht teilt, die sie anficht oder ihr auch nur gleichgültig begeg- 
net, ist keine spannungsfreie Angelegenheit. Es ist vielmehr eine Entschei- 
dung für ein Leben des Widerspruchs. Denn die Wahl, die der Glaube für die 
Christen bedeutet, geschieht notwendigerweise innerhalb der Welt und wird 
in ihr gelebt.8 Madeleine Delbrel bringt diese Spannung auf den Punkt, wenn 
sie sagt: •Heute ... ist der Glaube wie immer das Widersprechende, aber sein 
Widerspruch ist, wie immer, ein zeitgenössischer. Er offenbart sich in unse- 
rer unmittelbarsten Aktualität, denn er bezeugt gleichzeitig Gott und uns, 
verweist aber als auf den einzigen Gesprächspartner Gottes - in uns selbst 
wie in der Welt - auf unser freies Herz."9 

Für die Glaubenden geht es also um eine Zeitgenossenschaft ohne Vorbe- 
halt, zugleich aber um jene •Unterscheidung der Geister", ohne die ein 
christliches Leben in und mit der Welt der Gefahr des Identitätsverlustes 
ausgesetzt wäre. Was in der Welt verborgen im Widerspruch zum Glauben 
steht, tritt erst angesichts der Eindeutigkeit der Glaubenswahl als solches zu- 
tage.10 Es begegnet keineswegs nur in Gestalt gewisser Menschen, die Gott 
aus ideologischen Gründen leugnen, oder gewisser verselbständigter gott- 
widriger Kräfte, die in der Sprache moderner Theologie •Strukturen der 
Sünde" genannt werden. Vielmehr weiß •jeder Christ ..., daß er davon 
durchdrungen und durchbohrt wird, wobei er frei bleibt, darin Gott zu 
wählen, oft in täglich sich erneuernden Entscheidungen."11 

Eben diese je neu zu treffende bzw. zu bestätigende Wahl angesichts der 
Widersprüchlichkeit der Welt wie der eigenen Existenz macht in Madeleine 
Delbrels Sicht den •normalen Gewaltzustand" aus. Man wird nicht erst 
durch eine zusätzliche, heroische Entscheidung für eine besondere Berufung 
in ihn hineinversetzt, sondern durch die Lebenswahl des Glaubens selbst. 
Dadurch ist die Grundsituation der christlichen Existenz als permanente 
Entscheidungssituation qualifiziert. 

So betrachtet, kann der Widerspruch zwischen dem Glauben an Gott und 
dem Eigen-Sinn der Welt nicht dadurch gelöst werden, daß die Glaubende 

8 Vgl. NK 160. 
9 NK213. 
10 Vgl. NK 168. 
11 NK 168. 



Marianne Heimbach-Steins 370 

sich aus der Welt zurückzieht, durch Einkehr in die eigene Innerlichkeit oder 
durch die Wahl einer - scheinbar - weitabgewandten Lebensform. Denn ei- 
nerseits würde der Widerspruch mitgehen, ist er doch in jedem Menschen 
selbst präsent - in dem Maße, wie jemand innerlich noch nicht völlig frei 
geworden ist. Andererseits stünde eine solche •Weltflucht" ihrerseits im Wi- 
derspruch zum Anspruch des Glaubens. Dazu schreibt Madeleine Delbrel: 
•Wenn wir uns damit abfinden, Randsiedler des menschlichen Daseins zu 
sein, Dilettanten in Dingen, welche die Existenz der Menschen ausmachen, 
wenn wir es normal finden, unter Tauben stumm zu bleiben, weil wir ja doch 
nicht zur ,gleichen Welt' gehören, nicht die ,gleichen Ideen', die ,gleiche Er- 
ziehung' haben, nicht zur .gleichen Partei' gehören, was werden wir dann 
,aus unserem Bruder' gemacht haben, an dem Tag, da wir die gemeinsame 
Straße verlassen, um vor dem Herrn zu erscheinen?"12 

Dieser Frage nach der Glaubwürdigkeit einer Praxis, die sich vom Glau- 
ben an den Gott Jesu Christi orientieren läßt, hat sich Madeleine Delbrel zeit 
ihres Lebens gestellt. Ihr Lebensumfeld Ivry war ihre •Schule des ange- 
wandten Glaubens", der Ort einer Praxis, in der sie gerade nicht •Randsied- 
lerin des menschlichen Daseins" bleiben wollte und konnte. Hier hat sie ihre 
Sensibilität für den Herausforderungscharakter der Welt, der konkreten Um- 
stände, der politischen und ideologischen Auseinandersetzungen entwickelt 
und verfeinert. 

II. Prophetisch-politisches Handeln: 
Madeleine Delbrels Option für die Armen13 

•Gott serviert uns die Umstände nicht wie fertig Gekochtes... Er reicht sie uns 
so, daß wir sie vollenden, daß wir daraus seinen Willen machen können." 
(NK 176) 

Mit dem Aufbruch nach Ivry im Jahr 1933 hat sich Madeleine Delbrel, ge- 
meinsam mit ihren Gefährtinnen, für ein Leben der Solidarität mit den Ar- 
men im proletarischen Milieu entschieden. Durch ihre Praxis realisiert sie 
den Protest gegen den Riß, der mitten durch die Gesellschaft geht und Pri- 
vilegierte von Versklavten trennt. Dem entspricht ihre Lebensform in einer 
kleinen Frauengemeinschaft, die den Bedingungen des Arbeiterlebens mög- 
lichst weitgehend angeglichen ist: Die Existenz •von der Hand in den 
Mund", die Wahl nicht-intellektueller Berufe bestimmen dieses Leben. Der 

12 Ebd. 
13 Vgl. zum folgenden ausführlicher meine Untersuchung: Unterscheidung der Geister - 
Strukturmoment christlicher Sozialethik. Dargestellt am Werk Madeleine Delbrels. Münster 
1994. 



•Ein normaler Gewaltzustand" 371 

Sozialdienst, den Madeleine Delbrel in Ivry aufbaut, ebnet ihr den Weg zu 
den Menschen in dieser ihr zunächst so fremden Welt und eröffnet zugleich 
die Möglichkeit, in eine konkrete und positive Beziehung zu den politischen 
Verantwortungsträgern und zu den Strukturen zu treten, die das Leben in der 
Arbeiterstadt bestimmen. Der Einsatz wird weitgehend von den Zeitereig- 
nissen bestimmt: So gibt in den 40er Jahren die Not der Bevölkerung, die 
durch den Krieg und die erschwerten Lebensbedingungen der Nachkriegs- 
jahre diktiert ist, die Gestalt der praktischen Solidarität vor. In diesen Zu- 
sammenhang gehören die zwischen kommunaler Behörde und Kirche koor- 
dinierten Einsätze zur Unterstützung von Opfern der Bombenangriffe auf 
Ivry und ebenso die Initiativen, die Madeleine Delbrel gemeinsam mit an- 
deren zugunsten der in Ivry untergekommenen spanischen Flüchtlinge und 
mit diesen ergreift. 

Etwas später sind es v.a. gezielte Wortmeldungen zugunsten von Men- 
schen und Menschengruppen, die aus politischen Motiven ihrer Grundrechte 
beraubt waren: Aus den Jahren um 1950 sind mehrere Anlässe bezeugt, zu 
denen Madeleine Delbrel gemeinsam mit anderen Personen und Gruppen 
zugunsten politisch Verfolgter und ungerecht Verurteilter das Wort nahm 
und Partei ergriff. Solche Einsprachen sind zugleich Protest gegen unge- 
rechte und Ungerechtigkeit stützende Handlungsweisen und Strukturen in 
Gesellschaft und Kirche. Im Sinne prophetischer Einsprache bezeugen sie 
die •Option für die Armen", die das Handeln und die Lebensweise Made- 
leine Delbrels grundlegend bestimmt. Beispielhaft möchte ich diese Facette 
ihres Engagements etwas genauer beleuchten, um einige Grundzüge christ- 
licher Handlungsorientierung im politischem Bereich zu erschließen. 

1. Beispiel: Die •34 von Barcelona" 

Im März 1952 führte die Verhaftung der sog. 34 von Barcelona zu empörten 
Reaktionen der internationalen Öffentlichkeit. Eine drastische Erhöhung der 
Tarife des öffentlichen Nahverkehrs in Barcelona war von seiten der Passa- 
giere mit einem Boykott beantwortet worden. 34 Verantwortliche der Aktion 
wurden festgenommen und sollten vor ein Militärgericht gestellt werden. Im 
schlimmsten Falle drohte ihnen die Todesstrafe. Auf erheblichen Druck der 
Öffentlichkeit hin wurden die Haftbedingungen allmählich erleichtert, 
schließlich wurden die Häftlinge freigelassen. 

Madeleine Delbrel beteiligte sich an den französischen Protesten mit ei- 
nem offenen Brief an die spanischen Katholiken, der durch ihre spanischen 



Marianne Heimbach-Steins 372 

Freunde und Bekannten verbreitet wurde.14 In diesem Schreiben hebt sie ins- 
besondere auf die Notwendigkeit des Protestes angesichts derartiger Un- 
rechtsmaßnahmen ab: Erscheine der Boykott als ein Zeichen allgemeinen 
Protestes der Bevölkerung gegen die Regierung, so besiegele die drakoni- 
sche Sanktion den von den Regierenden herbeigeführten •Bruch" mit dem 
Volk. Eine christliche Stellungnahme zu dem Vorfall dürfe sich jedoch nicht 
darauf beschränken, den Bruch als politisches Faktum zu konstatieren. Viel- 
mehr gelte es zu fragen, welche Reaktion erfordert sei, um der Wahrheit 
Genüge zu tun, •die uns anhält, der Welt das Antlitz der Liebe zu zeigen". 
Die im Zusammenhang von Wahrheit und Freiheit entdeckte Forderung nach 
Wahrhaftigkeit als sittlicher Grundhaltung, nach Authentizität auch im poli- 
tischen Handeln motiviert die Aufforderung zum politischen Protest, die 
Madeleine Delbrel ihren Adressaten behutsam, aber doch eindeutig über- 
mittelt. Auf den konkreten Fall bezogen, lautet die Konsequenz: Angesichts 
einer solchen Maßnahme zu schweigen, bedeute Komplizenschaft mit den 
Tätern; wenn es daher in bestimmten Ländern nötig sein könne, um der 
Wahrheit willen •Gefangener mit den Gefangenen" zu sein, so könne es in 
anderen Ländern darauf ankommen, einen deutlichen Bruch mit den Macht- 
habern zu vollziehen. 

2. Beispiel: Protest gegen den Eucharistischen Kongreß in Barcelona 

Wenige Wochen später, im Mai 1952, beteiligt sich Madeleine Delbrel an 
den Protesten gegen den in Barcelona stattfindenden internationalen Eucha- 
ristischen Kongreß. Ansatzpunkt ihrer kritischen Stellungnahme ist der po- 
litische Kontext: die Veranstaltung müsse in der Öffentlichkeit unvermeid- 
lich als eine kirchliche Unterstützung des Franco-Regimes erscheinen. In ei- 
nem für die Zeitschrift •Temoignage chretien" bestimmten Artikel15 nimmt 
Madeleine Delbrel Stellung zu dem bevorstehenden Ereignis. Sie argumen- 
tiert aus einer Position der Solidarität mit jenen Spaniern, die vor der Ver- 
folgung durch das diktatorische Regime Francos nach Frankreich geflüchtet 
sind und sich durch eine solche kirchliche Geste erneut als marginalisiert 
und verhöhnt erfahren müssen. Sie macht sich die Perspektive der Flücht- 
linge zu eigen, die sie aus dem persönlichen Kontakt mit spanischen Flücht- 
lingen in Ivry kennt, und schildert die Wirkung, die das Ereignis auf diese 
Menschen ausübt: Indem die spanische Kirche die Weltkirche zum Euchari- 

14 Der Text liegt nur als Manuskript vor: •Les 34 de Barcelone". Message aux catholiques 
d'Espagne, Archives Madeleine Delbrel. 
15 Zitiert bei Christine de Boismarmin, Madeleine Delbrel 1904-1964. Rue des villes chemins 
de Dieu. Paris 1985, 115f. 



•Ein normaler Gewaltzustand" 373 

stischen Kongreß nach Barcelona einlädt, lade sie de facto in das francisti- 
sche Spanien ein. Dies aber könne - und müsse aus der Perspektive der Ver- 
folgten - als Sympathie-Erklärung mit dem Regime gedeutet werden; zudem 
gebe das Ereignis der Regierung, die sich als •katholisch" bezeichnet, eine 
willkommene Gelegenheit zur Propaganda. So erscheine die Einladung zum 
Eucharistischen Kongreß als Paktieren der Kirche mit der Franco-Diktatur; 
zugleich bedeute sie eine eklatante Desolidarisierung gegenüber den Opfern 
dieses Regimes, die ihr Land verlassen mußten; die Botschaft laute: •Die 
Kirche fühlt sich zu Hause, wo ihr (die Flüchtlinge) keine Heimat mehr 
habt."16 

Nachdem Madeleine Delbrel mit diesen Gesichtspunkten die Perspektive 
der Opfer ins Bewußtsein gehoben hat, wendet sie das Blatt und mahnt die 
Verantwortung der französischen Christen angesichts der Flüchtlinge in 
ihrem Land an: Sie fragt: •Haben wir diesem Spanien, das in Frankreich Tür 
an Tür mit uns lebt, ein gastfreundliches Gesicht gezeigt, wie es Christus 
entspricht?"17 Sie unterstreicht die Dringlichkeit dieser Frage, indem sie an 
das Schicksal der Spanier erinnert, die vor dem Ausbruch des II. Weltkriegs 
in Frankreich die •Gastfreundschaft" eines Lageraufenthaltes erfahren ha- 
ben, um dann das Lagerleben gegen den Kriegsdienst in der französischen 
Armee einzutauschen. Vor dem Hintergrund dieser Geschichte, die Franzo- 
sen und Spanier miteinander verbindet, klagt Madeleine Delbrel das inter- 
nationale Schweigen an, das auf dem Schicksal der Flüchtlinge laste und nur 
allzu selten durchbrochen werde. Damit lenkt sie die Aufmerksamkeit wie- 
der zurück auf die Ebene politischer Verantwortung, die gerade auch den 
Christen aufgegeben ist. Sie verlangt in bestimmten Situationen und Kon- 
stellationen, in denen Unrecht geschieht oder verfestigt wird, entschiedenen 
und hörbaren Einspruch im Dienst der Humanität. 

3. Beispiel: Die •Affaire Rosenberg" 

Standen die bisher skizzierten politischen Wortmeldungen Madeleine Del- 
brels im Kontext der Franco-Diktatur, so führt das dritte Beispiel in den 
ideologischen Horizont des Kalten Krieges und der •Hexenjagd", der sich 
Marxisten und des Marxismus Verdächtigte während der 50er Jahre in den 
USA ausgesetzt sahen. In den ersten Monaten des Jahres 1953 bewegte das 
Schicksal des Ehepaares Ethel und Julius Rosenberg die internationale Öf- 
fentlichkeit: Unter dem Vorwurf, atomare Geheimnisse an die Sowjetunion 

16 Vgl. ebd., 116. 
17 Vgl. ebd. 



Marianne Heimbach-Steins 374 

verraten zu haben, waren die beiden amerikanischen Forscher nach einem 
offensichtlich tendenziös geführten Prozeß zum Tod durch den Elektrischen 
Stuhl verurteilt worden. Während das Urteil auf den Aussagen von Bela- 
stungszeugen gründete, die selbst schuldig gesprochen waren und sich durch 
ihre Voten •freizukaufen" hofften, fanden die Unschuldsbeteuerungen der 
Angeklagten ebenso wenig Gehör wie die öffentlichen Proteste namhafter 
Wissenschaftler. Die zahlreichen internationalen Protestaktionen blieben je- 
doch erfolglos; die Verurteilten wurden in der Nacht vom 19. zum 20. Juni 
1953 hingerichtet. 

Madeleine Delbrel beteiligte sich zusammen mit zwei Pariser Juristen an 
der Abfassung eines Berichts über die Angelegenheit zu Händen des Pap- 
stes. Durch ihre Vermittlung konnte einer der beiden Juristen, ein jüdischer 
Anwalt, das Schriftstück im Staatssekretariat des Vatikans übergeben. Ziel 
war es, eine Intervention des Papstes zu erwirken, die dann auch erfolgte; 
sie wurde am 13. Februar 1953 durch einen Apostolischen Gesandten in 
Washington überbracht und am Tag danach im Osservatore Romano veröf- 
fentlicht. Madeleine Delbrel meldete sich auch persönlich zu Wort, zunächst 
auf einer von verschiedenen Gruppen zugunsten der Rosenbergs abgehalte- 
nen Versammlung in Paris, sodann in einem Leserbrief an die katholische 
Zeitung •La Croix", der am 3. März 1953 gedruckt wurde.18 

In ihrem Artikel argumentiert Madeleine Delbrel ähnlich wie in dem of- 
fenen Brief an die spanischen Katholiken: In beiden Fällen geht es um die 
Wahrhaftigkeit des christlichen Zeugnisses, das angesichts eklatanten Un- 
rechts ein Schweigen nicht duldet. Nach einer kurzen Darstellung der Um- 
stände des Prozesses und einem Rekurs auf die Intervention des Papstes vom 
13. Februar wendet sie sich an die christlichen Gewissen. Sie weist auf die 
Herausforderung der Ungerechtigkeit hin, die ebenso in der aktuellen Flut 
von Prozessen gegen mißliebige Personen wie an dem •Komplott des 
Schweigens und (der) Verzerrung der Tatsachen" liege. Mit dieser Formu- 
lierung greift sie auf die Weihnachtsbotschaft Pius' XII. des Jahres 1952 
zurück19; im Hinblick auf die Leiden der Katholiken jenseits des •eisernen 
Vorhangs" hatte der Papst von einem •Komplott des Schweigens und einer 
Verdrehung der Tatsachen" gesprochen, welche die Verfolgung der Kirche 
vertuschen solle. Madeleine Delbrel bezieht diese Anklage nun umfassender 
auf die notorischen Ungerechtigkeiten, die der •Kalte Krieg" hervorbringt. 
Diese seien kein unabwendbares Schicksal; vielmehr macht sie nachdrück- 
lich auf die Mitverantwortung von Christen aufmerksam, die schweigend 

18 Chretiens et proces, in: La Croix, 3.März 1953 (Zitate im folgenden in eigener Überset- 
zung). 
19 Vgl. Aufbau und Entfaltung des gesellschaftlichen Lebens. Soziale Summe Pius XII., hg. 
von J. F. Groner/A.F. Utz, Bd. II. Fribourg o.J. (1955), Nr. 3303. 



•Ein normaler Gewaltzustand" 375 

hinnehmen, was geschieht, statt entschieden zu protestieren, wo Unrecht of- 
fen zutage liegt: •Angesichts des Unglücks der anderen", schreibt Made- 
leine Delbrel, •ist das Schweigen niemals neutral: schweigen bedeutet be- 
stätigen." Und mit Blick auf den Fall Rosenberg fährt sie fort: •Angesichts 
einer Hinrichtung bedeutet Schweigen nicht zweifeln, sondern es bedeutet, 
vollkommen sicher sein, daß ein Mensch sterben muß. Der Zweifel, selbst 
der leiseste Zweifel, muß reden. Ein Zweifel, der stumm bleibt, macht uns 
zu Lügnern." 

Der Vorwurf der Lüge bzw. die Forderung nach Wahrhaftigkeit markieren 
den Anspruch und das leitende Interesse, das Madeleine Delbrel mit ihren 
öffentlichen Stellungnahmen verfolgt. Es geht um die Authentizität des 
christlichen Zeugnisses, komme es •gelegen oder ungelegen", ohne Zuge- 
ständnisse an eine wie auch immer geartete Doktrin oder Staatsraison, jen- 
seits aller politischen Vereinnahmungen und Parteiungen. Dabei sieht sie 
sehr wohl die Schwierigkeiten, die sich angesichts konkurrierender An- 
sprüche der Einlösung dieses •Programms" entgegenstellen können: Es 
kann scheinbar ein Dilemma zwischen unterschiedlichen Solidaritäten pro- 
vozieren. Ebenso kann es aber auch zu gezielten Zusammenschlüssen zu- 
gunsten der leidenden Menschen über ideologische Grenzen hinweg führen, 
was dann in der Regel Verdächtigungen von •rechts" und/oder von •links" 
nach sich zieht. Gerade diese Gefahr, sich •zwischen alle Stühle" zu setzen, 
zwischen die Fronten gegensätzlicher ideologischer Lager zu geraten, hat 
Madeleine Delbrel in Ivry zur Genüge selbst erlebt. 

Derartige Schwierigkeiten lassen sich nicht in jedem Fall vermeiden. Sie 
auf sich zu nehmen, gehöre - so Madeleine Delbrel - zum Bemühen um die 
von der christlichen Botschaft geforderte Wahrhaftigkeit, die allen denkba- 
ren Gestalten der Lüge ins Angesicht widerstehen muß: ebenso einer tota- 
len Anpassung wie einer totalen Verweigerung gegenüber dem politischen 
System; einer ideologisch motivierten Einseitigkeit der politischen Sorge 
und Aufmerksamkeit, einer einäugigen Systemkritik oder einer Voreinge- 
nommenheit, die sich nicht der Überprüfung am Maßstab der konkreten 
Realität stellt. Jede Überfremdung des christlichen Zeugnisses durch Kate- 
gorien oder Beschränkungen, die nicht •vor Gott" Bestand haben, ist in die- 
ser Sicht der Dinge eine Lüge. - Was Madeleine Delbrel mit diesem Maß- 
stab sichern will, ist nichts anderes als die Verwirklichung der Liebe auch 
als Richtschnur des politischen Handelns. 

Die drei beispielhaft vorgestellten Anlässe, zu denen Madeleine Delbrel 
(öffentlich) Stellung bezog, lassen über die jeweils geleistete oder zumin- 
dest angestrebte Einzelfallhilfe hinaus bestimmte Grundintentionen ihres 
Handelns erkennen: Sie können als prophetische Wortmeldungen qualifi- 
ziert werden; das gilt für die Wortmeldungen Madeleine Delbrels zu den 



Marianne Heimbach-Steins 376 

Konfliktfällen im francistischen Spanien, mit denen sie die Opposition ge- 
gen eine Diktatur unterstützt, welche sich mit der Aura des Katholischen 
umgibt, jedoch in menschenverachtender Weise und mit maßlosen Polizei- 
staat-Methoden gegen christliche Grundorientierungen verstößt; ebenso gilt 
es in bezug auf ihr Engagement in der Affaire Rosenberg im Horizont des 
Kalten Krieges und der Verhärtung der ideologischen Fronten in Gesell- 
schaft und Kirche: Madeleine Delbrel klagt bestehende Unrechtsverhält- 
nisse an, nämlich zum einen den staatlichen Mißbrauch des Rechts und zum 
anderen ein Paktieren der Kirche mit den Mächtigen, durch das diese sich 
ihrer kritischen Kraft und ihrer Anwaltsfunktion für die Unterdrückten be- 
gibt. Sie entlarvt den Mißbrauch politischer bzw. ideologischer Kategorien 
- wie marxistisch/kapitalistisch, links/rechts, mit denen auch unter Christen 
gelegentlich Verdächtigung, Ausgrenzung und Verleumdung betrieben wer- 
den. Zugleich appelliert sie an die Gewissen der Christen und kritisiert die 
Lethargie, mit der das geschehende Unrecht weithin hingenommen wird. Sie 
verbindet diesen Appell mit dem Anspruch der Wahrhaftigkeit, der die Chri- 
sten als schweigende Zuschauer des Weltgeschehens zu Lügnern mache. 

Mit diesem Anspruch geht das vom Glauben orientierte politische Enga- 
gement Madeleine Delbrels sowohl über eine bloße Krisenintervention als 
auch über ein rein caritatives Engagement, wie sie es etwa in ihrem Beruf 
als Sozialarbeiterin übte, hinaus. Ihr Handeln zielt auf eine kritische Be- 
gleitung des Zeitgeschehens aus einer konkreten Option der Solidarität mit 
den Benachteiligten, Armen und Rechtlosen. Es zielt auf die Ebene einer po- 
litischen Verantwortung, die im Namen der gefährdeten bzw. verletzten Hu- 
manität öffentlich Druck ausüben muß gegen unheilige Allianzen wie gegen 
konkreten Mißbrauch von Recht und Macht. Im konstruktiven politischen 
Protest wird menschliche Solidarität wirksam. 

In allen Fällen zeigt die Argumentation Madeleine Delbrels, daß ihre Un- 
terstützung des Widerstands und ihr Eintreten für Recht und Gerechtigkeit 
nicht primär politisch, sondern genuin religiös motiviert sind. Damit stellt 
sich unweigerlich die Frage, unter welchen Bedingungen um der Wahrhaf- 
tigkeit willen geredet, Partei ergriffen werden muß. Deshalb soll ab- 
schließend das fundamentale Unterscheidungskriterium Madeleine Del- 
brels, die Einheit und Universalität der Liebe, als Ausgangspunkt einer Ant- 
wort vorgestellt werden. 



• Ein normaler Gewaltzustand" 311 

III. Einheit und Universalität der Liebe als Kriterium 

Madeleine Delbrel hat für sich eine Antwort auf diese Frage gefunden in der 
Auseinandersetzung mit den besonderen Herausforderungen ihres Lebens- 
umfeldes Ivry. Die Not der Arbeiterbevölkerung und die Einsicht in die 
strukturellen Ungerechtigkeiten, die diese Not hervorgebracht hatten und 
immer neu hervorbrachten, bedeuteten eine unausweichliche Provokation, 
sie verlangten solidarisches Handeln im Dienste der Gerechtigkeit. Zugleich 
sah sich Madeleine Delbrel sehr bald vor die Frage gestellt, wie weit sie da- 
bei mit denen zusammenarbeiten und sich verbünden konnte, die bereits vor 
ihr gekommen waren, um gegen die Situation der Ungerechtigkeit und der 
Ausbeutung zu kämpfen: mit den Kommunisten, die in Ivry die kommunale 
Herrschaft innehatten. 

In dem schwierigen Unterscheidungsprozeß, den das politisch-ideologi- 
sche Umfeld auf der einen, die Lebenswahl des Glaubens auf der anderen 
Seite ihr abverlangte, hat sie insbesondere das Evangelium, die Hl. Schrift, 
befragt und in der kontinuierlichen Lektüre der ganzen Frohen Botschaft das 
Doppelgebot der Liebe, die Einheit von Gottes- und Nächstenliebe als 
Schlüssel zur je neuen Entscheidungsfindung, zur Gestaltung der Praxis ent- 
ziffern gelernt. Das mag wenig scheinen, denn konkrete Handlungsanwei- 
sungen bleiben aus. Klar ist jedoch die Grundausrichtung: das Liebesgebot 
als Orientierungshilfe gebietet ebenso den Einsatz für •Recht und Gerech- 
tigkeit", für die Sicherung der Lebensmöglichkeiten der Armen und ihrer 
Rechte Beraubten, wie es - um der Liebe zu den Sündern willen - die Ent- 
larvung der Sünde verlangt, die sich auch in Unrechtsstrukturen nieder- 
schlägt. In diesem Zusammenhang sah Madeleine Delbrel schließlich die 
Notwendigkeit, eine pauschale Verbündung mit den Kommunisten (etwa 
durch Eintritt in die Partei) abzulehnen, weil deren Ideologie einen pro- 
grammatischen Atheismus sowie mit der Doktrin des Klassenkampfes den 
Haß gegen die Kapitalisten gebiete und folglich die Einheit des Liebesge- 
botes zerstöre.20 

Im konkreten Einzelfall, der das Handeln der Christen herausfordert, gilt 
hingegen, was am Anfang gesagt wurde: es ist ein •normaler Gewaltzu- 
stand", eine permanente Entscheidungssituation. Diese Situation so zu deu- 
ten, daß sie transparent wird für das Erfordernis der Liebe zu Gott und zu 
den Nächsten, verlangt neben einer großen Vertrautheit mit dem Evangelium 
vor allem eine beständige und sensible Aufmerksamkeit für die Menschen, 
aus deren Leben, aus deren Schicksalen sich die Entscheidungssituation auf- 
baut und die Herausforderung zu handeln erwächst. Es wäre ein neues 

Vgl. dazu z.B. NK 261-274. 



Marianne Heimbach-Steins 378 

Thema, dieses Ringen Madeleine Delbrels um Unterscheidung breiter zu 
entfalten. 

Ihr selbst soll daher das letzte Wort bleiben: Auszüge aus Ihrem Gedicht 
•Ein neuer Schrei"21 können einen lebendigen Eindruck von der Art des Vor- 
gehens und von der Leidenschaft vermitteln, mit der Madeleine Delbrel die 
Einheit des Liebesgebotes praktisch gelebt hat: 

•Ein Schrei steigt auf aus der Welt: ein neuer Schrei 
unter den alten Schreien der Menschen. 
Er weckt Ärgernis, Aufruhr, Mitleid. 

Wer schreit? 
Man antwortet uns: die •Arbeiterklasse", das •Proletariat", die •Masse". 
Wir suchen den schreienden Menschen. 
Man verweist uns auf eine allgemeine Idee. 
Ideen schreien nicht. 
Was wir hier sagen, ist auf der Suche nach diesem Menschen, 
Möchte die allgemeinen Ideen zum Platzen bringen und die Lungen 
und Münder 
Wiederfinden, aus denen der Schrei bricht. 

Der Schrei des Todes und der Schrei der Liebe werden niemals verstummen. 
Wir wissen aber auch, daß es heilbare Schreie gibt, für die unser 
Tun und Unterlassen verantwortlich ist. 
Gehört dieser neue Schrei zu denen, wovon man gesundet? 
Man schreit in der Nacht: wie könnten wir schlafen?" 

21 NK 90f. 




