367

,,Bin normaler Gewaltzustand

Politische Konflikte als Herausforderung christlichen Handelns.
Das Beispiel Madeleine Delbrél*

Marianne Heimbach-Steins, Miinster

»Ein normaler Gewaltzustand” — was ist damit gemeint? Assoziationen
dréngen sich aof: Bilder aus dem ehemaligen Jugoslawien, aus Ruanda, aus
Tschetschenien: an die zur grausamen Normalitit gewordene Bedrohung
durch den Biirgerkrieg; es mag nach Resignation klingen: andauernde, ge-
waltsame Zusténde, seien es Biirgerkriege, Rassismus oder Sexismus, Struk-
turen, in denen Menschen unterdriickt und grundlegender Rechte beraubt
sind — all diese Formen der Gewalt sind zur Normalitét geworden — man geht
zur Tagesordnung iiber, denn scheinbar ist kein Kraut dagegen gewachsen.

In den Schriften der franzosischen Christin Madeleine Delbrél kommt das
Wort vom ,,normalen Gewaltzustand* immer wieder vor. Diese Frau, die im
Jahr 1904 geboren wurde und 1964 starb, die zwei Weltkriege erlebte und
mehr als 30 Jahre in der kommunistischen Arbeiterstadt Ivry siidostlich von
Paris lebte!, hat sich in ihrer Lebensgeschichte intensiv auch mit Situationen
struktureller Gewalt auseinandergesetzt. Primir jedoch verbindet sie mit
dem ,normalen Gewaltzustand“ etwas anderes: Sie beschreibt mit dieser
Formel die Situation der Glaubenden in der Welt. Darin spiegelt sich die
ganze Dramatik der religiosen Biographie Madeleine Delbréls: ihre mit 20
Jahren nach heftigem Ringen vollzogene Kehrtwendung von einem rationa-
listischen Atheismus zum christlichen Glauben und das lebenslange Ringen
um einen vorbehaltlos zeitgenossischen Glauben inmitten einer glaubens-
fernen Umgebung.

Im ersten Teil meines Beitrags méchte ich daher Madeleine Delbréls Ge-
danken zur Situation und zum Handeln der Glaubenden etwas genauer dar-
legen. AnschlieBend werde ich anhand einiger konkreter Beispiele zeigen,
wie sich diese Grundauffassung in ihrem politischem Handeln auswirkt. Auf
dieser Basis kann ich im Schlufiteil die Grundlinien der im Glauben be-
griindeten Handlungsorientierung Madeleine Delbréls nachzeichnen.

' Gekiirzte Fassung eines Vortrags, den die Verf. am 12. 11. 1994 in der Katholischen Aka-
demie Rabanus Maurus in Wiesbaden-Naurod gehalten hat. — Vgl. die Dokumentation der
Tagung: G. Fuchs (Hg.), ,,... in ihren Armen das Gewicht der Welt“. Mystik und Verantwor-
tung: Das Beispiel Madeleine Delbrél. Frankfurt (Knecht) 1995.

Zur Biographie vgl.: Annette Schleinzer, Die Liebe ist unsere einzige Aufgabe. Das Lebens-
zeugnis von Madeleine Delbrél. Ostfildern 1994.



Marianne Heimbach-Steins 368

I. ,.Der Glaube der streitenden Kirche ist ein gewaltsamer Zustand*?

_Glaube ist der zeitliche Einsatz der Liebe Gottes zur Welt* (NK 207)

Madeleine Delbrél bezieht sich auf die Erfahrungen ihrer eigenen Glau-
bensgeschichte, wenn sie iiber den Charakter und die Herausforderungen der
christlichen Existenz nachdenkt. Immer wieder geht sie zuriick an den Wen-
depunkt ihres Lebens, die Konversion, die sie selbst iiberwiltigend genannt
hat — ,,une conversion violente*: Hier wurzelt die neu gewonnene GewiBheit:
,,Gott ist Jemand*, ,,man kann ihn lieben, wie man eine Person liebt*.> Der
Glaube an den liebenden Gott Jesu Christi wird so sehr zu ihrer Lebenswahl,
daB sie noch im Jahr ihres Todes sagen wird ,,ich war eine Neukonvertierte
— ich war von Gott iiberwiltigt worden und bin es noch“4; das Moment des
Gewaltsamen, des Zwingenden schwingt in ihrem Bekenntnis mit! Heraus-
gerissen aus der Vereinzelung nihilistischer Verzweiflung drangt das neue
Sein in der Gemeinschaft mit Gott zur Mitteilung, zur Weitergabe, und da-
mit zur Entdeckung dessen, was Madeleine Delbrél die ,,apostolische* Di-
mension des Glaubens nennt.

Mit dem biblischen Motiv vom Bund Gottes mit den Menschen beleuch-
tet sie den Zusammenhang von geschenkter Gottesgemeinschaft und aufge-
tragener Hinwendung zu den Menschen: Bezug nehmend auf das erste Lied
vom Gottesknecht (Jes 42,1-9) erwigt sie den Gedanken: ,,Gott hat uns zum
Bund gemacht. Wir sind ein Faktum gottlichen Bundes. Jede Messe mahnt
uns an die schrankenlose Weite dieses Bundes.* Diese heilsgeschichtliche
Konstellation muB jedoch in die Aktualitit einer jeden ,,Gegenwart®, in die
gegebene historische Situation, in den konkreten Alltag iibersetzt werden:
,,Damit ... dieses Faktum wabhr sei, dieser Bund von uns gelebt werde, so um-
fassend wie er im Geist und in der Gnade ist, muB er konkret und téglich un-
ter den uns bekannten Menschen, an der Stelle, an die wir gesetzt sind, prak-
tiziert werden. ... diese Menschen unter allen iibrigen bilden fiir uns das kon-
krete Gesicht des Volkes, mit dem Gott in uns den Bund schlieien will.**6
Das heiBt: die konkreten Nichsten, die den eigenen Weg kreuzen, ohne dal3
man sie wihlen kann, haben ein Anrecht auf die Mitteilung der ganzen un-
verkiirzten Gottesbotschaft. Wer auch immer sie seien, in der Gemeinschaft
mit ihnen muB der Glaube gelebt werden, von dem Madeleine Delbrél sagt,
er sei ,,der zeitliche Einsatz der ewigen Liebe Gottes zur Welt*.” Darin ent-

Wir Nachbarn der Kommunisten. Diagnosen. Einsiedeln 1975, 267. (Im folgenden: NK)
Ville marxiste, terre de mission. Paris 21970, 252.
NK 266.
NK 194 (Hervorhebung im Original).
NK 194f (Hervorhebung M.H.-St.).
NK 207.

R T R SRR Y



, Ein normaler Gewaltzustand 369

deckt sie die apostolische, die missionarische Dimension des Liebesgebotes,
denn die Mitteilung des Glanbens ist keine akademische Angelegenheit,
sondern eine Sache der Erfahrung, der Begegnung, der konkreten Solida-
ritdt.

Eben in dieser apostolischen Dimension des Glanbens und der Liebe ent-
ziffert Madeleine Delbrél das, was sie den ,,normalen Gewaltzustand* nennt:
Ernsthaft Gott zu wihlen und dementsprechend zu leben in einer Welt, die
diese Wahl nicht teilt, die sie anficht oder ihr anch nor gleichgiiltig begeg-
net, ist keine spannungsfreie Angelegenheit. Es ist vielmehr eine Entschei-
dung fiir ein Leben des Widerspruchs. Denn die Wahl, die der Glanbe fiir die
Christen bedeutet, geschieht notwendigerweise innerhalb der Welt und wird
in ihr gelebt.® Madeleine Delbrél bringt diese Spannung auf den Punkt, wenn
sie sagt: ,,Heute ... ist der Glanbe wie immer das Widersprechende, aber sein
Widerspruch ist, wie immer, ein zeitgendssischer. Er offenbart sich in unse-
rer unmittelbarsten Aktualitdt, denn er bezeugt gleichzeitig Gott und uns,
verweist aber als anf den einzigen Gesprichspartner Gottes — in uns selbst
wie in der Welt — anf nnser freies Herz.*

Fiir die Glaubenden geht es also um eine Zeitgenossenschaft ohne Vorbe-
halt, zugleich aber um jene ,,Unterscheidung der Geister, ohne die ein
christliches Leben in und mit der Welt der Gefahr des Identitétsverlustes
ausgesetzt wire. Was in der Welt verborgen im Widerspruch zum Glauben
steht, tritt erst angesichts der Eindeutigkeit der Glaubenswabhl als solches zn-
tage.!? Es begegnet keineswegs nur in Gestalt gewisser Menschen, die Gott
aus ideologischen Griinden leugnen, oder gewisser verselbstiandigter gott-
widriger Krifte, die in der Sprache moderner Theologie ,Strokturen der
Stinde* genannt werden. Vielmehr weil ,jeder Christ ..., daB er davon
durchdrungen und durchbohrt wird, wobei er frei bleibt, darin Gott zu
wihlen, oft in tdglich sich erneuernden Entscheidungen.‘!!

Eben diese je neu zu treffende bzw. zu bestétigende Wahl angesichts der
Widerspriichlichkeit der Welt wie der eigenen Existenz macht in Madeleine
Delbréls Sicht den ,,normalen Gewaltzustand“ aus. Man wird nicht erst
durch eine zusitzliche, heroische Entscheidung fiir eine besondere Bernfung
in ihn hineinversetzt, sondern durch die Lebenswahl des Glaubens selbst.
Dadurch ist die Grundsituation der christlichen Existenz als permanente
Entscheiduongssitnation qualifiziert.

So betrachtet, kann der Widerspruch zwischen dem Glauben an Gott nnd
dem Eigen-Sinn der Welt nicht dadurch gelost werden, daB8 die Glaubende

s Vgl. NK 160.
’ NK 213.
10 Vgl. NK 168.
1 NK 168.



Marianne Heimbach-Steins 370

sich aus der Welt zuriickzieht, durch Einkehr in die eigene Innerlichkeit oder
durch die Wahl einer — scheinbar — weltabgewandten Lebensform. Denn ei-
nerseits wiirde der Widerspruch mitgehen, ist er doch in jedem Menschen
selbst prisent — in dem MaBe, wie jemand innerlich noch nicht vollig frei
geworden ist. Andererseits stiinde eine solche ,,Weltflucht* ihrerseits im Wi-
derspruch zum Ansproch des Glaubens. Dazu schreibt Madeleine Delbrél:
»wWenn wir uns damit abfinden, Randsiedler des menschlichen Daseins zu
sein, Dilettanten in Dingen, welche die Existenz der Menschen ausmachen,
wenn wir es normal finden, unter Tauben stumm zu bleiben, weil wir ja doch
nicht zur ,gleichen Welt‘ gehoren, nicht die ,gleichen Ideen®, die ,gleiche Er-
ziehung* haben, nicht zur ,gleichen Partei‘ gehoren, was werden wir dann
,aus unserem Bruder‘ gemacht haben, an dem Tag, da wir die gemeinsame
Strafie verlassen, nm vor dem Herrn zu erscheinen?¢12

Dieser Frage nach der Glaubwiirdigkeit einer Praxis, die sich vom Glau-
ben an den Gott Jesu Christi orientieren 148t, hat sich Madeleine Delbrél zeit
ihres Lebens gestellt. Thr Lebensumfeld Ivry war ihre ,,Schule des ange-
wandten Glaubens®, der Ort einer Praxis, in der sie gerade nicht ,,Randsied-
lerin des menschlichen Daseins® bleiben wollte und konnte. Hier hat sie ihre
Sensibilitit fiir den Herausforderungscharakter der Welt, der konkreten Um-
stinde, der politischen und ideologischen Auseinandersetzungen entwickelt
und verfeinert.

II. Prophetisch-politisches Handeln:
Madeleine Delbréls Option fiir die Armen'?

»Gott serviert uns die Umsténde nicht wie fertig Gekochtes... Er reicht sie uns
so, dal wir sie vollenden, dal wir daraus seinen Willen machen kénnen.“
(NK 176)

Mit dem Aufbruch nach Ivry im Jahr 1933 hat sich Madeleine Delbrél, ge-
meinsam mit thren Gefidhrtinnen, fiir ein Leben der Solidaritit mit den Ar-
men im proletarischen Milieu entschieden. Durch ihre Praxis realisiert sie
den Protest gegen den Rif}, der mitten durch die Gesellschaft geht und Pri-
vilegierte von Versklavten trennt. Dem entspricht ihre Lebensform in einer
kleinen Frauengemeinschaft, die den Bedingungen des Arbeiterlebens mog-
lichst weitgehend angeglichen ist: Die Existenz ,von der Hand in den
Mund*, die Wahl nicht-intellektueller Berufe bestimmen dieses Leben. Der

12 Ebd.
13 Vgl. zum folgenden ausfiihrlicher meine Untersuchung: Unterscheidung der Geister —

Strukturmoment christlicher Sozialethik. Dargestellt am Werk Madeleine Delbréls. Miinster
1994.



., Ein normaler Gewaltzustand 371

Sozialdienst, den Madeleine Delbrél in lvry aufbaut, ebnet ihr den Weg zu
den Menschen in dieser ihr zundchst so fremden Welt und eréffnet zugleich
die Moglichkeit, in eine konkrete und positive Beziehung zu den politischen
Verantwortungstriagern und zu den Strukturen zu treten, die das Leben in der
Arbeiterstadt bestimmen. Der Einsatz wird weitgehend von den Zeitereig-
nissen bestimmt: So gibt in den 40er Jahren die Not der Bevolkerung, die
durch den Krieg und die erschwerten Lebensbedingungen der Nachkriegs-
jahre diktiert ist, die Gestalt der praktischen Solidaritiit vor. In diesen Zu-
sammenhang gehoren die zwischen kommunaler Behorde und Kirche koor-
dinierten Einsétze zur Unterstiitzung von Opfern der Bombenangriffe auf
lvry und ebenso die lnitiativen, die Madeleine Delbrél gemeinsam mit an-
deren zugunsten der in lvry untergekommenen spanischen Fliichtlinge und
mit diesen ergreift.

Etwas spiter sind es v.a. gezielte Wortmeldungen zugunsten von Men-
schen und Menschengruppen, die aus politischen Motiven ihrer Grundrechte
beraubt waren: Aus den Jahren um 1950 sind mehrere Anlisse bezeugt, zu
denen Madeleine Delbrél gemeinsam mit anderen Personen und Gruppen
zugunsten politisch Verfolgter und ungerecht Verurteilter das Wort nahm
und Partei ergriff. Solche Einsprachen sind zugleich Protest gegen unge-
rechte und Ungerechtigkeit stiitzende Handlungsweisen und Strukturen in
Gesellschaft und Kirche. Im Sinne prophetischer Einsprache bezeugen sie
die ,,Option fiir die Armen*, die das Handeln und die Lebensweise Made-
leine Delbréls grundlegend bestimmt. Beispielhaft mochte ich diese Facette
ihres Engagements etwas genauer beleuchten, um einige Grundziige christ-
licher Handlungsorientierung im politischem Bereich zu erschlieBen.

1. Beispiel: Die ,,34 von Barcelona“

Im Mirz 1952 fiihrte die Verhaftung der sog. 34 von Barcelona zu empérten
Reaktionen der internationalen Offentlichkeit. Eine drastische Erhéhung der
Tarife des offentlichen Nahverkehrs in Barcelona war von seiten der Passa-
giere mit einem Boykott beantwortet worden. 34 Verantwortliche der Aktion
wurden festgenommen und sollten vor ein Militérgericht gestellt werden. Im
schlimmsten Falle drohte ihnen die Todesstrafe. Auf erheblichen Druck der
Offentlichkeit hin wurden die Haftbedingungen allméhlich erleichtert,
schlieBlich wurden die Hiftlinge freigelassen.

Madeleine Delbrél beteiligte sich an den franzésischen Protesten mit ei-
nem offenen Brief an die spanischen Katholiken, der durch ihre spanischen



Marianne Heimbach-Steins 372

Freunde und Bekannten verbreitet wurde.!* In diesem Schreiben hebt sie ins-
besondere auf die Notwendigkeit des Protestes angesichts derartiger Un-
rechtsmafBnahmen ab: Erscheine der Boykott als ein Zeichen allgemeinen
Protestes der Bevolkerung gegen die Regierung, so besiegele die drakoni-
sche Sanktion den von den Regierenden herbeigefiihrten ,,Bruch* mit dem
Volk. Eine christliche Stellungnahme zu dem Vorfall diirfe sich jedoch nicht
darauf beschrinken, den Bruch als politisches Faktum zu konstatieren. Viel-
mehr gelte es zu fragen, welche Reaktion erfordert sei, um der Wahrheit
Geniige zu tun, ,,die uns anhélt, der Welt das Antlitz der Liebe zu zeigen®.
Die im Zusammenhang von Wahrheit und Freiheit entdeckte Forderung nach
Wahrhaftigkeit als sittlicher Grundhaltung, nach Authentizitidt auch im poli-
tischen Handeln motiviert die Aufforderung zum politischen Protest, die
Madeleine Delbrél ihren Adressaten behutsam, aber doch eindeutig iiber-
mittelt. Auf den konkreten Fall bezogen, lautet die Konsequenz: Angesichts
einer solchen Mallnahme zu schweigen, bedeute Komplizenschaft mit den
Tiétern; wenn es daher in bestimmten Landern nétig sein konne, um der
Wahrheit willen ,,Gefangener mit den Gefangenen* zu sein, so kénne es in
anderen Lindern darauf ankommen, einen deutlichen Bruch mit den Macht-
habern zu vollziehen.

2. Beispiel: Protest gegen den Eucharistischen Kongre3 in Barcelona

Wenige Wochen spiter, im Mai 1952, beteiligt sich Madeleine Delbrél an
den Protesten gegen den in Barcelona stattfindenden internationalen Eucha-
ristischen KongreB. Ansatzpunkt ihrer kritischen Stellungnahme ist der po-
litische Kontext: die Veranstaltung miisse in der Offentlichkeit unvermeid-
lich als eine kirchliche Unterstiitzung des Franco-Regimes erscheinen. In ei-
nem fiir die Zeitschrift ,,Témoignage chrétien* bestimmten Artikel'> nimmt
Madeleine Delbrél Stellung zu dem bevorstehenden Ereignis. Sie argumen-
tiert aus einer Position der Solidaritidt mit jenen Spaniern, die vor der Ver-
folgung durch das diktatorische Regime Francos nach Frankreich gefliichtet
sind und sich durch eine solche kirchliche Geste erneut als marginalisiert
und verhohat erfahren miissen. Sie macht sich die Perspektive der Fliicht-
linge zu eigen, die sie aus dem personlichen Kontakt mit spanischen Fliicht-
lingen in Ivry kennt, und schildert die Wirkung, die das Ereignis auf diese
Menschen ausiibt: Indem die spanische Kirche die Weltkirche zum Euchari-

4 Der Text liegt nur als Manuskript vor: ,,Les 34 de Barcelone*. Message aux catholiques
d’Espagne, Archives Madeleine Delbrél.

15 Zitiert bei Christine de Boismarmin, Madeleine Delbrél 1904—1964. Rue des villes chemins
de Dieu. Paris 1985, 115f.



L, Ein normaler Gewaltzustand “ 373

stischen Kongref3 nach Barcelona einlddt, lade sie de facto in das francisti-
sche Spanien ein. Dies aber kOnne — und miisse aus der Perspektive der Ver-
folgten — als Sympathie-Erkldrung mit dem Regime gedeutet werden; zudem
gebe das Ereignis der Regierung, die sich als , katholisch* bezeichnet, eine
willkommene Gelegenheit zur Propaganda. So erscheine die Einladung zum
Eucharistischen KongreB als Paktieren der Kirche mit der Franco-Diktatur;
zugleich bedeute sie eine eklatante Desolidarisierung gegeniiber den Opfern
dieses Regimes, die ihr Land verlassen muBten; die Botschaft laute: ,.Die
Kirche fiihlt sich zu Hause, wo ihr (die Fliichtlinge) keine Heimat mehr
habt. 16

Nachdem Madeleine Delbrél mit diesen Gesichtspunkten die Perspektive
der Opfer ins Bewultsein gehoben hat, wendet sie das Blatt und mahnt die
Verantwortung der franzdsischen Christen angesichts der Fliichtlinge in
ihrem Land an: Sie fragt: ,,Haben wir diesem Spanien, das in Frankreich Tiir
an Tiir mit uns lebt, ein gastfreundliches Gesicht gezeigt, wie es Christus
entspricht?*!7 Sie unterstreicht die Dringlichkeit dieser Frage, indem sie an
das Schicksal der Spanier erinnert, die vor dem Ausbruch des II. Weltkriegs
in Frankreich die ,,Gastfreundschaft” eines Lageraufenthaltes erfahren ha-
ben, um dann das Lagerleben gegen den Kriegsdienst in der franzésischen
Armee einzutauschen. Vor dem Hintergrund dieser Geschichte, die Franzo-
sen und Spanier miteinander verbindet, klagt Madeleine Delbrél das inter-
nationale Schweigen an, das auf dem Schicksal der Fliichtlinge laste und nur
allzu selten durchbrochen werde. Damit lenkt sie die Aufmerksamkeit wie-
der zurlick auf die Ebene politischer Verantwortung, die gerade auch den
Christen aufgegeben ist. Sie verlangt in bestimmten Situationen und Kon-
stellationen, in denen Unrecht geschieht oder verfestigt wird, entschiedenen
und hérbaren Einspruch im Dienst der Humanitit.

3. Beispiel: Die ,,Affaire Rosenberg®

Standen die bisher skizzierten politischen Wortmeldungen Madeleine Del-
bréls im Kontext der Franco-Diktatur, so fiihrt das dritte Beispiel in den
ideologischen Horizont des Kalten Krieges und der ,,Hexenjagd*, der sich
Marxisten und des Marxismus Verdichtigte wihrend der 50er Jahre in den
USA ausgesetzt sahen. In den ersten Monaten des Jahres 1953 bewegte das
Schicksal des Ehepaares Ethel und Julius Rosenberg die internationale Of-
fentlichkeit: Unter dem Vorwurf, atomare Geheimnisse an die Sowjetunion

16 Vgl. ebd., 116.
17 Vgl. ebd.



Marianne Heimbach-Steins 374

verraten zu haben, waren die beiden amerikanischen Forscher nach einem
offensichtlich tendenzios gefiihrten Proze zum Tod durch den Elektrischen
Stuhl verurteilt worden. Wihrend das Urteil anf den Aussagen von Bela-
stungszeugen griindete, die selbst schuldig gesprochen waren und sich durch
ihre Voten ,freizukanfen hofften, fanden die Unschuldsbetenerungen der
Angeklagten ebenso wenig Gehor wie die offentlichen Proteste namhafter
Wissenschaftler. Die zahlreichen internationalen Protestaktionen blieben je-
doch erfolglos; die Verurteilten wurden in der Nacht vom 19. zum 20. Juni
1953 hingerichtet.

Madeleine Delbrél beteiligte sich zusammen mit zwei Pariser Juristen an
der Abfassung eines Berichts iiber die Angelegenheit zu Hinden des Pap-
stes. Durch ihre Vermittlung konnte einer der beiden Juristen, ein jiidischer
Anwalt, das Schriftstiick im Staatssekretariat des Vatikans iibergeben. Ziel
war es, eine Intervention des Papstes zn erwirken, die dann auch erfolgte;
sie wurde am 13. Februar 1953 durch einen Apostolischen Gesandten in
Washington iiberbracht und am Tag danach im Osservatore Romano verdf-
fentlicht. Madeleine Delbrél meldete sich auch personlich zu Wort, zunéchst
aof einer von verschiedenen Gruppen zugunsten der Rosenbergs abgehalte-
nen Versammlung in Paris, sodann in einem Leserbrief an die katholische
Zeitung ,,La Croix“, der am 3. Mérz 1953 gedruckt wurde.!8

In ihrem Artikel argumentiert Madeleine Delbrél dhnlich wie in dem of-
fenen Brief an die spanischen Katholiken: In beiden Fillen geht es um die
Wahrhaftigkeit des christlichen Zeugnisses, das angesichts eklatanten Un-
rechts ein Schweigen nicht duldet. Nach einer kurzen Darstellung der Um-
stinde des Prozesses und einem Rekurs auf die Intervention des Papstes vom
13. Februar wendet sie sich an die christlichen Gewissen. Sie weist auf die
Herausforderung der Ungerechtigkeit hin, die ebenso in der aktuellen Flut
von Prozessen gegen miBliebige Personen wie an dem ,,Komplott des
Schweigens und (der) Verzerrung der Tatsachen® liege. Mit dieser Formu-
lierung greift sie auf die Weihnachtsbotschaft Pius’ XII. des Jahres 1952
zuriick'®; im Hinblick anf die Leiden der Katholiken jenseits des ,,eisernen
Vorhangs* hatte der Papst von einem ,,Komplott des Schweigens und einer
Verdrehung der Tatsachen gesprochen, welche die Verfolgung der Kirche
vertuschen solle. Madeleine Delbrél bezieht diese Anklage nun umfassender
auf die notorischen Ungerechtigkeiten, die der ,,Kalte Krieg“ hervorbringt.
Diese seien kein unabwendbares Schicksal; vielmehr macht sie nachdriick-
lich auf die Mitverantwortung von Christen aufmerksam, die schweigend

'8 Chrétiens et proces, in: La Croix, 3.Mirz 1953 (Zitate im folgenden in eigener Uberset-
zung).

1 Vel. Aufbau und Entfaltung des gesellschaftlichen Lebens. Soziale Summe Pius XII., hg.
von J. F. Groner/A.F. Utz, Bd. II. Fribourg o0.J. (1955), Nr. 3303.



. Ein normaler Gewaltzustand 375

hinnehmen, was geschieht, statt entschieden zu protestieren, wo Unrecht of-
fen zutage liegt: ,,Angesichts des Ungliicks der anderen®, schreibt Made-
leine Delbrél, ,,ist das Schweigen niemals neutral: schweigen bedeutet be-
stitigen.* Und mit Blick auf den Fall Rosenberg fihrt sie fort: ,,Angesichts
einer Hinrichtung bedeutet Schweigen nicht zweifeln, sondern es bedeutet,
vollkommen sicher sein, daf3 ein Mensch sterben muf3. Der Zweifel, selbst
der leiseste Zweifel, muB} reden. Ein Zweifel, der stumm bleibt, macht uns
zu Liignern.*

Der Vorwurf der Liige bzw. die Forderung nach Wahrhaftigkeit markieren
den Anspruch und das leitende Interesse, das Madeleine Delbrél mit ihren
offentlichen Stellungnahmen verfolgt. Es geht um die Authentizitit des
christlichen Zeugnisses, komme es ,,gelegen oder ungelegen®, ohne Zuge-
stindnisse an eine wie auch immer geartete Doktrin oder Staatsraison, jen-
seits aller politischen Vereinnahmungen und Parteiungen. Dabei sieht sie
sehr wohl die Schwierigkeiten, die sich angesichts konkurrierender An-
spriiche der Einlosung dieses ,,Programms® entgegenstellen konnen: Es
kann scheinbar ein Dilemma zwischen unterschiedlichen Solidaritéten pro-
vozieren. Ebenso kann es aber auch zu gezielten Zusammenschliissen zu-
gunsten der leidenden Menschen {iber ideologische Grenzen hinweg fiihren,
was dann in der Regel Verdichtigungen von ,,rechts* und/oder von ,,links*
nach sich zieht. Gerade diese Gefahr, sich ,,zwischen alle Stiihle* zu setzen,
zwischen die Fronten gegensitzlicher ideologischer Lager zu geraten, hat
Madeleine Delbré€l in Ivry zur Geniige selbst erlebt.

Derartige Schwierigkeiten lassen sich nicht in jedem Fall vermeiden. Sie
auf sich zu nehmen, gehore — so Madeleine Delbrél — zum Bemiihen um die
von der christlichen Botschaft geforderte Wahrhaftigkeit, die allen denkba-
ren Gestalten der Liige ins Angesicht widerstehen muf}: ebenso einer tota-
len Anpassung wie einer totalen Verweigerung gegeniiber dem politischen
System; einer ideologisch motivierten Einseitigkeit der politischen Sorge
und Aufmerksamkeit, einer eindugigen Systemkritik oder einer Voreinge-
nommenheit, die sich nicht der Uberpriifung am MaBstab der konkreten
Realitit stellt. Jede Uberfremdung des christlichen Zeugnisses durch Kate-
gorien oder Beschriankungen, die nicht ,,vor Gott* Bestand haben, ist in die-
ser Sicht der Dinge eine Liige. — Was Madeleine Delbrél mit diesem Maf-
stab sichern will, ist nichts anderes als die Verwirklichung der Liebe auch
als Richtschnur des politischen Handelns.

Die drei beispielhaft vorgestellten Anlédsse, zu denen Madeleine Delbrél
(offentlich) Stellung bezog, lassen iiber die jeweils geleistete oder zumin-
dest angestrebte Einzelfallhilfe hinaus bestimmte Grundintentionen ihres
Handelns erkennen: Sie konnen als prophetische Wortmeldungen qualifi-
ziert werden; das gilt fiir die Wortmeldungen Madeleine Delbréls zu den



Marianne Heimbach-Steins 376

Konfliktfillen im francistischen Spanien, mit denen sie die Opposition ge-
gen eine Diktatur unterstiitzt, welche sich mit der Aura des Katholischen
umgibt, jedoch in menschenverachtender Weise und mit maBlosen Polizei-
staat-Methoden gegen christliche Grundorientierungen verstoBt; ebenso gilt
es in bezug auf ihr Engagement in der Affaire Rosenberg im Horizont des
Kalten Krieges und der Verhirtung der ideologischen Fronten in Gesell-
schaft und Kirche: Madeleine Delbrél klagt bestehende Unrechtsverhilt-
nisse an, ndmlich zum einen den staatlichen MiBbrauch des Rechts und zum
anderen ein Paktieren der Kirche mit den Michtigen, durch das diese sich
ihrer kritischen Kraft und ihrer Anwaltsfunktion fiir die Unterdriickten be-
gibt. Sie entlarvt den MiBbrauch politischer bzw. ideologischer Kategorien
— wie marxistisch/kapitalistisch, links/rechts, mit denen auch unter Christen
gelegentlich Verdidchtigung, Ausgrenzung und Verleumdung betrieben wer-
den. Zugleich appelliert sie an die Gewissen der Christen und kritisiert die
Lethargie, mit der das geschehende Unrecht weithin hingenommen wird. Sie
verbindet diesen Appell mit dem Anspruch der Wahrhaftigkeit, der die Chri-
sten als schweigende Zuschauer des Weltgeschehens zu Liignern mache.

Mit diesem Anspruch geht das vom Glauben orientierte politische Enga-
gement Madeleine Delbréls sowohl iiber eine bloBe Krisenintervention als
auch iiber ein rein caritatives Engagement, wie sie es etwa in ihrem Beruf
als Sozialarbeiterin iibte, hinaus. Thr Handeln zielt auf eine kritische Be-
gleitung des Zeitgeschehens aus einer konkreten Option der Solidaritit mit
den Benachteiligten, Armen und Rechtlosen. Es zielt auf die Ebene einer po-
litischen Verantwortung, die im Namen der gefihrdeten bzw. verletzten Hu-
manitit 6ffentlich Druck ausiiben mufl gegen unheilige Allianzen wie gegen
konkreten Mifbrauch von Recht und Macht. Im konstruktiven politischen
Protest wird menschliche Solidaritdt wirksam.

In allen Fillen zeigt die Argumentation Madeleine Delbréls, daB ihre Un-
terstiitzung des Widerstands und ihr Eintreten fiir Recht und Gerechtigkeit
nicht primér politisch, sondern genuin religios motiviert sind. Damit stellt
sich unweigerlich die Frage, unter welchen Bedingungen um der Wahrhaf-
tigkeit willen geredet, Partei ergriffen werden muB. Deshalb soll ab-
schlieBend das fundamentale Unterscheidungskriterinm Madeleine Del-
bréls, die Einheit und Universalitit der Liebe, als Ausgangspunkt einer Ant-
wort vorgestellt werden.



. Ein normaler Gewaltzustand 3717

III. Einheit und Universalitit der Liebe als Kriterium

Madeleine Delbrél hat fiir sich eine Antwort auf diese Frage gefunden in der
Auseinandersetzung mit den besonderen Herausforderungen ihres Lebens-
umfeldes lvry. Die Not der Arbeiterbevilkerung und die Einsicht in die
strukturellen Ungerechtigkeiten, die diese Not hervorgebracht hatten und
immer neu hervorbrachten, bedeuteten eine unausweichliche Provokation,
sie verlangten solidarisches Handeln im Dienste der Gerechtigkeit. Zugleich
sah sich Madeleine Delbrél sehr bald vor die Frage gestellt, wie weit sie da-
bei mit denen zusammenarbeiten und sich verbiinden konnte, die bereits vor
ihr gekommen waren, um gegen die Situation der Ungerechtigkeit und der
Ausbeutung zu kdimpfen: mit den Kommunisten, die in Ivry die kommunale
Herrschaft innehatten.

In dem schwierigen Unterscheidungsproze3, den das politisch-ideologi-
sche Umfeld auf der einen, die Lebenswahl des Glaubens auf der anderen
Seite ihr abverlangte, hat sie insbesondere das Evangelium, die H!. Schrift,
befragt und in der kontinuierlichen Lektiire der ganzen Frohen Botschaft das
Doppelgebot der Liebe, die Einheit von Gottes- und Néichstenliebe als
Schliissel zur je neuen Entscheidungsfindung, zur Gestaltung der Praxis ent-
ziffern gelernt. Das mag wenig scheinen, denn konkrete Handlungsanwei-
sungen bleiben aus. Klar ist jedoch die Grundausrichtung: das Liebesgebot
als Orientierungshilfe gebietet ebenso den Einsatz fiir ,,Recht und Gerech-
tigkeit®, fiir die Sicherung der Lebensmdglichkeiten der Armen und ihrer
Rechte Beraubten, wie es — um der Liebe zu den Siindern willen — die Ent-
larvung der Siinde verlangt, die sich auch in Unrechtsstrukturen nieder-
schldgt. In diesem Zusammenhang sah Madeleine Delbrél schlieBlich die
Notwendigkeit, eine pauschale Verblindung mit den Kommunisten (etwa
durch Eintritt in die Partei) abzulehnen, weil deren ldeologie einen pro-
grammatischen Atheismus sowie mit der Doktrin des Klassenkampfes den
HaB gegen die Kapitalisten gebiete und folglich die Finheit des Liebesge-
botes zerstore.?°

Im konkreten Einzelfall, der das Handeln der Christen herausfordert, gilt
hingegen, was am Anfang gesagt wurde: es ist ein ,,normaler Gewaltzu-
stand®, eine permanente Entscheidungssituation. Diese Situation so zu deu-
ten, daB sie transparent wird fiir das Erfordernis der Liebe zu Gott und zu
den Néchsten, verlangt neben einer groen Vertrautheit mit dem Evangelium
vor allem eine bestdndige und sensible Aufmerksamkeit fiir die Menschen,
aus deren Leben, aus deren Schicksalen sich die Entscheidungssituation auf-
baut und die Herausforderung zu handeln erwichst. Es wire ein neues

2 Vgl dazu z.B. NK 261-274.



Marianne Heimbach-Steins

378

Thema, dieses Ringen Madeleine Delbréls um Unterscheidung breiter zu

entfalten.

Thr selbst soll daher das letzte Wort bleiben: Ausziige aus Threm Gedicht
,»Ein neuer Schrei‘?! konnen einen lebendigen Eindruck von der Art des Vor-
gehens und von der Leidenschaft vermitteln, mit der Madeleine Delbrél die
Einheit des Liebesgebotes praktisch gelebt hat:

,Ein Schrei steigt anf ans der Welt: ein neuer Schrei
unter den alten Schreien der Menschen.
Er weckt Argemis, Aufruhr, Mitleid.

Wer schreit?

Man antwortet uns: die ,,Arbeiterklasse®, das ,,Proletariat®, die ,,Masse*.
Wir suchen den schreienden Menschen.

Man verweist uns anf eine allgemeine Idee.

Ideen schreien nicht.

Was wir hier sagen, ist auf der Suche nach diesem Menschen,

Maochte die allgemeinen Ideen zum Platzen bringen und die Lungen

und Miinder

Wiederfinden, aus denen der Schrei bricht.

Der Schrei des Todes und der Schrei der Liebe werden niemals verstummen.
Wir wissen aber auch, daf es heilbare Schreie gibt, fiir die unser

Tun und Unterlassen verantwortlich ist.

Gehort dieser nene Schrei zu denen, wovon man gesundet?

Man schreit in der Nacht: wie kénnten wir schlafen?

2 NK 90f.





