
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Gespräche mit dem Einsiedler 

Anstelle eines Vorwortes 

•Hast Du das Manuskript gelesen, das ich Dir zukommen ließ?", fragte die 
Schriftstellerin den Einsiedler bei einem Besuch. 
- •Ja", antwortete er. 
•Und was denkst Du darüber?", fragte sie. 
- •Daß ich ein gänzlich ungeeigneter Kritiker bin", sagte der Einsiedler. 
•Bitte, sag mir, was Du denkst", bat die Schriftstellerin. 
- •Der Einsiedler, über den Du schreibst, ist ein Klischee", sagte der Ein- 
siedler. •Er hat mit wirklichen Einsiedlern nicht viel gemein." 
•Du hast recht", sagte die Schriftstellerin. •Auch wenn ich das Klischee eine 
Urgestalt nennen würde." 
- •Urgestalten sind im Mythos zuhause", sagte der Einsiedler. 
•Auch damit hast Du recht", erwiderte die Schriftstellerin. 
- •Warum schreibst Du nicht über die Wirklichkeit?", fragte der Einsiedler. 
•In der Wirklichkeit nehmen die Menschen oft nur die Oberfläche des Le- 
bens wahr", antwortete die Schriftstellerin. •Im Mythos aber sehen sie auf 
den Grund des Lebens und schauen dort ihr Herz." 
- •Was Du schreibst, gerät auf diese Weise vereinfacht", sagte der Einsied- 
ler. •Dein Einsiedler gleicht einer Schablone, und manches von dem, was er 
sagt, widerspricht sich sogar." 
•In der Tiefe unserer Herzen gelten nicht die Gesetze der Logik", sagte die 
Schriftstellerin. •Du müßtest das doch wissen." 
- •Gewiß", erwiderte der Einsiedler, •ich frage mich nur, ob die Menschen 
bereit sind, der Sprache des Herzens zu folgen." 
•Du weißt, wie sehr die Menschen auch heute nach Gott suchen", sagte die 
Schriftstellerin. 
- •Glaubst Du, Dein Buch wird ihnen helfen, Ihn zu finden?", fragte der 
Einsiedler. 
•Glaubst Du es?", fragte die Schriftstellerin. 
- •So Gott will", antwortete der Einsiedler. •Allein so Gott will." 



Einübung und Weisung 380 

Über das Beten 

•Ich meditiere und bete und frage bei allem, was ich tue, nach Gottes Wil- 
len", sagte der junge Mann, während er dem Einsiedler beim Holzhacken 
zusah, •aber ich habe das Gefühl, das alles genügt noch nicht. Es ist, als 
fehle meinem Leben die Lebendigkeit und meinem Glauben Gott." 
- Da richtete sich der Einsiedler auf und sagte: •So hat sich schon einmal 
ein junger Mann gefühlt. Er hatte das große Glück, Jesus selbst fragen zu 
können und nicht mit einem Einsiedler vorliebnehmen zu müssen." 
•Ich weiß", entgegnete der junge Mann, •aber die Antwort, die Jesus damals 
gegeben hat, bringt mich nicht weiter. Du weißt doch, ich habe keinen Be- 
sitz, kann also nichts verkaufen, nichts verschenken. Das Wenige, was ich 
habe, brauche ich zum Leben." 
- •Wenn Dir trotz all Deiner Mühen Gott fehlt, warum betest Du dann 
noch?", fragte der Einsiedler und begann von neuem, auf das Holz einzu- 
schlagen. 
•Das kannst Du doch nicht ernst meinen", rief der junge Mann empört. •Das 
Beten ist mir wichtiger als anderen Menschen ihr ganzes Vermögen. Die 
Meditation ist mir ein kostbares Gut. Und nach Gottes Willen zu fragen, ist 
mir mehr wert, als alle Anerkennung und gesellschaftliche Achtung." 
- •Na also", sagte der Einsiedler da zwischen zwei Schlägen. 
Als sie ins Haus gingen, war der junge Mann nachdenklich geworden. 
•Meinst Du wirklich, ich soll all das aufgeben, was mich zu Gott tragen 
sollte?" 
- •Ja, gib alles auf, was Dich zu Gott tragen soll. Es trägt Dich nämlich 
nicht. - Er allein trägt. " 
•Ich soll also ab heute abend nicht mehr beten - sprich es ganz deutlich aus", 
drang der junge Mann auf den Einsiedler ein. 
- •Ja, Du sollst ab heute abend nicht mehr beten. Setz Dich hin wie gewohnt. 
Aber laß Gott in Dir beten, laß Ihn in Dir zur Ruhe kommen, wenn Du me- 
ditierst." 
•Und wo liegt der Unterschied?", begehrte der junge Mann noch einmal auf. 
- •Den Unterschied wirst Du nur im Tun verstehn", antwortete der Einsied- 
ler. •Geh und versuch's." 
•Und wenn ich es nicht kann", fragte der junge Mann noch einmal zurück. 
- •Du mußt es nicht können", sagte der Einsiedler. •Denk daran: Gott allein 
trägt." 



Einübung und Weisung 381 

Über den Hochmut 

•Ich habe mich entschlossen", sagte der Mönch, •mein Kloster zu verlassen 
und wie Du als Einsiedler zu leben." 
- •So hast Du also festgestellt", erwiderte der Einsiedler, •daß Du die Brü- 
der im Kloster mehr liebst als Gott und daß Du ihre Nähe mehr suchst als 
Die Nähe Gottes." 
•Aber im Gegenteil", fiel ihm der Mönch ins Wort. •Ich habe festgestellt, 
daß die Brüder mich hindern auf meinem Weg zu Gott. Deshalb will ich 
ohne sie weitergehen." 
- Da schaute der Einsiedler ihn lange an und sagte dann: •Wenn die Men- 
schen Dich auf deinem Weg zu Gott behindern, werden sie auch in der Ein- 
samkeit Deinen Weg verstellen." 
•Das verstehe ich nicht", sagte der Mönch. •Wenn ich einsam lebe und mich 
von keinem Menschen mehr abhalten lassen muß, Gott zu suchen, dann 
werde ich doch schneller zu Gott gelangen als in der Gemeinschaft der Brü- 
der." 
- Der Einsiedler dachte eine Weile nach. •Sag mir", sprach er dann, •wo- 
durch hindern die Brüder Dich auf Deinem Weg?" 
•So manches könnte ich Dir aufzählen", sagte der Mönch. •Vor allem aber 
quält mich ihr Hochmut. Er ist es, der mich in meinem Innern so erzürnt, 
daß ich Gott in ihrer Gemeinschaft nicht begegnen kann." 
- Da sagte der Einsiedler: •Glaub mir, Bruder, der Feind des Hochmuts, der 
Dir die Sicht auf Gott versperrt, wohnt nicht in den anderen, sondern in Dir 
selbst." 
•In mir selbst?", fragte der Mönch bestürzt. •Aber ich will doch nur frei sein 
für Gott." 
- •Der Weg zu Gott", sagte der Einsiedler, •führt mitten durch uns selbst. 
Solange Du Ärger und Zorn verspürst gegen Deine Brüder, ist der Weg in 
dir jedoch versperrt. Der Hochmut der Brüder, dem Du entfliehen willst, ist 
dein eigener. Du fühlst Dich besser als sie. - Ich gebe Dir einen Rat, Du 
magst selbst sehen, ob Du ihn annehmen kannst: Kehr zurück zu der Ge- 
meinschaft der Brüder, und versuche, den Feind in Deinem Innern zu er- 
kennen." 
•Und wenn ich ihn erkannt habe?", fragte der Mönch. 
- •Dann wirst Du Deine Brüder lieben", sagte der Einsiedler. 
•Aber wenn ich sie liebe, werde ich sie nicht mehr verlassen wollen." 
- •So wird es sein. - Es sei denn", fuhr der Einsiedler fort, •Deine Liebe zu 
Gott wäre größer als deine Liebe zu den Menschen und Du wolltest für Ihn 
auf ihre Nähe verzichten." 
•Dann verstehe ich nicht", sagte der Mönch nach einigem Nachdenken, 



Einübung und Weisung 382 

•warum Du zu Beginn fragtest, ob ich die Brüder mehr liebe als Gott und 
deshalb auf die Gemeinschaft mit ihnen verzichten möchte." 
- •Man wird doch fragen dürfen", sagte der Einsiedler und lächelte. 

Über den Glauben 

•Ich möchte, daß Du mich beten lehrst", sagte die junge Frau zum Einsied- 
ler. •Ich habe es lange allein versucht, doch es gelingt mir nicht." 
- •Sag nur zu Gott: Ich möchte beten", erwiderte der Einsiedler, •dann be- 
test Du schon." 
•Aber ich kann es Gott nicht sagen", begehrte die junge Frau auf. 
- •Dann sage zu Gott: Ich möchte beten, aber ich kann es Dir nicht sagen", 
gab der Einsiedler zur Antwort. 
•Auch das kann ich nicht", sagte die junge Frau. •Ich kann nämlich nicht an 
Gott glauben." 
- •Du möchtest beten und kannst nicht an Gott glauben", wiederholte der 
Einsiedler. •Warum möchtest Du dann überhaupt beten?" 
•Ich möchte an Gott glauben", sagte die junge Frau leise. 
- •Sag also zu Gott: Ich möchte an Dich glauben, aber ich kann es nicht." 
•Wie könnte ich zu Gott sprechen, wenn ich nicht an ihn glaube?" 
- •Dein Herz", antwortete der Einsiedler, •glaubt an Gott, denn aus ihm ent- 
springt Dein Wunsch zu beten. Es gibt aber etwas in Dir, das Dein Herz 
bekämpft." 
•Was könnte das sein?", fragte die junge Frau. 
- •Unser Herz ist der Ort, da Gott in uns wohnt", sagte der Einsiedler. •In 
Deinem Herzen bist Du mit Ihm eins. Was immer in Dir Gott entgegensteht, 
Du mußt den Weg zu Deinem Herzen finden." 
•Den Weg zu meinem Herzen finden", murmelte die junge Frau. •In mei- 
nem Herzen werde ich auch Böses finden", sagte sie dann. 
- •Mag sein", antwortete der Einsiedler. 
•Das Böse wird nicht wollen, daß ich zu Gott gelange." 
- •Schon möglich", antwortete der Einsiedler. 
Da begann die junge Frau zu weinen. 
- •Spürst Du jetzt, was Dich von Gott trennt?", fragte der Einsiedler. •Nicht 
das Böse trennt Dich von Gott. Es ist Deine Angst vor dem Bösen in Dir. 
Gott aber ist stärker als das Böse." 
•Woher weißt Du das?", fragte die junge Frau. 
- •Weil Er noch immer meine Heimat ist", antwortete der Einsiedler. 
Und sprach noch einmal vor sich hin: •Weil Er noch immer meine Heimat 
ist." 



Einübung und Weisung 383 

Über das Warten 

•Warum kommst Du nicht am Morgen zu uns in die Kirche?", fragte der 
Priester den Einsiedler, •wir würden uns freuen, Dich in unserer Mitte zu se- 
hen." 
- •Verzeih", erwiderte der Einsiedler, •wenn ich Deiner Einladung nicht 
folge. Ich habe einen festen Lebensrhythmus, der ist wichtig in der Einsam- 
keit. Wenn Ihr am Morgen Schriftlesung haltet, sitze ich in der Kapelle und 
schweige." 
•Du willst nicht kommen, Gottes Wort zu hören?", fragte der Priester un- 
gläubig. 
- •Schau", sagte der Einsiedler, •ich will versuchen, Dir in einem Bild zu 
erklären, warum ich am Morgen schweigend in der Kapelle sitze, statt ge- 
meinsam mit Euch das Wort Gottes zu hören und über es nachzudenken: 
Denk' Dir, ein Heiliger, den Du aus ganzem Herzen verehrtest und dessen 
Bücher Du gerade voll Eifer studiertest, stände plötzlich vor Deiner Tür. 
Würdest Du ihm wohl sagen : Lieber Mann, ich lese gerade deine Bücher 
und habe wirklich keine Zeit für Dich. Komm doch ein andermal wieder? 
Würdest Du nicht vielmehr die Bücher sofort verlassen, um dem Heiligen 
selber nahe zu sein?" 
•Aber bist Du Gott im Schweigen denn wirklich so nahe?", fragte der Prie- 
ster. 
- •Es liegt nicht an mir, Gott nahe zu sein", antwortete der Einsiedler. •Ich 
sitze nur da und lausche, damit ich auch nicht den leistesten Lufthauch über- 
hören kann, der das Kommen des Herrn verriete." 
•Und wenn er nun Jahre nicht käme?", fragte der Priester, •wäre es dann 
nicht besser, wenigstens seine Worte zu hören?" 
- •Die Worte des Herrn sind kostbar", sagte der Einsiedler. •Er selbst aber 
ist herrlich ! Wunderbar ist es, am Saum der Ewigkeit zu sitzen und auf Ihn 
zu warten." 
•Und wenn er dann wirklich kommt?", fragte der Priester nachdenklich. 
- •Dann wird es furchtbar sein", sagte der Einsiedler und atmete tief . 
•Furchtbar und herrlich." 

Über die Schwachheit 

•Hast Du das Klagen des Windes gehört in der Nacht?", fragte der Schäfer. 
- •Ich habe den Wind gehört, wie er um meine Klause ging", antwortete der 
Einsiedler. 
•Und das Klagen?", fragte der Schäfer, •hast Du das nicht gehört?" 



Einübung und Weisung 384 

- •Es ist das Klagen der Menschen, das sich im Wind geborgen hat", sagte 
der Einsiedler. •Es ist ein großes Klagen in der Welt." 

•Der Schmerz der Menschen steigt in den Nächten zum Himmel auf und 
sucht dort Trost", sagte der Schäfer. •Du glaubst, daß Gott uns erhört, nicht 
wahr?" 
- •In den Klagen der Menschen atmet die Klage Gottes", sagte der Einsied- 
ler. 
•Warum sollte Gott klagen?", fragte der Schäfer. 
- •Solange Menschen leben, leidet Gott", sagte der Einsiedler. 
•Leidet Gott?", wiederholte der Schäfer fragend. •Woran leidet Gott?" 
- •In dieser Nacht litt Er an meiner Schwachheit", sagte der Einsiedler. 
•Was war Deine Schwachheit?", fragte der Schäfer. 
- •Ich hatte Angst", antwortete der Einsiedler. 
•In solchen Nächten sucht die Angst seit jeher Schutz in Menschenherzen", 
sagte der Schäfer. •Sogar die Tiere waren unruhig. Es ist nur der Sturm, der 
uns furchtsam macht, glaub mir. Wenn erst die Nächte wieder stiller werden, 
vergeht die Furcht." 
- •Mag sein", antwortete der Einsiedler. 
•Du klagst Dich trotzdem Deiner Schwachheit an?", fragte der Schäfer. 
- •Ich hörte das Klagen Gottes", sagte der Einsiedler leise, •doch ich nahm 
Ihn nicht auf. Es war nicht die Angst vor dem Sturm, die mein Herz ver- 
schloß. Es war die Angst vor dem Leiden. - Wenn Gottes Klage in uns Zu- 
flucht sucht, erfüllt uns Schmerz." 
•Glaubst Du, Du hättest ihm helfen können?", fragte der Schäfer nachdenk- 
lich. 
- •Ich hätte mit Ihm leiden können", sagte der Einsiedler. 
Eine Weile schwiegen sie. Dann sagte der Schäfer: •Der Wind weht immer 
noch aus Süden." 
- •Warum sagst Du das?", fragte der Einsiedler. 
•Weil auch in dieser Nacht der Wind voll Klage sein wird", sagte der Schäfer. 

Über den Weg 

•Ich habe Dich den Glauben an einen Gott gelehrt", sagte die Mutter, •der 
ein Gott für die Menschen ist und der uns aufgetragen hat, den Menschen 
liebend zu begegnen. Du aber hast Dich von allen Menschen losgesagt und 
lebst hier in der Einsamkeit, als dächtest Du nur an Dich." 
- •Fern der Menschen zu leben, muß nicht bedeuten, nur an sich selbst zu 
denken", sagte der Einsiedler. •Niemand lebt für sich allein. Ich kann auch 
hier in der Einsamkeit den Menschen nahe sein." 



Einübung und Weisung 385 

•Mag sein", sagte die Mutter, •aber glaubst Du, diese Weise des Nahseins 
hilft ihnen?" 
- •Welchen Weg auch immer wir gehen", sagte der Einsiedler, •wir können 
auf dieser Welt nichts sein als Gefäße. Ob Gott die Gefäße füllt und wohin 
Er sie ausgießt, ist nicht mehr unsere Sache . Eines aber steht fest : Je lee- 
rer die Gefäße sind, desto reicher kann Er sie füllen. So verschieden die 
Wege auch sind, das Leerwerden für Gott ist wohl allen gemeinsam." 
•Aber woran erkennst Du, daß Dein Weg Dich zu Gott führt?",fragte die 
Mutter. •Menschen betrügen sich gern. Vielleicht sucht Gott das Gefäß Dei- 
nes Lebens gerade nicht in der Einsamkeit." 
- •Vor lauter Angst, den falschen Weg zu gehen, blieben wir am Ende auf 
der Strecke", sagte der Einsiedler nachdenklich. •Da gilt es, mutig sein und 
glauben, daß in Gottes Erbarmen auch der falsche Weg der richtige sein 
kann." 
•Wie soll ich das verstehen?", fragte die Mutter. 
- •Eine Weile gehen wir Schritt für Schritt unseren Weg", sagte der Ein- 
siedler, •und glauben, wir kämen Gott mit jedem Schritt näher. Doch plötz- 
lich stehen wir an einem Abgrund. So sehr wir uns auch mühen, die Spann- 
weite unseres Schrittes reicht nicht aus, ihn zu überwinden. Da heißt es ab- 
springen, wenn wir nicht umkehren wollen. - Es ist der Sprung in die Be- 
reitschaft, fortan in Dunkelheit den Weg zu gehen. Ob wir wissen, daß der 
Weg zu Gott führt oder nicht: weitergehen! Ob wir Gottes Nähe fühlen oder 
nicht: weitergehen! Von hier ab ist Gott selbst der Weg. Der Sprung in die 
Dunkelheit ist der Sprung in Seine Umarmung. Es kommt nun nur noch dar- 
auf an zu gehen." 
•Ist die Umarmung Gottes nicht das Ziel des Weges?", fragte die Mutter. 
- •Gott ist die Ewigkeit," sagte der Einsiedler. •Wir werden ewiglich in 
Seine Mitte strömen." 

Katharina Oost 




