
Franz-Josef Steinmetz 406 

stus nicht mehr die Hörigen, die sich in den Geschichten dieser Welt verlie- 
ren müßten - seien sie nun scheinbar von positiver oder scheinbar von ne- 
gativer Art. Diese •Erkenntnis" kann zumindest den Tiefengrund unserer 
Seele bestimmen, auch wenn der Raum unseres bewußten Fühlens immer 
noch weitgehend erfüllt ist vom Frohsein oder vom Trauern, wie die Welt es 
mit sich bringt. 

Zum Schluß ein kurzer Blick auf ein merkwürdiges Paulus-Wort, das im 
Brief an die Römer steht: •Seid froh mit den Frohen, mit den Weinenden 
weint" (12,15). Das ist im Seelsorge-Alltag ein großes Problem; denn es ver- 
langt große Beweglichkeit und ständige Unterscheidung der Geister. Im 
Grunde steckt auch die Frage darin, ob und wie die Frohen mit den Wei- 
nenden und die Weinenden mit den Frohen solidarisch sein können. 

Ob die anderen fröhlich oder traurig sind, kann uns auf keinen Fall gleich- 
gültig lassen, weil wir mit ihnen in Christus zu einem Leib zusammenge- 
wachsen sind (1 Kor 12,26). Man müßte beide Möglichkeiten (Freude und 
Trauer) mit der jeweils nötigen Aufmerksamkeit beachten und sollte nicht 
auf eine bestimmte Richtung fixiert sein. Der einzelne wird sich daher fra- 
gen, was besonders auf ihn zutrifft; denn man kann sich auf vielfache Weise 
dem Gemeinschaftssinn verweigern. Aber schon da, wo man ein Minimum 
an mitmenschlicher Solidarität zu leben versucht, wird die Last eines jeden 
erträglicher, und zuweilen genügt schon ein kleines Zeichen, ein freundli- 
cher Satz oder ein gutes Wort, um eben das zu bewirken. 

hören - urteilen - handeln 

Predigtanstoß zu Offb 3,20 

Manfred Entrich, Köln 

• Siehe, ich stehe vor der Tür und klopfe an. Wenn jemand meine Stimme hört 
und die Tür aufmacht, so werde ich bei ihm einkehren und Mahl mit ihm hal- 
ten und er mit mir. " 

Wie selbstverständlich wird die Schrift des Alten und des Neuen Testa- 
mentes täglich/sonntäglich der Gemeinde vorgelesen. Im Laufe vieler Jahre 
gottesdienstlicher Feier gleiten diese Texte an uns vorbei. Manchmal scheint 
sich eines der Worte aus dem Zusammenhang zu lösen und sich unmittelbar 
auf uns zu zubewegen. Es sind dies Worte, die ihren Weg in unsere konkrete 
Lebenssituation finden. Vielleicht nur für einen Augenblick! 



hören - urteilen - handeln 407 

Häufig vergessen wir diese Worte. Sie gleiten zurück in den Strom der im- 
mer wieder gelesenen Texte, ohne von bleibender Bedeutung in unserem Le- 
ben geworden zu sein. Manchmal aber gelingt es einem Wort, sich in unse- 
rem Leben festzusetzen, und es beginnt ein sehr eigener, ungeplanter und 
überraschender Wachstumsprozeß in unserem Leben. Eines dieser Wachs- 
tums-Worte finden wir in unserem Meditations- und Predigttext (Offb 3,20). 

1. hören 

Pastorale Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter wissen, daß Schrift auf sehr un- 
terschiedliche Weise für die Gemeinde zur Predigt werden kann. Nicht ohne 
Mühe, aber doch mit großer innerer Anteilnahme und Spannung kann man 
den Werde-Prozeß eines Wortes mit Hilfe unterschiedlicher Methoden der 
Bibelauslegung angehen. So ist es in unserem Predigtwort, das sich in den 
frühen Zeiten der Kirche als Verheißung und Trost in bedrängten Gemein- 
desituationen erwiesen hat. Es kann aber auch sein, daß ein solches Wort, 
wie eben unseres, geradezu durch einen Zeitsprung von damals ins Heute 
gerufen wird und seine ganze salzige Kraft dem zum Verständnis bereiten 
Hörer anbietet. Aus der Betroffenheit, die hier und heute entsteht, wird dann 
in sachlicher Besinnung nachzufragen sein, welcher Anteil an vergleichba- 
rer Bedeutung zwischen heute und damals im Wort selbst ausgemacht wer- 
den kann. 

Versuchen wir diesen zweiten Weg in unserer Predigtvorlage. Das Wort, 
das uns in Offb 3,20 geschenkt ist, ist ein Wort, das ambivalente Gefühle 
auslöst. Wir finden es immer wieder auf Todesanzeigen. Menschen in ihrer 
Trauer sprechen diesem Wort eine tröstliche Kraft zu. Dem Verstorbenen 
wird das Wort gewissermaßen nachgereicht, so als wollte man ihm kurz vor 
seinem Verscheiden sagen: auf der anderen Seite des dunklen Sterbegrabens 
steht jemand, der auf dich wartet. 

Es fällt dabei auf, daß dieses Wort aber selten vor dem letzten Akt des Le- 
bens - der Hingabe in den Tod - gesprochen wird. Es ist ein Wort, das nach- 
gereicht wird. Dabei könnte es doch sicher ein gutes Wort sein, jemandem 
die Reise zu erleichtern; jene Beklommenheit des Alleinseins zu mindern, 
Erwartung auf Erfüllung zu wecken. Nur wenige Menschen formulieren sol- 
che Worte für sich selbst im Vorfeld ihres Sterbens, um sich von ihnen ins 
Sterben hinein begleiten zu lassen. Die meisten sind darauf angewiesen, daß 
man ihnen ein Wort mitgibt, und das heißt eben in unserer Beobachtung, daß 
man es ihnen nachreicht. Dem Wort kommt also eine doppelte Bedeutung 
zu. Es soll dem verstorbenen Menschen wie eine nachträglich gereichte 
Wegzehrung mitgegeben werden, und es soll dem zurückbleibendem Men- 



Manfred Entrich 40g 

sehen als Trostwort zum Überleben zur Verfügung stehen. Das Wort von 
dem, der anklopft, auf uns wartet und mit uns Mahl halten möchte, wird für 
einen begrenzten Augenblick der Lebenstrauer zu einem Trostwort, das 
Überlebenskraft schenkt. Allein in dieser kurzen Erfahrungsskizze zeigt 
sich, daß Gottes Wort mehrdeutig ist, selten, daß es eindimensional seine 
ganze Kraft zur Entfaltung bringt. Meist entwickelt es seine Kraft in den un- 
terschiedlichen Lebenssituationen entsprechend dem Lebenskontext. Die 
Verschiedenartigkeit des Lebens ist wie der Ackerboden, unterschiedlicher 
Fruchtbarkeit und Güte, in dem ein Wort zum Wachsen und zur Reife 
kommt. Gottes Wort zu hören •Siehe ich stehe vor der Tür und klopfe an. 
Wenn jemand meine Stimme hört und die Tür aufmacht, so werde ich bei ihm 
einkehren und Mahl mit ihm halten und er mit mir" vermag Trost in der 
Trauer zu schenken und die Verlegenheit zu mindern, dem Verstorbenen 
doch Gutes tun zu wollen, ohne zu können. Das Wort wird nachgereicht und 
sich selbst zugesprochen. 

2. urteilen 

Ein Wort wie unser Predigtwort prägt sich auf ganz andere Weise im Leben 
aus, trifft es auf Menschen, die ängstlich sind. Gemeint ist jene Ängstlich- 
keit, die häufig gerade bei denen entsteht, die es mit dem Glauben ernst mei- 
nen. In dem Versuch, bewußt und wort-getreu der Lebensspur Jesu in unse- 
rer Zeit zu entsprechen, kann es zu einer gewissen Übersensibilisierung 
kommen. Die Freiheit der Botschaft kehrt sich um in eine betonte Ängst- 
lichkeit, die Dinge besonders gut und richtig zu machen. Im Versuch der Ge- 
nauigkeit legen wir uns selbst wieder neu die Schlinge der Unfreiheit um 
den Hals. Das Bemühen, der Botschaft vollen Raum in unserem Leben zu 
gewähren, eröffnet dann nicht Lebensräume, sondern verschließt die Türen, 
hinter denen die Betroffenen ängstlich, achtsam ihr eigenes Leben selbst be- 
spiegeln. Sicher keine Ausnahme! - Ein tragisches Ergebnis gläubiger Le- 
bensgestaltung ohne kluge Begleitung. In eine solche Situation hinein kann 
ein solches Wort verheerende Auswirkungen haben. Da wird die ganze Kraft 
des Trostes ausgeschwemmt und zurück bleibt die Schärfe einer Salzlösung, 
die schonungslos den Endpunkt des Lebens anzielt. 

Dort wird dann kommen, der, der uns richtet, und mit ihm werden wir zu 
Tisch sitzen, wenn unser Leben in allem seinem Willen entsprochen hat. So 
richtig das ,in allem' sein kann, so weiß doch jeder, daß niemals ein Mensch 
in allem dem Wort des Herrn folgen wird. Das Wort löst also nicht, einer 
Salzsäure gleich, Gutes vom Knochengerüst des Bösen, - ist nicht Ent- 
scheidung zum Leben als Ergebnis erschöpfender allerletzter Anstrengung 



hören - urteilen - handeln 409 

- sondern es ist wohl ein Wort des Ernstes. Ernst, weil der Augenblick die- 
ser Begegnung einem jeden Menschen vorgegeben ist. Diese Begegnung 
verlangt Ernst, aber nicht Skrupelhaftigkeit, verlangt Anstrengung, aber 
keine im letzten hoffnungslose, zwanghafte Selbstbespiegelung in dem, was 
man tut oder nicht tut. Das Wort von dem, der an der Tür klopft und wartet, 
kann Menschen ohne kluge Predigtbegleitung von Seelsorgerinnen und 
Seelsorgern ins Abseits und nicht in die evangelische Freiheit führen. 

Die Ambivalenz dieses Wortes, die Ängstlichkeit auszulösen vermag, 
zeigt sich gerade darin, daß Menschen, die in tiefer Angst gefangen sind, ein 
solches Wort auch als den Dammbruch zur Freiheit verstehen können. Es 
gibt genügend Menschen, deren Leben trotz ehrlicher, harter Anstrengung 
nicht gelingt. Da sind Grenzen gesetzt durch Verstand und Gemüt, Charak- 
tereigenschaft und Familienbindung, soziale Schichtung usw. Die Grenzen 
ließen sich erweitern auf die Grenzen der Völker zueinander. Menschen in 
anderen Kulturkreisen und Lebensräumen werden benachteiligt geboren und 
werden auch benachteiligt sterben. Die Rede von der Chance eines jeden 
Menschen zur Freiheit und zum Gelingen kann nur dem Menschen un- 
bekümmert über die Lippen kommen, der es sich hat einrichten können, dem 
es in unseren Breitengraden an nichts mangelt. Grenzen also, hier bei uns 
und weit über unsere Regionen hinaus. Da entsteht Leiden und da wird Lei- 
den formuliert. Leiden wird manchmal herausgeschrien - gequält äußert 
sich der Mensch, möchte seine Chance zum Leben und findet keinen Weg 
dahin. Man kann einen Menschen vertrösten, menschenverachtend vertrö- 
sten, indem man ihm auf eine Ungewisse Zukunft hin sagt: Halte nur durch, 
es wird irgendwie besser. Man kann Menschen aber auch Trost schenken. 
Und Trost kann einem solchen Wort wie unserem als Geschmack abgewon- 
nen werden. Ist es nicht ein Trost, wenn die Benachteiligten dieser Erde wis- 
sen, daß der Nachteil nicht ewig währt, und daß die Benachteiligung dieser 
Zeit keineswegs Chancenlosigkeit für ein bleibendes Leben bedeutet? Ver- 
mag dieses Wort nicht, einem Menschen in tiefer Not die Durchhalte-Ge- 
wißheit zu schenken, die er braucht, um nicht im Lebenszweifel abzustür- 
zen? Dem Wort, das uns hier geschenkt ist, eignet eine beharrliche Kraft, mit 
der es an der Selbstsicherheit all derer rüttelt, denen es unbesehen gut geht 
und die stillschweigend von der Voraussetzung ausgehen, daß es immer so 
bleibt. 

3. handeln 

Vom ersten Augenblick des Tages, morgens, bis zur letzten Minute, bevor wir 
in die Nachtruhe eingleiten, handeln wir. Wir handeln an uns und mit uns, und 



Manfred Entrich 410 

wir handeln mit anderen, wir stehen ständig in Beziehung. Beziehungen kann 
man bewußt pflegen oder sie in Selbstverständlichkeit und guter Gewohnheit 
gestalten. Es gibt dabei Menschen, die sich beziehungsreicher empfinden oder 
es vielleicht auch sind als andere. In Beziehung zu leben, bedeutet nicht zu- 
letzt, einen Lebenswert geschenkt zu bekommen. Sicher ist niemand ganz al- 
lein, aber es gibt genügend Menschen, die tatsächlich nur noch sehr wenige 
bewußte Beziehungen leben können. Da gibt es die Kranken, die auf die Be- 
ziehungswilligkeit ihrer Verwandten und Freunde angewiesen sind, die nichts 
mehr gestalten können, sondern nur noch erwarten müssen. Oft sind es die Al- 
ten, deren liebende Beziehung sich häufig nur noch zu einem vertrauten Hau- 
stier ausdrückt. Beziehungsarmut in einem kulturellen und wirtschaftlichen 
Reichtum unserer Region. Es ist fast wie eine Viruserkrankung, die ein über- 
organisierter, hochtechnisierter Lebensraum wie der unsrige in sich trägt. Die- 
ser Virus schlummert bis zu den Augenblicken unseres Lebens, in denen wir 
in Wende-Zeiten kommen. Da, wo sich unser Schicksal wendet, wo die Dun- 
kelseite des Lebens sich nicht wegorganisieren läßt, erwacht dieser Virus der 
Beziehungsarmut zum Leben. Er greift um sich. Es ist, als wenn Menschen in 
den Wende-Zeiten des Lebens, in denen auch Schatten, Mißlingen und Dun- 
kelheit auf uns zukommen, sich von uns abwenden, in Angst, sich zu infizie- 
ren. Da ist jemand gezeichnet von etwas, was mir selbst Angst macht, An- 
steckungsgefahr scheint gegeben. Beziehungsreduktion - Beziehungsarmut - 
Beziehungselend. Ähnlich manch schlimmen Krankheitsverläufen scheint 
sich hier, einem nicht aufzuhaltenden Absturz gleich, ein Schicksal in die Ver- 
einsamung zu verlieren. Jede pastorale Mitarbeiterin und jeder pastorale Mit- 
arbeiter kennt solche Trauergeschichten. Es ist nicht nur eine Idylle, wenn der 
Mensch mit seinem Haustier eine innige Beziehung pflegt, mit einem kleinen 
Garten oder den Erinnerungsstücken seiner Vergangenheit. Die Idylle ist häu- 
fig nur die gesellschafliche Einkleidung des Elends. 

Da hinein spricht unser Wort: •Ich stehe und ich warte und ich komme und 
ich will mit dir Mahl halten!" Beziehung! Es ist, als wenn ein solches Wort 
wie mit einem einzigen Ruck den schweren Vorhang der Depression weg- 
reißt und das Glück einer Lebensbeziehung auf die Bühne der Vorstellungs- 
kraft des Menschen hebt. Was immer im Augenblick geschieht, eines ist si- 
cher, Beziehung ist das Schlußwort deines Lebens. Was immer der Mensch 
an Kränkung erfahren hat, wo er sich selbst in den ihm zugefügten Worten 
wie auf einem Nagelbrett fühlt, das Schlußwort, der Grundakkord des Le- 
bens für ein bleibendes Leben ist: Es wird Beziehung sein. Beziehung zwi- 
schen dem, der Leben garantiert, und mir, dem Leben nur mäßig oder gar 
nicht geschenkt ist. 

Lassen wir doch diesem Wort seine ambivalente Wirkung. Handeln wir mit 
ihm. Das Wort von Offb 3,20 ist kein Wort, das abgeschlossen in die Schatz- 



hören - urteilen - handeln 411 

truhe vermeintlich sinndeutender Worte eingeschlossen werden darf, gewis- 
sermaßen Worte für das Poesiealbum des Glaubens. Es ist ein Wort, das ge- 
handelt werden will als bare Münze im konkreten Leben der Menschen. Man 
kann mit diesem Wort nicht garantieren, daß es nicht auch einmal erhebliche 
Störungen im Leben hervorruft. Man kann nicht garantieren, daß dieses Wort 
immer theologisch angemessen verwandt wird. Der Vergleich mit der Münze 
ist vielleicht der angemessenste. Mit dieser Münze zu zahlen, kann bedeuten, 
daß Menschen sehr unterschiedliche Sinnperspektiven mit diesem Wort ein- 
kaufen. Eines aber ist auch sicher, das Wort selber bleibt sich treu. Es ist nicht 
in den Acker einzugraben, um dann bei der Endbilanzierung ausgegraben zu 
werden. Es ist ein Wort, mit dem gehandelt wird: Gewinn und Verlust! 

An diesem Wort läßt sich für ein gut gestaltendes Leben einüben, wie mit 
Schriftworten umgegangen werden kann. Es ist ein Wort für die, denen der 
Auftrag zur Predigt gegeben ist, mit dieser Münze zu beschenken, damit 
Menschen etwas zum Handeln im Leben haben. Und es ist ein Wort für die, 
die hören, daß sie sich mit dieser Münze beschenken lassen und wissen, 
daß sie mit dieser Münze zahlen können in so unterschiedlichen Situationen, 
wie wir sie beschrieben haben. 

Und ein Letztes: Wir haben im Anfang davon gesprochen, daß von der 
Grundintention eines solchen Wortes her, von seiner Zeitgeschichte damals 
zur Abfassung und seiner Wirkungsgeschichte in den frühen Gemeinden der 
Blick in unsere Zeit gelingen kann. Wir haben den anderen Weg gewählt, 
den Weg von unserer Zeit, und fragen zurück, ob das, was wir aus der Zeit- 
münze des Wortes herausgefunden haben, mit dem in Beziehung steht, 
wofür dieses Wort einmal geschrieben wurde, und wie bestätigend und uns 
bestätigend heißt es im Kommentar zum Neuen Testament (Offenbarung des 
Johannes, Die neue Echter Bibel, 35-36): •Nicht mit einer Verurteilung, 
sondern mit einem Heilswort schließt diese prophetische Rede: Das Gleich- 
nis von dem wartenden (wachenden) Türhüter (Lk 12,35-38) prägt die Aus- 
sage (Anklopfen, Tür öffnen, Mahl feiern). Die Christustreuen werden am 
messianischen Freudenmahl teilnehmen. (Vgl. Lk 22,30a)." 

Benutzte Literatur: 

H. Ritt, Offenbarung des Johannes (Neue Echter Bibel Bd. 21). Würzburg 1988. 
Zum Thema Heil und Heilung haben mir besonders geholfen: 
W. Beinert, Heilender Glaube. Mainz 1990; O. Fuchs, Heilen und befreien. Der Dienst am 
Nächsten als Ernstfall von Kirche und Pastoral. Düsseldorf 1990; K. Frielingsdorf u. M. Kehl 
(Hrsg.), Ganz und heil. Unterschiedliche Wege zur Selbstverwirklichung. Würzburg 1990; O. 
H. Pesch, Jesu Tod - Unser Leben, Freiburg i. Breisgau 1989. Andere Trostworte fand ich in: 
E. Wiesel, Der Bettler von Jerusalem. München, Esslingen, 1987;H. M. Enzensberger, Kiosk. 
Neue Gedichte. Frankfurt/M. 1995. 
Wertvoll auch: H. J. M. Nouwen, Die Gabe der Vollendung. Mit dem Sterben leben. Freiburg, 
Basel, Wien 1994. 




