Franz-Josef Steinmeiz 406

stus nicht mehr die Horigen, die sich in den Geschichten dieser Welt verlie-
ren miiflten — seien sie nun scheinbar von positiver oder scheinbar von ne-
gativer Art. Diese ,Erkenntnis* kann zumindest den Tiefengrund unserer
Seele bestimmen, anch wenn der Raum unseres bewuBten Fiihlens immer
noch weitgehend erfiillt ist vom Frohsein oder vom Trauvern, wie die Welt es
mit sich bringt.

Zum SchluB ein kurzer Blick auf ein merkwiirdiges Paulus-Wort, das im
Brief an die Romer steht: ,,Seid froh mit den Frohen, mit den Weinenden
weint* (12,15). Das ist im Seelsorge-Alltag ein groBes Problem; denn es ver-
langt groBe Beweglichkeit und stindige Unterscheidung der Geister. Im
Grunde steckt auch die Frage darin, ob und wie die Frohen mit den Wei-
nenden und die Weinenden mit den Frohen solidarisch sein konnen.

Ob die anderen frohlich oder traurig sind, kann uns auf keinen Fall gleich-
giltig lassen, weil wir mit ihnen in Christus zu einem Leib znsammenge-
wachsen sind (1 Kor 12,26). Man miiBte beide Moglichkeiten (Freude und
Trauer) mit der jeweils notigen Aufmerksamkeit beachten und sollte nicht
auf eine bestimmte Richtung fixiert sein. Der einzelne wird sich daher fra-
gen, was besonders auf ihn zutrifft; denn man kann sich auf vielfache Weise
dem Gemeinschaftssinn verweigern. Aber schon da, wo man ein Minimum
an mitmenschlicher Solidaritit zu leben versucht, wird die Last eines jeden
ertriglicher, und zuweilen geniigt schon ein kleines Zeichen, ein freundli-
cher Satz oder ein gutes Wort, um eben das zu bewirken.

horen — urteilen — handeln
Predigtanstofl zu Offb 3,20
Manfred Entrich, Koln

. Siehe, ich stehe vor der Tiir und klopfe an. Wenn jemand meine Stimme hort
und die Tiir aufmacht, so werde ich bei ihm einkehren und Mahl mit ihm hal-
ten und er mit mir. “

Wie selbstverstindlich wird die Schrift des Alten und des Neuen Testa-
mentes tdglich/sonntéglich der Gemeinde vorgelesen. Im Laufe vieler Jahre
gottesdienstlicher Feier gleiten diese Texte an uns vorbei. Manchmal scheint
sich eines der Worte aus dem Zusammenhang zu 16sen und sich unmittelbar
auf uns zu zubewegen. Es sind dies Worte, die ihren Weg in unsere konkrete
Lebenssituation finden. Vielleicht nur fiir einen Augenblick!



horen — urteilen — handeln 407

Hiufig vergessen wir diese Worte. Sie gleiten zuriick in den Strom der im-
mer wieder gelesenen Texte, ohne von bleibender Bedeutung in unserem Le-
ben geworden zu sein. Manchmal aber gelingt es einem Wort, sich in unse-
rem Leben festzusetzen, und es beginnt ein sehr eigener, ungeplanter und
iiberraschender WachstumsprozeB in unserem Leben. Eines dieser Wachs-
tums-Worte finden wir in unserem Meditations- und Predigttext (Offb 3,20).

1. horen

Pastorale Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter wissen, daB Schrift auf sehr un-
terschiedliche Weise fiir die Gemeinde zur Predigt werden kann. Nicht ohne
Miihe, aber doch mit groBer innerer Anteilnahme und Spannung kann man
den Werde-ProzeB eines Wortes mit Hilfe unterschiedlicher Methoden der
Bibelauslegung angehen. So ist es in unserem Predigtwort, das sich in den
friihen Zeiten der Kirche als VerheiBung und Trost in bedringten Gemein-
desituationen erwiesen hat. Es kann aber auch sein, dal ein solches Wort,
wie eben unseres, geradezu durch einen Zeitsprung von damals ins Heute
gerufen wird und seine ganze salzige Kraft dem zum Verstindnis bereiten
Horer anbietet. Aus der Betroffenheit, die hier und heute entsteht, wird dann
in sachlicher Besinnung nachzufragen sein, welcher Anteil an vergleichba-
rer Bedeutung zwischen heute und damals im Wort selbst ansgemacht wer-
den kann.

Versuchen wir diesen zweiten Weg in unserer Predigtvorlage. Das Wort,
das uns in Offb 3,20 geschenkt ist, ist ein Wort, das ambivalente Gefiihle
auslost. Wir finden es immer wieder auf Todesanzeigen. Menschen in ihrer
Trauer sprechen diesem Wort eine trostliche Kraft zu. Dem Verstorbenen
wird das Wort gewissermafen nachgereicht, so als wollte man ihm kurz vor
seinem Verscheiden sagen: aof der anderen Seite des dunklen Sterbegrabens
steht jemand, der auf dich wartet.

Es fillt dabei auf, daB dieses Wort aber selten vor dem letzten Akt des Le-
bens — der Hingabe in den Tod — gesprochen wird. Es ist ein Wort, das nach-
gereicht wird. Dabei konnte es doch sicher ein gutes Wort sein, jemandem
die Reise zv erleichtern; jene Beklommenheit des Alleinseins zu mindern,
Erwartung auf Erfiillang zu wecken. Nur wenige Menschen formulieren sol-
che Worte fiir sich selbst im Vorfeld ihres Sterbens, um sich von ihnen ins
Sterben hinein begleiten zu lassen. Die meisten sind daranf angewiesen, daB3
man ihnen ein Wort mitgibt, und das heiBt eben in unserer Beobachtung, dafl
man es ihnen nachreicht. Dem Wort kommt also eine doppelte Bedeutung
zu. Es soll dem verstorbenen Menschen wie eine nachtriglich gereichte
Wegzehrung mitgegeben werden, und es soll dem zuriickbleibendem Men-



Manfred Entrich 408

schen als Trostwort zum Uberleben zur Verfiigung stechen. Das Wort von
dem, der anklopft, auf uns wartet und mit uns Mahl halten mochte, wird fiir
einen begrenzten Augenblick der Lebenstrauer zu einem Trostwort, das
Uberlebenskraft schenkt. Allein in dieser kurzen Erfahrungsskizze zeigt
sich, daB Gottes Wort mehrdeutig ist, selten, daB es eindimensional seine
ganze Kraft zur Entfaltung bringt. Meist entwickelt es seine Kraft in den un-
terschiedlichen Lebenssituationen entsprechend dem Lebenskontext. Die
Verschiedenartigkeit des Lebens ist wie der Ackerboden, unterschiedlicher
Fruchtbarkeit und Giite, in dem ein Wort zum Wachsen und zur Reife
kommt. Gottes Wort zu horen ,,Siehe ich stehe vor der Tiir und klopfe an.
Wenn jemand meine Stimme hort und die Tiir aufmacht, so werde ich bei ihm
einkehren und Mahl mit ihm halten und er mit mir“ vermag Trost in der
Trauer zu schenken und die Verlegenheit zu mindern, dem Verstorbenen
doch Gutes tun zu wollen, ohne zu kénnen. Das Wort wird nachgereicht und
sich selbst zugesprochen.

2. urteilen

Ein Wort wie unser Predigtwort priigt sich auf ganz andere Weise im Leben
aus, trifft es auf Menschen, die dngstlich sind. Gemeint ist jene Angstlich-
keit, die hdufig gerade bei denen entsteht, die es mit dem Glauben ernst mei-
nen. In dem Versuch, bewuBt und wort-getreu der Lebensspur Jesu in unse-
rer Zeit zu entsprechen, kann es zu einer gewissen Ubersensibilisierung
kommen. Die Freiheit der Botschaft kehrt sich um in eine betonte Angst-
lichkeit, die Dinge besonders gut und richtig zu machen. Im Versuch der Ge-
nauigkeit legen wir uns selbst wieder neu die Schlinge der Unfreiheit um
den Hals. Das Bemiihen, der Botschaft vollen Raum in unserem Leben zu
gewihren, er6ffnet dann nicht Lebensriume, sondern verschlieBt die Tiiren,
hinter denen die Betroffenen #ngstlich, achtsam ihr eigenes Leben selbst be-
spiegeln. Sicher keine Ausnahme! — Ein tragisches Ergebnis gldubiger Le-
bensgestaltung ohne kluge Begleitung. In eine solche Situation hinein kann
ein solches Wort verheerende Auswirkungen haben. Da wird die ganze Kraft
des Trostes ausgeschwemmt und zuriick bleibt die Schirfe einer Salzlosung,
die schonungslos den Endpunkt des Lebens anzielt.

Dort wird dann kommen, der, der uns richtet, und mit ihm werden wir zu
Tisch sitzen, wenn unser Leben in allem seinem Willen entsprochen hat. So
richtig das ,in allem* sein kann, so weiB doch jeder, daB niemals ein Mensch
in allem dem Wort des Herrn folgen wird. Das Wort 16st also nicht, einer
Salzsdure gleich, Gutes vom Knochengeriist des Bésen, — ist nicht Ent-
scheidung zum Leben als Ergebnis erschopfender allerletzter Anstrengung



horen — urteilen — handeln 409

— sondern es ist wohl ein Wort des Ernstes. Ernst, weil der Augenblick die-
ser Begegnung einem jeden Menschen vorgegeben ist. Diese Begegnung
verlangt Ernst, aber nicht Skrupelhaftigkeit, verlangt Anstrengung, aber
keine im letzten hoffnungslose, zwanghafte Selbstbespiegelung in dem, was
man tut oder nicht tut. Das Wort von dem, der an der Tiir klopft und wartet,
kann Menschen ohne kluge Predigtbegleitung von Seelsorgerinnen und
Seelsorgern ins Abseits und nicht in die evangelische Freiheit fiihren.

Die Ambivalenz dieses Wortes, die Angstlichkeit auszuldsen vermag,
zeigt sich gerade darin, da Menschen, die in tiefer Angst gefangen sind, ein
solches Wort auch als den Dammbruch zur Freiheit verstehen konnen. Es
gibt geniigend Menschen, deren Leben trotz chrlicher, harter Anstrengung
nicht gelingt. Da sind Grenzen gesetzt durch Verstand und Gemiit, Charak-
tereigenschaft und Familienbindung, soziale Schichtung usw. Die Grenzen
lieBen sich erweitern auf die Grenzen der Volker zueinander. Menschen in
anderen Kulturkreisen und Lebensrdumen werden benachteiligt geboren und
werden auch benachteiligt sterben. Die Rede von der Chance eines jeden
Menschen zur Freiheit und zum Gelingen kann nur dem Menschen un-
bekiimmert iiber die Lippen kommen, der es sich hat einrichten kénnen, dem
es in unseren Breitengraden an nichts mangelt. Grenzen also, hier bei uns
und weit iiber unsere Regionen hinaus. Da entsteht Leiden und da wird Lei-
den formuliert. Leiden wird manchmal herausgeschrien — gequiilt duBert
sich der Mensch, mochte seine Chance zum Leben und findet keinen Weg
dahin. Man kann einen Menschen vertrosten, menschenverachtend vertro-
sten, indem man ihm auf eine ungewisse Zukunft hin sagt: Halte nur durch,
es wird irgendwie besser. Man kann Menschen aber auch Trost schenken.
Und Trost kann einem solchen Wort wie unserem als Geschmack abgewon-
nen werden. Ist es nicht ein Trost, wenn die Benachteiligten dieser Erde wis-
sen, da der Nachteil nicht ewig wihrt, und daB die Benachteiligung dieser
Zeit keineswegs Chancenlosigkeit fiir ein bleibendes Leben bedeutet? Ver-
mag dieses Wort nicht, einem Menschen in tiefer Not die Durchhalte-Ge-
wiBheit zu schenken, die er braucht, um nicht im Lebenszweifel abzustiir-
zen? Dem Wort, das uns hier geschenkt ist, eignet eine beharrliche Kraft, mit
der es an der Selbstsicherheit all derer riittelt, denen es unbesehen gut geht
und die stillschweigend von der Voraussetzung ausgehen, daB es immer so
bleibt.

3. handeln

Vom ersten Augenblick des Tages, morgens, bis zur letzten Minute, bevor wir
in die Nachtruhe eingleiten, handeln wir. Wir handeln an uns und mit uns, und



Manfred Entrich 410

wir handeln mit anderen, wir stehen stéindig in Beziehung. Beziehungen kann
man bewuBt pflegen oder sie in Selbstverstindlichkeit und guter Gewohnheit
gestalten. Es gibt dabei Menschen, die sich beziehungsreicher empfinden oder
es vielleicht auch sind als andere. In Beziehung zu leben, bedeutet nicht zu-
letzt, einen Lebenswert geschenkt zu bekommen. Sicher ist niemand ganz al-
lein, aber es gibt geniigend Menschen, die tatsichlich nur noch sehr wenige
bewuBte Beziehungen leben kénnen. Da gibt es die Kranken, die auf die Be-
ziehungswilligkeit ihrer Verwandten und Freunde angewiesen sind, die nichts
mehr gestalten kénnen, sondern nur noch erwarten miissen. Oft sind es die Al-
ten, deren liebende Beziehung sich haufig nur noch zu einem vertrauten Hau-
stier ausdriickt. Beziehungsarmut in einem kulturellen und wirtschaftlichen
Reichtum unserer Region. Es ist fast wie eine Viruserkrankung, die ein iiber-
organisierter, hochtechnisierter Lebensraum wie der unsrige in sich tragt. Die-
ser Virus schlummert bis zu den Augenblicken unseres Lebens, in denen wir
in Wende-Zeiten kommen. Da, wo sich unser Schicksal wendet, wo die Dun-
kelseite des Lebens sich nicht wegorganisieren 148t, erwacht dieser Virus der
Beziehungsarmut zum Leben. Er greift um sich. Es ist, als wenn Menschen in
den Wende-Zeiten des Lebens, in denen auch Schatten, Miflingen und Dun-
kelheit auf uns zukommen, sich von uns abwenden, in Angst, sich zu infizie-
ren. Da ist jemand gezeichnet von etwas, was mir selbst Angst macht, An-
steckungsgefahr scheint gegeben. Beziehungsreduktion — Beziehungsarmut —
Bezichungselend. Ahnlich manch schlimmen Krankheitsverlaufen scheint
sich hier, einem nicht aufzuhaltenden Absturz gleich, ein Schicksal in die Ver-
einsamung zu verlieren. Jede pastorale Mitarbeiterin und jeder pastorale Mit-
arbeiter kennt solche Trauergeschichten. Es ist nicht nur eine Idylle, wenn der
Mensch mit seinem Haustier eine innige Beziehung pflegt, mit einem kleinen
Garten oder den Erinnerungsstiicken seiner Vergangenheit. Die Idylle ist héu-
fig nur die gesellschafliche Einkleidung des Elends.

Da hinein spricht unser Wort: ,,Ich stehe und ich warte und ich komme und
ich will mit dir Mahl halten! “ Beziehung! Es ist, als wenn ein solches Wort
wie mit einem einzigen Ruck den schweren Vorhang der Depression weg-
reiBt und das Gliick einer Lebensbeziehung auf die Biihne der Vorstellungs-
kraft des Menschen hebt. Was immer im Augenblick geschieht, eines ist si-
cher, Beziechung ist das SchluBwort deines Lebens. Was immer der Mensch
an Krinkung erfahren hat, wo er sich selbst in den ihm zugefiigten Worten
wie auf einem Nagelbrett fiihlt, das SchluBwort, der Grundakkord des Le-
bens fiir ein bleibendes Leben ist: Es wird Beziechung sein. Bezichung zwi-
schen dem, der Leben garantiert, und mir, dem Leben nur méBig oder gar
nicht geschenkt ist.

Lassen wir doch diesem Wort seine ambivalente Wirkung. Handeln wir mit
ihm. Das Wort von Offb 3,20 ist kein Wort, das abgeschlossen in die Schatz-



horen — urteilen — handeln 411

truhe vermeintlich sinndeutender Worte eingeschlossen werden darf, gewis-
sermaflen Worte fiir das Poesiealbum des Glanbens. Es ist ein Wort, das ge-
handelt werden will als bare Miinze im konkreten Leben der Menschen. Man
kann mit diesem Wort nicht garantieren, dafl es nicht auch einmal erhebliche
Stdrungen im Leben hervorruft. Man kann nicht garantieren, daf dieses Wort
immer theologisch angemessen verwandt wird. Der Vergleich mit der Miinze
ist vielleicht der angemessenste. Mit dieser Miinze zu zahlen, kann bedeuten,
dal Menschen sehr nnterschiedliche Sinnperspektiven mit diesem Wort ein-
kaufen. Eines aber ist auch sicher, das Wort selber bleibt sich tren. Es ist nicht
in den Acker einzugraben, um dann bei der Endbilanzierung ansgegraben zu
werden. Es ist ein Wort, mit dem gehandelt wird: Gewinn und Verlust!

An diesem Wort 148t sich fiir ein gut gestaltendes Leben einiiben, wie mit
Schriftworten nmgegangen werden kann. Es ist ein Wort fiir die, denen der
Auftrag zor Predigt gegeben ist, mit dieser Miinze zn beschenken, damit
Menschen etwas zom Handeln im Leben haben. Und es ist ein Wort fiir die,
die horen, daf} sie sich mit dieser Miinze beschenken lassen nnd wissen,
daf sie mit dieser Miinze zahlen konnen in so unterschiedlichen Situationen,
wie wir sie beschrieben haben.

Und ein Letztes: Wir haben im Anfang davon gesprochen, daB von der
Grundintention eines solchen Wortes her, von seiner Zeitgeschichte damals
zur Abfassung und seiner Wirkungsgeschichte in den frilhen Gemeinden der
Blick in unsere Zeit gelingen kann. Wir haben den anderen Weg gewiihlt,
den Weg von unserer Zeit, und fragen zuriick, ob das, was wir ans der Zeit-
miinze des Wortes herausgefunden haben, mit dem in Beziehung steht,
wofiir dieses Wort einmal geschrieben wurde, und wie bestitigend und uns
bestdtigend heifit es im Kommentar zum Neuen Testament (Offenbarung des
Johannes, Die neue Echter Bibel, 35-36): ,,Nicht mit einer Verurteilung,
sondern mit einem Heilswort schlieit diese prophetische Rede: Das Gleich-
nis von dem wartenden (wachenden) Tiirhiiter (Lk 12,35-38) priigt die Aus-
sage (Anklopfen, Tiir 6ffnen, Mahl feiern). Die Christustrenen werden am
messianischen Freudenmahl teilnehmen. (Vgl. Lk 22,30a).*

Benutzte Literatur:

H. Ritt, Offenbarung des Johannes (Neue Echter Bibel Bd. 21). Wiirzburg 1988.

Zum Thema Heil und Heilung haben mir besonders geholfen:

W. Beinert, Heilender Glaube. Mainz 1990; O. Fuchs, Heilen und befreien. Der Dienst am
Nichsten als Ernstfall von Kirche und Pastoral. Diisseldorf 1990; K. Frielingsdorf u. M. Kehl
(Hrsg.), Ganz und heil. Unterschiedliche Wege zur Selbstverwirklichung. Wiirzburg 1990; O.
H. Pesch, Jesu Tod — Unser Leben, Freiburg i. Breisgau 1989. Andere Trostworte fand ich in:
E. Wiesel, Der Bettler von Jerusalem. Miinchen, Esslingen, 1987;H. M. Enzensberger, Kiosk.
Neue Gedichte. Frankfurt/M. 1995,

Wertvoll auch: H. J. M. Nouwen, Die Gabe der Vollendung. Mit dem Sterben leben. Freiburg,
Basel, Wien 1994.





