
Vom Geist bewegt - 
lebendige Schriftauslegung heute 
Werner Löser, Frankfurt 

•Novum spiritualis vitae impulsum sperare licet ex adaucta veneratione 
verbi Dei" - •man darf aus der verstärkten Verehrung des Wortes Gottes mit 
einem neuen Ansporn für das geistliche Leben rechnen", so lautet einer der 
letzten Sätze aus der Konzilskonstitution •Dei Verbum".1 Gedacht ist an die 
Lesung und die Auslegung der Bibel. Kurz vorher2 wird über die Theologie 
gesagt, sie •verjünge sich ständig" - •semper iuvenescit" -, wenn das 
Bemühen um die Heilige Schrift ihre Seele sei. Neuer Aufschwung des 
geistlichen Lebens, Verjüngung - das ist es ja wohl, was unserer Kirche und 
uns allen in ihr nottut und wonach sich viele sehnen. 

A) Bibelauslegung heute - Erwartungen und Erfahrungen 

Darf solche Verjüngung aus der Begegnung mit der Bibel erwartet werden? 
So viel kann sicherlich behauptet werden: die persönliche und die gemein- 
same •lectio divina", also das Lesen der Bibel, vertieft und verstärkt jedes 
Bemühen um eine christliche Erneuerung. Das bestätigen die neueren geist- 
lichen Gemeinschaften und Bewegungen, die lebendig sind und ein anzie- 
hendes Glaubenszeugnis geben. Sie sparen sich für das gläubige Lesen der 
Bibel eine regelmäßige Zeit aus. Ein Blick in die Geschichte der Kirche und 
insbesondere in die Zeiten, in denen sie sich erneuerte, unterstreicht dies. 
Man denke nur an das Jahrhundert der Reformation und der katholischen Er- 
neuerung. Die Grundidee, die Martin Luther und die anderen Reformatoren 
bewegte, zeigte sich ihnen beim Studium der Schriften des Paulus. Im ka- 
tholischen Raum prägte unter anderen Ignatius von Loyola und der von ihm 
ins Leben gerufene Orden die Reformbemühungen. Sie waren von den Ex- 
erzitien getragen, die den Übenden immerzu auf die Heilige Schrift verwei- 
sen. Im Bereich der gläubigen Betrachtung der biblischen Texte soll der 
Übende Gottes Willen erspüren und erwählen. Der Übersetzer und Ausleger 
der Bibel Hieronymus, der mehr als ein Jahrtausend zuvor gelebt und ge- 
wirkt hatte, war im 16. Jahrhundert für viele an der Erneuerung der Kirche 
Interessierte ein Vorbild. In immer neuen Anläufen hat Albrecht Dürer ihn 

1 •Dei Verbum" Nr. 26. 
2 Ebd. 24 



Werner Löser 428 

gemalt und seine mit der Bibel aufs engste verbundene Persönlichkeit ge- 
deutet. Wir dürfen uns auch heute aus der Begegnung mit der Bibel heilsame 
Impulse für die ersehnte Verlebendigung unserer Kirche erhoffen. 

Dem steht freilich eine ernüchternde Erfahrung entgegen: daß es schwie- 
rig geworden ist, die Bibel unbefangen als Gottes Botschaft an mich und uns 
auszulegen und anzunehmen. Die Bibel ist zum Gegenstand hochkompli- 
zierter wissenschaftlicher Forschung geworden. Wer in früheren Zeiten nach 
der Bibel griff, dem erschloß sie sich vergleichsweise einfach: die kirchli- 
che Auslegung der Texte in Predigt, Kirchenjahr, Bild, Musik, Brauchtum 
lieferte dem die biblischen Texte Hörenden und Lesenden zueinander pas- 
sende, in langen Zeiten gewachsene und immer wieder weitergegebene sin- 
nenhafte Vorstellungsgehalte. Der einzelne bewegte sich in einem langen 
kirchlichen Auslegungsstrom, verinnerlichte sich wie selbstverständlich die 
in ihm überlieferten Auslegungsinhalte und gewann so die spontane Ge- 
wißheit, dem in den biblischen Texten Gesagten nahe zu sein. Seit einigen 
Jahrzehnten und in steigendem Umfang ist indes auch unter den Christen die 
Befürchtung gewachsen, die Bibel sei in Wirklichkeit ein so verschlossenes 
Buch, daß es nur noch dem wissenschaftlich ausgebildeten Spezialisten in 
seinem wahren Sinn zugänglich ist. Resignation angesichts der Erfahrung, 
über das ausgefeilte methodische Rüstzeug, dessen man für eine verläßliche 
Auslegung der Bibel offenbar bedarf, nicht zu verfügen, hat sich breit ge- 
macht. Ist die Bibel zur Domäne der wissenschaftlichen Exegeten gewor- 
den? Vor fast zwei Jahren, im April 1993, hat die •Päpstliche Bibelkom- 
mission" ein recht umfangreiches Dokument herausgegeben •Die Interpre- 
tation der Bibel in der Kirche".3 Dieses Dokument kennt die Kritik an dem 
faktischen Gewicht, das die wissenschaftliche Exegese bekommen hat, und 
faßt die Einwände so zusammen: •Statt einen leichteren und sichereren Zu- 
gang zu den frischen Quellen des Wortes Gottes zu schaffen, mache sie aus 
der Bibel ein verschlossenes Buch, dessen doch immer problematische In- 
terpretation raffinierte technische Mittel erheische und so aus der Bibel ein 
Reservat für Spezialisten mache. Für diese gilt, so glauben einige, das Wort 
des Evangeliums: ,Ihr habt den Schlüssel (der Tür) zur Erkenntnis wegge- 
nommen; ihr selbst seid nicht hineingegangen, und die, die hineingehen 
wollten, habt ihr daran gehindert' (Lk 11,52; vgl. Mt 23,13)".4 Trotz des in 
solch einem Satz sich aussprechenden Problembewußtseins bietet das Do- 
kument in seiner Durchführung dann aber doch auch nur die ausführliche 
und hochdifferenzierte Beschreibung und zugleich Empfehlung der moder- 
nen Methoden der wissenschaftlichen Bibelexegese. So wird das Dokument 

3 Sekretariat der Dt. Bischofskonferenz, Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls, Nr. 115 
4 Ebd. 28 



Vom Geist bewegt - lebendige Schriftauslegung heute 429 

den Bibelwissenschaftler wohl erfreuen, den diesem Kreis nicht Zuge- 
hörenden aber vermutlich ratlos zurücklassen. 

Wer solche Schwierigkeiten empfindet, mag sich auch noch durch die Er- 
kenntnis bestätigt fühlen, daß die Bibel in den unterschiedlichsten, ja ge- 
gensätzlichsten Weisen ausgelegt wurde und wird. War sie nicht sogar zur 
Begründung auch befremdlicher Überzeugungen dienlich? Haben nicht - 
beispielsweise - im Ersten Weltkrieg Feldprediger mit der Bergpredigt Jesu 
die Sinnhaftigkeit der kriegerischen Gewalttätigkeit begründet? Und das 
konnte dann - verständlicherweise - Gegenstand zynischen Spotts sein, wie 
ihn etwa Karl Kraus in •Die letzten Tage der Menschheit" reichlich über die 
Prediger ausgegossen hat.5 Hat es der Leser und Ausleger der Bibel mit ei- 
nem Buch zu tun, das eine eindeutige Botschaft gar nicht hergibt, so daß sie 
der eine in dieser Weise und der andere in jener verstehen und sich dabei auf 
gute Gründe stützen kann? 

Die Begegnung mit der Bibel, der soviel an neuem Ansporn und Verjün- 
gung verheißen ist, droht angesichts der Hindernisse, auf die schon viele 
Christen gestoßen sind, gar nicht erst zustande zu kommen. Empfiehlt es 
sich da nicht, den gordischen Knoten mit einem Hieb durchzuschlagen, d.h. 
hier: sich an allen Vorschriften und Vorbehalten vorbei in eigener Verant- 
wortung und •vom Geist getrieben" der Bibel auszusetzen und sie so aufzu- 
schließen, um auf diese Weise Gottes Botschaft an mich und uns unvermit- 
telt zu vernehmen? Sollte man sich nicht einfach von den Einsprüchen, die 
von hierher und daher den Zugang zur biblischen Botschaft erschweren, 
freihalten, damit diese auf jeden Fall vernommen wird? Solch eine Emp- 
fehlung klingt verlockend. Aber wer ihr folgte, würde doch wohl in andere 
Sackgassen hineingeraten. Was damit gemeint ist, läuft bisweilen unter dem 
Begriff der •pneumatischen Exegese", vor der die Kirche aber immer wie- 
der warnt. Sie befürchtet, daß sich dabei •subjektive Interpretationen, die 
aus Einbildungskraft oder intellektueller Spekulation stammen"6, nach vorn 
drängen können. Diese Befürchtung ist nicht aus der Luft gegriffen. Es gibt 
zu viele Beispiele fromm oder auch unfromm gemeinter, jedenfalls abwegi- 
ger Bibelauslegung. 

Das bedeutet aber: der unmittelbare, vom Geist bewegte Zugriff zur Bibel 
wird nur dann zur Begegnung mit dem in ihr aufbewahrten Wort Gottes 
führen, wenn der nach der Bibel greifende Leser und Ausleger lebendig der 
Kirche zugehört, daraufhin über einen verläßlichen Glaubenssinn verfügt 
und so in der Lage ist, den Gehalt der biblischen Texte richtig zu erfassen. 

5 Karl Kraus, Die letzten Tage der Menschheit. Tragödie in fünf Akten mit Vorspiel und Epi- 
log. Frankfurt am Main. 1986. Vgl. bes. die Szenen 15 bis 18 im III.Akt. 
6 Vgl. z.B. das Dokument der Päpstlichen Bibelkommission, Die Interpetation der Bibel in 
der Kirche, a.a.O., 72 



Werner Löser 430 

Dies ist wohl in dem grundlegenden Satz gemeint, der in •Dei Verbum" sich 
findet: •Da die Heilige Schrift in dem Geist gelesen und ausgelegt werden 
muß, in dem sie geschrieben wurde, erfordert die rechte Ermittlung des Sin- 
nes der heiligen Texte, daß man mit ... Sorgfalt auf den Inhalt und die Ein- 
heit der ganzen Schrift achtet, unter Berücksichtigung der lebendigen Über- 
lieferung der Gesamtkirche und der Analogie des Glaubens".7 Das will sa- 
gen: wer in die Kirche und ihr vielfältiges Leben eingebunden ist, liest und 
deutet die Bibel in der Perspektive, die sich ihm eben dadurch erschließt, 
und also im wesentlichen richtig. So bleibt er auch vor den Einseitigkeiten 
und Unausgewogenheiten bewahrt, die bei einem Umgang mit der Bibel sich 
ergeben könnten, der sich aus der alleinigen Berufung auf die Impulse des 
Geistes herleitet und also nicht in die leibhaftige Kirche eingebunden ist. 
Also: Bibellesung und -auslegung •vom Geist bewegt" -ja, aber getragen 
vom kirchlichen Lebenskontext. 

Wer dies beachtet, tut recht und gut, wenn er die Bibel persönlich liest und 
deutet. Er wird den geistlichen Gewinn daraus ziehen, den er sich erhofft. 
Sein gläubiges Leben erfährt die Verjüngung und den neuen Antrieb, derer 
er selbst und durch ihn hindurch die Kirche bedarf. Damit ist die wissen- 
schaftliche Exegese der Bibel nicht für überflüssig erklärt. Diese ist sogar - 
an ihrer Stelle - unentbehrlich, sofern sie sich nicht als Selbstzweck versteht 
und vollzieht. Sie hat ihre Aufgabe so gut wie möglich und d.h. heute: un- 
ter Anwendung aller ihr zu Gebote stehenden wissenschaftlichen Methoden 
zu erfüllen. Was ihr dabei an Erkenntnis geschenkt wird, reicht sie der Kir- 
che dar, damit diese es bei der Formung ihrer eigenen Gestalt und auch ih- 
res Lebens aufgreift und umsetzt. Vor allem diejenigen, die in der Kirche 
und in ihrem Auftrag lehren und verkünden, haben im Rahmen ihrer Mög- 
lichkeiten die Ergebnisse der wissenschaftlichen Bibelauslegung aufzugrei- 
fen und in ihr Lehren und Verkünden einzubeziehen. Der einzelne Christ be- 
gegnet der wissenschaftlichen Bibelexegese und ihren Erkenntnissen in der 
Regel nicht unmittelbar, wohl aber vermittelt über die Kirche und in ihr ins- 
besondere über ihr Lehren und Predigen. Wer in der Kirche lehrt und pre- 
digt, hat dies immer auch bibelauslegend zu tun, und wenn er dies verant- 
wortlich zu tun bestrebt ist, so wird er dabei auf das von den Fachexegeten 
Dargebotene achten. Wer jedoch ohne eigene bibelwissenschaftliche Fach- 
kompetenz die Bibel persönlich liest und deutet, wird dies natürlicherweise 
dann doch im Lichte dessen tun, was ihm in Predigt und Katechese bereits 
zugetragen worden ist. Wer aber - aus welchen Gründen auch immer - eine 
Bibel vielleicht noch in seinem Bücherschrank aufbewahrt, aber doch nie 
oder nur selten persönlich in ihr liest, vermag sein christliches Leben gleich- 

' Dei Verbum, Nr. 12 



Vom Geist bewegt - lebendige Schriftauslegung heute 431 

wohl aus der Bibel zu nähren. Sie erschließt sich ihm, vermittelt über sein 
Mitleben mit der Kirche und über sein gläubiges Hören der Predigt. Er be- 
gegnet ihr - wiederum vermittelt - über die Gebete, die er in der Kirche und 
zusammen mit ihren Gliedern spricht und in denen sich die biblische Bot- 
schaft in eigener Weise spiegelt. 

Dies alles mindert die Dringlichkeit der allen Christen geltenden Emp- 
fehlung nicht, auch persönlich die Bibel zu lesen, um aus ihr Gottes Wort zu 
vernehmen. Greift er sie auf, wozu er ermutigt werden sollte, so wird er da- 
bei eine Vertiefung seines Glaubens an das Evangelium erfahren. Er wird für 
sich selbst erleben, daß eine lebendige Bibelauslegung einen spürbaren 
neuen Impuls für das geistliche Leben mit sich bringt. Besonders fruchtbar 
erweist sich das gemeinsame Lesen und Auslegen der Bibel in einer christ- 
lichen Gruppe. Im Bibelgespräch zeigen sich in der Regel noch einmal über- 
raschend neue Seiten der biblischen Botschaft. 

B) Die Bibel und die Dimensionen ihrer sachgerechten Auslegung 

Man wird aus dem bisher Gesagten herausgehört haben, daß eine vom Geist 
bewegte, lebendige Bibelauslegung auch heute eine kirchliche Bibelausle- 
gung zu sein hat. Geist und Kirche - das widerspricht sich nicht, auch wenn 
die Einheit von Geist und Kirche in der Geschichte oft voller Spannung war. 
Daß die geistliche Auslegung der Bibel zugleich ihre kirchliche Auslegung 
besagt, das ist der Bibel selbst nicht fremd. Es wird nicht von außen und ihre 
Botschaft überdeckend an sie herangetragen. Es entspricht ihrer inneren 
Ausrichtung, in einer kirchlichen Perspektive ausgelegt werden zu wollen. 
Dies soll im folgenden in drei aufeinanderfolgenden Gedankenkreisen aus- 
führlich begründet werden. Dabei greife ich immer wieder, auch wenn es 
nicht ausdrücklich erwähnt wird, auf Aussagen zurück, die ich in Aufsätzen 
Heinrich Schliers, des bedeutenden, 1978 verstorbenen Exegeten und Theo- 
logen, gefunden habe.8 

8 Vor allem H. Schlier, Was heißt Auslegung der Heiligen Schrift?, in: ders, Besinnung auf 
das Neue Testament. Freiburg 1964, 35-62; aber auch ders., Biblische und dogmatische Theo- 
logie, ebd. 25-34. 



Werner Löser 432 

/. Die Bibel ist als ein Buch auszulegen, das in einer bestimmten 
geschichtlichen Situation abgefaßt wurde und geschichtliche Ereignisse 
bezeugt, in denen Gott sich der Welt geoffenbart hat. 

In geschichtlichen Ereignissen hat Gott sich seinem Volk und der Welt ge- 
offenbart und gnädig zugewandt. Man denke für die Geschichte Israels - 
beispielsweise - an die Berufung des Abraham, an den Auszug Israels aus 
Ägypten, an die Rückkehr aus der babylonischen Gefangenschaft und viele 
andere Ereignisse. In Texten, in Büchern, die zu verschiedenen Zeiten und 
unter unterschiedlichen Bedingungen abgefaßt wurden und im Alten Testa- 
ment gesammelt sind, sind diese Ereignisse aufbewahrt. Das entscheidende 
Ereignis, von dem das Neue Testament spricht, ist Jesus von Nazareth in der 
Geschichte seines Lebens. Dieses Leben endete am Kreuz und im Grab, 
wurde aber durch Gottes Machttat - österlich - gerettet. Das Ereignis des 
Lebens und Sterbens und Auferwecktwerdens Jesu von Nazareth zog viele 
andere Ereignisse nach sich. Das Neue Testament bezeugt die Geschichte 
Jesu von Nazareth und die durch sie hervorgerufenen Ereignisse. Es geht 
ihm nicht um das, •was immer war, aber nie geschah", also um Mythen, son- 
dern um das, •was sich unter uns ereignet hat", wie es im ersten Vers des 
Lukasevangeliums heißt. Es haftet ihm die Konkretheit und auch die Be- 
grenztheit alles Geschichtlichen an. Alles spielt sich in bestimmten Räumen, 
zu bestimmten Zeiten ab. Die Beteiligten sprechen bestimmte Sprachen, sie 
bewegen sich in bestimmten Vorstellungen. Die Bibel des Alten und des 
Neuen Testaments hat an der Geschichtlichkeit und damit auch Begrenztheit 
der Ereignisse teil, die es in den unterschiedlichsten Weisen bezeugt. Sie 
enthält Berichte, spricht aber auch in Gleichnissen; sie überliefert Briefe, 
bietet aber auch Gebetstexte. Besonders bemerkenswert ist die Textform der 
Evangelien. 

Wer den Sinn der biblischen Texte möglichst genau erfassen will, tut gut 
daran, die Methoden anzuwenden, die für die Deutung alter Texte in den 
Geschichts- und Geisteswissenschaften entwickelt worden sind. Dazu 
gehören die Sicherung der ursprünglichen Textfassung, die Bestimmung der 
sprachlichen Form eines Textes, der Vergleich verwandter Texte mitein- 
ander, ob sie sich nun innerhalb der Bibel finden oder nicht. Wie man weiß, 
haben die exegetischen Wissenschaften außerordentlich differenzierte 
Methoden zur Ermittlung des Sinnes der biblischen Texte entwickelt. In der 
Anwendung dieser historisch-philologischen Methoden wird der Tatsache 
Rechnung getragen, daß die biblischen Texte Ereignisse der Vergangenheit 
bezeugen und selbst unter früheren, begrenzten Bedingungen entstanden 
sind. In all dem wirkt sich der Respekt vor der Tatsache aus, daß Gott sich 
in die Geschichte hinein geoffenbart hat, daß er sich in Ereignissen mitge- 



Vom Geist bewegt - lebendige Schriftauslegung heute 433 

teilt hat, die als geschichtliche die üblichen raum-zeitlichen Begrenztheiten 
aufweisen. 

Die Bibel bezeugt die Ereignisse, in denen sich Gott seiner Schöpfung 
mitgeteilt und geoffenbart hat. Der sich offenbarende Gott ist auch als der 
dreifaltige der eine Gott. Der eine Gott teilt sich der Welt in einer Offen- 
barung mit. Die Bibel, die diese eine Offenbarung bezeugt, kann bei all 
der Mannigfaltigkeit ihrer Texte, ja sogar bei ihrer Gegliedertheit in das 
Alte und Neue Testament letztlich nur ein Buch mit einer inneren Einheit 
sein. Die Behauptung, die Bibel sei durch eine innere Einheit gekenn- 
zeichnet, ist somit theologisch unausweichlich. Kann diese auch beim Blick 
auf die Texte entdeckt werden? Ist die Bibel ein Buch durch den jedem ihrer 
Einzeltexte innewohnenden Verweis auf einen textjenseitigen Bezugs- 
punkt: also auf den sich offenbarenden Gott? Oder läßt sich - darüber- 
hinaus - auch auf der Textebene selbst eine Mitte ausmachen, auf die alle 
Texte zulaufen und als deren Entfaltung sie verständlich gemacht werden 
können? 

Zunächst die Einheit von Altem und Neuem Testament. Seit ihren frühe- 
sten Zeiten hat die Kirche Texte des Alten auf Texte des Neuen Testaments 
im Schema •Verheißung und Erfüllung" oder •Typos und Alätheia" bezo- 
gen. Dieses Vorgehen begegnet uns weiterhin und in vielfacher Weise - vor 
allem im Raum der kirchlichen Liturgie. Dennoch ist es nicht unumstritten. 
Zum einen läßt sich dieses Verfahren nur auf eine kleine Auswahl alt- und 
neutestamentlicher Texte anwenden, zum anderen stellt eine genauere, auch 
historisch-philologisch vorangehende Betrachtung der Texte ihre unmittel- 
bare Beziehbarkeit auf andere Texte oftmals in Frage. Richtiger wird es sein, 
die Geschichte Israels im ganzen samt der Texte, die sie bezeugen: das Alte 
Testament, als auf den Fluchtpunkt hin ausgerichtet zu verstehen, der mit der 
Person Jesu von Nazareth gegeben ist und mit den Texten, die ihm - neute- 
stamentlich - zugeordnet sind. Hans Urs von Balthasar hat das hier Ge- 
meinte einmal so formuliert: 

•Wenn es wahr ist, daß die historisch-kritische Methode die alte Form des 
argumentum ex prophetia zerstört hat, das Worte des Alten Bundes unmit- 
telbar auf Christus hin gesprochen sein ließ (...), so wurde beim Wegräumen 
dieser allzu naiven Vorstellung der Raum für etwas viel Wichtigeres und 
Großartigeres freigelegt: für den prophetischen Charakter der Gesamtge- 
schichte Israels. Sie ist die Bundesgeschichte des erwählten Volkes mit Gott, 
deren Größe, Katastrophe und Selbstübersteigung einer unanschaulichen, 
unkonstruierbaren Vollendung entgegenzieht. Das Vollendende ist aber nur 
mit dem zusammen zu verstehen, was es vollendet. Man kann das heute 
nicht nachdrücklich genug betonen: das Christentum ist ohne den Alten 
Bund nicht verstehbar; jeder Versuch, die Gestalt, Botschaft, Nachwirkung 



Werner Löser 434 

Christi in der Welt zu deuten, scheitert notwendig, wenn er dies alles nicht 
genau in seiner Nähe und seinem Abstand zum Alten Bund einzuschätzen 
vermag".9 

Läßt sich für das Neue Testament eine innere Einheit aufweisen? Hat die 
spätere kirchliche Entscheidung, die verschiedenen Schriften des Neuen Te- 
staments zum Kanon der Heiligen Schrift zusammenzubinden, eine ihr vor- 
ausliegende, dem Neuen Testament selbst innewohnende Grundlage? Oder 
fällt das Neue Testament, kritisch betrachtet, in nur wenig zusammenhän- 
gende Teile auseinander? Es ist nicht zu leugnen, daß die Bücher und die 
Texte des Neuen Testaments sehr unterschiedlichen Charakters sind. Und 
doch läßt sich, unter Anwendung derselben Methoden, die die Unterschied- 
lichkeit der neutestamentlichen Texte sehen lassen, auch eine innere Einheit 
des Neuen Testaments ausmachen. Formkritische und textgeschichtliche 
Analysen haben gezeigt, daß es einen Typ von kurzen Texten gibt, die man 
gewöhnlich als die ursprünglichen Bekenntnisformeln bezeichnet, man 
könnte auch sagen: als die Ur-Homologien. Diese Texte finden sich verstreut 
in den meisten Schriften des Neuen Testaments. Und sie sind zahlreich. 
Manche dieser Bekenntnisformeln sind Akklamationen, z.B.: •Jesus ist der 
Herr" (Phil 2, 11). Andere sind ganz knappe Zusammenfassungen der Bot- 
schaft von Jesus Christus, z.B.: •Christus ist für unsere Sünden gestorben, 
gemäß der Schrift, und er ist begraben worden. Er ist am dritten Tag aufer- 
weckt worden, gemäß der Schrift, und erschien dem Kephas und dann den 
Zwölf (1. Kor 15,3-5). Wieder andere sind Lieder, die wohl in der frühe- 
sten kirchlichen Liturgie gesungen wurden, z.B.: •Jesus Christus war Gott 
gleich, hielt aber nicht daran fest, wie Gott zu sein, sondern er entäußerte 
sich und wurde wie ein Sklave und den Menschen gleich. ..." (Phil 2,6-11). 
Diese kurzen Ur-Homologien sind die ältesten Textelemente der christlichen 
Glaubensüberlieferung. Es gab sie schon, bevor die längeren Texte, in die 
hineinverwoben sie uns überliefert wurden, abgefaßt worden sind. Es gibt 
gute Gründe für die Annahme, daß sie in die ersten Jahre der christlichen 
Urgemeinde zurückreichen. In ihnen sprach sich der christliche Glaube an 
Jesus, den gekreuzigten und auferweckten Herrn, in der ursprünglichsten 
Form aus. Wer in das Bekenntnis einstimmte, das sie enthalten, gehörte zur 
christlichen Gemeinde. Man beachte, daß diese Ur-Homologien ausschließ- 
lich christologisch ausgerichtet sind. Nur von Jesus von Nazareth sprechen 
sie. Er ist in Person das entscheidende Ereignis, in dem Gott sich in der Ge- 
schichte mitgeteilt und geoffenbart hat. 

Die Ur-Homologien sind die ersten in der christlichen Kirche überliefer- 
ten Texte. Alle umfassenderen und dann auch thematisch anders gerichteten 

1 H. U. von Balthasar, Herrlichkeit 111/2, Alter Bund. Einsiedeln 1967, 371 f. 



Vom Geist bewegt - lebendige Schriftauslegung heute 435 

Texte des Neuen Testaments sind durch konkrete historische und geogra- 
phische Situationen hervorgerufene Entfaltungen der frühchristlichen Be- 
kenntnissätze. Von ihnen kommen die größeren und späteren Schriften her. 
Zu ihnen kehren sie zurück. In diesem Sinne kann man sagen: die christo- 
logisch ausgerichteten Ur-Homologien halten die vielgestaltigen Schriften 
des Neuen Testaments zusammen. Kraft dieser Textelemente ist das Neue 
Testament durch eine innere Einheit bestimmt. 

Wir haben bis jetzt dargelegt, daß die Bibel als ein Buch auszulegen ist, 
das in einer bestimmten geschichtlichen Situation abgefaßt wurde und ge- 
schichtliche Ereignisse bezeugt, in denen Gott sich der Welt geoffenbart hat. 
Die Bibel als historisches Dokument - das ist eine erste Dimension dessen, 
was sie kennzeichnet. Dieser Tatsache trägt der Ausleger der Bibel dadurch 
Rechnung, daß er sich der Methoden bedient, die die historischen und phi- 
lologischen Wissenschaften zur Erhellung alter Texte entwickelt haben. Wer 
sich ihrer bedient, kann unter anderem bis zu der Erkenntnis vordringen, daß 
die Bibel - Altes und Neues Testament - bei aller inneren Mannigfaltigkeit 
doch ein Buch ist. Wir wenden uns nun einer zweiten Dimension dessen, 
was die Bibel ist, zu: 

//. Die Bibel ist als ein Buch auszulegen, das auf seine gegenwärtig 
beanspruchende Wahrheit hin befragt werden und Glauben wecken will. 

Die Auslegung der Bibel erschöpft sich keinesfalls in der Erhebung und Si- 
cherung der Orte und der Zeiten und der Abläufe der damaligen Gescheh- 
nisse. In ihnen hat sich ja ereignet, was den Menschen zu allen Zeiten und 
an allen Orten zugeeignet werden möchte, damit sie es sich aneignen und so 
ihr Heil finden. Die moderne hermeneutische Philosophie hat uns gelehrt, 
zwischen dem Zutreffenden und dem Wahren zu unterscheiden. Das Wahre 
ist das hier und heute den Menschen in Anspruch Nehmende. Indem es mir 
begegnet, und ich mich ihm öffne, werde ich verändert. •Was ist Interpre- 
tieren anderes, als es mit der Wahrheit des Textes aufzunehmen und sich ihr 
auszusetzen zu wagen?", hat Hans Georg Gadamer einmal formuliert.10 

Diese Einsicht hat auch im Raum der Theologie, genauer: der Bibelexegese, 
ihre Bedeutung, wie vor allem Heinrich Schlier dargelegt hat: •Die Ausle- 
gung der Hl. Schrift muß ..., wenn sie der Intention folgt, die sich in Form 
und Inhalt ihres Textes meldet, erstlich und letztlich darauf gerichtet sein, 
den in der Schrift fixierten Anspruch des Offenbarungsgeschehens zu ver- 
nehmen ... Ziel der Auslegung muß das Vernehmen des mit und in der 

10 H. G. Gadamer, Martin Heidegger und die Marburger Theologie, in: E. Dinkier (Hrsg.), 
Zeit und Geschichte = FS R. Bultmann. Tübingen 1964, 469^190, hier: 481. 



Werner Löser 436 

Schrift erhobenen Anspruchs Gottes sein. Denn dieser und nichts anderes ist 
die Wahrheit der Schrift. Ihm und nichts anderem begegnen stiftet Wahrheit. 
Ihn aus der Schrift dem Verstehen entfalten heißt die Wahrheit sich ereignen 
lassen. Die Wahrheit der Schrift ist, pointiert gesprochen, nicht die Richtig- 
keit ihrer Angaben über historische Fakten und Daten. Sie besteht nicht 
darin, daß alles so passiert ist, wie es dasteht. Das setzte ja voraus, daß sie 
geschrieben wäre, den Menschen (unseres Zeitalters!) den vorgestellten 
Faktenverlauf zu garantieren und ihn dadurch selig zu machen, daß er über 
ein Bild verfügt, das mit der Geschichte als Passiertem übereinstimmt. Aber 
die Wahrheit der Schrift ist der unabweisbare Anspruch der in der Ge- 
schichte und geschichtlich geschehenen Zusage und Zukunft der Treue 
Gottes in der Recht- und Gnadentat Jesus Christus"." 

Die Wahrheit der Bibel, die ihren Leser oder Hörer je heute in Anspruch 
nehmen will, ist die des sich offenbarenden Gottes. Gott hat sich in der Ge- 
schichte Israels und Jesu von Nazareth mitgeteilt. Diese Geschichte ist in der 
Bibel bezeugt. Sie ist in der Mannigfaltigkeit ihrer Texte das Dokument, das 
dieses Geschehen und seine Wahrheit aufbewahrt. Darum teilt sich die be- 
anspruchende Wahrheit des sich offenbarenden Gottes in der Auslegung der 
biblischen Texte mit. Dabei sind die Texte, die auf die Darlegung ge- 
schichtlicher Verläufe weitgehend verzichten - wie z.B. das Johannesevan- 
gelium - , nicht weniger ergiebig als die Texte z.B. der synoptischen Evan- 
gelien. Die geschichtlichen Fakten als solche sind angesichts der Frage nach 
der heute in Anspruch nehmenden Wahrheit nicht entscheidend. Entschei- 
dend ist, was in ihnen an beanspruchender Wahrheit vernehmbar ist. 

Zu einem gläubigen Verstehen oder zu einem verstehenden Glauben des- 
sen, was die Bibel an Wahrheit darbietet, kommt es freilich nur, wenn der 
vom Wort der Bibel Getroffene offen und bereit ist, sich in Anspruch neh- 
men und bewegen zu lassen. Solche Bereitschaft stellt sich mit dem exi- 
stentiellen Bewegtsein von der Sache ein, die ebenfalls die der Bibel ist. Die 
Auslegung der Bibel vollendet sich in dem Glauben, der dem aus ihr ver- 
nehmbaren Anspruch des sich offenbarenden Gottes entspricht. 

Die bisher dargelegten Gedanken waren weitgehend Anleihen bei der mo- 
dernen hermeneutischen Philosophie, nun übernommen in den Raum der 
Theologie und insbesondere in den Bereich der Fragen, die sich in der Bi- 
belexegese stellen. Enthält die Bibel selbst Hinweise darauf, daß sie je ge- 
genwärtig ausgelegt werden und Menschen ansprechen und zum Glauben 
anregen will? 

Ein erster Hinweis liegt in der Tatsache, daß die Bibel ein schriftliches 
Dokument ist. In den ersten Jahren ihrer Geschichte besaß die junge Kirche 

H. Schlier, Was heißt Auslegung der Heiligen Schrift?, a.a.O, hier: 53 



Vom Geist bewegt - lebendige Schriftauslegung heute 431 

in geschriebener Form nur die Schriften Israels. Die christologischen Ur- 
Homologien und ihre erste Entfaltung und auch die Jesusüberlieferung wur- 
den zunächst mündlich weitergereicht und verbreitet. Doch dann kam es zu 
ihrer schriftlichen Fixierung. Die schriftliche Fixierung dessen, was 
zunächst nur mündlich überliefert worden war, bewahrte dieses zunächst 
einmal davor, daß es seine Prägnanz verlor und sich mit Beliebigem und 
Phantastischem vermischte, wie es im Umkreis der in die Bibel eingegan- 
genen Texte ja auch geschehen ist und in den apokryphen Schriften sein 
Echo hatte. Wichtiger noch ist, daß das Eingehen und Übergehen der zuvor 
mündlich bezeugten Offenbarung Gottes in die Schrift eine wichtige Di- 
mension der Offenbarung Gottes selbst aufgreift und entfaltet: daß sie allen 
Menschen aller Zeiten und Räume zugedacht ist und zugetragen werden 
will. Das geschichtliche Offenbarungsereignis kommt aller Welt nahe über 
die Schrift, die es bezeugt und die allüberall zu gläubiger Auslegung zur 
Verfügung stehen kann und will. Auch hier darf noch einmal an eine Er- 
kenntnis der hermeneutischen Philosophie erinnert werden. Hans Georg 
Gadamer formuliert: •In der Form der Schrift ist alles Überlieferte für jede 
Gegenwart gleichzeitig"12 und noch einmal: •Was schriftlich fixiert ist, hat 
sich von der Kontingenz seines Ursprungs und seines Urhebers abgelöst und 
für neuen Bezug positiv freigegeben."13 Dazu kommt noch, daß im Vorgang 
der Schriftwerdung der Überlieferung auch die inhaltlichen: genauer gesagt: 
die theologischen Profile der einzelnen Schriften zu sich kamen und sich 
festigten. So trifft nun der Leser und Ausleger des Neuen Testaments bei- 
spielsweise auf eine Theologie des Paulus oder des Johannes oder des Mar- 
kus. Und im Zusammenhang damit entfalteten sich auch die verschiedenen 
Textformen, die uns in der Bibel begegnen: das Evangelium als besonders 
auffallende Form, die Briefe, die Hymnen, die Apokalypsen. Eine unbelie- 
bige, gegenwärtige Lesung und Auslegung der Bibel ist erst möglich, weil 
es die Bibel in ihrer geprägten Gestalt gibt: in ihrer Form und in ihren For- 
men, aber auch in ihrer bestimmten Botschaft und in den bestimmten Teil- 
inhalten ihrer Einzeltexte. 

Ein zweiter Hinweis auf den Gegenwartsbezug, der der Bibel eigen ist, 
liegt in der Tatsache, daß die Bibel nicht ohne Grund und von Anfang an vor 
allem als das Buch verstanden wurde, das die Lesungen enthält, die im 
christlichen Gottesdienst zu verlesen und in der Predigt auszulegen sind. Bi- 
bel und Predigt gehören aufs engste und innerlich zusammen. Die Bibel 
drängt von sich aus dahin, daß das in ihr geschrieben Aufbewahrte je hier 
und heute wieder •verlautet" und gleichzeitig in seinem ansprechenden und 

' H. G. Gadamer, Wahrheit und Methode. Tübingen 1960, 367 
1 Ebd. 373 



Werner Löser 438 

in Anspruch nehmenden Gehalt für die anwesenden Hörer verstehbar ge- 
macht wird. Dies zu leisten, ist die Aufgabe der Predigt. Die Zusammen- 
gehörigkeit von Bibel und Predigt in der gottesdienstlichen Versammlung 
der Christen ist ein sprechender Hinweis darauf, daß die Bibel als ein Buch 
auszulegen ist, das eine Botschaft für die jeweilige Gegenwart enthält. Sie 
kommt erst zur Erfüllung ihrer inneren Bestimmung, wenn eine Gemeinde 
und von ihr getragen die einzelnen mit dem Bekenntnis des Glaubens dar- 
auf antworten. Es ist an seiner Stelle berechtigt und hilfreich, daß die Bibel 
in immer perfekteren und differenzierteren kritischen Editionen auf dem 
Buchmarkt angeboten wird. Der wissenschaftlich arbeitende Exeget muß 
selbstverständlich damit arbeiten. Doch repräsentiert die Ausstattung der Bi- 
bel als Lektionar oder Evangeliar für den gottesdienstlichen Gebrauch ihr 
Wesen zutreffender. Klaus Berger schrieb kürzlich: •Anders als bei uns ist 
damals (d.h. in der Antike und auch im Umkreis der Bibel) nicht die Ver- 
schriftlichung, sondern das Vorlesen der eigentliche Akt der Veröffentli- 
chung und Weitergabe. Alles Schriftliche zielte nicht auf den stillen Leser, 
der sich ,mit seinem Buch zurückzieht', sondern auf die Erbauung oder den 
Aufbau einer Gemeinschaft."14 Die erste und sachlich richtigste Situation 
für die Verlesung der biblischen Botschaft und für die sich ihr anschließende 
vom Geist bewegte, lebendige Auslegung ist die des eucharistischen Got- 
tesdienstes. Jede andere persönliche oder gemeinschaftliche Lesung und 
Deutung der Bibel sollte auf die liturgische bezogen bleiben. Wir kommen 
zu einem dritten Gedankenkreis. 

///. Die Bibel ist als ein Buch auszulegen, das sich die Kirche als seinen 
Verstehensraum einräumt und sich nur im Mitleben mit der Kirche und im 
Dialog mit ihrer Geschichte erschließt 

Alles bisher Ausgeführte führte auf diesen Gedankenkreis hin, in dem es 
nun ausdrücklich um die kirchliche Dimension der geistlichen Bibelausle- 
gung geht. Wie man weiß, geschieht die Auslegung der Bibel keinesfalls nur 
in Wort und Text. Sie geschieht auch in der kirchlichen Liturgie, im persön- 
lichen Gebet der Christen, im kirchlichen Brauchtum, in der Lehre, deren 
immer neue Entfaltung den Theologen anvertraut ist, im kanonischen Recht, 
in der Kunst und natürlich und vor allem in Katechese und Predigt. Aktuelle 
Schriftauslegung ereignet sich im Raum der Kirche und in der Wahrneh- 
mung der Bereiche, in denen sie schriftauslegend am Werke ist. Alles hat 

14 Rezension zu Peter Müller, Verstehst du auch, was du liest?, in: FAZ vom 15. März 1995, 
Nr. 65, 10 



Vom Geist bewegt - lebendige Schriftauslegung heute 439 

auch eine geschichtliche Komponente. Man kann sogar sagen: die Ge- 
schichte der Kirche ist die Geschichte der Auslegung der Bibel. 

Dies alles erscheint in der Regel als weitgehend unproblematisch. Strittig 
ist allerdings, ob und wie die gegenwärtige Bibelauslegung an die Dogmen 
der Kirche gebunden ist. Kann es noch vom Geist bewegte Auslegung der 
Schrift geben, wenn dem Leser und Ausleger von vornherein die Fesseln 
früherer dogmatischer Festlegungen angelegt sind? Bei der Antwort auf 
diese Frage gebe ich - noch mehr als in den vorhergehenden Erörterungen 
- Gedanken von Heinrich Schlier wieder, der sich lange und eingehend mit 
der angedeuteten Frage befaßt hat und dem die hilfreichsten Einsichten ge- 
schenkt wurden. Drei Überlegungen scheinen ihn vor allem zu der Auffas- 
sung bewogen zu haben, daß die geistliche Schriftauslegung und die in ihr 
zur Auswirkung kommende dogmatische Bindung sich nicht ausschließen, 
sondern sogar befruchten. 

In einer ersten Überlegung weist er darauf hin, daß es zur Eigenart ge- 
schichtlicher Ereignisse und der sie erschließenden und aufbewahrenden 
Texte gehört, sich einen Raum einzuräumen, in dem sie ein Echo finden, d.h. 
wahrgenommen, beachtet, bedacht und beurteilt werden. Das gilt auch für 
die Ereignisse der Heils- und Offenbarungsgeschichte des Alten und Neuen 
Bundes und ihre Texte. Sie rufen als Raum ihres Beachtet- und Erwogens- 
werdens die Kirche hervor. Die Kirche ihrerseits verwahrt die Ereignisse 
und die Texte, auf die sie sich bezieht und in deren Annahme sie sich ihrer 
Identität vergewissert, durch die Zeiten. Darum stellt sie sie zu dem Kanon 
der heiligen Schriften zusammen. Man könnte formulieren: Die Kirche ist 
der Resonanzraum, den sich das im Neuen Testament bezeugte Wort Gottes 
schafft und dessen es bedarf, damit es in der Geschichte hörbar wird. 

Eine zweite Überlegung tritt hinzu. Die dogmatische Denkform ist dem 
Neuen Testament selbst nicht fremd. Satzhafte Fixierungen des Evangeli- 
ums tauchen auch nicht erst in den Spätschriften der Bibel auf, sondern sie 
gehen in der Form der Ur-Homologien den sonstigen Texten der Bibel so- 
gar historisch und sachlich voraus, - wie wir schon früher besprochen ha- 
ben. Die urkirchlichen Bekenntnisformeln weisen bereits die Merkmale auf, 
die auch die späteren Dogmen der Kirche kennzeichnen: es handelt sich um 
Glaubenssätze, in denen die Kirche verbindlich den ihr selbst vorgegebenen 
Grund ihrer selbst ausspricht. Sowohl die neutestamentlichen Schriften in 
ihrer entfalteten Gestalt als dann auch die späteren Dogmen der Kirche ex- 
plizieren, präzisieren, präsentieren das in den Bekenntnisformeln bereits 
grundlegend Gesagte. Also: die dogmatische Denkform ist dem Glau- 
bensdenken, wie es sich schon im Neuen Testament findet, nicht grundsätz- 
lich fremd. Wer das Neue Testament auslegt, bekommt es in seinem Bereich 
bereits mit dem Dogma in seiner ursprünglichsten Form zu tun. 



Werner Löser 440 

Schließlich eine dritte Überlegung. Sie gilt dem Sinn, den ein nach-neu- 
testamentlich verkündetes kirchliches Dogma für die Auslegung der Bibel 
hat. Die kirchliche Glaubensbesinnung hat die Aufgabe, die von der Exegese 
und der Biblischen Theologie zur Sprache gebrachten Sachverhalte zusam- 
menhängend und im Kontext aktueller Fragestellungen zu durchdenken. Sie 
hat dies im Gespräch mit allen Partnern zu tun, die zur Erhellung der Sache 
beitragen können. Die auf die Wahrheit der exegetisch erhobenen Sachver- 
halte zudenkende Besinnung hat - wie wir wissen - in der Geschichte der 
Kirche immer wieder zur Niederlegung des Erkannten im Dogma geführt. 
Künftige Schriftauslegung sollte - das war und ist ja der Sinn dieses Vor- 
gangs - an dem so Fixierten nicht mehr vorbeigehen können. Die entschei- 
dende Frage lautet nun: welchen Sinn hat solch ein Dogmatisieren des Er- 
kannten? Läßt es sich angesichts des Wesens und des Anspruchs der Bibel 
rechtfertigen? In einem wichtigen und viel beachteten Text hat Heinrich 
Schlier auf diese Frage einmal so geantwortet: •Was die Exegese im metho- 
dischen Verfahren unter hörendem Verstehen als das von der Heiligen 
Schrift zu denken Aufgegebene erarbeitet hat, übergibt sie dem Glau- 
bensdenken der Kirche, damit dieses dem zu Denkenden nachdenke und den 
Sachverhalt durchdenke. Vielleicht, daß es dabei an diesem oder jenem 
Punkte auch zu einem Zu-Ende-Denken kommt. Solches Zu-Ende-Denken, 
welches sich im Glaubenskonsens der Kirche anzeigt, kann, sofern es die 
Stunde fordert und erlaubt, zur Fixierung im Dogma führen. Dieses bedeu- 
tet aber nicht das Ende des Bedenkens, sondern die Erhebung des Gedach- 
ten, Nachgedachten, Durchgedachten und jetzt und hier Zu-Ende-Gedachten 
in das unbestreitbar und unverlierbar Denkwürdige. Für die Exegese bedeu- 
tet das nicht die Suspendierung des Vollzugs im Umkreis dieses oder jenes 
Textes, sondern die Anweisung des entschiedenen Denkens an seinen Be- 
ginn zu neuem Überdenken."15 Ein Dogma ist also das für die schriftausle- 
gende Kirche unbestreibar und unverlierbar Denkwürdige. Darum ist sie bei 
ihrer aktuellen Schriftinterpretation daran verwiesen und gebunden. 

Das so verstandene Dogma liegt in der Linie der Aussageintention der Bi- 
bel selbst und ist ihr darum nicht fremd. Wer sich an das Dogma gebunden 
weiß, stimmt eben dadurch in eine gemeinsame Lesung und Auslegung der 
Bibel ein. Wer sich von ihm lossagt, gerät in die Gefahr einer nur individu- 
ellen und auch willkürlichen Auslegung der Bibel. Es gibt dafür ein Beispiel 
aus der Geschichte. Im Konzil von Nikaia im Jahre 325 entschied sich die 
Kirche im Rahmen ihrer Auseinandersetzung mit dem zeitgenössischen 
Arianismus und Hellenismus für ein verbindliches Festhalten am trinitari- 
schen Gottesbild als der Summe der biblischen Gottesrede. Dies war ge- 

15 Ebd. 60 f. 



Vom Geist bewegt - lebendige Schriftauslegung heute 441 

meint mit der Aussage, Jesus Christus sei •gleichwesentlich dem Vater". 
Diese dogmatische Entscheidung wurde jedoch in der Folgezeit -jedenfalls 
zunächst - nicht allgemein angenommen, sodaß in der Kirche des vierten 
Jahrhunderts Unfriede und Uneinigkeit herrschten. Eine Doppelsynode in 
Rimini einerseits und in Seleukia andererseits - im Jahre 361 - meinte, der 
Situation dadurch Herr zu werden, daß das Dogma von Nikaia zurückge- 
nommen und die Empfehlung ausgesprochen wurde, man solle den Begriff 
•Gleichwesentlichkeit" durch den Begriff •Ähnlichkeit" ersetzen und bei 
der Suche nach der genaueren Bedeutung des damit Gemeinten in der Bibel 
nachschauen. Diese wohl gut gemeinte Antwort auf die kirchliche Situation 
führte indes dann doch nicht zur Beruhigung, sondern sie verschärfte die 
Probleme erheblich. Selten durchlebte die Kirche eine Epoche mit so viel 
Unfrieden und Uneinigkeit wie diejenige nach der erwähnten Doppelsyn- 
ode. Erst als das Konzil von Konstantinopel im Jahre 381 unmißverständlich 
die Geltung der dogmatischen Entscheidung von Nikaia bestätigte, setzten 
sich in der Kirche allmählich wieder die Einigkeit und der Friede durch. Die 
Ereignisse im vierten Jahrhundert sind ein Hinweis auf Grundsätzliches: 
Ohne eine Anerkennung der gemeinsamen Bindung an das Dogma im Pro- 
zeß der Bibelauslegung wird es wohl nicht möglich sein, die Einheit der Kir- 
che durch die Zeiten zu bewahren; denn die Übereinstimmung in der Aus- 
legung der Bibel gehört zu den wirksamsten Faktoren, die die Einheit der 
Kirche gewährleisten. Die Befürchtung ist verbreitet, die Bindung ans 
Dogma grenze den offenen Raum, in den der Geist Gottes den bibellesen- 
den und - auslegenden Christen führen könnte und möchte, von vornherein 
und in unsachgemäßer Weise ein. Doch wäre diese Befürchtung letztlich 
doch wohl nur begründet, wenn dabei ein anderer Begriff von Dogma zu- 
grundegelegt würde als der oben dargelegte, demzufolge das Dogma das im 
Vorgang der Bibelauslegung selbst hervorgetretene •bleibend Denkwür- 
dige" ist. So verstanden schützt das Dogma den durch Gottes Offenbarung 
eröffneten Raum in seiner Weite und wehrt es jede eingrenzende und aus- 
wählende, gemeint ist letztlich: häretische Bibelauslegung ab. Damit ist - 
was jetzt nicht weiter entfaltet werden kann -im übrigen auch ein Maßstab 
für den rechten und Leben fördernden Vollzug des kirchlichen Lehramtes 
benannt. 

C) Einstellungen, die eine lebendige Bibelauslegung fördern 

Es ging bislang vorwiegend um eine Darlegung dessen, was die Bibel ist und 
welche Anweisungen sich daraus für ihre Auslegung ergeben. Auslegung 
bedeutet Begegnung des Auslegenden mit dem auszulegenden Buch. Wel- 



Werner Löser 442 

ehe Einstellungen sollte der Lesende und Auslegende mitbringen, damit es 
zu einer •vom Geist bewegten" lebendigen Auslegung der Bibel kommt? 
Die erste und wichtigste Einstellung ist die der offenen Bereitschaft, das ver- 
nehmen zu wollen, was Gott selbst durch den biblischen Text mir und uns 
sagen möchte. Es ist vielleicht nicht das, was ich mir zunächst vorgestellt 
hatte. Es ist möglich, daß die vorgefaßte Meinung durchkreuzt wird. Zu der 
Offenheit gehört die Bereitschaft, bei der Begegnung mit der Bibel auch mit 
angenehmen oder auch unbequemen Überraschungen zu rechnen. Die offene 
Bereitschaft möchte sich in der Begegnung mit dem in der Bibel niederge- 
legten Worte Gottes in eine gläubige Zustimmung wandeln. So kommt es zu 
der Verjüngung, so wirkt sich der neue Antrieb aus, von denen anfangs die 
Rede war. 

Eine zweite Einstellung betrifft die Bereitschaft, in die eigene Auslegung 
der Bibel einzubeziehen, was die bibellesenden und bibeldeutenden Chri- 
sten vor mir und neben mir vernommen und mitgeteilt haben. Dabei ist an 
die große Glaubensgemeinschaft der Kirche gedacht. Es ist aber auch an das 
gedacht, was - im kleineren Rahmen - in Bibelkreis und Bibelgespräch zu 
hören ist. Innerhalb der Kirche verdient eine besondere Beachtung, was die 
amtlich beauftragten Ausleger der Bibel, die predigenden und auf andere 
Weise lehrenden Bischöfe und Priester und Diakone und alle anderen, die 
am Verkündigungsauftrag der Kirche sonstwie teilhaben, vortragen. 

Eine dritte Einstellung ist die der demütigen Geduld, die damit zu rech- 
nen bereit ist, daß Gottes Wort mich auch durch ein scheinbar vergebliches 
Bemühen um die Erschließung eines biblischen Textes hindurch erreichen 
kann und will, und auch, daß es sogar in der wenig geglückten oder gar arm- 
seligen Darbietung durch einen ungeschickten oder faulen Prediger noch 
hörbar ist. Ohne solche Geduld, die man mit sich und mit anderen zu üben 
hat, wird es kaum zu der Beständigkeit des Umgangs mit der Bibel kommen, 
ohne die dann auch eine tiefere Vertrautheit mit ihr nicht zustandekommt. 
Lebendige Bibelauslegung heute - vom Geiste bewegt: kam dieses •vom Gei- 
ste bewegt" nicht doch zu kurz, da fast immerzu von der Kirchlichkeit, aber 
fast nie von der Geistlichkeit der Bibellesung und Bibeldeutung die Rede war? 
Es kann nicht geleugnet werden, daß die Einbindung der Bibelauslegung in 
die Strukturen und das Leben der Kirche die Gefahr in sich birgt, daß die Bi- 
bel ihre durch Gottes Geist bewegte, erneuernde Kraft nicht oder nur gehemmt 
entfalten kann. Deswegen ist es stets wichtig, daß die Kirche insgesamt und 
in allen ihren Gemeinden offenbleibt für das, •was der Geist ihr sagt" - vor 
allem durch die Bibel. •Löscht den Geist nicht aus!" - das gilt gerade auch 
hier. Im übrigen gilt es, den Geist und die Kirche als innerlich aufeinander ver- 
wiesen zu verstehen. Denn die Kirche ist •der Tempel des Heiligen Geistes". 
In ihr wirkt er - auch wenn es um die lebendige Auslegung der Bibel geht. 




