Vom Geist bewegt —
lebendige Schriftauslegung heute

Werner Loser, Frankfurt

»Novum spiritualis vitae impulsum sperare licet ex adaucta veneratione
verbi Dei* — ,,man darf aus der verstirkten Verehrung des Wortes Gottes mit
einem neuen Ansporn fiir das geistliche Leben rechnen®, so lautet einer der
letzten Sitze aus der Konzilskonstitution ,,Dei Verbum®.! Gedacht ist an die
Lesung und die Auslegung der Bibel. Kurz vorher? wird iiber die Theologie
gesagt, sie ,verjlinge sich stidndig” - ,,semper iuvenescit“ —, wenn das
Bemiihen um die Heilige Schrift ihre Seele sei. Neuer Aufschwung des
geistlichen Lebens, Verjiingung — das ist es ja wohl, was unserer Kirche und
uns allen in ihr nottut und wonach sich viele sehnen.

A) Bibelauslegung heute — Erwartungen und Erfahrungen

Darf solche Verjiingung aus der Begegnung mit der Bibel erwartet werden?
So viel kann sicherlich behauptet werden: die personliche und die gemein-
same ,lectio divina®, also das Lesen der Bibel, vertieft und verstérkt jedes
Bemiihen um eine christliche Erneuerung. Das bestitigen die neueren geist-
lichen Gemeinschaften und Bewegungen, die lebendig sind und ein anzie-
hendes Glaubenszeugnis geben. Sie sparen sich fiir das gldubige Lesen der
Bibel eine regelmiflige Zeit aus. Ein Blick in die Geschichte der Kirche und
insbesondere in die Zeiten, in denen sie sich erneuerte, unterstreicht dies.
Man denke nur an das Jahrhundert der Reformation und der katholischen Er-
neuerung. Die Grundidee, die Martin Luther und die anderen Reformatoren
bewegte, zeigte sich ihnen beim Studium der Schriften des Paulus. Im ka-
tholischen Raum prigte unter anderen Ignatius von Loyola und der von ihm
ins Leben gerufene Orden die Reformbemiihungen. Sie waren von den Ex-
erzitien getragen, die den Ubenden immerzu auf die Heilige Schrift verwei-
sen. Im Bereich der gldubigen Betrachtung der biblischen Texte soll der
Ubende Gottes Willen erspiiren und erwihlen. Der Ubersetzer und Ausleger
der Bibel Hieronymus, der mehr als ein Jahrtausend zuvor gelebt und ge-
wirkt hatte, war im 16. Jahrhundert fiir viele an der Erneuerung der Kirche
Interessierte ein Vorbild. In immer neuen Anldufen hat Albrecht Diirer ihn

U ,Dei Verbum* Nr. 26.
2Ebd. 24



Werner Loser 428

gemalt und seine mit der Bibel aufs engste verbundene Persdnlichkeit ge-
deutet. Wir diirfen uns auch heute aus der Begegnung mit der Bibel heilsame
Impulse fiir die ersehnte Verlebendigung unserer Kirche erhoffen.

Dem steht freilich eine erniichternde Erfahrung entgegen: dal es schwie-
rig geworden ist, die Bibel unbefangen als Gottes Botschaft an mich und uns
auszulegen und anzunehmen. Die Bibel ist zum Gegenstand hochkompli-
zierter wissenschaftlicher Forschung geworden. Wer in fritheren Zeiten nach
der Bibel griff, dem erschloB sie sich vergleichsweise einfach: die kirchli-
che Auslegung der Texte in Predigt, Kirchenjahr, Bild, Musik, Brauchtum
lieferte dem die biblischen Texte Horenden und Lesenden zueinander pas-
sende, in langen Zeiten gewachsene und immer wieder weitergegebene sin-
nenhafte Vorstellungsgehalte. Der einzelne bewegte sich in einem langen
kirchlichen Auslegungsstrom, verinnerlichte sich wie selbstverstiindlich die
in ihm iiberlieferten Auslegungsinhalte und gewann so die spontane Ge-
wibheit, dem in den biblischen Texten Gesagten nahe zu sein. Seit einigen
Jahrzehnten und in steigendem Umfang ist indes auch unter den Christen die
Befiirchtung gewachsen, die Bibel sei in Wirklichkeit ein so verschlossenes
Buch, daB es nur noch dem wissenschaftlich ausgebildeten Spezialisten in
seinem wahren Sinn zugénglich ist. Resignation angesichts der Erfahrung,
iber das ausgefeilte methodische Riistzeug, dessen man fiir eine verlidBliche
Auslegung der Bibel offenbar bedarf, nicht zu verfiigen, hat sich breit ge-
macht. Ist die Bibel zur Doméne der wissenschaftlichen Exegeten gewor-
den? Vor fast zwei Jahren, im April 1993, hat die ,,Pépstliche Bibelkom-
mission ein recht umfangreiches Dokument herausgegeben ,,Die Interpre-
tation der Bibel in der Kirche*.? Dieses Dokument kennt die Kritik an dem
faktischen Gewicht, das die wissenschaftliche Exegese bekommen hat, und
falt die Einwinde so zusammen: ,,Statt einen leichteren und sichereren Zu-
gang zu den frischen Quellen des Wortes Gottes zu schaffen, mache sie aus
der Bibel ein verschlossenes Buch, dessen doch immer problematische In-
terpretation raffinierte technische Mittel erheische und so aus der Bibel ein
Reservat fiir Spezialisten mache. Fiir diese gilt, so glauben einige, das Wort
des Evangeliums: ,Ihr habt den Schliissel (der Tiir) zur Erkenntnis wegge-
nommen; ihr selbst seid nicht hineingegangen, und die, die hineingehen
wollten, habt ihr daran gehindert* (Lk 11,52; vgl. Mt 23,13)“4 Trotz des in
solch einem Satz sich aussprechenden ProblembewuBtseins bietet das Do-
kument in seiner Durchfiihrung dann aber doch auch nur die ausfiihrliche
und hochdifferenzierte Beschreibung und zugleich Empfehlung der moder-
nen Methoden der wissenschaftlichen Bibelexegese. So wird das Dokument

3 Sekretariat der Dt. Bischofskonferenz, Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls, Nr. 115
4 Ebd. 28



Vom Geist bewegt — lebendige Schriftauslegung heute 429

den Bibelwissenschaftler wohl erfreuen, den diesem Kreis nicht Zuge-
horenden aber vermutlich ratlos zuriicklassen.

Wer solche Schwierigkeiten empfindet, mag sich auch noch durch die Er-
kenntnis bestitigt fithlen, daf} die Bibel in den unterschiedlichsten, ja ge-
gensitzlichsten Weisen ausgelegt wurde und wird. War sie nicht sogar zur
Begriindung auch befremdlicher Uberzeugungen dienlich? Haben nicht —
beispielsweise — im Ersten Weltkrieg Feldprediger mit der Bergpredigt Jesu
die Sinnhaftigkeit der kriegerischen Gewalttitigkeit begriindet? Und das
konnte dann — verstidndlicherweise — Gegenstand zynischen Spotts sein, wie
ihn etwa Karl Kraus in ,,Die letzten Tage der Menschheit“ reichlich iiber die
Prediger ausgegossen hat.’ Hat es der Leser und Ausleger der Bibel mit ei-
nem Buch zu tun, das eine eindeutige Botschaft gar nicht hergibt, so daf} sie
der eine in dieser Weise und der andere in jener verstehen und sich dabei auf
gute Griinde stiitzen kann?

Die Begegnung mit der Bibel, der soviel an neuem Ansporn und Verjiin-
gung verheiflen ist, droht angesichts der Hindernisse, auf die schon viele
Christen gestoBBen sind, gar nicht erst zustande zu kommen. Empfiehlt es
sich da nicht, den gordischen Knoten mit einem Hieb durchzuschlagen, d.h.
hier: sich an allen Vorschriften und Vorbehalten vorbei in eigener Verant-
wortung und ,,vom Geist getrieben‘ der Bibel auszusetzen und sie so aufzu-
schlieBen, um auf diese Weise Gottes Botschaft an mich und uns unvermit-
telt zu vernehmen? Sollte man sich nicht einfach von den Einspriichen, die
von hierher und daher den Zugang zur biblischen Botschaft erschweren,
freihalten, damit diese auf jeden Fall vernommen wird? Solch eine Emp-
fehlung klingt verlockend. Aber wer ihr folgte, wiirde doch wohl in andere
Sackgassen hineingeraten. Was damit gemeint ist, lduft bisweilen unter dem
Begriff der ,,pneumatischen Exegese®, vor der die Kirche aber immer wie-
der warnt. Sie befiirchtet, daB sich dabei ,,subjektive Interpretationen, die
aus Einbildungskraft oder intellektueller Spekulation stammen*®, nach vorn
driangen konnen. Diese Befiirchtung ist nicht aus der Luft gegriffen. Es gibt
zu viele Beispiele fromm oder auch unfromm gemeinter, jedenfalls abwegi-
ger Bibelauslegung.

Das bedeutet aber: der unmittelbare, vom Geist bewegte Zugriff zur Bibel
wird nur dann zur Begegnung mit dem in ihr aufbewahrten Wort Gottes
fiihren, wenn der nach der Bibel greifende Leser und Ausleger lebendig der
Kirche zugehort, darauthin iiber einen verlidfllichen Glaubenssinn verfiigt
und so in der Lage ist, den Gehalt der biblischen Texte richtig zu erfassen.

3 Karl Kraus, Die letzten Tage der Menschheit. Tragtdie in fiinf Akten mit Vorspiel und Epi-
log. Frankfurt am Main. 1986. Vgl. bes. die Szenen 15 bis 18 im IIL.Akt.

¢ Vgl. z.B. das Dokument der Pipstlichen Bibelkommission, Die Interpetation der Bibel in
der Kirche, 2.2.0., 72



Werner Loser 430

Dies ist wohl in dem grundlegenden Satz gemeint, der in ,,Dei Verbum* sich
findet: ,,Da die Heilige Schrift in dem Geist gelesen und ansgelegt werden
mufB, in dem sie geschrieben wurde, erfordert die rechte Ermittlung des Sin-
nes der heiligen Texte, daf man mit ... Sorgfalt auf den Inhalt und die Ein-
heit der ganzen Schrift achtet, unter Beriicksichtigung der lebendigen Uber-
lieferung der Gesamtkirche und der Analogie des Glaubens“.” Das will sa-
gen: wer in die Kirche und ihr vielfiltiges Leben eingebunden ist, liest und
deutet die Bibel in der Perspektive, die sich ihm eben dadurch erschlieBt,
und also im wesentlichen richtig. So bleibt er auch vor den Einseitigkeiten
und Unausgewogenheiten bewahrt, die bei einem Umgang mit der Bibel sich
ergeben konnten, der sich aus der alleinigen Berufung auf die Impulse des
Geistes herleitet und also nicht in die leibhaftige Kirche eingebunden ist.
Also: Bibellesung und -auslegung ,,vom Geist bewegt* —ja, aber getragen
vom kirchlichen Lebenskontext.

Wer dies beachtet, tut recht und gut, wenn er die Bibel personlich liest und
deutet. Er wird den geistlichen Gewinn daraus ziehen, den er sich erhofft.
Sein glidubiges Leben erfihrt die Verjiingung und den neuen Antrieb, derer
er selbst und durch ihn hindurch die Kirche bedarf. Damit ist die wissen-
schaftliche Exegese der Bibel nicht fiir iiberfliissig erklért. Diese ist sogar —
an ihrer Stelle — unentbehrlich, sofern sie sich nicht als Selbstzweck versteht
und vollzieht. Sie hat ihre Aufgabe so gnt wie moglich und d.h. heute: un-
ter Anwendung aller ihr zu Gebote stehenden wissenschaftlichen Methoden
zu erfiillen. Was ihr dabei an Erkenntnis geschenkt wird, reicht sie der Kir-
che dar, damit diese es bei der Formung ihrer eigenen Gestalt und auch ih-
res Lebens aufgreift und umsetzt. Vor allem diejenigen, die in der Kirche
und in ihrem Auftrag lehren und verkiinden, haben im Rahmen ihrer Még-
lichkeiten die Ergebnisse der wissenschaftlichen Bibelauslegung aufzugrei-
fen und in ihr Lehren und Verkiinden einzubeziehen. Der einzelne Christ be-
gegnet der wissenschaftlichen Bibelexegese und ihren Erkenntnissen in der
Regel nicht unmittelbar, wohl aber vermittelt iiber die Kirche und in ihr ins-
besondere iiber ihr Lehren und Predigen. Wer in der Kirche lehrt und pre-
digt, hat dies immer auch bibelauslegend zn tun, und wenn er dies verant-
wortlich zu tun bestrebt ist, so wird er dabei auf das von den Fachexegeten
Dargebotene achten. Wer jedoch ohne eigene bibelwissenschaftliche Fach-
kompetenz die Bibel persénlich liest und deutet, wird dies natiirlicherweise
dann doch im Lichte dessen tun, was ihm in Predigt und Katechese bereits
zugetragen worden ist. Wer aber — aus welchen Griinden auch immer — eine
Bibel vielleicht noch in seinem Biicherschrank aufbewahrt, aber doch nie
oder nur selten personlich in ihr liest, vermag sein christliches Leben gleich-

7 Dei Verbum, Nr. 12



Vom Geist bewegt — lebendige Schriftauslegung heute 431

wohl aus der Bibel zu nidhren. Sie erschlieBt sich ithm, vermittelt iiber sein
Mitleben mit der Kirche und {iber sein glaubiges Horen der Predigt. Er be-
gegnet ihr — wiederum vermittelt — iiber die Gebete, die er in der Kirche und
zusammen mit ihren Gliedern spricht und in denen sich die biblische Bot-
schaft in eigener Weise spiegelt.

Dies alles mindert die Dringlichkeit der allen Christen geltenden Emp-
fehlung nicht, auch personlich die Bibel zu lesen, um aus ihr Gottes Wort zu
vernehmen. Greift er sie auf, wozu er ermutigt werden sollte, so wird er da-
bei eine Vertiefung seines Glaubens an das Evangelium erfahren. Er wird fiir
sich selbst erleben, dall eine lebendige Bibelauslegung einen spiirbaren
neuen Impuls fiir das geistliche Leben mit sich bringt. Besonders fruchtbar
erweist sich das gemeinsame Lesen und Auslegen der Bibel in einer christ-
lichen Gruppe. Im Bibelgesprich zeigen sich in der Regel noch einmal tiber-
raschend neue Seiten der biblischen Botschaft.

B) Die Bibel und die Dimensionen ihrer sachgerechten Auslegung

Man wird aus dem bisher Gesagten herausgehort haben, daBl eine vom Geist
bewegte, lebendige Bibelauslegung auch heute eine kirchliche Bibelausle-
gung zu sein hat. Geist und Kirche — das widerspricht sich nicht, auch wenn
die Einheit von Geist und Kirche in der Geschichte oft voller Spannung war.
DaB die geistliche Auslegung der Bibel zugleich ihre kirchliche Auslegung
besagt, das ist der Bibel selbst nicht fremd. Es wird nicht von auflen und ihre
Botschaft iiberdeckend an sie herangetragen. Es entspricht ihrer inneren
Ausrichtung, in einer kirchlichen Perspektive ausgelegt werden zu wolten.
Dies soll im folgenden in drei aufeinanderfolgenden Gedankenkreisen aus-
fithrlich begriindet werden. Dabei greife ich immer wieder, auch wenn es
nicht ausdriicklich erwihnt wird, auf Aussagen zuriick, die ich in Aufsitzen
Heinrich Schliers, des bedeutenden, 1978 verstorbenen Exegeten und Theo-
logen, gefunden habe.?

8 Vor allem H. Schlier, Was heifit Auslegung der Heiligen Schrift?, in: ders, Besinnung auf
das Neue Testament. Freiburg 1964, 35-62; aber auch ders., Biblische und dogmatische Theo-
logie, ebd. 25-34.



Werner Loser 432

1. Die Bibel ist als ein Buch auszulegen, das in einer bestimmten
geschichtlichen Situation abgefafst wurde und geschichiliche Ereignisse
bezeugt, in denen Gott sich der Welt geoffenbart hat.

In geschichtlichen Ereignissen hat Gott sich seinem Volk und der Welt ge-
offenbart und gnidig zugewandt. Man denke fiir die Geschichte Israels —
beispielsweise — an die Berufung des Abraham, an den Auszug Israels aus
Agypten, an die Riickkehr aus der babylonischen Gefangenschaft und viele
andere Ereignisse. In Texten, in Biichern, die zu verschiedenen Zeiten und
unter unterschiedlichen Bedingungen abgefafit wurden und im Alten Testa-
ment gesammelt sind, sind diese Ereignisse aufbewahrt. Das entscheidende
Ereignis, von dem das Neue Testament spricht, ist Jesus von Nazareth in der
Geschichte seines Lebens. Dieses Leben endete am Kreuz und im Grab,
wurde aber durch Gottes Machttat — dsterlich — gerettet. Das Ereignis des
Lebens und Sterbens und Auferwecktwerdens Jesu von Nazareth zog viele
andere Ereignisse nach sich. Das Neue Testament bezeugt die Geschichte
Jesu von Nazareth und die durch sie hervorgerufenen Ereignisse. Es geht
ihm nicht um das, ,,was immer war, aber nie geschah®, also um Mythen, son-
dern um das, ,,was sich unter uns ereignet hat“, wie es im ersten Vers des
Lukasevangeliums heifit. Es haftet ihm die Konkretheit und auch die Be-
grenztheit alles Geschichtlichen an. Alles spielt sich in bestimmten Ridumen,
zu bestimmten Zeiten ab. Die Beteiligten sprechen bestimmte Sprachen, sie
bewegen sich in bestimmten Vorstellungen. Die Bibel des Alten und des
Neuen Testaments hat an der Geschichtlichkeit und damit auch Begrenztheit
der Ereignisse teil, die es in den unterschiedlichsten Weisen bezeugt. Sie
enthilt Berichte, spricht aber auch in Gleichnissen; sie iiberliefert Briefe,
bietet aber auch Gebetstexte. Besonders bemerkenswert ist die Textform der
Evangelien.

Wer den Sinn der biblischen Texte moglichst genau erfassen will, tut gut
daran, die Methoden anzuwenden, die fiir die Deutung alter Texte in den
Geschichts- und Geisteswissenschaften entwickelt worden sind. Dazu
gehoren die Sicherung der urspriinglichen Textfassung, die Bestimmung der
sprachlichen Form eines Textes, der Vergleich verwandter Texte mitein-
ander, ob sie sich nun innerhalb der Bibel finden oder nicht. Wie man weif,
haben die exegetischen Wissenschaften aufBerordentlich differenzierte
Methoden zur Ermittlung des Sinnes der biblischen Texte entwickelt. In der
Anwendung dieser historisch-philologischen Methoden wird der Tatsache
Rechnung getragen, dafl die biblischen Texte Ereignisse der Vergangenheit
bezeugen und selbst unter fritheren, begrenzten Bedingungen entstanden
sind. 1n all dem wirkt sich der Respekt vor der Tatsache aus, daB Gott sich
in die Geschichte hinein geoffenbart hat, daB er sich in Ereignissen mitge-



Vom Geist bewegt — lebendige Schriftauslegung heute 433

teilt hat, die als geschichtliche die itiblichen raum-zeitlichen Begrenztheiten
aufweisen.

Die Bibel bezeugt die Ereignisse, in denen sich Gott seiner Schépfung
mitgeteilt und geoffenbart hat. Der sich offenbarende Gott ist auch als der
dreifaltige der eine Gott. Der eine Gott teilt sich der Welt in einer Offen-
barung mit. Die Bibel, die diese eine Offenbarung bezeugt, kann bei all
der Mannigfaltigkeit ihrer Texte, ja sogar bei ihrer Gegliedertheit in das
Alte und Neue Testament letztlich nur ein Buch mit einer inneren Einheit
sein. Die Behauptung, die Bibel sei durch eine innere Einheit gekenn-
zeichnet, ist somit theologisch unansweichlich. Kann diese auch beim Blick
auf die Texte entdeckt werden? Ist die Bibel ein Buch durch den jedem ihrer
Einzeltexte innewohnenden Verweis auf einen textjenseitigen Bezugs-
punkt: also auf den sich offenbarenden Gott? Oder 14Bt sich — dariiber-
hinaus ~ auch auf der Textebene selbst eine Mitte ausmachen, auf die alle
Texte zulaufen und als deren Entfaltung sie verstindlich gemacht werden
kénnen?

Zunichst die Einheit von Altem und Neuem Testament. Seit ihren friihe-
sten Zeiten hat die Kirche Texte des Alten auf Texte des Neuen Testaments
im Schema ,,VerheiBung und Erfiillung” oder ,,Typos und Alitheia* bezo-
gen. Dieses Vorgehen begegnet uns weiterhin und in vielfacher Weise — vor
allem im Raum der kirchlichen Liturgie. Dennoch ist es nicht unumstritten.
Zum einen laBt sich dieses Verfahren nur auf eine kleine Auswahl alt- und
neutestamentlicher Texte anwenden, zum anderen stellt eine genauere, auch
historisch-philologisch vorangehende Betrachtung der Texte ihre unmittel-
bare Beziehbarkeit auf andere Texte oftmals in Frage. Richtiger wird es sein,
die Geschichte Israels im ganzen samt der Texte, die sie bezeugen: das Alte
Testament, als auf den Fluchtpunkt hin ausgerichtet zu verstchen, der mit der
Person Jesu von Nazareth gegeben ist und mit den Texten, die ihm — neute-
stamentlich — zugeordnet sind. Hans Urs von Balthasar hat das hier Ge-
meinte einmal so formuliert:

,,wenn es wahr ist, daf} die historisch-kritische Methode die alte Form des
argumentum ex prophetia zerstort hat, das Worte des Alten Bundes unmit-
telbar auf Christus hin gesprochen sein lieB (...), so wurde beim Wegriumen
dieser allzu naiven Vorstellung der Raum fiir etwas viel Wichtigeres und
GroBartigeres freigelegt: fiir den prophetischen Charakter der Gesamtge-
schichte Israels. Sie ist die Bundesgeschichte des erwihlten Volkes mit Gott,
deren Grofe, Katastrophe und Selbstiibersteigung einer unanschaulichen,
unkonstruierbaren Vollendung entgegenzieht. Das Vollendende ist aber nur
mit dem zusammen zu verstehen, was es vollendet. Man kann das heute
nicht nachdriicklich genug betonen: das Christentum ist ohne den Alten
Bund nicht verstehbar; jeder Versuch, die Gestalt, Botschaft, Nachwirkung



Werner Lioser 434

Christi in der Welt zu deuten, scheitert notwendig, wenn er dies alles nicht
genau in seiner Ndhe und seinem Abstand zum Alten Bund einzuschitzen
vermag®.?

LBt sich fiir das Neue Testament eine innere Einheit aufweisen? Hat die
spitere kirchliche Entscheidung, die verschiedenen Schriften des Neuen Te-
staments zum Kanon der Heiligen Schrift zusammenzubinden, eine ihr vor-
ausliegende, dem Neuen Testament selbst innewohnende Grundlage? Oder
fallt das Neue Testament, kritisch betrachtet, in nur wenig zusammenhén-
gende Teile auseinander? Es ist nicht zu leugnen, dafl die Biicher und die
Texte des Neuen Testaments sehr unterschiedlichen Charakters sind. Und
doch 14Bt sich, unter Anwendung derselben Methoden, die die Unterschied-
lichkeit der neutestamentlichen Texte sehen lassen, auch eine innere Einheit
des Neuen Testaments ausmachen. Formkritische und textgeschichtliche
Analysen haben gezeigt, dal es einen Typ von kurzen Texten gibt, die man
gewoOhnlich als die urspriinglichen Bekenntnisformeln bezeichnet, man
konnte auch sagen: als die Ur-Homologien. Diese Texte finden sich verstreut
in den meisten Schriften des Neuen Testaments. Und sie sind zahlreich.
Manche dieser Bekenntnisformeln sind Akklamationen, z.B.: ,Jesus ist der
Herr* (Phil 2, I1). Andere sind ganz knappe Zusammenfassungen der Bot-
schaft von Jesus Christus, z.B.: ,,Christus ist fiir unsere Siinden gestorben,
gemiB der Schrift, und er ist begraben worden. Er ist am dritten Tag aufer-
weckt worden, gemiB der Schrift, und erschien dem Kephas und dann den
Zwolf (1. Kor 15,3-5). Wieder andere sind Lieder, die wohl in der friihe-
sten kirchlichen Liturgie gesungen wurden, z.B.: ,Jesus Christus war Gott
gleich, hielt aber nicht daran fest, wie Gott zu sein, sondern er entiuflerte
sich und wurde wie ein Sklave und den Menschen gleich. ... (Phil 2,6-11).
Diese kurzen Ur-Homologien sind die édltesten Textelemente der christlichen
Glaubensiiberlieferung. Es gab sie schon, bevor die lingeren Texte, in die
hineinverwoben sie uns iiberliefert wurden, abgefafit worden sind. Es gibt
gute Griinde fiir die Annahme, da8 sie in die ersten Jahre der christlichen
Urgemeinde zuriickreichen. In ihnen sprach sich der christliche Glaube an
Jesus, den gekreuzigten und auferweckten Herrn, in der urspriinglichsten
Form aus. Wer in das Bekenntnis einstimmte, das sie enthalten, gehdrte zur
christlichen Gemeinde. Man beachte, daf3 diese Ur-Homologien ausschlief3-
lich christologisch ausgerichtet sind. Nur von Jesus von Nazareth sprechen
sie. Er ist in Person das entscheidende Ereignis, in dem Gott sich in der Ge-
schichte mitgeteilt und geoffenbart hat.

Die Ur-Homologien sind die ersten in der christlichen Kirche iiberliefer-
ten Texte. Alle umfassenderen und dann auch thematisch anders gerichteten

9 H. U. von Balthasar, Herrlichkeit 11 / 2, Alter Bund. Einsiedeln 1967, 371 f.



Vom Geist bewegt — lebendige Schriftauslegung heute 435

Texte des Neuen Testaments sind dorch konkrete historische und geogra-
phische Situationen hervorgerufene Entfaltungen der friihchristlichen Be-
kenntnissitze. Von ihnen kommen die groBeren und spiteren Schriften her.
Zu ihnen kehren sie zuriick. In diesem Sinne kann man sagen: die christo-
logisch ausgerichteten Ur-Homologien halten die vielgestaltigen Schriften
des Neuwen Testaments zusammen. Kraft dieser Textelemente ist das Nene
Testament durch eine innere Einheit bestimmt.

Wir haben bis jetzt dargelegt, da die Bibel als ein Buch aunszulegen ist,
das in einer bestimmten geschichtlichen Situation abgefalt wurde und ge-
schichtliche Ereignisse bezeugt, in denen Gott sich der Welt geoffenbart hat.
Die Bibel als historisches Dokument — das ist eine erste Dimension dessen,
was sie kennzeichnet. Dieser Tatsache trdgt der Ansleger der Bibel dadurch
Rechnung, daB er sich der Methoden bedient, die die historischen nnd phi-
lologischen Wissenschaften zur Erhellung alter Texte entwickelt haben. Wer
sich ihrer bedient, kann unter anderem bis zu der Erkenntnis vordringen, daf3
die Bibel — Altes und Neunes Testament — bei aller inneren Mannigfaltigkeit
doch ein Buch ist. Wir wenden uns nun einer zweiten Dimension dessen,
was die Bibel ist, zu:

I1. Die Bibel ist als ein Buch auszulegen, das auf seine gegenwiirtig
beanspruchende Wahrheit hin befragt werden und Glauben wecken will.

Die Auslegung der Bibel erschopft sich keinesfalls in der Erhebung nnd Si-
cherung der Orte und der Zeiten und der Ablinfe der damaligen Gescheh-
nisse. In ihnen hat sich ja ereignet, was den Menschen zn allen Zeiten und
an allen Orten zngeeignet werden mochte, damit sie es sich aneignen und so
ihr Heil finden. Die moderne hermeneutische Philosophie hat uns gelehrt,
zwischen dem Zutreffenden und dem Wahren zn unterscheiden. Das Wahre
ist das hier und hente den Menschen in Anspruch Nehmende. Indem es mir
begegnet, und ich mich ihm 6ffne, werde ich veridndert. ,,Was ist Interpre-
tieren anderes, als es mit der Wahrheit des Textes anfzunehmen und sich ihr
ausznsetzen zn wagen?“, hat Hans Georg Gadamer einmal formuliert.!0
Diese Einsicht hat auch im Raum der Theologie, genauer: der Bibelexegese,
ihre Bedeutung, wie vor allem Heinrich Schlier dargelegt hat: ,,Die Ansle-
gung der HI. Schrift muf ..., wenn sie der Intention folgt, die sich in Form
und Inhalt ihres Textes meldet, erstlich und letztlich darauf gerichtet sein,
den in der Schrift fixierten Anspruch des Offenbarungsgeschehens zn ver-
nehmen ... Ziel der Anslegung muB das Vernehmen des mit und in der

"““H. G. Gadamer, Martin Heidegger und die Marburger Theologie, in: E. Dinkler (Hrsg.),
Zeit und Geschichte = FS R. Bultmann. Tiibingen 1964, 469-490, hier: 481.



Werner Loser 436

Schrift erhobenen Anspruchs Gottes sein. Denn dieser und nichts anderes ist
die Wahrheit der Schrift. Ihm und nichts anderem begegnen stiftet Wahrheit.
Thn aus der Schrift dem Verstehen entfalten heifit die Wahrheit sich ereignen
lassen. Die Wahrheit der Schrift ist, pointiert gesprochen, nicht die Richtig-
keit ihrer Angaben iiber historische Fakten und Daten. Sie besteht nicht
darin, daB alles so passiert ist, wie es dasteht. Das setzte ja voraus, da} sie
geschrieben wire, den Menschen (unseres Zeitalters!) den vorgestellten
Faktenverlauf zu garantieren und ihn dadurch selig zu machen, daB er iiber
ein Bild verfiigt, das mit der Geschichte als Passiertem {ibereinstimmt. Aber
die Wahrheit der Schrift ist der unabweisbare Anspruch der in der Ge-
schichte und geschichtlich geschehenen Zusage und Zukunft der Trene
Gottes in der Recht- und Gnadentat Jesus Christus®."!

Die Wahrheit der Bibel, die ihren Leser oder Horer je hente in Anspruch
nehmen will, ist die des sich offenbarenden Gottes. Gott hat sich in der Ge-
schichte Israels und Jesu von Nazareth mitgeteilt. Diese Geschichte ist in der
Bibel bezeugt. Sie ist in der Mannigfaltigkeit ihrer Texte das Dokument, das
dieses Geschehen und seine Wahrheit aufbewahrt. Darum teilt sich die be-
anspruchende Wahrheit des sich offenbarenden Gottes in der Auslegung der
biblischen Texte mit. Dabei sind die Texte, die auf die Darlegung ge-
schichtlicher Verldnfe weitgehend verzichten — wie z.B. das Johannesevan-
gelium — , nicht weniger ergiebig als die Texte z.B. der synoptischen Evan-
gelien. Die geschichtlichen Fakten als solche sind angesichts der Frage nach
der heute in Anspruch nehmenden Wahrheit nicht entscheidend. Entschei-
dend ist, was in ihnen an beanspruchender Wahrheit vernehmbar ist.

Zu einem gldubigen Verstehen oder zu einem verstehenden Glauben des-
sen, was die Bibel an Wahrheit darbietet, kommt es freilich nur, wenn der
vom Wort der Bibel Getroffene offen und bereit ist, sich in Anspruch neh-
men und bewegen zu lassen. Solche Bereitschaft stellt sich mit dem exi-
stentiellen Bewegtsein von der Sache ein, die ebenfalls die der Bibel ist. Die
Auslegung der Bibel vollendet sich in dem Glauben, der dem aus ihr ver-
nehmbaren Anspruch des sich offenbarenden Gottes entspricht.

Die bisher dargelegten Gedanken waren weitgehend Anleihen bei der mo-
dernen hermeneutischen Philosophie, nun iibernommen in den Raum der
Theologie und insbesondere in den Bereich der Fragen, die sich in der Bi-
belexegese stellen. Enthilt die Bibel selbst Hinweise darauf, daB sie je ge-
genwirtig ausgelegt werden und Menschen ansprechen und zum Glauben
anregen will?

Ein erster Hinweis liegt in der Tatsache, dafl die Bibel ein schriftliches
Dokument ist. In den ersten Jahren ihrer Geschichte besal} die junge Kirche

' H, Schlier, Was heifit Auslegung der Heiligen Schrift?, a.a.O, hier: 53



Vom Geist bewegt — lebendige Schriftauslegung heute 437

in geschriebener Form nur die Schriften Israels. Die christologischen Ur-
Homologien und ihre erste Entfaltung und auch die Jesusiiberlieferung wur-
den zunichst miindlich weitergereicht und verbreitet. Doch dann kam es zu
ihrer schriftlichen Fixierung. Die schriftliche Fixierung dessen, was
zundchst nur miindlich iberliefert worden war, bewahrte dieses zunichst
einmal davor, daB} es seine Prignanz verlor und sich mit Beliebigem und
Phantastischem vermischte, wie es im Umkreis der in die Bibel eingegan-
genen Texte ja auch geschehen ist und in den apokryphen Schriften sein
Echo hatte. Wichtiger noch ist, daB das Eingehen und Ubergehen der zuvor
miindlich bezeugten Offenbarung Gottes in die Schrift eine wichtige Di-
mension der Offenbarung Gottes selbst aufgreift und entfaltet: daf sie allen
Menschen aller Zeiten und Raume zugedacht ist und zugetragen werden
will. Das geschichtliche Offenbarungsereignis kommt aller Welt nahe iiber
die Schrift, die es bezeugt und die alliiberall zu glaubiger Auslegung zur
Verfiigung stehen kann und will. Auch hier darf noch einmal an eine Er-
kenntnis der hermeneutischen Philosophie erinnert werden. Hans Georg
Gadamer formuliert: ,,In der Form der Schrift ist alles Uberlieferte fiir jede
Gegenwart gleichzeitig”!? und noch einmal: ,,Was schriftlich fixiert ist, hat
sich von der Kontingenz seines Ursprungs und seines Urhebers abgel6st und
fiir neuen Bezug positiv freigegeben.“!* Dazu kommt noch, daBl im Vorgang
der Schriftwerdung der Uberlieferung auch die inhaltlichen: genauer gesagt:
die theologischen Profile der einzelnen Schriften zu sich kamen und sich
festigten. So trifft nun der Leser und Ausleger des Neuen Testaments bei-
spielsweise auf eine Theologie des Paulus oder des Johannes oder des Mar-
kus. Und im Zusammenhang damit entfalteten sich auch die verschiedenen
Textformen, die uns in der Bibel begegnen: das Evangelium als besonders
auffallende Form, die Briefe, die Hymnen, die Apokalypsen. Eine unbelie-
bige, gegenwirtige Lesung und Auslegung der Bibel ist erst moglich, weil
es die Bibel in ihrer geprigten Gestalt gibt: in ihrer Form und in ihren For-
men, aber auch in ihrer bestimmten Botschaft und in den bestimmten Teil-
inhalten ihrer Einzeltexte.

Ein zweiter Hinweis auf den Gegenwartsbezug, der der Bibel eigen ist,
liegt in der Tatsache, daf3 die Bibel nicht ohne Grund und von Anfang an vor
allem als das Buch verstanden wurde, das die Lesungen enthilt, die im
christlichen Gottesdienst zu verlesen und in der Predigt auszulegen sind. Bi-
bel und Predigt gehoren aufs engste und innerlich zusammen. Die Bibel
drangt von sich aus dahin, daf} das in ihr geschrieben Aufbewahrte je hier
und heute wieder ,,verlautet™ und gleichzeitig in seinem ansprechenden und

12 H. G. Gadamer, Wahrheit und Methode. Tiibingen 1960, 367
13 Ebd. 373



Werner Loser 438

in Anspruch nehmenden Gehalt fiir die anwesenden Horer verstehbar ge-
macht wird. Dies zu leisten, ist die Aufgabe der Predigt. Die Zusammen-
gehdrigkeit von Bibel und Predigt in der gottesdienstlichen Versammlung
der Christen ist ein sprechender Hinweis darauf, daB die Bibel als ein Buch
auszulegen ist, das eine Botschaft fiir die jeweilige Gegenwart enthilt. Sie
kommt erst zur Erfiillung ihrer inneren Bestimmung, wenn eine Gemeinde
und von ihr getragen die einzelnen mit dem Bekenntnis des Glaubens dar-
auf antworten. Es ist an seiner Stelle berechtigt und hilfreich, da§ die Bibel
in immer perfekteren und differenzierteren kritischen Editionen auf dem
Buchmarkt angeboten wird. Der wissenschaftlich arbeitende Exeget muf
selbstverstiandlich damit arbeiten. Doch reprisentiert die Ausstattung der Bi-
bel als Lektionar oder Evangeliar fiir den gottesdienstlichen Gebrauch ihr
Wesen zutreffender. Klaus Berger schrieb kiirzlich: ,,Anders als bei uns ist
damals (d.h. in der Antike und auch im Umkreis der Bibel) nicht die Ver-
schriftlichung, sondern das Vorlesen der eigentliche Akt der Veroffentli-
chung und Weitergabe. Alles Schriftliche zielte nicht auf den stillen Leser,
der sich ,mit seinem Buch zuriickzieht’, sondern auf die Erbaunung oder den
Aufbau einer Gemeinschaft.“!* Die erste und sachlich richtigste Situation
fiir die Verlesung der biblischen Botschaft und fiir die sich ihr anschlieBende
vom Geist bewegte, lebendige Auslegung ist die des eucharistischen Got-
tesdienstes. Jede andere personliche oder gemeinschaftliche Lesung und
Deutung der Bibel sollte auf die liturgische bezogen bleiben. Wir kommen
zu einem dritten Gedankenkreis.

III. Die Bibel ist als ein Buch auszulegen, das sich die Kirche als seinen
Verstehensraum einrdumt und sich nur im Mitleben mit der Kirche und im
Dialog mit ihrer Geschichte erschlief3t

Alles bisher Ausgefiihrte fiihrte auf diesen Gedankenkreis hin, in dem es
nun ausdriicklich um die kirchliche Dimension der geistlichen Bibelausle-
gung geht. Wie man weiB, geschieht die Auslegung der Bibel keinesfalls nur
in Wort und Text. Sie geschieht auch in der kirchlichen Liturgie, im persén-
lichen Gebet der Christen, im kirchlichen Brauchtum, in der Lehre, deren
immer neue Entfaltung den Theologen anvertraut ist, im kanonischen Recht,
in der Kunst und natiirlich und vor allem in Katechese und Predigt. Aktuelle
Schriftauslegung ereignet sich im Ranm der Kirche und in der Wahrneh-
mung der Bereiche, in denen sie schriftauslegend am Werke ist. Alles hat

!4 Rezension zu Peter Miiller, Verstehst du auch, was du liest?, in: FAZ vom 15, Mirz 1995,
Nr. 65, 10



Vom Geist bewegt — lebendige Schriftauslegung heute 439

auch eine geschichtliche Komponente. Man kann sogar sagen: die Ge-
schichte der Kirche ist die Geschichte der Auslegung der Bibel.

Dies alles erscheint in der Regel als weitgehend unproblematisch. Strittig
ist allerdings, ob und wie die gegenwirtige Bibelauslegung an die Dogmen
der Kirche gebunden ist. Kann es noch vom Geist bewegte Auslegung der
Schrift geben, wenn dem Leser und Ausleger von vornherein die Fesseln
fritherer dogmatischer Festlegungen angelegt sind? Bei der Antwort auf
diese Frage gebe ich — noch mehr als in den vorhergehenden Erorterungen
— Gedanken von Heinrich Schlier wieder, der sich lange und eingehend mit
der angedeuteten Frage befat hat und dem die hilfreichsten Einsichten ge-
schenkt wurden. Drei Uberlegungen scheinen ihn vor allem zu der Auffas-
sung bewogen zu haben, daB die geistliche Schriftauslegung und die in ihr
zur Auswirkung kommende dogmatische Bindung sich nicht ausschlieBen,
sondern sogar befruchten.

In einer ersten Uberlegung weist er daraaf hin, daB es zur Eigenart ge-
schichtlicher Ereignisse und der sie erschlieBenden und aufbewahrenden
Texte gehort, sich einen Raum einzurdumen, in dem sie ein Echo finden, d.h.
wahrgenommen, beachtet, bedacht und beurteilt werden. Das gilt auch fiir
die Ereignisse der Heils- und Offenbarungsgeschichte des Alten und Neuen
Bundes und ihre Texte. Sie rufen als Raum ihres Beachtet- und Erwogens-
werdens die Kirche hervor. Die Kirche ihrerseits verwahrt die Ereignisse
und die Texte, auf die sie sich bezieht und in deren Annahme sie sich ihrer
Identitit vergewissert, durch die Zeiten. Darum stellt sie sie zu dem Kanon
der heiligen Schriften zusammen. Man konnte formulieren: Die Kirche ist
der Resonanzraum, den sich das im Neuen Testament bezeugte Wort Gottes
schafft und dessen es bedarf, damit es in der Geschichte hérbar wird.

Eine zweite Uberlegung tritt hinzu. Die dogmatische Denkform ist dem
Neuen Testament selbst nicht fremd. Satzhafte Fixierungen des Evangeli-
ums tauchen auch nicht erst in den Spitschriften der Bibel auf, sondern sie
gehen in der Form der Ur-Homologien den sonstigen Texten der Bibel so-
gar historisch und sachlich voraus, — wie wir schon frither besprochen ha-
ben. Die urkirchlichen Bekenntnisformeln weisen bereits die Merkmale auf,
die auch die spiteren Dogmen der Kirche kennzeichnen: es handelt sich um
Glaubenssitze, in denen die Kirche verbindlich den ihr selbst vorgegebenen
Grund ihrer selbst ausspricht. Sowohl die neutestamentlichen Schriften in
ihrer entfalteten Gestalt als dann auch die spiteren Dogmen der Kirche ex-
plizieren, prizisieren, priasentieren das in den Bekenntnisformeln bereits
grundlegend Gesagte. Also: die dogmatische Denkform ist dem Glau-
bensdenken, wie es sich schon im Neuen Testament findet, nicht grundsétz-
lich fremd. Wer das Neue Testament auslegt, bekommt es in seinem Bereich
bereits mit dem Dogma in seiner urspriinglichsten Form zu tun.



Werner Loser 440

SchlieBlich eine dritte Uberlegung. Sie gilt dem Sinn, den ein nach-neu-
testamentlich verkiindetes kirchliches Dogma fiir die Aunslegung der Bibel
hat. Die kirchliche Glaubensbesinnung hat die Aufgabe, die von der Exegese
und der Biblischen Theologie zur Sprache gebrachten Sachverhalte zusam-
menhédngend und im Kontext aktueller Fragestellungen zu durchdenken. Sie
hat dies im Gespriich mit allen Partnern zu tun, die zur Erhellung der Sache
beitragen konnen. Die auf die Wahrheit der exegetisch erhobenen Sachver-
halte zudenkende Besinnung hat — wie wir wissen — in der Geschichte der
Kirche immer wieder zur Niederlegung des Erkannten im Dogma gefiihrt.
Kiinftige Schriftanslegung sollte — das war und ist ja der Sinn dieses Vor-
gangs — an dem so Fixierten nicht mehr vorbeigehen konnen. Die entschei-
dende Frage lautet nun: welchen Sinn hat solch ein Dogmatisieren des Er-
kannten? LBt es sich angesichts des Wesens und des Anspruchs der Bibel
rechtfertigen? In einem wichtigen und viel beachteten Text hat Heinrich
Schlier auf diese Frage einmal so geantwortet: ,,Was die Exegese im metho-
dischen Verfahren unter horendem Verstehen als das von der Heiligen
Schrift zu denken Aufgegebene erarbeitet hat, iibergibt sie dem Glau-
bensdenken der Kirche, damit dieses dem zn Denkenden nachdenke und den
Sachverhalt durchdenke. Vielleicht, daB es dabei an diesem oder jenem
Punkte auch zu einem Zu-Ende-Denken kommt. Solches Zu-Ende-Denken,
welches sich im Glanbenskonsens der Kirche anzeigt, kann, sofern es die
Stunde fordert und erlaubt, zur Fixierung im Dogma fiihren. Dieses bedeu-
tet aber nicht das Ende des Bedenkens, sondern die Erhebung des Gedach-
ten, Nachgedachten, Durchgedachten und jetzt und hier Zu-Ende-Gedachten
in das unbestreitbar und unverlierbar Denkwiirdige. Fiir die Exegese bedeu-
tet das nicht die Suspendierung des Vollzugs im Umkreis dieses oder jenes
Textes, sondern die Anweisung des entschiedenen Denkens an seinen Be-
ginn zu nenem Uberdenken.“!5 Ein Dogma ist also das fiir die schriftansle-
gende Kirche unbestreibar und nnverlierbar Denkwiirdige. Darum ist sie bei
ihrer aktuellen Schriftinterpretation daran verwiesen und gebunden.

Das so verstandene Dogma liegt in der Linie der Aussageintention der Bi-
bel selbst und ist ihr darum nicht fremd. Wer sich an das Dogma gebunden
weil, stimmt eben dadurch in eine gemeinsame Lesung und Auslegung der
Bibel ein. Wer sich von ihm lossagt, geriit in die Gefahr einer nur individu-
ellen und auch willkiirlichen Auslegung der Bibel. Es gibt dafiir ein Beispiel
aus der Geschichte. Im Konzil von Nikaia im Jahre 325 entschied sich die
Kirche im Rahmen ihrer Auseinandersetzung mit dem zeitgendssischen
Arianismus und Hellenismus fiir ein verbindliches Festhalten am trinitari-
schen Gottesbild als der Summe der biblischen Gottesrede. Dies war ge-

15 Ebd. 60 f.



Vom Geist bewegt — lebendige Schriftauslegung heute 441

meint mit der Aussage, Jesus Christus sei ,,gleichwesentlich dem Vater*.
Diese dogmatische Entscheidung wurde jedoch in der Folgezeit — jedenfalls
zunéchst — nicht allgemein angenommen, sodaB in der Kirche des vierten
Jahrhunderts Unfriede und Uneinigkeit herrschten. Eine Doppelsynode in
Rimini einerseits und in Seleukia andererseits — im Jahre 361 — meinte, der
Situation dadurch Herr zu werden, da8 das Dogma von Nikaia zuriickge-
nommen und die Empfehlung ausgesprochen wurde, man solle den Begriff
,.Gleichwesentlichkeit” durch den Begriff ,,Ahnlichkeit“ ersetzen und bei
der Suche nach der genaueren Bedeutung des damit Gemeinten in der Bibel
nachschauen. Diese wohl gut gemeinte Antwort auf die kirchliche Situation
fithrte indes dann doch nicht zur Beruhigung, sondern sie verschirfte die
Probleme erheblich. Selten durchlebte die Kirche eine Epoche mit so viel
Unfrieden und Uneinigkeit wie diejenige nach der erwihnten Doppelsyn-
ode. Erst als das Konzil von Konstantinopel im Jahre 381 unmiBverstindlich
die Geltung der dogmatischen Entscheidung von Nikaia bestitigte, setzten
sich in der Kirche allméhlich wieder die Einigkeit und der Friede durch. Die
Ereignisse im vierten Jahrhundert sind ein Hinweis auf Grundsitzliches:
Ohne eine Anerkennung der gemeinsamen Bindung an das Dogma im Pro-
zel} der Bibelauslegung wird es wohl nicht méglich sein, die Einheit der Kir-
che durch die Zeiten zu bewahren; denn die Ubereinstimmung in der Aus-
legung der Bibel gehort zu den wirksamsten Faktoren, die die Einheit der
Kirche gewihrleisten. Die Befiirchtung ist verbreitet, die Bindung ans
Dogma grenze den offenen Raum, in den der Geist Gottes den bibellesen-
den und — auslegenden Christen fiihren konnte und mochte, von vornherein
und in unsachgemiBer Weise ein. Doch wire diese Befiirchtung letztlich
doch wohl nur begriindet, wenn dabei ein anderer Begriff von Dogma zu-
grundegelegt wiirde als der oben dargelegte, demzufolge das Dogma das im
Vorgang der Bibelauslegung selbst hervorgetretene ,bleibend Denkwiir-
dige” ist. So verstanden schiitzt das Dogma den durch Gottes Offenbarung
eroffneten Raum in seiner Weite und wehrt es jede eingrenzende und aus-
wihlende, gemeint ist letztlich: hiretische Bibelauslegung ab. Damit ist —
was jetzt nicht weiter entfaltet werden kann —im iibrigen auch ein Mafstab
fiir den rechten und Leben fordernden Vollzug des kirchlichen Lehramtes
benannt.

C) Einstellungen, die eine lebendige Bibelauslegung fordern
Es ging bislang vorwiegend um eine Darlegung dessen, was die Bibel ist und

welche Anweisungen sich daraus fiir ihre Auslegung ergeben. Auslegung
bedeutet Begegnung des Auslegenden mit dem auszulegenden Buch. Wel-



Werner Liser 442

che Einstellungen sollte der Lesende und Auslegende mitbringen, damit es
zu einer ,,vom Geist bewegten® lebendigen Auslegung der Bibel kommt?
Die erste und wichtigste Einstellung ist die der offenen Bereitschaft, das ver-
nehmen zu wollen, was Gott selbst durch den biblischen Text mir und uns
sagen mochte. Es ist vielleicht nicht das, was ich mir zunichst vorgestellt
hatte. Es ist moglich, dal die vorgefafite Meinung durchkreuzt wird. Zu der
Offenheit gehort die Bereitschaft, bei der Begegnung mit der Bibel auch mit
angenehmen oder auch unbequemen Uberraschungen zu rechnen. Die offene
Bereitschaft méchte sich in der Begegnung mit dem in der Bibel niederge-
legten Worte Gottes in eine gldubige Zustimmung wandeln. So kommt es zu
der Verjiingung, so wirkt sich der neue Antrieb aus, von denen anfangs die
Rede war.

Eine zweite Einstellung betrifft die Bereitschaft, in die eigene Auslegung
der Bibel einzubeziehen, was die bibellesenden und bibeldeutenden Chri-
sten vor mir und neben mir vernommen und mitgeteilt haben. Dabei ist an
die groBe Glaubensgemeinschaft der Kirche gedacht. Es ist aber auch an das
gedacht, was — im kleineren Rahmen — in Bibelkreis und Bibelgesprich zu
horen ist. Innerhalb der Kirche verdient eine besondere Beachtung, was die
amtlich beauftragten Ausleger der Bibel, die predigenden und auf andere
Weise lehrenden Bischéfe und Priester und Diakone und alle anderen, die
am Verkiindigungsauftrag der Kirche sonstwie teilhaben, vortragen.

Eine dritte Einstellung ist die der demiitigen Geduld, die damit zu rech-
nen bereit ist, dal Gottes Wort mich auch durch ein scheinbar vergebliches
Bemiihen um die Erschliefung eines biblischen Textes hindurch erreichen
kann und will, und auch, daf} es sogar in der wenig gegliickten oder gar arm-
seligen Darbietung durch einen ungeschickten oder faulen Prediger noch
horbar ist. Ohne solche Geduld, die man mit sich und mit anderen zu iiben
hat, wird es kaum zu der Bestidndigkeit des Umgangs mit der Bibel kommen,
ohne die dann auch eine tiefere Vertrautheit mit ihr nicht zustandekommt.
Lebendige Bibelauslegung heute — vom Geiste bewegt: kam dieses ,,vom Gei-
ste bewegt“ nicht doch zu kurz, da fast immerzu von der Kirchlichkeit, aber
fast nie von der Geistlichkeit der Bibellesung und Bibeldeutung die Rede war?
Es kann nicht geleugnet werden, daB die Einbindung der Bibelauslegung in
die Strukturen und das Leben der Kirche die Gefahr in sich birgt, daff die Bi-
bel ihre durch Gottes Geist bewegte, erneuernde Kraft nicht oder nur gehemmt
entfalten kann. Deswegen ist es stets wichtig, daf} die Kirche insgesamt und
in allen ihren Gemeinden offenbleibt fiir das, ,,was der Geist ihr sagt” — vor
allem durch die Bibel. ,Loscht den Geist nicht aus!“ — das gilt gerade auch
hier. Im iibrigen gilt es, den Geist und die Kirche als innerlich aufeinander ver-
wiesen zu verstehen. Denn die Kirche ist ,,der Tempel des Heiligen Geistes®.
In ihr wirkt er — auch wenn es um die lebendige Auslegung der Bibel geht.





