
Josef Sudbrack 

Anfragen an Graf Dürckheims (1896-1988) 
•Initiatische Therapie" 

Josef Sudbrack, München 

Der Ton des Seins erklingt immer! 
Die Frage ist nur: 
Wie weit sind wir als Instrumente so gestimmt, 
daß er in uns widertönen kann (11,242). 

Im folgenden wird eine Gratwanderung unternommen. Die Herausgeber die- 
ser Festschrift* waren einverstanden, daß ich mich mit Anfragen, also auch 
mit einer Art von Kritik, an ihr beteiligen dürfe. Doch nicht so sehr der Ver- 
such, die Erinnerung an einen großen Mann durch kritische Anfragen zu 
•feiern", macht die Gratwanderung aus. Es ist doch ein Zeichen von Sou- 
veränität, zu akzeptieren, ja, dankbar zu sein, daß ein Andenken gepflegt 
wird durch Weiterdenken, durch Neuansätze, durch kritisches Hinterfragen. 

Daß es eine Gratwanderung wird, wurde mir vielmehr bewußt, als ich zur 
Vorbereitung auf diesen Beitrag noch einmal die Stimme Graf Dürckheims 
hörte; auf den Kassetten der Frankfurter Vorträge ist sie bewahrt. Dazu nahm 
ich auch deren (leider!) korrigierte Drucklegung in •Weg der Übung - Ge- 
schenk der Gnade"1 zur Hand. Diese beiden Bände bringen Graf Dürck- 
heims Denken und Üben in einer breiten Themengebung zur Sprache; sie 
bilden auch das Belegmaterial für folgenden Aufsatz. Dort aber fand ich eine 
Sprachgebung, die so geschmeidig ist, daß jeder kritische Ansatz ins Beck- 
messerische auszurutschen droht und schnell mißverstanden wird. Zugleich 
ist das dort und anderswo Niedergelegte so wichtig, daß man sich weigern 
möchte, kritische Fragen zu stellen. Auf diesen Bergesgrat also will ich mich 
begeben. 

* Vorliegender Aufsatz wird in der Festschrift zu Karl-Fried Graf Dürckheims lOOsten Ge- 
burtstag 1996 erscheinen. Die Herausgeber, die einen Beitrag von mir erbeten haben, waren 
so freundlich, den Vorabdruck in GuL zu erlauben. - In: Meditative Erfahrung - Quellgrund 
der Religionen? Mainz u.a. 1994 habe ich das Entsprechende unter religionswissenschaftli- 
cher Perspektive entwickelt. 
' Weg der Übung - Geschenk der Gnade. Frankfurter Vorträge. Hrsg. v. Christa Well, Aach: 
I. mit einem Vorwort von Hugo M. Enomiya Lassalle, 1988; II. mit einem Anhang: Einübung 
in die Meditation. Im Text wird daraus mit I. oder II. zitiert. 



Graf Dürckheims •Initiatische Therapie" 5 

Persönliche Erinnerungen 

Ähnliches habe ich in meinen Begegnungen mit Graf Dürckheim erfahren. 
Zum erstenmal trafen wir uns in Lindau. Mein Vortrag hatte bewußt die Ak- 
zente auf meine Meinung über Meditation gesetzt, die Meinung eines ka- 
tholischen Theologen. Graf Dürckheim schien zufrieden zu sein. Danach 
saßen wir zusammen. Er fragte mich interessiert nach meinen Erfahrungen; 
seit 1944 muß ich nämlich als Kriegs verletzter mit einer Oberschenkelpro- 
these durchs Leben gehen. Als ich ihm erzählte, daß meine •Therapie" ein- 
fachhin Schwimmen heiße, meinte er schmunzelnd: •Wer schwimmt, medi- 
tiert!" Das ist mir (vielleicht bin ich zu selbstbezogen) tiefer haften geblie- 
ben als vieles andere. Ich war natürlich auch in Todtmoos-Rütte, wo mir al- 
lerdings der elitäre Ton - nicht von ihm, aber von seinen Bewunderern - 
nicht behagte. Aber persönlich hatte ich dort eine •Erfahrung", die tiefer 
griff, als langwierige psychoanalytische Sitzungen es können. Später dann 
machte ich eine weite Autofahrt mit ihm; bekanntlich schließen solche tete- 
ä-tete-Begegnungen mehr auf als lange Unterredungen. Zwei Tage arbeitete 
ich auch mit ihm allein zusammen in der Redaktion der Zeitschrift •Geist 
und Leben" an einem - wie mir scheint - seiner besten Aufsätze: Werk der 
Übung - Geschenk der Gnade2 (nicht nur •Weg", wie in den Frankfurter 
Vorträgen). Der Kontakt wurde sparsamer; aber mein Interesse an Todt- 
moos-Rütte und der •Initiatischen Therapie" blieb lebendig. 

Faszination der Sprache 

Mit dem Gesagten bin ich schon bei der ersten Anfrage: Graf Dürckheims 
Sprache in ihrem Pathos, ihrer Faszination! Natürlich war ich erfreut, in obi- 
gen Bänden gleich mehrmals sein frühes Gedicht zu entdecken (z. B. II, 
119.243): 

Es sind die kleinen Dinge, Drum ergreift sie, meine Hände, 
die uns brauchen, voller Liebe, 
denn wir hauchen so als bliebe 
alle Lebensringe ohne euch am Ende 
in sie ein. jedes Ding allein. 

2 Werk der Übung - Geschenk der Gnade. Gedanken eines Laien, in: GuL 1972, 363-382. 
Später in einer Aufsatzsammlung wieder abgedruckt. 



Josef Sudbrack 6 

Ich weiß nicht, ob es auch spätere Poesie von ihm gibt. Aber dies ist die 
Sprache Rainer Maria Rilkes; und zwar die des Stundenbuchs, von dessen 
Geistigkeit Rilke sich später ausdrücklich distanzierte. 

Graf Dürckheim hat faszinierend gesprochen. Mit Wortgebung und Ton- 
fall konnte er Menschen bezaubern. Die Anthropologin I.-M. Grevenus3 al- 
lerdings heißt sein Sprechen •den okkulten Jargon der spirituellen Postmo- 
derne". 

Das ist polemisch und ungerecht. Aber sie meint damit z. B. die Be- 
schwörungen, mit denen die Frankfurter Vorträge immer wieder ein •Neues 
Zeitalter" ankünden: •Wir gehen aus der Neuzeit, die das Mittelalter ablö- 
ste, in eine Neue Zeit hinein, in deren Mitte der Mensch steht mit seinem 
tiefsten Erfahren und Erleben" (I, 316). Es ist •das entscheidende Ereignis 
unseres ausgehenden 20. Jahrhunderts" (I, 42), die •Schwelle einer neuen 
Zeit" (I, 128); •damit klären sich heute, vielleicht zum erstenmal in der Ge- 
schichte der westlichen Menschheit viele Fragen" (II, 213). 

Was ist das für ein Pathos! Doch was ist aus Verheißung der •Neuen Zeit" 
geworden! Graf Dürckheim hat sicherlich das •New Age", was nun wirklich 
gekommen ist, mit all dem Aberglauben, mit der billigen Esoterik und mit 
der großspurigen Pseudo-Religiosität und meist auch Pseudo-Wissenschaft 
abgelehnt. Die Kapitel über das Leid zeigen, daß er als Person immun war 
gegen das hohle Pathos von •New Age". Aber gibt es nicht doch Verbin- 
dungslinien? Welche sind es? 

Man muß es wagen, das Reden, auch das eigene Sprechen, abzuhören auf 
die verführerische Kraft der Sprache. Ein jeder, der öffentlich und besonders 
auch religiös zu reden hat, sollte wissen: Wortmelodie, Satzrhythmus und 
Pointierungen verleiten zu Aussagen, die der Kontrolle entgleiten. Gerade in 
der Auseinandersetzung mit echten und gekünstelten religiösen Texten bin 
ich regelrecht allergisch geworden gegen hohles Pathos. Liegt nicht ein 
grundlegender Mangel des sogenannten •New-Age" am Fehlen der wissen- 
schaftlichen Nüchternheit und kritischen Sachlichkeit? Also im Leichtsinn 
des Redens über Gott und Welt und alles andere? Hier sieht Grevenus recht. 

Bei Graf Dürckheim kann man z. B. auf das durchgehende Spiel mit dem 
Gegensatz: Ost-West hinweisen. Natürlich kommt darin ein berechtigtes 
Anliegen gut zum Ausdruck. Aber manchmal •zu gut". Z.B. •Darum sagt 
die Weisheit des Ostens (zum westlichen Interesse an den Gesetzlichkeiten 
dieser Welt): also heben wir das wieder auf, öffnen wir das dritte Auge. Se- 
hen wir die Sonne selbst und werden uns klar: das ist ja alles nur Illusion. 
Nur Illusion? Da sagt der Westen: Nein, nicht nur Illusion. Das ist die Weise, 

' Neues Zeitalter oder verkehrte Welt. Anthropologie als Kritik. Darmstadt 1920, 220f. 



Graf Dürckheims •Initiatische Therapie" 7 

wie für uns als Menschen das göttliche Sein wirklich wird in seiner Man- 
nigfaltigkeit" (I, 285). Ist das nicht - bei aller richtigen Intention - eine ter- 
rible simplification beider Mentalitäten? Aber diese Sprachgebung durch- 
zieht alle Aufsätze. 

Dahin gehören auch die ständigen Zitate von Meister •Eck(e)hart" (das 
klingt trotz J. Quint nach dem pseudo-germanischen Eckhart der 20er und 
30er Jahre). Der große Mystiker soll auf die Frage: •Was hast du getan, um 
ein heiligmäßiger Mann zu werden?", •als erstes" gesagt haben: •Das hat 
mein Stillesitzen getan" (I, 120). Wer nur ein wenig mit der Eckhart-For- 
schung mitgegangen ist, weiß: Das Zitat ist falsch, es widerspricht sogar 
dem echten Eckhart. Es riecht aber nach Texten wie Erika Albrechts4 soge- 
nannter Eckhart-Interpretation. Graf Dürckheim hat dazu ein Nachwort ge- 
schrieben. Dieser Pseudo-Eckhart steht dem wahren sogar entgegen. Man 
studiere dazu nur Alois M. Haas oder Kurt Ruh. 

Wer es nicht wagt, sich mit der Sprache Graf Dürckheims auseinanderzu- 
setzen, wird das, was er auch heute und morgen uns zu sagen hat, verfeh- 
len5. 

Erfahrung gegen Glaube 

Inhaltlich möchte ich anhand zweier Textreihen meine Fragen stellen. Ich 
bin mir bewußt, daß manches von dem, an dem ich Anstoß nehme, vielleicht 
nur im unterschiedlichen Sprachspielen liegt. Doch nur wenn man es wagt, 
diese Unterschiede auch durchzuspielen, kommt der Dialog in Gang und das 
gemeinsame Anliegen in den Blick. 

Wie ein roter Faden durchläuft die Entgegensetzung von Glaube und Er- 
fahrung die Beiträge Dürckheims6. •Es geht um die Wiederentdeckung der 
Transzendenz, aber nicht als ein von der Kirche verordneter Glaube, sondern 
als ein Raum neuer Erfahrung" (I, 94). Statt der •Religion des Glaubens an 
etwas ... eine Religion der Erfahrung"(I, 142). "Nicht mehr Für-wahr-Hal- 
ten von etwas, sondern ... die Existenz aus einer erfahrbaren anderen Di- 
mension heraus" (I, 237f). Deshalb statt •Philosophie" = •Produkt des Den- 

4 Meister Eckharts Sieben Grade des schauenden Lebens. Ein Weg der Gotteserfahrung. 
Aachen 1987. 
5 In der zu kurzen Auseinandersetzung mit P. Friedrich Wulf trafen sich beide schon in der 
Sprache nicht (vgl. GuL 49 [1976], 461-468; 50 [1977] 59-68; 458^67; 51 [1978] 226-232). 
Der Versuch von Chr. Ottemann, Dürckheims Ansatz christlich zu integrieren, ist nicht nur 
wegen der fehlenden Nüchternheit gegenüber Dürckheims Sprachfaszination gescheitert; 
dazu meine Kritik in TheolRev 67 [1991] 334ff. 
6 Auch P. Lassalle wertet in seinen letzten Schriften den •Glauben« als nur intellektuelles Für- 
wahr-Halten und will ihn durch Erfahrungs-Wissen ablösen. 



Josef Sudbrack 8 

kens" eine •Philousie" = •die ins Bewußtsein gehobene Erfahrung" (I, 256). 
Graf Dürckheim behauptet sogar, •daß die christliche Kirche eigentlich die 
einzige der großen Weltkirchen ist, die den Menschen als Gläubigen auf der 
niedrigen Stufe seines Bewußtseins festhält ... So wird der Mensch, der al- 
les hat, kann und weiß, schließlich derjenige, der vom Wesen her nichts 
mehr ist" (II, 9). •Die große Wende unserer Zeit" besteht doch darin, •daß 
jene Wirklichkeit, um die herum Religion sich bildet, die für die meisten bis- 
lang nur eine Angelegenheit des Glaubens war und eben deshalb nichts mehr 
bedeutet..., daß diese Wirklichkeit heute in die Erfahrung tritt und daß eine 
neue Art von Erfahrungswissen ensteht" (II, 139). 

Nur gelegentlich spürt man - zwischen den Zeilen - daß der traditionelle 
•Glaube" doch etwas anderes sein muß als das von Graf Dürckheim mit 
Recht kritisierte seelenlose •Für-Wahr-Halten". So fordert er, daß •Glaube 
und Erfahrung zusammengehören. Der Glaube ist selbst eine Erfahrung und 
schließt als Grundverfassung des Gemütes den Menschen für Erfahrung auf" 
(I, 173). Er kann sogar einmal - im Sinne der modernen Religionswissen- 
schaft eines Wilfred Cantwell Smiths1 - unterscheiden zwischen ,•faith' (la 
foi), der Glaube aus Erfahrung und ,belief' (la croyance), der Glaube an die 
Lehre" (II, 234). 

Ja gewiß, es gab in der (besonders in der katholischen) Kirche ein Insi- 
stieren auf dem •Glauben" als •Für-wahr-Halten". Doch dies war eingebor- 
gen in die größere, selbstverständliche Erfahrungswelt des gelebten Glau- 
bens. Der •Wahrheits"-Glaube war gleichsam der Stadtplan des •Vertrau- 
ens"-Glaubens. Daß die •blue-print" des Glaubens mit der Sache selbst ver- 
wechselt wird, kritisiert Graf Dürckheim mit Recht. Aber wo geschieht das 
wirklich? Vielleicht bei ein paar Theoretikern, die nicht mehr lebendig glau- 
ben können. Die katholische wie besonders die evangelische Glaubenswis- 
senschaft distanziert sich ausdrücklich von diesem •blue-print"-Glauben. 
Der lebendige Glaube der christlichen Beter, der Wallfahrer, der Menschen 
in Not und in Freude nährt sich aus tieferen Quellen als aus denen, die Graf 
Dürckheim karikiert. Erika Lorenz*, die mit ihrer Lebensgeschichte • Vom 

7 Andreas Grünschloß, Religionswissenschaft als Welt-Theologie. W. C. Smiths interreligiöse 
Hermeneutik, Göttingen 1994. Smith, der für viele Vater der •pluralistischen Religions- 
theologie" ist, hat persönlichen Anteil an dieser umfassenden Arbeit. Um so wichtiger sind 
die kritischen Fragen, die Grünschloß an ihn richtet: Ob mit der all-übergreifenden Super- 
religion (faith) doch nur eine neue Teil-Religion unter vielen (believes) konstituiert wird? 
Diese Frage geht auch an Graf Dürckheims Konzeption: Kann man auf rein-rationalem oder 
rein-empirischem (Erfahrung!) Weg die alles begründende Ur-Religion erreichen? Oder 
gehört zur religiösen Überzeugung von der Wahrheit der eigenen Weltanschauung nicht das 
•Glaubens"-Ja? Mit anderen Worten: Das Element des •Glaubens-Ja" läßt sich durch keine 
Rationalität, aber auch durch keine Empirie oder Erfahrung aufheben. 
8 Wort im Schweigen. Vom Wesen christlicher Kontemplation. Freiburg u.a. 1993, 90. 



Graf Dürckheims •lnitiatische Therapie" 9 

Karma zum Karmel "9 ein Zeugnis gibt für eine tiefe Erfahrung im Sinne des 
•Ostens", schreibt nach ihrer Begegnung mit der christlichen Mystik dazu: 
•Ich halte das moderne Ausspielen von ,Erfahrung' als das Konkrete ge- 
genüber dem ,irrealen' und als kindlich belächelten Glauben für einen be- 
dauerlichen Irrtum, der das rein Subjektive dieser Erfahrung demonstriert... 
Für den Christen bedeutet Glaube: ,Sich anvertrauen dem Sinn, der mich und 
die Welt trägt ... - Jasagen dazu, daß der Sinn, den wir nicht machen, son- 
dern nur empfangen können, uns schon geschenkt ist.' Ein solcher Glaube 
steht im Gegensatz zum ,Machbarkeitswissen', er ist ,ein Bekenntnis zum 
Primat des Unsichtbaren als des eigentlichen Wirklichen, das uns trägt und 
daher ermächtigt, mit gelöster Gelassenheit uns dem Sichtbaren zu stellen', 
so definiert es der Präfekt der Römischen Glaubenskongregation." Eine 
fruchtbare Auseinandersetzung des Anliegens der •Initiatischen Therapie" 
Graf Dürckheims mit der christlichen Auffassung vom Glauben darf nur auf 
dem Boden einer solchen Umschreibung geschehen, wie sie die Hispanistin 
und Mystikforscherin Erika Lorenz mit dem Theologen und Kardinal Joseph 
Ratzinger teilt. Sie mag in manchen •Theorien" vergessen worden sein. 
Aber jeder Gutwillige findet sie überall dort, wo Christen beten und nicht 
nur theoretisieren. 

Stufen zum •initiatischen" Menschsein 

Das führt zu dem durchgängigen Denk- oder Darstellungsschema, gegen- 
über dem die Fragen an die lnitiatische Therapie prägnant auszuformulieren 
sind. An vielen Stellen (weit über 15 habe ich mir nach den Frankfurter Vor- 
trägen notiert) wird ein Drei-Stufen-Weg menschlicher Entwicklung be- 
schrieben: Leistung - ethisches Verhalten - Wahrheit des eigenen Seins (I, 
226); Ich - Gemeinschaft - absolutes Gewissen (I, 247ff); primäres Ego - 
Teilhabe an einem anderen, an einer Sache usw. - •Verwurzelung mit einem 
viel tieferen Wesen, das den Horizont nicht nur meines primären Egos, son- 
dern auch den der Mitmenschen und der Gemeinschaft überschreitet und aus 
diesem Grunde transzendent, religiös genannt werden kann" (I, 263ff). 
Diese drei Stufen können genannt werden: •Ich - Persönlichkeit - Person, 
durch die das Ganz Andere hindurchtönen kann und sich als das Ganz An- 
dere bewährt im Dienst am Anderen" (I, 273)l0 

9 Vom Karma zum Karmel. Erfahrungen auf dem inneren Weg. Freiburg 1989. 
10 Hier wäre ein Vergleich mit dem Person-Begriff wichtig, den der von Graf Dürckheim 
hochgeschätzte Romano Guardini der Persönlichkeit entgegensetzt. 



Josef Sudbrack 10 

Um diese Höhe des Menschseins geht es der •initiatischen Therapie", um 
das, was Graf Dürckheim •immanente Transzendenz" nennt: der Mensch 
müsse durchlässig, •transparent" werden für das Göttliche, das Numinose, 
das Transzendente, müsse es in seinem Dasein •bezeugen". Hierzu führe ins 
besondere die Meditation im Stil des Zen; um sie herum legen sich die übri- 
gen Übungen. Sie alle können die entscheidende initiatische Erfahrung nicht 
herbeizwingen. Sie können sie nur vorbereiten, bilden daher ein Art Aszese, 
die Graf Dürckheim mit hohem Pathos definiert (auf der Kassette noch Tho- 
mas von Aquin zuweisend und seinen Hörern mehrmals einschärfend) als 
•zuchtvoller Dienst an einer Verfassung, in der die Fülle des Seins aufrau- 
schen kann"(II, 41). An anderen Stellen spricht er sogar - sehr •unmodern", 
aber laut hörbar - von •Disziplin" (I, 264f; vgl. das Stichwortverzeichnis, II, 
387). 

So weit, so gut! Aber mich stört und dagegen möchte ich protestieren, daß 
das Phänomen der Liebe der zweiten Stufe zugeordnet wird. •Hier hat Liebe 
nicht den possessiven Sinn (wie auf der ersten Stufe noch) ... ist nicht nur 
Ausdruck einer unbewußten Gemeinschaft, sondern meint wirklich das Da- 
seinkönnen für den anderen als den anderen" (I, 214). Doch diese Stufe ist 
zu überschreiten hin zur Höhe des Menschseins: •Da geht es nicht um den 
anderen als den anderen, sei es Ding, sei es Mensch oder Gemeinschaft, son- 
dern - früher hätte man einfach gesagt: um Gott" (I, 215). 

Auf der zweiten Stufe noch kann •der Träger des Sinnes ... das liebende 
Du (sein), das sich erst in dem Maße in mir auswirken kann, als ich mich 
zurückstelle mit meinem Ich, als ich mich ganz hingebe - um eines Werkes, 
einer Idee willen, um der Liebe willen, um des anderen willen ... Gibt es 
denn darüber hinaus noch etwas? Ja! Unsere Zeit ist dadurch gekennzeich- 
net, daß der Mensch plötzlich noch etwas anderes weiß ... (Es ist die) dritte 
Ebene des absoluten Gewissens. Dieses absolute Gewissen zwingt den Men- 
schen unter Umständen, im Gegensatz zu handeln zu einer Gemeinschaft, in 
der er steht, aus einer ... Erfahrung heraus, die ihn in eine bestimmten Rich- 
tung ruft und zwingt" (I, 248). 

Liegt hierin nicht eine schlimme Verkennung von •Liebe"? Sie wird doch 
zurückgestuft auf die Ebene des altruistischen Dienens, letztlich auf die 
Ebene, die •gegenständlich" genannt wird und auf der viele •Objekte" auf- 
gezählt werden: Werke, Ideen, Gemeinschaft und eben auch der geliebte 
•Andere". Darüber müsse der Mensch hinausgelangen, um sein Menschsein 
voll zu erfüllen. 

Gewiß, anderswo situiert Graf Dürckheim die Liebe auf der dritten und 
höchsten Ebene des Menschseins. Aber ist das, was er dann beschreibt, noch 
•Liebe"? Auf der ersten Ebene war es •die Liebe des Habenwollens, des 
Nicht-Loslassen-Könnens ... Einswerden in diesem Sinne ist Besitzlieben." 



Graf Dürckheims •Initiatische Therapie" 11 

Auf der zweiten Ebene heißt Liebe •für den anderen da sein ... Man (liebt) 
den Menschen um des anderen willen." Aber auf der Ebene des Voll- 
Menschseins sprechen die Liebenden •eben jenes Wesen an in der Verbor- 
genheit der Seelen", ... •das, wenn es offenbar wird, nur dann bleibt, was es 
ist, wenn das Offenbarwerden nicht bedeutet, daß es eingefangen wird in die 
Kategorien, die Verhaltensweisen, in die Handlungsformen unseres raum- 
zeitlich bedingten Lebens und gegenständlichen Bewußtseins" (II, 184f). 
Mit anderen Worten: wenn der andere nicht mehr der andere ist, nicht mehr 
als ein •Du" vor dem Liebenden steht, sondern durchsichtig geworden ist für 
etwas Höheres, aufgehoben in das Wesen, das beiden gemeinsam ist. 

Solange der andere noch der andere ist, bleibt die Liebe in der niederen, 
kategorialen, gegenständlichen Weise stecken. Erst auf der Ebene der •im- 
manenten Transzendenz" erschließe sich das Wort: •Liebe deinen Nächsten 
wie dich selbst" und offenbare seine •innere Bedeutung", nämlich: •Liebe 
deinen Nächsten als dich selbst. Begegne dir selbst im anderen" (II, 221). 
•Wo das Wort Liebe ausgesprochen wird, ist eigentlich immer folgende Si- 
tuation da: wir sind im Getrenntsein von einem anderen, mit dem wir uns im 
Grunde aber Eins fühlen und nun den Impuls erfahren, Eins zu werden ... 
Aber kaum ist das Eins da, so lebt die lebendige Eins eigentlich von der Ge- 
fährdung durch die Zwei. Diese Gegensätzlichkeit und Einheit als fortge- 
setzte Anreizung ... ist ... eine der Grundsituationen, in denen wir immer 
wieder das Ganz Andere erfahren können ... Hier ist das Gesetz des Liebens 
als ein Einswerden und Sichwiederfinden in sich selbst und im anderen" (II, 
226f). 

Ist das noch Liebe? Das, was die Menschen erfahren und erstreben? Das, 
was im Neuen Testament •Liebe" heißt? Besagt nicht Liebe": den anderen 
in seiner Andersheit bejahen, schätzen, ihm vertrauen, sich ihm in Gegen- 
seitigkeit öffnen! Diese Art von Liebe aber wird bei Graf Dürckheim zur Ge- 
fährdung der Identitätsliebe und kann höchstens zu einem Mittel werden, um 
zur Erfahrung der Wesenseinheit des Seins oder Gottes zu gelangen. Dort 
aber ist die Zweiheit, die •Andersheit" aufgehoben. Nur gelingt es den Men- 
schen (leider!) nicht, ganz und gar dort zu sein und die trennende Absonde- 
rung des Gegenüberstehens - nach Dürckheim: die Erbsünde (I, 258; II, 
231) - zu überwinden. Selbst das Gebot •Du sollst Vater und Mutter ehren" 
ist in Frage zu stellen; oder zumindest muß es ausbalanciert werden durch 
das Gegenteil, durch •Vater und Mutter verlassen." Denn es •ist nichts not- 
wendiger für den Menschen, der zu sich selbst kommen will, als sich davon 
zu trennen" (II, 93f)- 

Wie auf Romano Guardini wäre auf Max Schelers Analysen der Liebe zu verweisen. 



Josef Sudbrack 12 

Ein Blick in die reiche wissenschaftliche Literatur hätte genügt, um die 
beiden biblischen Aussagen (Ex 20,12; Luk 14,26) recht zu verstehen. Aber 
Graf Dürckheim verläßt sich hier lieber auf die Brillanz seiner Sprache und 
seiner Ideen, statt nüchtern Kontakt zu nehmen mit der Sache und den Sach- 
kennern. Man sollte allerdings nicht vorschnell den •Gnosis"-Vorwurf erhe- 
ben; denn alle große Theologie und Philosophie gerät bei solchen Gedanken 
in die Gnosis-Gefahr. Man sollte nüchterner - im Sinne der von Graf Dürck- 
heim beschworenen Ost-West-Gegensätzlichkeit - fragen: Fällt hier nicht 
die christlich-abendländische Überlieferung der ostasiatischen Mentalität 
zum Opfer? Graf Dürckheim hat mit mir diskutiert, was er auch schreibt: 
•Das Wort Liebe gibt es (im japanischen Lexikon) nicht. Es gibt die Mut- 
terliebe zu den Kindern. Es gibt die Liebe des Kaisers zu seinen Untertanen. 
Aber Liebe in diesem personalen Sinne, wie wir es meinen, das ist etwas 
Christliches. Das ist etwas uns eigenes ... Die Verneigung vor einem Men- 
schen, die wir heute noch oft im Osten, auch in Japan sehen, gilt nicht dem 
Herrn Soundso, sondern gilt dem Buddha in ihm" (II, 241). Heinrich Du- 
moulin12, der Historiker des Zen, beschreibt das Umfeld dieses Ausfalls: 
•Der Mangel des Personbegriffs wirkt sich besonders verhängnisvoll in der 
Auffassung von der Liebe aus. H. de Lubac zeigt in seiner theologisch ein- 
dringenden Studie über .Buddhistische Liebe', wie von den drei von den 
Buddhisten angewandten Termini: Wohlwollen (maitri), Mitleid (karuna) 
und Geben (dana) keiner die personale Menschenliebe trifft... Alles, was in 
der Linie der persönlichen menschlichen Tätigkeit liegt, ist für den Buddhi- 
sten im Grunde ,leer' ... Mitleid und Schenken, die aus personaler Liebes- 
gesinnung hervorgehen können und sollen, werden von den Buddhisten un- 
persönlich aufgefaßt...Das Höchste im Buddhismus ist die unpersönliche 
Weisheit. Die verschiedenen Äußerungen der Liebe gehören zu den vorläu- 
figen Dingen, denen der Mensch auf dem Erleuchtungsweg begegnet." 

Liebe, Person, Einheit, Begegnung 

Noch einmal sei es gesagt: Es geht nicht um Polemik. Es geht zuerst einmal 
darum, sublime Sprachmuster abzuhorchen auf ihren Seinsbezug. Aber da 
ist wohl kein Zweifel möglich: Liebe im christlichen Sinn meint den ande- 
ren, als den andern; meint ihn als den •Gegenüberstehenden", also in der - 
mit Graf Dürckheim gesprochen - •kategorialen, gegenständlichen" Weise 
von Raum und Zeit, meint ihn als •Du". Daß in jeder Liebe die Dimension 
Gottes berührt wird, weiß auch die Bibel. Aber diese göttliche Dimension 

; Östliche Meditation und christliche Mystik. Freiburg u.a. 1966, 29f. 



Graf Dürckheims •Initiatische Therapie" 13 

hebt die erste nicht auf zu einer höheren Ebene, sondern zeigt sich als 
gleichwertig zu ihr. Wenn Jesus von Gottesliebe und Nächstenliebe spricht, 
berührt er unsere Fragestellung und weiß: •Ebenso wichtig (wie die Got- 
tesliebe) ist das zweite (die Nächstenliebe)" (Mt 22,39). Im 1. Johannesbrief 
(4,16) heißt es: •Gott ist die Liebe, und wer in der Liebe bleibt, bleibt in Gott 
und Gott in ihm." Aber das ist kein Auflösen der sogenannten •gegenständ- 
lichen" Liebe zu einem Menschen als einem anderen in die Transzendenz 
hinein, biblisch in die Liebe Gottes hinein, sondern beides kommt aus einer 
gemeinsamen Mitte. Nach Johannes ist die •gegenständliche" Liebe sogar 
Prüfstein für die Echtheit der Gottesliebe, in der Terminologie Dürckheims 
(und sicher auch in seiner Intention): Prüfstein für die Echtheit der •initia- 
tischen Erfahrung", der •immanenten Transzendenz". 

Das Gespräch muß auf diesem Niveau ansetzen, damit es fruchtbar wird. 
Ich habe dazu keinen besseren •Meister" gefunden als - den auch von Graf 
Dürckheim hochverehrten - Martin Buberu . Ich kann nichts Besseres tun, 
als ihm das Wort zu geben. Buber berichtet von einer •Bekehrung", die ihn 
aus einer pantheistisch - deutschtümelnden •Einheitsideologie" zur bibli- 
schen Weltanschauung geführt hat. Aufgrund dieser wahrhaft •initiatischen" 
Erfahrung stellt er zwei Einheitserlebnisse gegenüber: Die Einheits- 
erfahrung des (wichtigen!) Selbstwerdens und die Einheitserfahrung der 
Begegnung und Liebe, in der jemand sich selbst und seine Umwelt vergißt. 
Fußend auf dieser, durch sein Leben besiegelten •Initiation" beschreibt er 
die mystische Gotteserfahrung; •Jene unausforschliche Art des Beziehungs- 
aktes selbst, darin man Zwei zu Eins werden wähnt ... Ich nehme die Men- 
schen als Gleichnis, die in der Leidenschaft des erfüllten Eros so vom Wun- 
der der Umschlingung verzückt werden, daß ihnen das Wissen um Ich und 
Du im Gefühl einer Einheit untergeht, die nicht besteht und nicht bestehen 
kann. Was der Ekstatiker Einung nennt, das ist die verzückende Dynamik 
der Beziehung; nicht eine in diesem Augenblick der Weltzeit entstandene 
Einheit, die Ich und Du verschmilzt, sondern die Dynamik der Beziehung 
selbst ... Alle Versenkungslehre gründet in dem gigantischen Wahn des in 
sich zurückgebogenen menschlichen Geistes: er geschehe am Menschen. In 
Wahrheit geschieht er vom Menschen aus zwischen dem Menschen und 
Dem, was nicht er ist." 

Michael Theunissen14 hat schon vor Jahren die entsprechende Geisteshal- 
tung mit •Der Andere" beschrieben; heute müsste man die dort vorgestell- 
ten Autoren um Hannah Arendt oder Emmanuel Levinas erweitern. Es be- 
darf einer poetischen Sprachkraft, um solchen Erfahrungen ein einiger- 

13 Das Dialogische Prinzip. Heidelberg 1918, 88f, 94; weiter unten wird S. 15.96f zitiert. 
14 Der Andere. Studien zur Sozialontologie der Gegenwart. Berlin 1965. 



Josef Sudbrack 14 

maßen passendes Sprachgewand zu geben. Und hier bleibt Martin Buber, 
der geniale Übersetzer des Alten Testaments, unerreicht. Um des Dialogs 
willen muß aber auch Prosa gewagt werden. Nach Martin Buber ist nicht das 
Versinken oder Aufgehen in Einheit, sondern das Sich-Überschreiten in die 
Beziehung hinein der Gipfel und die Tiefe des Seins. •Alles wirkliche Le- 
ben ist Begegnung." Dieser Überschritt (was •Transzendenz" im Wortsinn 
meint) ist der Grund für die biblische Verknüpfung von •Nächstenliebe" und 
•Gottesliebe" (nach Dürckheim: initiatische Erfahrung): in beidem lebt die 
Transzendenz der Beziehung, das Über-sich-Hinausgehen. In der wahren 
Gottesmystik kann sie so intensiv werden, daß das Ich und alle Geschöpfe 
vergessen werden, zu •Nichts" werden, und nur die Beziehung zu Gott er- 
lebt und als •Einheit" erfahren wird. Doch das ist die Einheit des Du-Sagens, 
wie sie Liebende erfahren, aber nicht die Einheit der Ich-Auflösung: •Gott 
umfaßt das All und ist es nicht; so aber auch umfaßt Gott mein Selbst, und 
ist es nicht. Um dieses Unbesprechbaren willen kann ich in meiner Sprache 
wie jegliches in seiner, Du sagen; um dieses willen gibt es Ich und Du, gibt 
es Zwiesprache, gibt es Sprache, gibt es den Geist, dessen Urakt sie ist, gibt 
es in Ewigkeit das Wort." 

Auf diesem Niveau muß sich der Dialog von Austausch und Anfragen ab- 
spielen. Dann wird man - davon bin ich überzeugt - zwischen ehrlichen Dia- 
logpartnern mehr Übereinklang entdecken, als es bei oberflächlicher Kennt- 
nisnahme scheint. Es ist allerdings eine Forderung, der - wie mir scheint - 
bisher noch wenig nachgekommen wurde. 

Die Basiserfahrung 

Doch aller poetische Überschwang und jedes Pathos muß sich messen an der 
Prosa des Alltags, muß seine Grundlagen nüchtern, sachgebunden überprü- 
fen. Dies zu betonen, wird Graf Dürckheim nicht müde. Deshalb doch be- 
tont er so intensiv die •Leibübungen", das Atmen, die Disziplin usw. Nicht 
auf Spekulation, sondern auf nachprüfbaren, über-individuellen Erfahrun- 
gen muß ein Gespräch aufruhen, damit es zum Dialog werden kann. 

In den früheren Beiträgen lehnt Graf Dürckheim die Parallelität der •In- 
itiatischen Therapie" zum Autogenen Training scharf ab: •Das Autogene 
Training meint im wesentlichen den Körper im medizinischen Sinne und be- 
zieht sich nicht auf die Gesamtheit des Leibes, der wir sind" (I, 45 von 
1967); anders verstanden würde es zum •Teufelsmittel" (I, 38). Am Schluß 
seines Lebens aber - das spricht für die Lernbereitschaft - hat sich seine 
Stellungnahme geweitet: •Wer Autogenes Training übt, kann darin einfügen 
das Ganze dessen, was uns hier angeht. Umgekehrt kann man das erlernte 



Graf Dürckheims •Initiatische Therapie" 15 

Training auch fruchtbar machen für unsere Übung hier" (II, 323, Gespräche 
am Schluß seines Lebens). 

Aber der Blick sollte - wie mir scheint - noch mehr und noch tiefgrei- 
fender geweitet werden. Das Werk Graf Dürckheims ist von dem Gegensatz 
durchzogen zwischen dem •Körper im medizinischen Sinn", •den wir ha- 
ben", und dem •Leib" in seiner •Gesamtheit", also dem, •der wir sind" 
(dazu Index in Bd. II, unter Leib). Die sogenannte •klassische" Medizin ist 
mit dem •Körper im medizinischen Sinn" beschäftigt. Doch seit langem 
(vgl. die Forschungen Viktor von Weizsäckers) ist sie dabei, sich auszuwei- 
ten auf ein tieferes Verständnis hin, das stärker dem •Dürckheimschen" 
•Leib, der wir sind", dem Menschen in seiner Ganzheit entspricht. Sie lernt 
von den sogenannten •Alternativen Heilmethoden", von ostasiatischen, afri- 
kanischen oder indianischen Traditionen und natürlich auch aus lebendiger 
Erfahrung immer mehr, daß der Mensch als Ganzheit zu behandeln ist. Sie 
lernt die inneren Heilkräfte des Menschen und nicht nur die äußeren medi- 
zinischen Eingriffe zu schätzen. Sie lernt nicht nur Krankheitsheilung, son- 
dern wichtiger noch Gesundheitspflege zu betreiben. Diese Öffnung der 
klassischen zur ganzheitlichen Medizin geschieht langsam und vorsichtig. 
Das hat viele Gründe; einer davon ist sicher auch die Distanz gegenüber den 
esoterischen Kurpfuschereien und medizinischen Scharlatanerien. Doch die 
Medizin ist dabei, über ihre eher technischen Methoden zum Ganzheitlichen 
vorzustoßen. 

Jan Kabat-Zinn15, Direktor einer Klinik für Streßabbau am medizinischen 
Zentrum der University of Massachussetts, leitet seine •Patienten" in inten- 
siven Kursen zur Meditation im Stil des Yoga an. Er läßt sie z. B. zuerst ganz 
bewußt eine Rosine schmecken; dann sollen sie •den Atem auf die gleiche 
Weise ,schmecken'". Damit stellt er den •Kontakt zur Gegenwart" her und 
läßt zugleich die eigenen Körperfunktionen erkunden. Selbst der Schmerz 
soll nicht •bekämpft", sondern als Teil des eigenen Seins wahrgenommen 
werden. Und so werden die Patienten mit •Disziplin", wie auch Kabat-Zinn 
betont, in die Gesamtheit ihrer Leiberfahrung hineingeführt: •Es beginnt da- 
mit, daß die Patienten 45 Minuten täglich, sechsmal pro Woche ihr Atmen 
verfolgen, den Körper erkunden und Yoga machen". Die Erfolge an Streßab- 
bau und innerer Gesundung kann Kabat-Zinn •medizinisch" nicht voll er- 
klären; •die moderne Forschung läßt darauf schließen, daß zwischen dem 
Nervensystem und dem Immunsystem Brücken vorhanden sind." Der Erfolg 
aber bestätigt seine Methoden. Grundsätzlich beruhen sie auf der Einheit 
von Psyche und Leib, von Geist und Körper, sie lehren, •in Harmonie mit 

15 In: Bill Moyer (Hg.), Die Kunst des Heilem. Vom Einfluß der Psyche auf die Gesundheit, 
München 1994, 119-146. 



Josef Sudbrack 16 

den Dingen zu leben". Befragt nach dem Verhältnis zur •Religion" meint 
Kabat-Zinn: Es hängt von der Begrifflichkeit •Religion" ab. •Die Religion 
verbindet Fragmentarisches, unser Ich, mit der Gesamtheit ... In der Me- 
ditation geht es einfach darum zu verstehen, was es heißt, ein Mensch zu 
sein ... Man hat eine Trennung vorgenommen, um die jeweilige Bedeutung 
genauer definieren zu können, doch die Grenzen verfließen zusehends." 

Zur •Initiatischen Therapie" wäre, wie mir scheint, in ganz ähnlicher 
Weise zu fragen, ob ihre unbestreitbaren Früchte nicht schon von einer 
Ganzheits-Anthropologie her im Sinne Viktor von Weizsäckers oder Kabat- 
Zinns zu verstehen sind? Und ob dazu nicht die Entsprechungen zwischen 
Zen, Autogenem Training, Yoga, Eutonie usw. in Sicht kommen? Zu fragen 
wäre, ob der pathetische Überbau von Religion und von Seins-Metaphysik 
nötig ist, um ihre Erfolge zu verstehen? Ob nicht vielleicht die nüchterne, 
•anti-Streß"-Methoden Kabat-Zinns auf einer Ebene mit der Initiatischen 
Therapie liegen? 

In einer unbestechlichen und überaus kundigen Weise stellt Reinhard 
Bögle16 solche Fragen an den Yoga. Er unterscheidet den •traditionellen 
Yoga" vom •religiös motivierten". Im ersteren und ursprünglichen geht es 
•um die Verbindung verschiedener Anteile im Menschen, wobei der ganze 
Mensch mit einem Ochsenkarren verglichen wird, der nur fährt und zu steu- 
ern ist, wenn alle Teile zusammenwirken und der Wagenlenker wachsam 
ist." Im religiösen Yoga •geht es um die Verbindung zwischen dem einzel- 
nen Menschen und Gott, alles andere wird unbedeutend." Bögle stellt sich 
auf die Basis des traditionellen Yoga, der eine Schulung und Ausübung des 
ganzheitlichen Menschseins bedeutet und so •neben den Religionen, wie 
etwa Wissenschaften und Künste" stehen muß. Daß sein Buch, obgleich 
kundig und erfahren wie kein anderes (ich habe es mit ganzen Yoga-Biblio- 
theken verglichen), so wenig Beachtung gefunden hat, zeigt die fast aber- 
gläubische Voreingenommenheit der heutigen Meditations-Szene. Man wagt 
es nicht, physiologische Fragen an diese Erfahrungen zu stellen, um ihr re- 
ligiöses Aroma erhalten zu können. 

Ähnlich schreibt Klaus Riesenhuber11, der in Japan das meditative Erbe- 
Hugo M. Enomyia Lassalles weiterführt, nüchtern-psychologisch zur Zen- 
Meditation, daß sie •theoriefrei betrachtet" •in die Tiefen des Selbst oder 
Geistes (führt), die vor aller Subjekt-Objekt-Trennung liegen". Daß sie da- 
mit aber sich einer religiösen Weiterführung öffne: buddhistisch, daß sich 

16 Yoga. Ein Weg für dich. Einblick in die Yoga-Lehre. Zürich 1991, 23.39. 
11 Zum Verständnis ungegenständlicher Meditation. 1KZ/Communio 15 [1986] 320-331. 320f; 
im übernächsten Heft hat sich der Mitherausgeber von Communio Hans Urs von Balthasar 
hiervon distanziert. 



Graf Dürckheims •Initiatische Therapie" 17 

das Subjekt, frei geworden von aller •Anhänglichkeit", in seinem Selbstand 
auflöse; oder auch christlich - daß sich das Subjekt, frei geworden von aller 
Anhänglichkeit, Gott öffne. 

Die von Arthur J. Deikman19, so benannte Theorie der •Entautomatisie- 
rung" kann den aufgezeigten Bereich am besten darstellen. Er ist einer der 
wenigen Autoren, der die empirischen Untersuchungen über entsprechende 
Erfahrungen (mittels Untersuchung der Gehirnströme usw.) ernst nimmt. 
Durch intensive Übung (im Stil des Zen, des Yoga, des Autogenen Trainings 
usw.) kann man eine Bewußtseinstiefe berühren, die noch vor den kulturel- 
len, sprachlichen oder anderen Vorstellungsschemata liegt; die also auch die 
Ebene der C. G. Jungschen kollektiven Archetypen •unter-"schreitet und 
dorthin reicht, wo S. Freud vom ozeanischen •Gefühl wie von etwas Unbe- 
grenztem, Schrankenlosen, gleichsam Ozeanischen" spricht. Bernhard 
Gromi9 betont mit Recht, daß mit solchen Erfahrungen der •Ich-Entgren- 
zung" überaus vorsichtig umgegangen werden muß; sie müssen zuerst von 
der Psychologie, der Anthropologie her verstanden werden, ehe man in ih- 
nen Paradigmen der Gotteserfahrung, der Mystik sehen darf. 

Aber ist eine solche Erfahrung der eigenen •entautomatisierten" Tiefe 
schon •Mystik" im religiösen Sinn der Gotteserfahrung? Oder ist sie nicht 
zuerst einmal die von Martin Buber als Selbstwerdung, als Identitätsfindung 
hingestellte Erfahrung (mit all den Gefahren, vor denen eine psychologische 
Begleitung behüten muß)? In einer zen-buddhistischen Umwelt muß sie zur 
Erfahrung der eigenen •Buddha"-Natur werden, die ja bedeutet: Losgelöst- 
Sein von aller Anhänglichkeit. Klaus Riesenhuber zeigt (nicht nur theore- 
tisch, sondern aufgrund intensiver Praxis), daß sie in einer christlichen Um- 
gebung zur Erfahrung der äußersten Offenheit für Gott werden kann, in der 
alle menschliche Voreingenommenheit abgelegt ist. 

In der von Riesenhuber herausgestrichenen •Offenheit für Gott" ist aber 
schon die Transzendenz der Liebe angelegt; denn diese Offenheit richtet sich 
in einen Raum gegenüberstehender Freiheit, in einen Raum des •Anderen", 
der nicht besser als mit dem Wort •Du" zu bezeichnen ist. In der Graf Dürck- 
heimschen Schematisierung gesprochen: Das Phänomen der Liebe, bei dem 
sich ein Mensch auf einen anderen als anderen hinwendet, darf nicht auf eine 

18 Zuerst fand ich seinen Namen in: Altered States of Consciousness. A Book of Readings (Ed. 
Charles T. Tart) New York u.a. 1969: Deautomatization and the Mystic Experience, 23-43: 
jetzt insbesondere: The Observing Self. Mysticism and Psychotherapy. Boston 1982; seine 
empirischen Beobachtungen sind leicht zu trennen von seinen metaphysischen Interpretatio- 
nen. Die verschiedenen Sammelbände von Steven T. Katz (Mysticism and Philosophical Ana- 
lysis, ... Religious Analysis, usw. New York 1978 ff) geben einen unersetzlichen Überblick 
über den Diskussionsstand. 
19 Religionspsychologie, München u.a. 1992, mit einer vernichtenden Kritik an der Psycholo- 
gie C. G. Jungs im Anhang. 



Josef Sudbrack 18 

niedere Stufe des Mensch-seins reduziert werden, sondern konstituiert den 
Gipfel des Menschseins, zu dem hin wir unterwegs sind. 

Gottes •Du" 

Es spricht für die Offenheit Graf Dürckheims, daß er in den Gesprächen auf 
seinem letzten Krankenbett (II, 28) auch diese Offenheit berührt und als We- 
sensstück der •Initiatischen Therapie" beschreibt. 

Auf die Frage nach dem •persönlichen Gott" antwortet er: •Für uns Men- 
schen (ist) auch das Göttliche eine Wirklichkeit der Begegnung ... In dieser 
Begegnung kommen wir nicht daran vorbei, daß Ganz Andere, das uns in ir- 
gendeiner Weise berührt, auch als ein Du zu erleben. Ohne ein Du gäbe es 
keine Begegnung ... Wir können aber auch im Wesen ... dem begegnen, was 
wir als Ich in der Gestalt eines Du suchen. Dann ist das, dem wir begegnen, 
nicht mehr nur ein Du, sondern auch ein Eins-Sein, ein Zusammenfallen mit 
uns selbst. Das umstürzende Erlebnis liegt in der Coinzidenz von Du und 
Doch-nicht-mehr-Du ... Die Distanz ist aufgehoben, und doch bleibt eine un- 
endliche Distanz ... Im lebendigen Glauben an einen persönlichen Gott ist 
die Verpflichtung eingewoben, alle Vorstellungen, alle gewordenen Gottes- 
bilder immer wieder einzuschmelzen in die Tiefe jenes Geistes und jener 
Wahrheit, die jenseits aller Bilder sind" (II, 381). 

Damit aber wird - wie mir scheint - das überschritten, was in der Initia- 
tischen Therapie als •Erfahrung" dem Glauben entgegengesetzt wurde. Die 
•bleibende unendliche Distanz" in aller Gegenwarts- und Einheits-Erfah- 
rung beschreibt genau das, was die Glaubenserfahrung in ihrer Selbstüber- 
schreitung ausmacht; was die christliche Mystik mit ihrer •Dunklen Nacht 
des Geistes" sagen will (die nach der unkorrigierten Aussage P. Lassalles im 
originären Zen nicht zu finden ist); was das ignatianische Leitwort vom •je- 
größeren-Gott" erfahrungsmäßig bedeuten muß. 

Ich würde das Gesagte anders ausdrücken. Doch ich muß gestehen: Darin 
liegt eben dasjenige, woran sich der christliche Glaube (nach all den großen 
Zeugen der Vergangenheit) orientiert: Ein Vertrauen auf Gottes Du, in dem die 
•unendliche Distanz" Graf Dürckheims liegt, das also ganz und gar nicht auf- 
geht in dem, was Graf Dürckheim als •Erfahrung" gegen •Glaube" stellt, das 
kaum besser als mit dem leider abgegriffenen Wort •Liebe" zu bezeichnen ist20. 

20 Vgl. das schöne Buch über •Liebe". Geschichte eines Begriffs (1974) von H. Kuhn. Die 
christliche Theologie setzt hier ein und weiß zugleich von Gottes Immanenz in dieser Welt, be- 
sonders im Herzen des Menschen, was sie Heiligen Geist nennt; er lebt und wird erfahren als 
Einer zusammen mit Gottes bleibender •je größerer" Transzendenz, die in Gott ruht, den sie Va- 
ter nennt, und die in Jesus Christus ein menschliches Angesicht angenommen hat. 



Graf Dürckheims •Initiatische Therapie" 19 

Man könnte daher das an den Anfang gesetzte Motto christlich formulieren: 

Gott ist in allem zu erfahren 
Die Frage ist nur 

Wie weit sind wir als Instrumente so gestimmt, 
daß wir ihn lieben können. 

Gott lieben aber heißt immer: ihn in seiner Liebe erfahren und diese Liebe 
weiter schenken an den Mitmenschen. 

Nachtrag für diese Zeitschrift. Kurz vor seinem Tod erschien das be- 
zaubernde Buch von Prof. P. Heinrich Dumoulin SJ zur Spiritualität des 
Buddhismus (vgl. GuL 1995, 395f.). Auf ihn habe ich mich - nach langen 
Gesprächen - immer wieder in meinen Analysen gestützt. Über die inhaltli- 
che Qualität der Ausführungen des angesehenen und beliebten Gelehrten 
sind sich die Fachleute innerhalb und außerhalb des Christentums einig. Im 
Zusammenhang mit den Bemühungen Graf Dürckheims sei ein Vorzug des 
Buches herausgestellt: Dumoulin versucht vom Künstlerischen, vom leben- 
digen Brauchtum und von der Volksfrömmigkeit her einen Zugang zu der 
großen Religion des Fernen Ostens zu bahnen. Ich habe keinen Zweifel 
daran, daß dies ein legitimer, wenn nicht gar letztlich der einzig legitime Zu- 
gang zur Erfahrung Buddhas ist. Wer von der •gelassenen Lebendigkeit" des 
Buddhismus (und seines Interpreten) fasziniert ist, darf das selbstverständ- 
liche Christentum Dumoulins nicht vergessen. Auf die neugierige Frage 
während einer Münchener Veranstaltung: Was denn seine Weise des Medi- 
tierens sei?, konnte er in überraschender Direktheit antworten: •Ich bete täg- 
lich das Brevier!" Vgl. auch die Beiträge Dumoulins in GuL: Buddhistische 
Meditation und Christentum (34 [1961] 32-45; Lebenswerte im Buddhis- 
mus. Wo Christen von Buddhisten lernen können (47 [1974] 112-126); Fra- 
gen an das Christentum aus buddhistischer Sicht (48 [1975] 50-62); Gibt es 
Verständnisbrücken zwischen christlicher und buddhistischer Spiritualität? 
(50 [1977] 350-364). 




