Josef Sudbrack 4

Anfragen an Graf Diirckheims (1896-1988)
,Initiatische Therapie*

Josef Sudbrack, Miinchen

Der Ton des Seins erklingt immer!

Die Frage ist nur:

Wie weit sind wir als Instrumente so gestimmt,
daf3 er in uns widertonen kann (11,242).

Im folgenden wird eine Gratwanderung unternommen. Die Herausgeber die-
ser Festschrift* waren einverstanden, daf ich mich mit Anfragen, also auch
mit einer Art von Kritik, an ihr beteiligen diirfe. Doch nicht so sehr der Ver-
such, die Erinnerung an einen groflen Mann durch kritische Anfragen zn
»feiern®, macht die Gratwanderung aus. Es ist doch ein Zeichen von Sou-
verdnitit, zu akzeptieren, ja, dankbar zu sein, da ein Andenken gepflegt
wird durch Weiterdenken, durch Neuansitze, durch kritisches Hinterfragen.

DaB es eine Gratwanderung wird, wurde mir vielmehr bewuBt, als ich zur
Vorbereitung auf diesen Beitrag noch einmal die Stimme Graf Diirckheims
horte; anf den Kassetten der Frankfurter Vortrige ist sie bewahrt. Dazu nahm
ich auch deren (leider!) korrigierte Drucklegung in ,, Weg der Ubung — Ge-
schenk der Gnade*“! zur Hand. Diese beiden Binde bringen Graf Diirck-
heims Denken und Uben in einer breiten Themengebung zur Sprache; sie
bilden auch das Belegmaterial fiir folgenden Aufsatz. Dort aber fand ich eine
Sprachgebung, die so geschmeidig ist, daf} jeder kritische Ansatz ins Beck-
messerische auszurutschen droht und schnell miiverstanden wird. Zugleich
ist das dort und anderswo Niedergelegte so wichtig, dal man sich weigern
mochte, kritische Fragen zu stellen. Auf diesen Bergesgrat also will ich mich
begeben.

* Vorliegender Aufsatz wird in der Festschrift zu Karl-Fried Graf Diirckheims 100sten Ge-
burtstag 1996 erscheinen. Die Herausgeber, die einen Beitrag von mir erbeten haben, waren
so freundlich, den Vorabdruck in GuL zu erlauben. — In: Meditative Erfahrung — Quellgrund
der Religionen? Mainz u.a. 1994 habe ich das Entsprechende unter religionswissenschaftli-
cher Perspektive entwickelt.

' Weg der Ubung — Geschenk der Gnade. Frankfurter Vortriige. Hrsg. v. Christa Well, Aach:
I. mit einem Vorwort von Hugo M. Enomiya Lassalle, 1988; II. mit einem Anhang: Einiibung
in die Meditation. Im Text wird daraus mit I. oder II. zitiert.



Graf Diirckheims ,, Initiatische Therapie 5

Personliche Erinnerungen

Ahnliches habe ich in meinen Begegnungen mit Graf Diirckheim erfahren.
Zum erstenmal trafen wir uns in Lindau. Mein Vortrag hatte bewufit die Ak-
zente auf meine Meinung iiber Meditation gesetzt, die Meinung eines ka-
tholischen Theologen. Graf Diirckheim schien zufrieden zu sein. Danach
saen wir zusammen. Er fragte mich interessiert nach meinen Erfahrungen;
seit 1944 muf} ich nimlich als Kriegsverletzter mit einer Oberschenkelpro-
these durchs Leben gehen. Als ich ihm erzihlte, daB meine ,,Therapie* ein-
fachhin Schwimmen heiBe, meinte er schmunzelnd: ,,Wer schwimmt, medi-
tiert! Das ist mir (vielleicht bin ich zu selbstbezogen) tiefer haften geblie-
ben als vieles andere. Ich war natiirlich auch in Todtmoos-Riitte, wo mir al-
lerdings der elitdre Ton — nicht von ihm, aber von seinen Bewunderern —
nicht behagte. Aber personlich hatte ich dort eine ,Erfahrung®, die tiefer
griff, als langwierige psychoanalytische Sitzungen es konnen. Spiter dann
machte ich eine weite Autofahrt mit ihm; bekanntlich schlieBen solche téte-
a-téte-Begegnungen mehr auf als lange Unterredungen. Zwei Tage arbeitete
ich auch mit ihm allein zusammen in der Redaktion der Zeitschrift ,,Geist
und Leben* an einem — wie mir scheint — seiner besten Aufsitze: Werk der
Ubung — Geschenk der Gnade? (nicht nur ,,Weg®, wie in den Frankfurter
Vortrdgen). Der Kontakt wurde sparsamer; aber mein Interesse an Todt-
moos-Riitte und der ,,Initiatischen Therapie* blieb lebendig.

Faszination der Sprache

Mit dem Gesagten bin ich schon bei der ersten Anfrage: Graf Diirckheims
Sprache in ihrem Pathos, ihrer Faszination! Natiirlich war ich erfreut, in obi-
gen Binden gleich mehrmals sein friihes Gedicht zu entdecken (z. B. 1I,
119.243):

Es sind die kleinen Dinge, Drum ergreift sie, meine Hénde,
die uns brauchen, voller Liebe,

denn wir hauchen so als bliebe

alle Lebensringe ohne euch am Ende

in sie ein. jedes Ding allein.

2 Werk der Ubung — Geschenk der Gnade. Gedanken eines Laien, in: GulL 1972, 363-382.
Spiter in einer Aufsatzsammlung wieder abgedruckt.



Josef Sudbrack 6

Ich weiB nicht, ob es auch spitere Poesie von ihm gibt. Aber dies ist die
Sprache Rainer Maria Rilkes; und zwar die des Stundenbuchs, von dessen
Geistigkeit Rilke sich spéter ausdriicklich distanzierte.

Graf Diirckheim hat faszinierend gesprochen. Mit Wortgebung und Ton-
fall konnte er Menschen bezaubern. Die Anthropologin I.-M. Grevenus® al-
lerdings heiBt sein Sprechen ,,den okkulten Jargon der spirituellen Postmo-
derne®.

Das ist polemisch und ungerecht. Aber sie meint damit z. B. die Be-
schwoérungen, mit denen die Frankfurter Vortrige immer wieder ein ,,Neues
Zeitalter ankiinden: ,,Wir gehen aus der Neuzeit, die das Mittelalter ablo-
ste, in eine Neue Zeit hinein, in deren Mitte der Mensch steht mit seinem
tiefsten Erfahren und Erleben (I, 316). Es ist ,,das entscheidende Ereignis
unseres ausgehenden 20. Jahrhnnderts™ (I, 42), die ,,.Schwelle einer neuen
Zeit” (I, 128); ,,damit kldren sich heute, vielleicht zum erstenmal in der Ge-
schichte der westlichen Menschheit viele Fragen* (II, 213).

Was ist das fiir ein Pathos! Doch was ist aus Verheilung der ,,Neuen Zeit*
geworden! Graf Diirckheim hat sicherlich das ,,New Age*, was nun wirklich
gekommen ist, mit all dem Aberglauben, mit der billigen Esoterik und mit
der groBspurigen Pseudo-Religiositidt und meist auch Pseudo-Wissenschaft
abgelehnt. Die Kapitel iiber das Leid zeigen, daf} er als Person immun war
gegen das hohle Pathos von ,,New Age®. Aber gibt es nicht doch Verbin-
dungslinien? Welche sind es?

Man muf} es wagen, das Reden, auch das eigene Sprechen, abzuhoren auf
die verfiihrerische Kraft der Sprache. Ein jeder, der 6ffentlich und besonders
auch religios zu reden hat, sollte wissen: Wortmelodie, Satzrhythmus und
Pointierungen verleiten zu Aussagen, die der Kontrolle entgleiten. Gerade in
der Auseinandersetzung mit echten und gekiinstelten religidsen Texten bin
ich regelrecht allergisch geworden gegen hohles Pathos. Liegt nicht ein
grundlegender Mangel des sogenannten ,,New-Age* am Fehlen der wissen-
schaftlichen Niichternheit und kritischen Sachlichkeit? Also im Leichtsinn
des Redens iiber Gott und Welt und alles andere? Hier sieht Grevenus recht.

Bei Graf Diirckheim kann man z. B. auf das durchgehende Spiel mit dem
Gegensatz: Ost-West hinweisen. Natiirlich kommt darin ein berechtigtes
Anliegen gut zum Ausdruck. Aber manchmal ,,zu gut”. Z.B. ,Darum sagt
die Weisheit des Ostens (zum westlichen Interesse an den Gesetzlichkeiten
dieser Welt): also heben wir das wieder auf, 6ffnen wir das dritte Auge. Se-
hen wir die Sonne selbst und werden uns klar: das ist ja alles nur Ilusion.
Nur Illusion? Da sagt der Westen: Nein, nicht nur Illusion. Das ist die Weise,

* Neues Zeitalter oder verkehrte Welt. Anthropologie als Kritik. Darmstadt 1920, 220f.



Graf Diirckheims |, Initiatische Therapie* 7

wie fiir uns als Menschen das géttliche Sein wirklich wird in seiner Man-
nigfaltigkeit* (I, 285). Ist das nicht — bei aller richtigen Intention — eine ter-
rible simplification beider Mentalititen? Aber diese Sprachgebung durch-
zieht alle Aufsitze.

Dahin gehoren auch die stindigen Zitate von Meister ,,Eck(e)hart™ (das
klingt trotz J. Quint nach dem pseudo-germanischen Eckhart der 20er und
30er Jahre). Der groBe Mystiker soll auf die Frage: ,,Was hast du getan, um
ein heiligméBiger Mann zu werden?”, ,als erstes™ gesagt haben: ,Das hat
mein Stillesitzen getan (I, 120). Wer nur ein wenig mit der Eckhart-For-
schung mitgegangen ist, weif: Das Zitat ist falsch, es widerspricht sogar
dem echten Eckhart. Es riecht aber nach Texten wie Erika Albrechts* soge-
nannter Eckhart-Interpretation. Graf Diirckheim hat dazu ein Nachwort ge-
schrieben. Dieser Pseudo-Eckhart steht dem wahren sogar entgegen. Man
studiere dazu nur Alois M. Haas oder Kurt Ruh.

Wer es nicht wagt, sich mit der Sprache Graf Diirckheims auseinanderzu-
setzen, wird das, was er auch heute und morgen uns zu sagen hat, verfeh-
lens.

Erfahrung gegen Glaube

Inhaltlich mochte ich anhand zweier Textreihen meine Fragen stellen. Ich
bin mir bewuBt, dafl manches von dem, an dem ich AnstoB nehme, vielleicht
nur im unterschiedlichen Sprachspielen liegt. Doch nur wenn man es wagt,
diese Unterschiede auch durchzuspielen, kommt der Dialog in Gang und das
gemeinsame Anliegen in den Blick.

Wie ein roter Faden durchliuft die Entgegensetzung von Glaube und Er-
fahrung die Beitrdge Diirckheims®. ,,Es geht um die Wiederentdeckung der
Transzendenz, aber nicht als ein von der Kirche verordneter Glaube, sondern
als ein Raum neuer Erfahrung® (I, 94). Statt der ,,Religion des Glaubens an
etwas ... eine Religion der Erfahrung“(I, 142). “Nicht mehr Fiir-wahr-Hal-
ten von etwas, sondern ... die Existenz aus einer erfahrbaren anderen Di-
mension heraus* (I, 237f). Deshalb statt ,,Philosophie* = ,,Produkt des Den-

4 Meister Eckharts Sieben Grade des schauenden Lebens. Ein Weg der Gotteserfahrung.
Aachen 1987.

5 Tn der zu kurzen Auseinandersetzung mit P. Friedrich Wulf trafen sich beide schon in der
Sprache nicht (vgl. GuL 49 [1976], 461-468; 50 [1977] 59-68; 458—467; 51 [1978] 226-232).
Der Versuch vou Chr. Ottemann, Diirckheims Ausatz christlich zu integrieren, ist nicht nur
wegen der fehlenden Niichteruheit gegeniiber Diirckheims Sprachfaszination gescheitert;
dazu meine Kritik in TheolRev 67 [1991] 334ff.

o Auch P. Lassalle wertet in seinen letzten Schriften den ,,Glauben« als nur intellektuelles Fiir-
wahr-Halten und will iha durch Erfahrungs-Wissen ablosen.



Josef Sudbrack 8

kens* eine ,,Philousie* = ,,die ins BewuBtsein gehobene Erfahrung* (I, 256).
Graf Diirckheim behauptet sogar, ,,da die christliche Kirche eigentlich die
einzige der groBen Weltkirchen ist, die den Menschen als Glaubigen auf der
niedrigen Stufe seines BewuBtseins festhilt ... So wird der Mensch, der al-
les hat, kann und weiB, schlieBlich derjenige, der vom Wesen her nichts
mehr ist* (IL, 9). ,,Die groBe Wende unserer Zeit* besteht doch darin, ,,da
jene Wirklichkeit, um die herum Religion sich bildet, die fiir die meisten bis-
lang nur eine Angelegenheit des Glaubens war und eben deshalb nichts mehr
bedeutet ..., da diese Wirklichkeit heute in die Erfahrung tritt und daB eine
neue Art von Erfahrungswissen ensteht* (11, 139).

Nur gelegentlich spiirt man — zwischen den Zeilen — daB der traditionelle
»Glaube doch etwas anderes sein mufB als das von Graf Diirckheim mit
Recht kritisierte seelenlose ,,Fiir-Wahr-Halten. So fordert er, daB ,,Glaube
und Erfahrung zusammengehoren. Der Glaube ist selbst eine Erfahrung und
schlieBt als Grundverfassung des Gemiites den Menschen fiir Erfahrung auf*
(I, 173). Er kann sogar einmal — im Sinne der modernen Religionswissen-
schaft eines Wilfred Cantwell Smiths’ — unterscheiden zwischen ,, faith* (la
foi), der Glaube aus Erfahrung und ,belief* (la croyance), der Glaube an die
Lehre® (II, 234).

Ja gewiB, es gab in der (besonders in der katholischen) Kirche ein Insi-
stieren auf dem ,,Glauben* als ,,Fiir-wahr-Halten*. Doch dies war eingebor-
gen in die groBere, selbstverstindliche Erfahrungswelt des gelebten Glau-
bens. Der ,,Wahrheits“-Glaube war gleichsam der Stadtplan des ,,Vertrau-
ens“-Glaubens. Da8 die ,,blue-print“ des Glaubens mit der Sache selbst ver-
wechselt wird, kritisiert Graf Diirckheim mit Recht. Aber wo geschieht das
wirklich? Vielleicht bei ein paar Theoretikern, die nicht mehr lebendig glau-
ben konnen. Die katholische wie besonders die evangelische Glaubenswis-
senschaft distanziert sich ausdriicklich von diesem ,,blue-print*-Glauben.
Der lebendige Glaube der christlichen Beter, der Wallfahrer, der Menschen
in Not und in Freude nahrt sich aus tieferen Quellen als aus denen, die Graf
Diirckheim karikiert. Erika Lorenz?, die mit ihrer Lebensgeschichte ,, Vom

7 Andreas GriinschloB, Religionswissenschaft als Welt-Theologie. W. C. Smiths interreligidse
Hermeneutik, Gottingen 1994. Smith, der fiir viele Vater der ,pluralistischen Religions-
theologie™ ist, hat personlichen Anteil an dieser umfassenden Arbeit. Um so wichtiger sind
die kritischen Fragen, die GriinschloB an ihn richtet: Ob mit der all-iibergreifenden Super-
religion (faith) doch nor eine neue Teil-Religion unter vielen (believes) konstituiert wird?
Diese Frage geht auch an Graf Diirckheims Konzeption: Kann man auf rein-rationalem oder
rein-empirischem (Erfahrung!) Weg die alles begriindende Ur-Religion erreichen? Oder
gehort zur religidsen Uberzeugung von der Wahrheit der eigenen Weltanschauung nicht das
,,Glanbens“-Ja? Mit anderen Worten: Das Element des ,,Glaubens-Ja*“ 1:#8t sich durch keine
Rationalitit, aber auch durch keine Empirie oder Erfahrung aufheben.

8 Wort im Schweigen. Vom Wesen christlicher Kontemplation. Freiburg u.a. 1993, 90.



Graf Diirckheims ,, Initiatische Therapie “ 9

Karma zum Karmel “® ein Zeugnis gibt fiir eine tiefe Erfahrung im Sinne des
,,Ostens®, schreibt nach ihrer Begegnung mit der christlichen Mystik dazu:
,.Ich halte das moderne Ausspielen von ,Erfahrung® als das Konkrete ge-
geniiber dem ,irrealen‘ und als kindlich beldchelten Glauben fiir einen be-
daverlichen Irrtum, der das rein Subjektive dieser Erfahrung demonstriert ...
Fiir den Christen bedeutet Glaube: ,Sich anvertrauen dem Sinn, der mich und
die Welt trigt ... — Jasagen dazu, da3 der Sinn, den wir nicht machen, son-
dern nur empfangen kénnen, uns schon geschenkt ist.* Ein solcher Glaube
steht im Gegensatz zum .Machbarkeitswissen‘, er ist ,ein Bekenntnis zum
Primat des Unsichtbaren als des eigentlichen Wirklichen, das uns trigt und
daher ermichtigt, mit geloster Gelassenheit uns dem Sichtbaren zu stellen®,
so definiert es der Prifekt der Romischen Glaubenskongregation.” Eine
fruchtbare Auseinandersetzung des Anliegens der ,.Initiatischen Therapie*
Graf Diirckheims mit der christlichen Auffassung vom Glauben darf nur anf
dem Boden einer solchen Umschreibung geschehen, wie sie die Hispanistin
und Mystikforscherin Erika Lorenz mit dem Theologen und Kardinal Joseph
Ratzinger teilt. Sie mag in manchen ,,Theorien” vergessen worden sein.
Aber jeder Gutwillige findet sie iiberall dort, wo Christen beten vnd nicht
nur theoretisieren.

Stufen zum ,,initiatischen* Menschsein

Das fiihrt zu dem durchgingigen Denk- oder Darstellungsschema, gegen-
iiber dem die Fragen an die Initiatische Therapie pragnant auszuformulieren
sind. An vielen Stellen (weit iiber 15 habe ich mir nach den Frankfurter Vor-
trigen notiert) wird ein Drei-Stufen-Weg menschlicher Entwicklung be-
schrieben: Leistung — ethisches Verhalten — Wahrheit des eigenen Seins (1,
226); Ich - Gemeinschaft — absolutes Gewissen (I, 247ff); priméres Ego —
Teilhabe an einem anderen, an einer Sache usw. — ,,Verwurzelung mit einem
viel tieferen Wesen, das den Horizont nicht nur meines priméren Egos, son-
dern auch den der Mitmenschen und der Gemeinschaft iiberschreitet und aus
diesem Grunde transzendent, religios genannt werden kann“ (I, 263ff).
Diese drei Stufen konnen genannt werden: ,,Ich — Personlichkeit — Person,
durch die das Ganz Andere hindurchtonen kann und sich als das Ganz An-
dere bewihrt im Dienst am Anderen® (I, 273)1°

9 Vom Karma zum Karmel. Erfahrungen auf dem inneren Weg. Freiburg 1989.
10 Hier wire ein Vergleich mil dem Person-Begriff wichlig, den der von Graf Diirckheim
hochgeschatzte Romano Guardini der Personlichkeit entgegensetzt.



Josef Sudbrack 10

Um diese Hohe des Menschseins geht es der ,.initiatischen Therapie*, um
das, was Graf Diirckheim ,,immanente Transzendenz* nennt: der Mensch
miisse durchlissig, ,transparent” werden fiir das Géttliche, das Numinose,
das Transzendente, miisse es in seinem Dasein ,,bezeugen*. Hierzu fiihre ins
besondere die Meditation im Stil des Zen; um sie herum legen sich die iibri-
gen Ubungen. Sie alle konnen die entscheidende initiatische Erfahrung nicht
herbeizwingen. Sie koénnen sie nur vorbereiten, bilden daher ein Art Aszese,
die Graf Diirckheim mit hohem Pathos definiert (auf der Kassette noch Tho-
mas von Aquin zuweisend und seinen Horern mehrmals einschirfend) als
»zuchtvoller Dienst an einer Verfassung, in der die Fiille des Seins aufrau-
schen kann*(II, 41). An anderen Stellen spricht er sogar — sehr ,,uynmodern*,
aber laut horbar — von ,,Disziplin“ (I, 264f; vgl. das Stichwortverzeichnis, II,
387).

So weit, so gut! Aber mich stort und dagegen mochte ich protestieren, daB
das Phinomen der Liebe der zweiten Stufe zugeordnet wird. ,,Hier hat Liebe
nicht den possessiven Sinn (wie auf der ersten Stufe noch) ... ist nicht nur
Ausdruck einer unbewuflten Gemeinschaft, sondern meint wirklich das Da-
seinkdnnen fiir den anderen als den anderen® (I, 214). Doch diese Stufe ist
zu iiberschreiten hin zur Hohe des Menschseins: ,,Da geht es nicht um den
anderen als den anderen, sei es Ding, sei es Mensch oder Gemeinschaft, son-
dern - friiher hitte man einfach gesagt: um Gott“ (I, 215).

Auf der zweiten Stufe noch kann ,,der Triger des Sinnes ... das liebende
Du (sein), das sich erst in dem MafBe in mir auswirken kann, als ich mich
zuriickstelle mit meinem Ich, als ich mich ganz hingebe — um eines Werkes,
einer Idee willen, um der Liebe willen, um des anderen willen ... Gibt es
denn dariiber hinaus noch etwas? Ja! Unsere Zeit ist dadurch gekennzeich-
net, daf3 der Mensch plétzlich noch etwas anderes weif} ... (Es ist die) dritte
Ebene des absoluten Gewissens. Dieses absolute Gewissen zwingt den Men-
schen unter Umstédnden, im Gegensatz zu handeln zu einer Gemeinschaft, in
der er steht, aus einer ... Erfahrung heraus, die ihn in eine bestimmten Rich-
tung ruft und zwingt™ (I, 248).

Liegt hierin nicht eine schlimme Verkennung von ,,Liebe“? Sie wird doch
zuriickgestuft auf die Ebene des altruistischen Dienens, letztlich auf die
Ebene, die ,,gegenstindlich* genannt wird und auf der viele ,,Objekte* auf-
gezidhlt werden: Werke, Ideen, Gemeinschaft und eben auch der geliebte
-Andere*. Dariiber miisse der Mensch hinausgelangen, um sein Menschsein
voll zu erfiillen.

Gewil3, anderswo situiert Graf Diirckheim die Liebe auf der dritten und
hochsten Ebene des Menschseins. Aber ist das, was er dann beschreibt, noch
,Liebe*“? Auf der ersten Ebene war es ,die Liebe des Habenwollens, des
Nicht-Loslassen-Konnens ... Einswerden in diesem Sinne ist Besitzlieben.



Graf Diirckheims ,,Initiatische Therapie 11

Auf der zweiten Ebene heifit Liebe , fiir den anderen da sein ... Man (liebt)
den Menschen um des anderen willen.“ Aber auf der Ebene des Voll-
Menschseins sprechen die Liebenden ,.eben jenes Wesen an in der Verbor-
genheit der Seelen®, ... ,,das, wenn es offenbar wird, nur dann bleibt, was es
ist, wenn das Offenbarwerden nicht bedeutet, daB es eingefangen wird in die
Kategorien, die Verhaltensweisen, in die Handlungsformen unseres raum-
zeitlich bedingten Lebens und gegenstindlichen BewuBtseins® (II, 184f).
Mit anderen Worten: wenn der andere nicht mehr der andere ist, nicht mehr
als ein ,,Du* vor dem Liebenden steht, sondern durchsichtig geworden ist fiir
etwas Hoheres, anfgehoben in das Wesen, das beiden gemeinsam ist.

Solange der andere noch der andere ist, bleibt die Liebe in der niederen,
kategorialen, gegenstindlichen Weise stecken. Erst auf der Ebene der ,,im-
manenten Transzendenz* erschlieBe sich das Wort: , Liebe deinen Nichsten
wie dich selbst“ und offenbare seine ,,innere Bedentung®, ndmlich: ,,Liebe
deinen Nichsten als dich selbst. Begegne dir selbst im anderen® (II, 221).
,\Wo das Wort Liebe ansgesprochen wird, ist eigentlich immer folgende Si-
tnation da: wir sind im Getrenntsein von einem anderen, mit dem wir uns im
Grunde aber Eins fiihlen und nun den Impuols erfahren, Eins zu werden ...
Aber kaum ist das Eins da, so lebt die lebendige Eins eigentlich von der Ge-
fihrdung durch die Zwei. Diese Gegensitzlichkeit und Einheit als fortge-
setzte Anreizung ... ist ... eine der Grundsituationen, in denen wir immer
wieder das Ganz Andere erfahren konnen ... Hier ist das Gesetz des Liebens
als ein Einswerden und Sichwiederfinden in sich selbst und im anderen® (I,
226f). _

Ist das noch Liebe? Das, was die Menschen erfahren und erstreben? Das,
was im Neuen Testament ,.Liebe* heiit? Besagt nicht Liebe'!: den anderen
in seiner Andersheit bejahen, schitzen, ihm vertrauen, sich ihm in Gegen-
seitigkeit 6ffnen! Diese Art von Liebe aber wird bei Graf Diirckheim zur Ge-
fihrdung der Identitétsliebe und kann hochstens zu einem Mittel werden, um
zur Erfahrung der Wesenseinheit des Seins oder Gottes zu gelangen. Dort
aber ist die Zweiheit, die ,,Andersheit“ aufgehoben. Nur gelingt es den Men-
schen (leider!) nicht, ganz und gar dort zu sein und die trennende Absonde-
rung des Gegeniiberstehens — nach Diirckheim: die Erbsiinde (I, 258; 11,
231) - zu iiberwinden. Selbst das Gebot ,,Du sollst Vater und Mutter ehren™
ist in Frage zu stellen; oder zumindest muf es ausbalanciert werden durch
das Gegenteil, durch ,,Vater und Mutter verlassen.” Denn es st nichts not-
wendiger fiir den Menschen, der zu sich selbst kommen will, als sich davon
zu trennen* (II, 93f).

11 Wie auf Romano Guardini wire auf Max Schelers Analysen der Liebe zu verweisen.



Josef Sudbrack 12

Ein Blick in die reiche wissenschaftliche Literatur hitte geniigt, um die
beiden biblischen Aussagen (Ex 20,12; Luk 14,26) recht zu verstehen. Aber
Graf Diirckheim verldBt sich hier lieber anf die Brillanz seiner Sprache und
seiner Ideen, statt niichtern Kontakt zu nehmen mit der Sache und den Sach-
kennern. Man sollte allerdings nicht vorschnell den ,,Gnosis‘-Vorwurf erhe-
ben; denn alle groBe Theologie und Philosophie gerit bei solchen Gedanken
in die Gnosis-Gefahr. Man sollte niichterner — im Sinne der von Graf Diirck-
heim beschworenen Ost-West-Gegensiitzlichkeit — fragen: Fillt hier nicht
die christlich-abendldndische Uberlieferung der ostasiatischen Mentalitit
zum Opfer? Graf Diirckheim hat mit mir diskutiert, was er anch schreibt:
»Das Wort Liebe gibt es (im japanischen Lexikon) nicht. Es gibt die Mut-
terliebe zu den Kindern. Es gibt die Liebe des Kaisers zu seinen Untertanen.
Aber Liebe in diesem personalen Sinne, wie wir es meinen, das ist etwas
Christliches. Das ist etwas uns eigenes ... Die Verneigung vor einem Men-
schen, die wir heute noch oft im Osten, auch in Japan sehen, gilt nicht dem
Herrn Soundso, sondern gilt dem Buddha in ihm* (11, 241). Heinrich Du-
moulin'?, der Historiker des Zen, beschreibt das Umfeld dieses Ausfalls:
»Der Mangel des Personbegriffs wirkt sich besonders verhingnisvoll in der
Auffassung von der Liebe aus. H. de Lubac zeigt in seiner theologisch ein-
dringenden Studie iiber ,Buddhistische Liebe‘, wie von den drei von den
Buddhisten angewandten Termini: Wohlwollen (maitri), Mitleid (karuna)
und Geben (dana) keiner die personale Menschenliebe trifft ... Alles, was in
der Linie der personlichen menschlichen Titigkeit liegt, ist fiir den Buddhi-
sten im Grunde ,leer® ... Mitleid und Schenken, die aus personaler Liebes-
gesinnung hervorgehen konnen und sollen, werden von den Buddhisten un-
personlich aufgefafit...Das Hochste im Buddhismus ist die unpersonliche
Weisheit. Die verschiedenen AuBerungen der Liebe gehdren zu den vorldu-
figen Dingen, denen der Mensch auf dem Erleuchtungsweg begegnet.“

Liebe, Person, Einheit, Begegnung

Noch einmal sei es gesagt: Es geht nicht um Polemik. Es geht znerst einmal
darum, sublime Sprachmuster abzuhorchen auf ihren Seinsbezug. Aber da
ist wohl kein Zweifel moglich: Liebe im christlichen Sinn meint den ande-
ren, als den andern; meint ihn als den ,,Gegeniiberstehenden®, also in der —
mit Graf Diirckheim gesprochen - , kategorialen, gegenstindlichen* Weise
von Raum und Zeit, meint ihn als ,,Du“. DaB in jeder Liebe die Dimension
Gottes beriihrt wird, weifl anch die Bibel. Aber diese géttliche Dimension

2 Ostliche Meditation und christliche Mystik. Freiburg u.a. 1966, 29f.



Graf Diirckheims ,, Initiatische Therapie* 13

hebt die erste nicht auf zu einer hoheren Ebene, sondern zeigt sich als
gleichwertig zu ihr. Wenn Jesus von Gottesliebe und Néchstenliebe spricht,
beriihrt er unsere Fragestellung und weil}: ,,Ebenso wichtig (wie die Got-

" tesliebe) ist das zweite (die Nichstenliebe)* (Mt 22,39). Im I. Johannesbrief
(4,16) heiBBt es: ,,Gott ist die Liebe, und wer in der Liebe bleibt, bleibt in Gott
und Gott in ihm.* Aber das ist kein Auflosen der sogenannten ,,gegenstéind-
lichen* Liebe zu einem Menschen als einem anderen in die Transzendenz
hinein, biblisch in die Liebe Gottes hinein, sondern beides kommt aus einer
gemeinsamen Mitte. Nach Johannes ist die ,,gegenstindliche* Liebe sogar
Priifstein fiir die Echtheit der Gottesliebe, in der Terminologie Diirckheims
(und sicher auch in seiner Intention): Priifstein fiir die Echtheit der ,,initia-
tischen Erfahrung®, der ,immanenten Transzendenz®.

Das Gespridch muf auf diesem Niveau ansetzen, damit es fruchtbar wird.
Ich habe dazu keinen besseren ,,Meister* gefunden als — den auch von Graf
Diirckheim hochverehrten — Martin Buber'3 . Ich kann nichts Besseres tun,
als ihm das Wort zu geben. Buber berichtet von einer ,.Bekehrung*, die ihn
aus einer pantheistisch — deutschtiimelnden ,,Einheitsideologie* zur bibli-
schen Weltanschauung gefiihrt hat. Aufgrund dieser wahrhaft ,,initiatischen*
Erfahrung stellt er zwei Einheitserlebnisse gegeniiber: Die Einheits-
erfahrung des (wichtigen!) Selbstwerdens und die Einheitserfahrung der
Begegnung und Liebe, in der jemand sich selbst und seine Umwelt vergift.
Fulend auf dieser, durch sein Leben besiegelten ,Initiation beschreibt er
die mystische Gotteserfahrung; ,,Jene unausforschliche Art des Beziehungs-
aktes selbst, darin man Zwei zu Eins werden wihnt ... Ich nehme die Men-
schen als Gleichnis, die in der Leidenschaft des erfiillten Eros so vom Wun-
der der Umschlingung verziickt werden, dafl ihnen das Wissen um Ich und
Du im Gefiihl einer Einheit untergeht, die nicht besteht uand nicht bestehen
kann. Was der Ekstatiker Einung nennt, das ist die verziickende Dynamik
der Beziehung; nicht eine in diesem Augenblick der Weltzeit entstandene
Einheit, die Ich und Du verschmilzt, sondern die Dynamik der Beziehung
selbst ... Alle Versenkungslehre griindet in dem gigantischen Wahn des in
sich zuriickgebogenen menschlichen Geistes: er geschehe am Menschen. In
Wahrheit geschieht er vom Menschen ans zwischen dem Menschen und
Dem, was nicht er ist.*

Michael Theunissen'* hat schon vor Jahren die entsprechende Geisteshal-
tung mit ,,.Der Andere* beschrieben; heute miisste man die dort vorgestell-
ten Autoren um Hannah Arendt oder Emmanuel Levinas erweitern. Es be-
darf einer poetischen Sprachkraft, um solchen Erfahrungen ein einiger-

¥ Das Dialogische Prinzip. Heidelberg 1918, 88f, 94; weiter unten wird S. 15.96f zitiert.
4 Der Andere. Studien zur Sozialontologie der Gegenwart. Berlin 1965.



Josef Sudbrack 14

maBen passendes Sprachgewand zu geben. Und hier bleibt Martin Buber,
der geniale Ubersetzer des Alten Testaments, unerreicht. Um des Dialogs
willen muB} aber auch Prosa gewagt werden. Nach Martin Buber ist nicht das
Versinken oder Aufgehen in Einheit, sondern das Sich-Uberschreiten in die
Beziehung hinein der Gipfel und die Tiefe des Seins. ,,Alles wirkliche Le-
ben ist Begegnung.* Dieser Uberschritt (was , Transzendenz* im Wortsinn
meint) ist der Grund fiir die biblische Verkniipfung von , Nichstenliebe* und
,Gottesliebe** (nach Diirckheim: initiatische Erfahrung): in beidem lebt die
Transzendenz der Beziehung, das Uber-sich-Hinausgehen. In der wahren
Gottesmystik kann sie so intensiv werden, dafl das Ich und alle Geschopfe
vergessen werden, zu ,,Nichts* werden, und nur die Beziehung zu Gott er-
lebt und als ,,Einheit* erfahren wird. Doch das ist die Einheit des Du-Sagens,
wie sie Liebende erfahren, aber nicht die Einheit der 1ch-Auflosung: ,,Gott
umfalBt das All und ist es nicht; so aber auch umfat Gott mein Selbst, und
ist es nicht. Um dieses Unbesprechbaren willen kann ich in meiner Sprache
wie jegliches in seiner, Du sagen; um dieses willen gibt es Ich und Du, gibt
es Zwiesprache, gibt es Sprache, gibt es den Geist, dessen Urakt sie ist, gibt
es in Ewigkeit das Wort.*

Auf diesem Niveau muB sich der Dialog von Austausch und Anfragen ab-
spielen. Dann wird man — davon bin ich iiberzeugt — zwischen ehrlichen Dia-
logpartnern mehr Ubereinklang entdecken, als es bei oberfl:ichlicher Kennt-
nisnahme scheint. Es ist allerdings eine Forderung, der — wie mir scheint —
bisher noch wenig nachgekommen wurde.

Die Basiserfahrung

Doch aller poetische Uberschwang und jedes Pathos muB sich messen an der
Prosa des Alltags, muf} seine Grundlagen niichtern, sachgebunden iiberprii-
fen. Dies zu betonen, wird Graf Diirckheim nicht miide. Deshalb doch be-
tont er so intensiv die ,,Leibiibungen®, das Atmen, die Disziplin usw. Nicht
auf Spekulation, sondern autf nachpriitbaren, iiber-individuellen Erfahrun-
gen muB ein Gesprich aufruhen, damit es zum Dialog werden kann.

In den friiheren Beitrdgen lehnt Graf Diirckheim die Parallelitit der ,,In-
itiatischen Therapie* zum Autogenen Training scharf ab: ,Das Autogene
Training meint im wesentlichen den Korper im medizinischen Sinne und be-
zieht sich nicht auf die Gesamtheit des Leibes, der wir sind“ (I, 45 von
1967); anders verstanden wiirde es zum ,,Teufelsmittel*“ (I, 38). Am Schluf}
seines Lebens aber — das spricht fiir die Lernbereitschaft — hat sich seine
Stellungnahme geweitet: ,,Wer Autogenes Training tibt, kann darin einfiigen
das Ganze dessen, was uns hier angeht. Umgekehrt kann man das erlernte



Graf Diirckheims ,, Initiatische Therapie 15

Training auch fruchtbar machen fiir unsere Ubung hier* (II, 323, Gespriche
am Schluf} seines Lebens).

Aber der Blick sollte — wie mir scheint — noch mehr und noch tiefgrei-
fender geweitet werden. Das Werk Graf Diirckheims ist von dem Gegensatz
durchzogen zwischen dem ,,Korper im medizinischen Sinn®, ,,den wir ha-
ben”, und dem ,,Leib*” in seiner ,,Gesamtheit®, also dem, ,,der wir sind“
(dazu Index in Bd. II, unter Leib). Die sogenannte ,klassische® Medizin ist
mit dem ,Korper im medizinischen Sinn“ beschiftigt. Doch seit langem
(vgl. die Forschungen Viktor von Weizsdickers) ist sie dabei, sich auszunwei-
ten auf ein tieferes Verstindnis hin, das stirker dem ,,Diirckheimschen
,Leib, der wir sind“, dem Menschen in seiner Ganzheit entspricht. Sie lernt
von den sogenannten ,,Alternativen Heilmethoden®, von ostasiatischen, afri-
kanischen oder indianischen Traditionen und natiirlich auch aus lebendiger
Erfahrung immer mehr, dal der Mensch als Ganzheit zv behandeln ist. Sie
lernt die inneren Heilkrifte des Menschen und nicht nur die duleren medi-
zinischen Eingriffe zu schétzen. Sie lernt nicht nur Krankheitsheilung, son-
dern wichtiger noch Gesundheitspflege zu betreiben. Diese Offnung der
klassischen zur ganzheitlichen Medizin geschieht langsam und vorsichtig.
Das hat viele Griinde; einer davon ist sicher auch die Distanz gegeniiber den
esoterischen Kurpfuschereien und medizinischen Scharlatanerien. Doch die
Medizin ist dabeli, iiber ihre eher technischen Methoden zum Ganzheitlichen
vorzustofBen.

Jan Kabat-Zinn'5, Direktor einer Klinik fiir StreBabbau am medizinischen
Zentrum der University of Massachussetts, leitet seine ,,Patienten* in inten-
siven Kursen zur Meditation im Stil des Yoga an. Er 146t sie z. B. zuerst ganz
bewuBit eine Rosine schmecken; dann sollen sie ,,den Atem auf die gleiche
Weise ,schmecken ‘. Damit stellt er den ,,Kontakt zur Gegenwart* her und
148t zugleich die eigenen Korperfunktionen erkunden. Selbst der Schmerz
soll nicht ,,bekdmpft“, sondern als Teil des eigenen Seins wahrgenommen
werden. Und so werden die Patienten mit ,,Disziplin®, wie auch Kabat-Zinn
betont, in die Gesamtheit ihrer Leiberfahrung hineingefiihrt: ,Es beginnt da-
mit, daf} die Patienten 45 Minuten téglich, sechsmal pro Woche ihr Atmen
verfolgen, den Korper erkunden und Yoga machen®. Die Erfolge an Stref3ab-
bau und innerer Gesundung kann Kabat-Zinn ,,medizinisch* nicht voll er-
kldren; ,,die moderne Forschung 146t darauf schliefen, dal zwischen dem
Nervensystem und dem Immunsystem Briicken vorhanden sind.* Der Erfolg
aber bestitigt seine Methoden. Grundsitzlich beruhen sie auf der Einheit
von Psyche und Leib, von Geist und Koérper, sie lehren, ,,in Harmonie mit

'5 In: Bill Moyer (Hg.), Die Kunst des Heilens. Vom Einflu$} der Psyche auf die Gesundheit,
Miinchen 1994, 119-146.



Josef Sudbrack 16

den Dingen zu leben®. Befragt nach dem Verhiltnis zur ,,Religion* meint
Kabat-Zinn: Es héingt von der Begriftlichkeit ,,Religion* ab. ,,Die Religion
verbindet Fragmentarisches, unser Ich, mit der Gesamtheit ... In der Me-
ditation geht es einfach darum zu verstehen, was es heift, ein Mensch zu
sein ... Man hat eine Trennung vorgenommen, um die jeweilige Bedeutung
genauer definieren zu kénnen, doch die Grenzen verflieBen zusehends.*

Zur ,Initiatischen Therapie* wire, wie mir scheint, in ganz #hnlicher
Weise zu fragen, ob ihre unbestreitbaren Friichte nicht schon von einer
Ganzheits-Anthropologie her im Sinne Viktor von Weizsickers oder Kabat-
Zinns zu verstehen sind? Und ob dazu nicht die Entsprechungen zwischen
Zen, Autogenem Training, Yoga, Entonie usw. in Sicht kommen? Zu fragen
wiire, ob der pathetische Uberbau von Religion und von Seins-Metaphysik
notig ist, um ihre Erfolge zu verstehen? Ob nicht vielleicht die niichterne,
»anti-Stre“~-Methoden Kabat-Zinns auf einer Ebene mit der Initiatischen
Therapie liegen?

In einer unbestechlichen und iiberans kundigen Weise stellt Reinhard
Bogle'® solche Fragen an den Yoga. Er unterscheidet den ,traditionellen
Yoga™ vom ,religids motivierten“. Im ersteren und urspriinglichen geht es
»um die Verbindung verschiedener Anteile im Menschen, wobei der ganze
Mensch mit einem Ochsenkarren verglichen wird, der nur fihrt und zu steu-
ern ist, wenn alle Teile znsammenwirken und der Wagenlenker wachsam
ist.” Im religiosen Yoga ,.geht es um die Verbindung zwischen dem einzel-
nen Menschen und Gott, alles andere wird unbedeutend.* Bogle stellt sich
auf die Basis des traditionellen Yoga, der eine Schulung und Ausiibung des
ganzheitlichen Menschseins bedeutet und so ,,neben den Religionen, wie
etwa Wissenschaften und Kiinste® stehen muB. DaB sein Buch, obgleich
kundig und erfahren wie kein anderes (ich habe es mit ganzen Yoga-Biblio-
theken verglichen), so wenig Beachtung gefunden hat, zeigt die fast aber-
gldubische Voreingenommenheit der hentigen Meditations-Szene. Man wagt
es nicht, physiologische Fragen an diese Erfahrungen zu stellen, um ihr re-
ligioses Aroma erhalten zu kénnen.

Ahnlich schreibt Klaus Riesenhuber', der in Japan das meditative Erbe-
Hugo M. Enomyia Lassalles weiterfiihrt, niichtern-psychologisch zur Zen-
Meditation, daB sie ,theoriefrei betrachtet ,,in die Tiefen des Selbst oder
Geistes (fiihrt), die vor aller Subjekt-Objekt-Trennung liegen. DaB sie da-
mit aber sich einer religiosen Weiterfithrung 6ffne: buddhistisch, daB sich

' Yoga. Ein Weg fiir dich. Einblick in die Yoga-Lehre. Ziirich 1991, 23.39.

17 Zum Verstdndnis ungegenstindlicher Meditation. IKZ/Communio 15 [1986] 320-331. 320f:
im iiberndchsten Heft hat sich der Mitherausgeber von Communio Hans Urs von Balthasar
hiervon distanziert.



Graf Diirckheims ,, Initiatische Therapie * 17

das Subjekt, frei geworden von aller ,,Anhédnglichkeit”, in seinem Selbstand
auflose; oder auch christlich — daf sich das Subjekt, frei geworden von aller
Anhinglichkeit, Gott 6ffne.

Die von Arthur J. Deikman'® so benannte Theorie der ,,Entautomatisie-
rung” kann den aufgezeigten Bereich am besten darstellen. Er ist einer der
wenigen Autoren, der die empirischen Untersuchungen iiber entsprechende
Erfahrungen (mittels Untersuchung der Gehirnstrome usw.) ernst nimmt.
Durch intensive Ubung (im Stil des Zen, des Yoga, des Autogenen Trainings
usw.) kann man eine BewubBtseinstiefe beriihren, die noch vor den kulturel-
len, sprachlichen oder anderen Vorstellungsschemata liegt; die also auch die
Ebene der C. G. Jungschen kollektiven Archetypen ,,unter-“schreitet und
dorthin reicht, wo S. Freud vom ozeanischen ,,Gefiihl wie von etwas Unbe-
grenztem, Schrankenlosen, gleichsam Ozeanischen* spricht. Bernhard
Grom!® betont mit Recht, dal mit solchen Erfahrungen der ,,Ich-Entgren-
zung* iiberaus vorsichtig umgegangen werden muf; sie miissen zuerst von
der Psychologie, der Anthropologie her verstanden werden, ehe man in ih-
nen Paradigmen der Gotteserfahrung, der Mystik sehen darf.

Aber ist eine solche Erfahrung der eigenen ,entautomatisierten* Tiefe
schon , Mystik* im religidsen Sinn der Gotteserfahrung? Oder ist sie nicht
zuerst einmal die von Martin Buber als Selbstwerdung, als Identititsfindung
hingestellte Erfahrung (mit all den Gefahren, vor denen eine psychologische
Begleitung behiiten muf)? In einer zen-buddhistischen Umwelt muB sie zur
Erfahrung der eigenen ,,Buddha“-Natur werden, die ja bedeutet: Losgelost-
Sein von aller Anhénglichkeit. Klaus Riesenhuber zeigt (nicht nur theore-
tisch, sondern aufgrund intensiver Praxis), da} sie in einer christlichen Um-
gebung zur Erfahrung der dulersten Offenheit fiir Gott werden kann, in der
alle menschliche Voreingenommenheit abgelegt ist.

In der von Riesenhuber herausgestrichenen ,,Offenheit fiir Gott* ist aber
schon die Transzendenz der Liebe angelegt; denn diese Offenheit richtet sich
in einen Raum gegeniiberstehender Freiheit, in einen Raum des ,,Anderen®,
der nicht besser als mit dem Wort ,,Du* zu bezeichnen ist. In der Graf Diirck-
heimschen Schematisierung gesprochen: Das Phinomen der Liebe, bei dem
sich ein Mensch auf einen anderen als anderen hinwendet, darf nicht auf eine

18 Zuerst fand ich seinen Namen in: Altered States of Consciousness. A Book of Readings (Ed.
Charles T. Tart) New York u.a. 1969: Deautomatization and the Mystic Experience, 23-43:
jetzt insbesondere: The Observing Self. Mysticism and Psychotherapy. Boston 1982; seine
empirischen Beobachtungen sind leicht zu trennen von seinen metaphysischen Interpretatio-
nen. Die verschiedenen Sammelbinde von Steven T. Katz (Mysticism and Philosophical Ana-
lysis, ... Religious Analysis, usw. New York 1978 ff) geben einen unersetzlichen Uberblick
iiber den Diskussionsstand.

1° Religionspsychologie, Miinchen u.a. 1992, mit einer vernichtenden Kritik an der Psycholo-
gie C. G. Jungs im Anhang.



Josef Sudbrack 18

niedere Stufe des Mensch-seins reduziert werden, sondern konstituiert den
Gipfel des Menschseins, zu dem hin wir unterwegs sind.

Gottes ,,Du*

Es spricht fiir die Offenheit Graf Diirckheims, dal3 er in den Gespréchen auf
seinem letzten Krankenbett (I, 28) auch diese Offenheit beriihrt und als We-
sensstiick der ,,Initiatischen Therapie* beschreibt.

Auf die Frage nach dem ,,persénlichen Gott* antwortet er: ,,Fiir uns Men-
schen (ist) auch das Géttliche eine Wirklichkeit der Begegnung ... In dieser
Begegnung kommen wir nicht daran vorbei, dal Ganz Andere, das uns in ir-
gendeiner Weise beriihrt, auch als ein Du zu erleben. Ohne ein Du gibe es
keine Begegnung ... Wir kénnen aber auch im Wesen ... dem begegnen, was
wir als Ich in der Gestalt eines Du suchen. Dann ist das, dem wir begegnen,
nicht mehr nur ein Du, sondern auch ein Eins-Sein, ein Zusammenfallen mit
uns selbst. Das umstiirzende Erlebnis liegt in der Coinzidenz von Du und
Doch-nicht-mehr-Du ... Die Distanz ist aufgehoben, und doch bleibt eine un-
endliche Distanz ... Im lebendigen Glauben an einen personlichen Gott ist
die Verpflichtung eingewoben, alle Vorstellungen, alle gewordenen Gottes-
bilder immer wieder einzuschmelzen in die Tiefe jenes Geistes und jener
Wahrheit, die jenseits aller Bilder sind* (II, 381).

Damit aber wird — wie mir scheint — das iiberschritten, was in der Initia-
tischen Therapie als ,,Erfahrung® dem Glauben entgegengesetzt wurde. Die
,bleibende unendliche Distanz® in aller Gegenwarts- und Einheits-Erfah-
rung beschreibt genau das, was die Glaubenserfahrung in ihrer Selbstiiber-
schreitung ausmacht; was die christliche Mystik mit ihrer ,,Dunklen Nacht
des Geistes* sagen will (die nach der unkorrigierten Aussage P. Lassalles im
origindren Zen nicht zu finden ist); was das ignatianische Leitwort vom ,,je-
gréBeren-Gott* erfahrungsméBig bedeuten muf.

Ich wiirde das Gesagte anders ausdriicken. Doch ich muB} gestehen: Darin
liegt eben dasjenige, woran sich der christliche Glaube (nach all den grofien
Zeugen der Vergangenheit) orientiert: Ein Vertrauen auf Gottes Du, in dem die
,unendliche Distanz® Graf Diirckheims liegt, das also ganz und gar nicht auf-
geht in dem, was Graf Diirckheim als ,Erfahrung* gegen ,,Glaube® stellt, das
kaum besser als mit dem leider abgegriffenen Wort ,,Liebe* zu bezeichnen ist.

20 Vgl. das schone Buch iiber ,,Liebe”. Geschichte eines Begriffs (1974) von H. Kuhn. Die
christliche Theologie setzt hier ein und weill zugleich von Gottes Immanenz in dieser Welt, be-
sonders im Herzen des Menschen, was sie Heiligen Geist nennt; er lebt und wird erfahren als
Einer zusammen mit Gottes bleibender ,,je groBerer” Transzendenz, die in Gott ruht, den sie Va-
ter nennt, und die in Jesus Christus ein menschliches Angesicht angenommen hat.



Graf Diirckheims ,, Initiatische Therapie “ 19

Man konnte daher das an den Anfang gesetzte Motto christlich formulieren:

Gott ist in allem zu erfahren
Die Frage ist nur
Wie weit sind wir als Instrumente so gestimmi,
dafs wir ihn lieben konnen.

Gott lieben aber heifit immer: ihn in seiner Liebe erfahren und diese Liebe
weiter schenken an den Mitmenschen.

Nachtrag fir diese Zeitschrift. Kurz vor seinem Tod erschien das be-
zaubernde Buch von Prof. P. Heinrich Dumoulin SJ zur Spiritvalitit des
Buddhismus (vgl. GuL 1995, 395f.). Auf ihn habe ich mich — nach langen
Gesprichen — immer wieder in meinen Analysen gestiitzt. Uber die inhaltli-
che Qualitdt der Ausfiihrungen des angesehenen und beliebten Gelehrten
sind sich die Fachleute innerhalb und auBerhalb des Christentums einig. ITm
Zusammenhang mit den Bemiihungen Graf Diirckheims sei ein Vorzug des
Buches herausgestellt: Dumoulin versucht vom Kiinstlerischen, vom leben-
digen Brauchtum und von der Volksfrommigkeit her einen Zugang zu der
groBBen Religion des Fernen Ostens zu bahnen. Ich habe keinen Zweifel
daran, daB dies ein legitimer, wenn nicht gar letztlich der einzig legitime Zu-
gang zur Erfahrung Buddhas ist. Wer von der ,,gelassenen Lebendigkeit* des
Buddhismus (und seines Interpreten) fasziniert ist, darf das selbstverstind-
liche Christentum Dumoulins nicht vergessen. Auf die neugierige Frage
wihrend einer Miinchener Veranstaltung: Was denn seine Weise des Medi-
tierens sei?, konnte er in tiberraschender Direktheit antworten: ,,Ich bete tig-
lich das Brevier!* Vgl. auch die Beitrige Dumoulins in GuL: Buddhistische
Meditation und Christentum (34 [1961] 32-45; Lebenswerte im Buddhis-
mus. Wo Christen von Buddhisten lernen kénnen (47 [1974] 112-126); Fra-
gen an das Christentum aus buddhistischer Sicht (48 [1975] 50-62); Gibt es
Verstédndnisbriicken zwischen christlicher und buddhistischer Spiritualitit?
(50 [1977] 350-364).





