Regine Kather 20

Gelebte Zeit und schopferisches Werden —
Henri Bergson (1859-1941)

Regine Kather, lhringen

1. Die Zeit der Uhren und die Zeit des Lebens

,Jedermann hat bemerken kénnen, dall es schwieriger ist, in der Erkenntnis des Ich
Fortschritte zu machen, als in der der duleren Welt. Aullerhalb des Ich ist die An-
strengung des Erkennens unserem Wesen naturgemiB; mit fortgesetzter Ubung wird
sie immer leichter; man wendet Regeln an. In der Richtung nach innen muf die Auf-
merksamkeit immer gespannt bleiben, und der Fortschritt wird miihsamer; man
konnte sagen, dal man gegen ein natiirliches Gefille anzusteigen sucht. Liegt da
nicht etwas Uberraschendes vor? Wir sind uns in unserem Innern unmittelbar gege-
bern, und unsere Personlichkeit sollten wir eigentlich am besten erkennen kénnen.
Aber keineswegs; unser Geist ist da wie in der Fremde, wihrend die Materie ihm
vertraut ist, und er sich bei ihr wie zu Hause fiihlt.*!

Selbstvergessen wenden wir uns der Auflenwelt zu, zielbewuflt handelnd,
neugierig forschend oder zerstreut durch die Flut der Sinnesreize. Die In-
nenwelt bleibt unbelichtet, das Wissen von uns oberfldchlich und die Spra-
che, die zu ihrer Beschreibung dient, unscharf und verschwommen. Diese
beunruhigende Beobachtung fiihrte Henri Bergson, der 1859 in Paris gebo-
ren wurde, zu einer sorgféltigen Studie des menschlichen Geistes.

Der Vater, ein polnischer Jude, war Musiklehrer und Komponist. Die Mut-
ter, Katherine Levison, stammte aus Nordengland und machte ihren Sohn
mit der englischen Sprache und Lebenshaltung vertrant. Nach der Berufung
des Vaters ans Konservatorium in Genf lebte die Familie fiir zwei Jahre in
der Schweiz. Als ein weiteres Angebot sie zuriick nach Paris und kurz dar-
auf nach London fiihrte, blieb der neunjidhrige Henri als Gymnasiast am Ly-
cée Condorcet in Paris. Schon in der Schulzeit zeichnete sich eine doppel-
seitige Begabung ab, die das philosophische Werk prigen wird: Bergsons In-
teressen gehorten der Mathematik und den exakten Naturwissenschaften ge-
nauso wie der Literatur und Philosophie. Erst bei seinem Eintritt in die Ecole
normale supérieure 1878 fiel zur Uberraschung der Lehrer die Entscheidung
zugunsten der ,section Lettres*. Drei Jahre spiter bestand Bergson die Ab-
schluBpriifung und wurde Gymnasiallehrer fiir Philosophie zunéchst in An-
gers und 1883 in Clermont-Ferrand. 1In der Abgeschiedenheit der Provinz

! H. Bergson, Denken und schépferisches Werden. Aufsitze und Vortrige. Hamburg 1993,
55f.



Henri Bergson 21

fand er die MuBe, die Doktorthese zu formulieren und seine philosophischen
Vorstellungen zu priifen.

Als Bergson 1888 sein erstes Buch mit dem Titel ,Zeit und Freiheit® ver-
offentlichte, waren erst dreifig Jahre vergangen, seit Darwins epochales
Werk ,Uber die Entstehung der Arten‘ erschienen war. Durch zufillige Mu-
tationen und Selektion, so die Theorie, entstand im Lauf der Erdgeschichte
die ungeheure Vielfalt an Lebewesen. Nicht nur die Entwicklung neuer Ar-
ten erklirte man mechanisch, sondern auch den menschlichen Geist: Die
Psycho-Physik sah in Gedanken und Gefiihlen Begleiterscheinungen phy-
siologischer Prozesse. Schmerz und Freude lokalisierte man in bestimmten
Korperteilen und maB die Intensitit von Empfindungen an der Stérke 4dul3e-
rer Reize. Das seelische Erleben, so dachte man, folge dem gleichférmigen
FluB der Zeit, den die Uhren anzeigen. Der Geist blieb in diesem Weltbild
ein seltsamer und unerklirlicher Fremdling. Fiir Bergson, der zunédchst vom
Evolutionismus Herbert Spencers gepriagt war, wurde die Analyse der Zeit
zam Schliissel seiner Philosophie des schopferischen Werdens.?

Als im Ubergang vom Mittelalter zur Neuzeit ein neues Bild vom Kosmos
entstand, wandelte sich auch die Vorstellung von Raum und Zeit: Im Mit-
telalter erschien der Kosmos als ein hierarchisch geordnetes Ganzes, in dem
jeder Ort durch seine Nihe oder Ferne zum gottlichen Sein ausgezeichnet
war. Himmel und Erde waren klar voneinander geschieden. Die Erde hatte
zwar das Privileg, in der Mitte des Kosmos zu ruhen, doch ihr Mittelpunkt
war der Hollenschlund, der Ort der groBten Ferne von Gott. Entwicklung
oder Verfall waren gleichbedeutend mit dem Aufstieg zu Gott oder der Ab-
wendung von ihm.

Seit Galilei steuern Naturgesetze, die auf der Erde und am Himmel, an al-
len Orten und zu allen Zeiten gelten, den Ablauf des Geschehens. In welche
Himmelsrichtung auch immer der Beobachter den Blick richtet — iiberall hat
das Universum denselben Aufbau. ,Alles, was meBbar sei, solle mefbar ge-
macht werden‘, forderte Galilei; er selbst berechnete die Geschwindigkeit
von Kugeln, indem er die Zeit maB, in der sie eine schiefe Ebene hinabrol-
len. Der homogene Raum und die gleichférmig dahinflieBende Zeit der Uh-
ren hatten die qualitative Ordnung der Dinge abgeldst. In der Zeit, darin wa-
ren sich Leibniz und Kant einig, folgen die Ereignisse in einer ununterbro-
chenen Linie nacheinander, wihrend sie im Raum gleichzeitig nebeneinan-
der bestehen.?

Dank der Zeit der Uhren werden Lebensdaten chronologisch geordnet,

2 H. Bergson: zil. in: M. Barlow, Henri Bergson. Paris 1966, 25f.

3 A. Koyré, Von der geschlossenen Welt zum unendlichen Universum. Frankfurt/M. 1980,
11f.



Regine Kather 22

Terminpline erstellt, Interessen und Verpflichtungen miteinander koordi-
niert. Das Handeln wird wirkungsvoll und zielsicher und seine Folgen kon-
nen im voraus abgeschitzt werden. Die Minuten und Stunden, mit denen die
Uhr die Linge zweier Ereignisse und ihren Abstand voneinander miBt, un-
terscheiden sich allerdings in nichts voneinander; sie sind homogen und leer.
Jedes Ereignis wird mit demselben MaBstab gemessen, jeder Korper konnte
seinen Ort mit einem anderen tauschen.

Aber kann man, so fragt Bergson, mit der homogenen und leeren Zeit das
Entstehen des Neuen in der Natur und die Ordnung des inneren Erlebens be-
schreiben? Unablissig verkniipft der menschliche Geist die Vielfalt einzel-
ner Erfahrungen, Gefiihle und Gedanken. Sogar wenn wir aus einem tiefen
Schlaf erwachen und iiber einen ritselhaften Traum nachsinnen, spiiren wir,
daB} wir selbst der Triaumer waren. Unsere Einstellungen, der Freundeskreis,
der Beruf und das Land, in dem wir leben, haben sich seit unserer Kindheit
veridndert; trotzdem fithlen wir, daB wir dieselbe Person geblieben sind. Das
Bewuftsein, darin stimmt Bergson Leibniz und Kant zu, ist unteilbar. Es bil-
det eine Einheit in der Zeit und nicht, wie ein Kérper, eine Einheit im Raum.
Die verrdumlichte Zeit freilich, in der die Ereignisse eine endlose, homo-
gene Linie bilden, ist dem Leben des Geistes fremd. Beobachten wir uns
selbst: In der gelebten Zeit ist jeder Augenblick einzigartig. Keine Minute
gleicht der nichsten; sie wire anders, hitte ein bestimmtes Ereignis nicht
stattgefunden und statt seiner ein anderes. Die Vergangenheit wirkt durch
die Erinnerung fort und jede Erfahrung fiigt etwas Neunes hinzu. Keine Si-
tuation kann noch einmal erlebt werden, selbst wenn sie einer anderen noch
so dhnlich ist. Jeder Augenblick trigt etwas heran, was noch nicht erlebt
werden konnte, das unvorhersehbar ist und nichts kehrt jemals wieder. Am
eigenen Leben erfahren wir die Unumkehrbarkeit der Zeit und die Einma-
ligkeit jedes Angenblicks.

»Ich mag mir noch so sehr im einzelnen vorzustellen versuchen, was mir zustoBen
wird: wie arm, abstrakt, schematisch ist doch eine solche Vorstellung im Vergleich
zn dem dann wirklich eintretenden Ereignis! Die Verwirklichung bringt ein unvor-
hersehbares gewisses Etwas mit sich, das alles verindert. Ich muB z. B. einer Ver-
sammlung beiwohnen; ich weifl genaun, welche Personen sich dort treffen, nm wel-
che Tische, in welcher Tischordnung man sitzen, iiber welches Problem man spre-
chen wird. Aber wenn sie nun tatsichlich kommen, sich setzen und sprechen, wie
ich erwartete, und das sagen, was ich vermutete: das Ganze wird dann doch einen
einzigartigen und neuen Eindruck machen, als ob es jetzt mit einem originalen
Strich von Kiinstlerhand gezeichnet wire.*

4 H. Bergson, Denken..., op.cit. 110.



Henri Bergson 23

Es handelt sich um eine bloBe Projektion der Vergangenheit in die Zu-
kunft, wenn man behauptet, man wisse, was die Zukunft bringen wird und
man konne sie sogar berechnen. Stindig werden neue Tatsachen geschaffen
und mit ihnen neue Méglichkeiten. Die Zukunft geht aus dem SchoB der Ge-
genwart hervor. Der Mensch ist alles andere als ein Produkt dufierer Um-
stande, gefesselt durch die Macht der eigenen Geschichte, wenn er auf die
feinen Nuancen achtet, die noch die vertrauteste Situation in sich trigt. Die
Aufmerksamkeit durchbricht die eintonige ,Wiederkehr des Gleichen® und
weitet den Blick fiir die Zukunft. Jeder Moment unseres Lebens ist eine Art
Schopfung, die uns von Tag zu Tag bewulter werden kann.

,Mit Recht also sagt man, unser Tun hiinge von dem ab, was wir sind; nur daf
noch hinzugefiigt werden miifite, daB wir in gewissem Grad auch sind, was wir tun,
und daf} wir uns selbst unaufhérlich erschaffen. Diese Schopfung des Selbst durch
sich selbst ... ist umso vollkommener, je besser man das durchdenkt, was man tut.
... wir finden, daB Dasein fiir ein bewuBtes Wesen darin besteht, sich zu wandeln;
sich zu wandeln, um zu reifen; zu reifen, um sich unendlich zu erschaffen.*

Selbst einen fliichtigen Eindruck oder eine duflerliche Gewohnheit kann
man nicht einfach wie ein Kleid wieder abstreifen. Fast unmerklich verdn-
dern uns die Gedanken und Gefiihle, die uns stindig bewegen. In den Tie-
fen der Seele verschmelzen sie zu einer Einheit mit all den Erfahrungen, die
man im Laufe des Lebens gesammelt hat. Je mehr eine Handlung aus der in-
neren Mitte hervorgeht, desto selbstbestimmter ist sie, desto stirker prégt
sich in ihr ein unverwechselbarer Stil aus. Der Typus des ,homo faber®, der
das Leben plant, seinen Lauf berechnet und iiber die Welt verfiigt, wird ab-
gelost durch den Kiinstler, der sein Leben als sein Werk versteht:

. Wir sind frei, wenn unsre Handlungen aus unsrer ganzen Personlichkeit hervor-
gehen, wenn sie sie ausdriicken, wenn sie jene undefinierbare Ahnlichkeit mit ihr
haben, wie man sie zuweilen zwischen dem Kunstwerk und seinem Schopfer fin-
det.“®

Mit der inneren Freiheit wichst das Gespiir, dal die Zeit nicht wie ein
michtiger Strom das Erlebte mit sich reiBt, bis es irgendwann im Dunkel der
Vergangenheit versinkt. Im Gedichtnis, jenem Organ, das uns vor dem Ver-
gessen bewahrt und uns mit der Last der Vergangenheit auch die Offenheit
fiir die Zukunft beschert, werden die Erlebnisse nicht einfach archiviert und
katalogisiert; sie durchdringen sich wie die Farben eines Gemaildes oder die
Tone einer Symphonie. Dem Vater verdankt Bergson die wunderbaren Bil-
der aus der Musik, in denen er die Ordnung des inneren Erlebens beschreibt.

S H. Bergson, Schopferische Entwicklung. Jena 1912, 13f.
¢ H. Bergson, Zeir und Freiheit. Frankfurt/M. 1989, 129.



Regine Kather 24

Wiihrend der abstrakte Begriff die unmittelbare Einsicht verstellt, 6ffnet das
Bild, ein Gemailde in Worten, den Blick fiir die Tiefendimensionen des Gei-
stes.

,Die ganz reine Dauer ist die Form, die die Sukzession unsrer BewnBtseinsvor-
ginge annimmt, wenn unser Ich sich dem Leben iiberldft... : es geniigt, wenn es
diese Zustinde, indem es sich erinnert, nicht neben den aktuellen Zustand wie einen
Punkt neben einen anderen Punkt stellt, sondern daf} es sie mit ihm organisiert, wie
es geschieht, wenn wir uns die Tone einer Melodie, die sozusagen miteinander ver-
schmelzen, ins Gedichtnis rufen. Konnte man nicht sagen, daB, wenn diese Tone
anch aufeinanderfolgen, wir sie dennoch ineinander wahrnehmen, und daB sie als
Ganzes mit einem Lebewesen vergleichbar sind, dessen Teile, wenn sie auch unter-
schieden sind, sich trotzdem gerade durch ihre Solidaritit gegenseitig durchdrin-
gen? Der Beweis dafiir ist, daB, wenn wir den Takt unterbrechen, indem wir einen
Ton der Melodie iiber Gebiihr aushalten, nicht die iibertriebene Linge als solche,
sondern die qualitative Verinderung, die damit dem Ganzen des musikalischen Sat-
zes widerfahrt, nns unser Versehen bemerkbar macht.*7

Die Tone verbinden sich zu einer rhythmischen Komposition, die erst in
ihrer Ganzheit wirkt. Jeder Ton hat eine eigentiimliche Zeitbestimmtheit, de-
ren Modifikation den Gesamteindruck verdndert. Der erste Ton, der lingst
verklungen ist, wirkt in der Erinnerung fort und verbindet sich mit dem letz-
ten. Wie die Tone gewinnen die einzelnen Empfindungen ihre besondere
Firbung, indem sie sich durchdringen, sich ergiinzen und sich aneinander
reiben. Jeder von uns, so betont Bergson, hat seine besondere Art zu lieben
und zu hassen; in dieser Liebe und in diesem HaB spiegelt sich die ganze
Personlichkeit. In jeder Geste verrit sich die bisherige Lebensgeschichte.

Verglichen mit der wahren Dauer des Ich ist die Zeit der Uhren, die den
Alltag bestimmt, ,nur der Schatten ihrer selbst und kalt wie der Tod*“.3 In dem
lebendigen Zusammenspiel verschiedener Erfahrungen gewinnt jede Minute
ihr eigentiimliches Gewicht. Das Erleben 148t sich von der Zeit so wenig ab-
16sen wie der Rhythmus von der Melodie. Die Zeit muB reif sein fiir etwas;
sie ist erfiillt, wenn man genau das tut, was in keinem anderen Augenblick
moglich wire. Jeder Mensch hat seine Zeit.

Die wahre Dauer des Ich, das innere Leben, ist kein Film, bei dem eine
Momentaufnahme der nichsten folgt. Weder reihen sich die zahllosen Er-
fahrungen aneinander wie die Perlen einer Kette; noch gleicht das Ich dem
qualitdtslosen Faden, der die Perlen verbindet. Wird ein Mensch plétzlich in
Todesnihe versetzt, beim Ertrinken, beim Absturz von einer Felswand oder
bei einem Autounfall, kann schlagartig sein Leben vor dem inneren Auge

" H. Bergson, Zeit ..., op.cit. 77f.
8 H. Bergson, Denken ..., op.cit. 148,



Henri Bergson 25

abrollen.® Plotzlich ist die Vergangenheit in all ihren Nuancen wieder be-
wuBt. Sie war nur unserer Aufmerksamkeit entzogen und nie wirklich tot.

Erst wenn sich die Aufmerksamkeit von den Dingen losreift, sich an-
spannt und dem inneren Leben zuwendet, umfaBt sie Vergangenheit und Ge-
genwart zugleich. Wie sich aus Tonen eine Symphonie bildet, so kristalli-
siert sich die wahre Dauer des Ich aus der lebendigen und beweglichen Kon-
stellation aller Erfahrungen. Die ,Melodie unseres inneren Lebens‘!? er-
klingt ununterbrochen von der Geburt bis zum Tod. Diese reine Bewegung,
die so unteilbar ist wie eine Komposition und der nichts Starres und Totes
anhaftet, bildet die Stabilitit der Person.

Das Zusammenspiel aller Erfahrungen, die Einheit des Erlebens, erfaBit al-
lerdings nur die Intuition. ,Die direkte Schau des Geistes durch den Geist ist
die hauptséchlichste Funktion der Intuition‘, sagt Bergson.!!

,-Eine Wirklichkeit gibt es ..., die wir alle von innen her durch Intuition und nicht
durch einfache Analyse erfassen, das ist unsere eigene Person in ihrem Flufl durch
die Zeit. Es ist unser Ich, welches dauert. Keinen anderen Gegenstand kénnen wir
... geistig miterleben, aber wir erleben sicherlich uns selbst.*1?

Je mehr wir den Blick in unser Inneres richten, je tiefer wir in es eindrin-
gen, desto mehr sammelt sich die Person in einem Punkt. Die Erlebnisse
riicken zusammen, sie gewinnen an Tiefe und Dichte, die Vergangenheit ist
gegenwirtig. In dem MaBe, in dem die innere Gespanntheit wichst, stellt
sich das Gefiihl von Lebendigkeit und schopferischer Freiheit ein. Die ge-
schiftige Zerstreuung, die ermiidende Wiederholung von Ereignissen und
die lastende Schwere neuer Anforderungen werden durch eine wachsende
Intensitéit des Erlebens abgelost:

,»Wir gehen auf eine Dauer zu, die sich immer mehr in sich spannt, sich zusam-
menzieht, immer intensiver wird: an der Grenze wiirde die Ewigkeit sein ..., eine
Ewigkeit des Lebens. Eine lebendige und infolgedessen bewegliche Ewigkeit, in der
unsre eigene Dauer sich wiederfinden wiirde wie die Vibrationen im Licht*.!?

Vom ersten Buch an ist Bergsons Werk durch die Spannung zwischen
Wissenschaft und Metaphysik gekennzeichnet. Beide ergénzen sich, sie sind
prézise und fiithren zu sicheren Ergebnissen; aber sie verwenden andere Me-
thoden, sie sind unterschiedliche Richtungen des Denkens, so daB} sie ver-
schiedene Seiten der Wirklichkeit erschlieen. Es ist ein Irrtum zu glauben,

¢ H. Bergson, Denken..., op.cit. 173f.
10 H. Bergson, Denken..., op.cit. 169f.
"' H. Bergson, Denken..., op.cit. 58.

12 H. Bergson, Denken..., op.cit. 184.
13 H. Bergson, Denken..., op.cit. 210f.



Regine Kather 26

man konne den Geist mit denselben Begriffen beschreiben wie materielle
Prozesse. Wie die Wissenschaft muf3 sich allerdings auch eine moderne Me-
taphysik auf die Erfahrung stiitzen. Wihrend jene die Auflenwelt, den
Raum, die Kérper und die Gesetze ihrer Bewegung beschreibt, wendet sich
diese der Dynamik des inneren Erlebens zu.* Jean Guitton, ein Schiiler
Bergsons, erldutert:

»Um das geheime Gesetz seines Lebens richtig zu verstehen, mufl man wohl fest-
stellen, daB er vom Konflikt zweier Berufungen beherrscht war. ... Die Gelehrten,
Sophisten, Positivisten und Szientisten hatten die wahre Form des sicheren Wissens
erarbeitet. Die Psychologen, Moralisten, Mystiker, Dichter und Redner studierten
den Menschen, ... jedoch immer in einer gewissen Verschwommenheit und voller
Hintergedanken. Blieb also nur, die vorsichtige und genaue Methode der Naturwis-
senschaften auf das Studium des inneren Wesens anzuwenden, um das zu schaffen,
was Bergson einmal positive Metaphysik nannte.!

2. Gehirn und Geist

1888 zog Bergson nach Paris zuriick und unterrichtete nacheinander an drei
verschiedenen Gymnasien. Kurz darauf heiratete er Louise Neuburger und
war nun mit dem Romancier Marcel Proust verwandt, der wie Bergson auf
,der Suche nach der verlorenen Zeit* war. Fiir Bergson, der mit Worten wie
ein Kiinstler ein Bild des inneren Lebens zeichnete, war es eine schwere
Herausforderung, dafl seine Tochter taub geboren wurde. Dank aller nur
moglichen Unterstiitzung fand sie schliellich in Kunst und Malerei ihre
Sprache. Zweimal, 1894 und 1898, bewarb sich Bergson vergeblich um eine
Professur an der Sorbonne, zu deren Ablehnung vermutlich der Soziologe
und Philosoph Emile Durkheim beitrug. Doch schon kurz darauf war
Bergson gliicklich, Verpflichtungen entronnen zu sein, die ihn von der eige-
nen Arbeit abgelenkt hitten. Ungestort verdffentlichte er 1896 sein zweites
Buch mit dem Titel ,Materie und Gedichtuis‘, in dem er das Verhiltnis von
Korper und Geist erortert.

Ohne Zweifel sind geistige Prozesse ohne das Gehirn fiir uns undenkbar.
Aber bedeutet das, dall das Bewufitsein aus Gehirnfunktionen ableitbar ist,
und daB die Verinderungen der physiologischen Prozesse die Unterschiede
im Erleben auslosen? Reicht der Geist nicht weit iiber das rationale Denken
und das Vibrieren der Empfindungen hinaus?

Untersucht man den neurophysiologischen Aufbau des Gehirns, dann be-

4 H. Bergson, Denken..., op.cit. 58f.
15 J, Guitton, Leben und Werk von Henri Bergson, o.A. 27f.



Henri Bergson o 27

schreibt man materielle Strukturen. Man betrachtet das Gehirn als einen
Korper im Raum, als ein Ding unter Dingen. Durch exakte Messungen er-
forscht man einzelne Funktionen, die man bestimmten BewuBtseinszustin-
den zuordnet. So scheint der Geist nichts anderes zu sein als das Produkt
duBerst komplizierter chemischer und elektrischer Prozesse.

Aber das innere Leben vollzieht sich nicht im Raum und quantitative Be-
stimmungen erfassen es nur oberflichlich. Man muB allerdings, um den
Geist mit Worten zu beschreiben, die seiner eigenen Sphire entstammen,
eine dreihundert Jahre alte Denkgewohnheit durchbrechen. Das Gehirn, so
schlieBt Bergson, ist dem BewuBtsein nur zugeordnet. Eine bestimmte
Schraube mag fiir das Funktionieren einer Maschine notwendig sein; trotz-
dem gibt die Schraube keinen Aufschluf iiber den Aufbau und den Zweck
der Maschine. Ein Garderobenhaken, an den man einen Mantel hingt, ver-
rdt nichts iiber den Mantel.

,Wenn die Erfahrung feststellt, ... daB} nur ein kleiner Teil des bewufiten Lebens
durch das Gehirn bedingt ist, so wird daraus folgen, dafB selbst die Ausschaltung des
Gehirns wahrscheinlich das bewuBte Leben noch fortbestehen laBt. 16

Nicht nur Descartes, auch Leibniz und Kant hatten jede Einwirkung des
Geistes auf den Korper ausgeschlossen. Leibniz sah in Geist und Materie
verschiedene Ordnungen der Wirklichkeit; sie waren wie zwei Uhren auf-
einander abgestimmt und folgten unbeeinflult voneinander ihren eigenen
Gesetzen. ,Ebensowenig vermag der Korper den Geist zum Denken zu ver-
anlassen wie umgekehrt der Geist den Korper zur Ruhe oder Bewegung®,
schrieb Spinoza.!”

Fiir Bergson jedoch bewegt sich das menschliche Erleben zwischen Geist
und Materie wie zwischen zwei Polen. Ein Akt der Aufmerksamkeit versetzt
uns entweder in den Mittelpunkt des inneren Erlebens oder in die Turbulenz
des duBeren Geschehens. Die Aufmerksamkeit, lebendiger Ausdruck des
menschlichen Geistes, verbindet Innen- und Auflienwelt. Im Sinne der An-
tike, die den Dualismus von Materie und Geist nicht kannte, ist der Mensch
eine leib-seelische Einheit. Anima forma corporis — die Seele sei die Form
des Leibes, hieB es im Mittelalter.

»Materie und Geist haben eine gemeinsame Beriihrungsfliche, denn gewisse
oberflichliche Schwingungen der Materie driicken sich in Empfindungen aus, die
gleichsam an der Oberfldche unseres Geistes liegen; und andererseits muf der Geist,
um auf den Korper einzuwirken, stufenweise zur Materie hinabsteigen und sich ver-

16 H, Bergson, Denken..., op.cit. 61f.
17 B. de Spinoza, Ethik P.I11, prop. 2.



Regine Kather 28

réumlichen. Daraus folgt, daB die Intelligenz, obwohl sie den Dingen der AuBen-
welt zugewandt ist, sich aulerdem auf die der Innenwelt richten kann*.!8

Bergsons Einsicht, dal man den menschlichen Geist nicht mit denselben
Begriffen beschreiben kann wie materielle Prozesse im Raum, hat bleibende
Bedeutung. Die Diskussionen um kiinstliche Intelligenz und die moderne
Gehirmnforschung zeigen die Brisanz dieser Frage. Immer wieder wird ver-
sucht, das innere Erleben aus den Funktionen des Gehirns abzuleiten; und
immer wieder stellt man mit Erstaunen fest, da man das ,Ich¢ auf diese
Weise nicht findet. !

In den fiinfziger Jahren kam der Physiker Erwin Schrédinger auf anderen
Wegen zu derselben Uberzeugung wie Bergson: Der Geist kann mit den Me-
thoden und Begriffen der Naturwissenschaften nicht erfaBt werden. Sobald
man versucht, ihn im Leib zu lokalisieren, macht man ihn zu einem Ding un-
ter Dingen. Zum Objekt geworden, verliert er unweigerlich die Qualitiiten,
die ihn erst zum Geist machen, namlich Lebendigkeit, Spontaneitit, Freiheit
und BewufBtheit.2? Der Geist ist eben nicht, wie der Biologe Gunther Stent
betont, nur ein Bestandteil unseres Korpers wie zum Beispiel die Leber. Es
geniigt nicht, seine Funktionsweise nur von auBen zu untersuchen; er ist im-
mer schon das Instrument, dessen wir uns bedienen, um ihn und damit uns
selbst zu verstehen.?!

3. Das Leben entwickelt sich in Garbenform

Durch den Ruf ans College de France im Jahr 1900 wurde Bergson fiir die
Ablehnung seiner friiheren Bewerbungen mehr als entschidigt. Schnell ver-
breitete sich sein Name und lockte die unterschiedlichsten Horer an: Die
Studenten der Sorbonne kamen ebenso wie die Geistlichen von Saint-Sul-
pice, arme Leute genauso wie die Damen von Welt. Mit seiner melodischen
Stimme, seinem fein geschnittenen Gesicht mit der hohen Stirn und dem
nach innen gewendeten Blick sprach Bergson nahezu frei zu seinen Ho-
rern.”2 1907 erschien das Werk ,Die schopferische Entwicklung®, das, in kla-

18 H. Bergson, Denken..., op.cit. 53.

' P. Bieri, Was macht Bewufitsein zu einem Riitsel?, in: Spektrum der Wissenschaft 10/1992,
50.

2 E. Schrodinger, Geist und Materie. Ziirich 1989, 68f. — Vgl.: R. Kather, Erwin Schrodin-
ger: Die Struktur der Materie und der erkennende Geist, in: Der Mensch — Kind der Natur
oder des Geistes? Wege zu einer ganzheitlichen Sicht der Natur, Wiirzburg 1994, 145-164.

2 G. Stent, Die Autonomie des Menschen. Komplexitiit und Komplementaritit des Geistes, in:
Neue Horizonte 92/93. Ein Forum der Naturwissenschaften. Miinchen 1993, 59; 78.

22 J. Guitton, Leben und Werk, op.cit. 25.



Henri Bergson 29

rer, anschaulicher und beinahe musikalischer Sprache verfafit, schlagartig
die Aufmerksamkeit iiber den Kreis der Fachgelehrten hinaus erregte. Dafiir
wurde ihm, der wie nur wenige Philosophen ein Meister vollendeter Prosa
und ein brillanter Essayist war, 1928 der Nobelpreis fiir Literatur verliehen.

Die Evolutionslehre war fiir Bergson der Anstol, das Entstehen des
Neuen in der Natur zu untersuchen. Fiir das mechanistische Weltbild, auf
dem die Theorie Darwins beruhte, bestanden sichtbare Korper aus harten,
unwandelbaren, beweglichen und undurchdringlichen Bausteinen. Verénde-
rung vollzog sich durch eine Neukombination der Teile und den geregelten
Ubergang von einem Zustand zum nichsten. Diese Kombinationen konnte
man, wie bei einem Puzzle, jederzeit wieder riickgdngig machen. Der Pro-
zeB des Werdens schien umkehrbar und die Zeit, in der es sich vollzog, un-
wichtig zu sein.

Fiir die klassische Mechanik konnten alle Vorgéinge auch in umgekehrter
Richtung ablaufen; nicht die Naturgesetze, sondern nur die Anfangsbedin-
gungen entscheiden iiber den tatsichlichen Verlauf einer Bewegung. Die Zu-
kunft ist, zumindest prinzipiell, vorhersehbar und berechenbar. Ein allwis-
sender Geist wie der Laplacesche Didmon konnte alle moglichen Zustinde
der Welt auf einen Schlag erfassen, wenn er ihren jetzigen Zustand kennen
wiirde. ,Es gibt nichts Neues unter der Sonne‘. Noch Albert Einstein war
iiberzeugt, daB die Erfahrung einer einsinnigen und unumkehrbaren Zeit-
richtung, die unser Alltagsleben bestimmt, eine Illusion sei.??

Getreu der klassischen Mechanik vollzog man eine weitere Abstraktion:
Man betrachtete die Dinge unabhingig von ihrer Umwelt, um die Gesetze
ihrer Bewegung umso reiner zu erfassen. Nur im Vakuum fallen eine Feder
und ein Stein gleich schnell. — Aber, so fragt Bergson, gibt es iiberhaupt iso-
lierte Systeme?

,.Wenn die Wissenschaft bis ans Ende geht und vollstindig isoliert, so nur der Be-
quemlichkeit der Untersuchung zuliebe. Stillschweigend setzt sie voraus, daB} die
sogenannt isolierten Systeme gewissen dufleren Einfliissen unterworfen bleiben ...
diese Einfliisse (sind) ebensoviele Fiden, die das System mit einem anderen, gréfle-
ren verkniipfen ... und so fort ... bis zum Sonnensystem in seiner Gesamtheit. Und
selbst da gilt die Isoliertheit nicht absolut. Unsere Sonne strahlt Wirme bis jenseits
des fernsten Planeten. ... GewiB3, der Faden, der sie dem iibrigen Universum verhaf-
tet, ist unendlich fein. Dennoch ist er es, woran sich die dem Ganzen des Univer-

231955, unmittelbar nach dem Tod seines Freundes Michele Besso und wenige Monate vor
dem eigenen, schrieb er: ,,Nun ist er mir auch mit dem Abschied von dieser sonderbaren Welt
ein wenig vorausgegangen. Dies bedeutet nichts. Fiir uns glaubige Physiker hat die Scheidung
zwischen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft nur die Bedeutung einer wenn auch hart-
nickigen Illusion.” Zit. in: I. Prigogine/ 1. Stengers, Dialog mit der Natur. Neue Wege natur-
wissenschaftlichen Denkens. (Ubers. F. Griese). Miinchen 19812, 286.



Regine Kather 30

sums immanente Dauer fortpflanzt bis zum winzigsten Teilchen der Welt, darin wir
leben. 2

Bergson trifft den Nerv der modernen Wissenschaft, wenn er isolierte Sy-
steme als niitzliche Hilfskonstruktionen begreift. In diesen Systemen sind
alle Moglichkeiten der Entwicklung vorgezeichnet. Neues entsteht nur in
,offenen Systemen‘, die Energie mit ihrer Umgebung austauschen. Wihrend
der Evolution verwandelte der Stoffwechsel einfacher Lebewesen die Zu-
sammensetzung der Atmosphire, so daB Lebewesen, die Sanerstoff brau-
chen, entstehen konnten. Anch diese wirken allein durch Atmung und
Erndhrung unaunfhorlich auf die Natur ein. Okologische Systeme befinden
sich in einem labilen Gleichgewicht: Stirbt eine Art aus oder entsteht eine
neue, dann verindert sich das Zusammenspiel der Lebenwesen unberechen-
bar und nnwiderruflich.

Handelt es sich bei der Evolution also tatsichlich nur um den mechani-
schen Zusammenschluf} materieller Elemente? Oder prigen sich allmihlich
keimhaft angelegte Moglichkeiten aus, wie Aristoteles dachte? Aber entste-
hen mit neuen Gestalten nicht auch neue Méglichkeiten? Mit jedem Ereig-
nis verdndern sich die Lebensbedingungen der Zukunft und schlieBen eine
Riickkehr in einen fritheren Zustand aus. Unaufhorlich treibt die Gegenwart
neue Tatsachen und mit ihnen neue Moglichkeiten hervor, die den Spielraum
des Werdens einengen oder erweitern. Alles, was je entstanden ist, war nur
zu einem bestimmten Zeitpunkt moglich. Das Entstehen des Neuen ist ein
einmaliges Ereignis. ,Vor der Entwicklung des Lebens‘, so Bergson, ,blei-
ben die Tore der Zukunft breit offen. ‘2> Der wirkliche ,Stoff* der Welt ist Be-
wegung, schopferisches Werden.

»Sagen wir also, dafl es in der Dauer, als schopferische Evolution aufgefalit, eine
unaufhdrliche Schaffung von Moglichkeiten und nicht allein von Wirklichkeiten
gibt. ... Wenn ein Musiker eine Symphonie komponiert, war sein Werk dann mog-
lich, bevor es wirklich wurde? Ja, wenn man es dahin versteht, daB seiner Verwirk-
lichung kein uniibersteigbares Hindernis im Wege stand. ... Aber: Weder im Be-
wufltsein des Kiinstlers, noch viel weniger ... in irgendeinem anderen BewuBtsein ...
wire die Symphonie in der Eigenschaft eines bloB Méglichen vorhanden, bevor sie
wirklich wurde. Aber kann man nicht dasselbe sagen von irgendeinem Zustand des
Universums unter EinschluB aller bewuBten und lebendigen Wesen? Ist es nicht rei-
cher an Neuem, an radikaler Unvorhersehbarkeit, als die Symphonie der groBten
Meister?+2

 H. Bergson, Schopferische Entwicklung, op.cit. 15-17.

% H. Bergson, zit. in: R. Sheldrake, Die Wiedergeburt der Natur. Wissenschaftliche Grund-
lagen eines neuen Verstindnisses der Lebendigkeit und Heiligkeit der Natur. Bern, Miinchen,
Wien 1993, 88.

* H. Bergson, Denken und schopferisches Werden. Aufsdtze und Vortrige. Meisenheim/Glan
1948, 32.



Henri Bergson 31

Die Natur gleicht keinem Puzzle, sondern einem Gemilde. Sie dhnelt
nicht dem Handwerker, der vorgefertigte Teile zusammenbaut, sondern dem
Kiinstler, dessen Werk sich aus dem Material allein nicht erklédren 1d6t. Alle
Farben mégen bereitstehen und die Leinwand ebenso vorhanden sein wie die
ziindende Idee: Ohne das miihsame Ringen mit dem Material, das behut-
same Erproben verschiedener Moglichkeiten und das zogernde Skizzieren
der Formen entsteht kein Gemilde. Es gewinnt durch den schopferischen
Akt selbst Dimensionen, die es im Geiste des Kiinstlers noch nicht hatte.
Wihrend beim Puzzle das Bild schon fertig ist, brancht der Maler die wirk-
liche Zeit. ,Die Zeit ist Zeugung, oder sie ist schlechthin nichts*?’, sie ,ist die
Spannung des Zégerns und Wihlens 2, sagt Bergson knapp.”

In der Dynamik, die die Formbildung in der Natur vorantreibt, sieht
Bergson das Wirken einer ,Lebensschwungkraft®, eines .élan vital®. Thre
Richtung ist nicht vorherbestimmt. Das Leben in seinem Formenreichtum
entwikelt sich in ,Garbenform‘, es miindet in Sackgassen, beginnt wieder
von neuem und verzweigt sich immer weiter. In jedem Augenblick gibt es
mehrere Moglichkeiten, die im Laufe der Verwirklichung durch die Anpas-
sung an die Umgebung eingeschridnkt werden. Erst durch das Zusammen-
wirken der Lebensschwungkraft mit dem Widerstand der Materie kommt die
Entwicklung in Gang.

,.Nichts anderes beobachten wir an uns selbst bei der Entwicklung jener beson-
deren Tendenz, die wir unseren Charakter nennen. Jeder von uns wird beim Riick-
blick auf seine Geschichte feststellen, wie seine Kindheitspersonlichkeit, ihrer Un-
teilbarkeit ungeachtet, mannigfache Personen in sich vereinigte, die — weil noch im
Werdezustand — verschmolzen bleiben konnten: ja diese Unentschiedenheit mit ih-
rer Fiille von Versprechungen ist gerade ein grofiter Zauber der Kindheit. Mit stei-
gendem Wachstum aber werden die so sich durchdringenden Personen unvereinbar;
und da jeder von uns nur ein Leben lebt, ist er gendtigt, seine Wahl zu treffen.
Tats#chlich wihlen wir unaufhérlich und geben ebenso unavthorlich vielerlei Dinge
auf. ¥

Wie beim Menschen verlauft auch in der Natur die Evolution in ,Garben-
form‘. Moglichkeiten werden durchgespielt und verworfen, verschiedene
Entwicklungslinien bilden sich und laufen eine Zeitlang nebeneinander her.
Es wiire ein Irrtum, alle Pflanzen als Vorldufer der Tiere anzusehen; auch die
Entwicklung der Tiere zielt nicht nur auf die des Menschen. Die erstaunli-
che Organisation eines Bienenvolkes etwa stellt einen vorldufigen Endpunkt

27 H. Bergson, Schipferische Entwicklung, op.cit. 344.

28 H. Bergson, Denken und schipferisches Werden, op.cit. 1948, 112.
2 H. Bergson, Schipferische Entwicklung, op.cit. 17.

30 H. Bergson, Schopferische Entwicklung, op.cit. 105f.



Regine Kather 32

dar, der nie zur Bildung des Menschen weiterfiihren konnte. Von zahlreichen
Veristelungen fiihrte nur ein Zweig weiter zum Menschen.

Es ist falsch ,,zu glauben, die Menschheit, wie wir sie vor Augen haben, sei in der
Entwicklungsbewegung gleichsam pridestiniert. Nicht einmal soviel 148t sich be-
haupten, daf3 sie der Zusammenstrom der gesamten Entwicklung sei. Denn auf meh-
reren und divergierenden Linien hat sich die Entwicklung vollzogen, und wenn am
Ende der einen Linie die Art Mensch steht, so sind neben ihr andere Linien durch-
messen worden, mit anderen Arten an ihrem Ende. %!

Der Mensch ist zwar nicht das Ziel, aber ein Konvergenzpunkt der Evo-
lution: Es ist uniibersehbar, daB sich das BewuBtsein in den letzten Jahrmil-
liarden immer mehr entfaltet und seine Bedeutung zugenommen hat. Aber
fast iiberall fiihrte diese Entwicklung in eine Sackgasse; nur beim Menschen
fand das BewuBtsein den Weg, iiber sich hinauszuwachsen in eine neue Di-
mension. Mit dem SelbstbewuBtsein wurde die Freiheit gewonnen, dem ei-
genen Leben eine Richtung zu geben und nach dem letzten Ursprung allen
Werdens zu fragen.

Die Metapher der ,Garbe‘ oder des ,Baumes* hat die der ,Kette der Lebe-
wesen‘ abgelost. Nach diesem Motiv, das fiir mehr als 2000 Jahre zu den
beriihmtesten Bildern der abendlindischen Geistesgeschichte gehorte, fol-
gen die Lebewesen so liickenlos aufeinander wie die Glieder einer Kette.
Diese reichte von der unbelebten Materie iiber die niedrigsten Lebewesen
bis zu Gott, dem schopferischen Urgrund allen Seins. Der Stufenleiter des
Seins verdankte der Kosmos seinen inneren Zusammenhang.32

In Deutschland geriet Bergson seit dem Dritten Reich in Vergessenheit;
die Existentialisten, die Frankfurter Schule und die analytische Philosophie
waren sich in der Ablehnung Bergsons einig. Erst die Ergebnisse der mo-
dernen Naturwissenschaften enthiillen die ungewohnliche Weitsicht seines
Werkes, das Pierre Teilhard de Chardin ebenso inspirierte wie Alfred North
Whitehead. Teilhard, der die Evolutionslehre, diese neue Botschaft vom
Werden der Welt, wie eine ,VerheiBung‘® in sich aufnahm, sah im Werk
Bergsons eine neue Verbindung von Geist und Materie, von Schépfung und
Evolution. Auch Whitehead spinnt an dem Faden weiter, den Bergson auf-
gegriffen hatte: Eine moderne Philosophie muB das Werden in der Natur wie
in der Welt des Geistes angemessen wiirdigen.’* Dem Nobelpreistriger Ilya
Prigogine dient Bergsons kritische Bestandsaufnahme der klassischen Wis-

3 H. Bergson, zit. in: J. Hemleben, Pierre Teilhard de Chardin. Reinbek b. Hamburg 1966, 37.
2 Vgl. A. O. Lovejoy, Die grofe Kette der Wesen. Geschichte eines Gedankens. Frankfurt/M.
1993.

3 P. Teilhard de Chardin: op.cit. 35.

¥ A.N. Whitehead, Prozeft und Realitir. Entwurf einer Kosmologie. Frankfurt/M. 1984, 3871.



Henri Bergson 33

senschaft noch immer als Programm. Die mit der Bewegung verkniipfte ho-
mogene Zeit ist in der Tat nur auf eine begrenzte Klasse einfacher dynami-
scher Systeme anwendbar und ungeeignet, die Selbstorganisation der Mate-
rie zu beschreiben. Der Umschlag in eine neue Struktur geschieht nur in Sy-
stemen, die nicht im Gleichgewicht sind. Dieser ProzeB ist unumkehrbar, so
daB die Zeit eine bisher nicht gekannte Bedentung gewinnt.3s

4. Die Erneuerung der Religion aus der Intuition

Bergsons Ruf dehnte sich allmihlich iiber Frankreich hinaus aus. 1911 hielt
er Vorlesungen in Oxford und Birmingham, 1913 in New York. Im schick-
salsschweren Jahr 1914, in dem der erste Weltkrieg ausbrach und Europa
verwiistete, wurde er in die Académie francaise gewihlt. Im selben Jahr ver-
bot Papst Pius X. den Priestern den Besuch der Vorlesungen Bergsons und
setzte dessen Werke anf den Index der fiir Katholiken verbotenen Biicher.
Der Zeitpunkt, die Evolutionslehre mit einer spirituellen Interpretation der
Wirklichkeit zu verbinden, war noch nicht gekommen. Noch Teilhard de
Chardin kémpfte zeitlebens vergeblich um die Verdffentlichung seiner
Schriften. Kurz nachdem Bergson 1921 seine Professur am Collége de
France niedergelegt hatte, wihlte man ihn zum Prisidenten der Commission
internationale de coopération intellectuelle. Im Alter von 65 Jahren wurde
er zum ersten Mal in seinem Leben von einer schweren Krankheit heimge-
sucht: Ein schmerzhafter Anfall von Rheuma war der Beginn einer nicht
mehr abreilenden Kette von Krisen, die ihn immer stirker an seine Woh-
nung fesselten. Die Einschrinkung seiner Bewegungsfreiheit zwang ihn im-
mer mehr zum miindlichen und schriftlichen Austausch mit Freunden und
Schiilern. Nachdem ihm 1928 der Nobelpreis fiir Literatur verliechen worden
war, empfing er zwei Jahre spiter mit dem ,GroBen Kreuz der Ehrenlegion*
eine weitere hohe Auszeichnung,

Schon 1902 hatte Bergson einen begeisterten Brief von dem renommier-
ten Harvard-Professor William James, einem Vertreter des amerikanischen
Pragmatismus, erhalten. James hatte einen #hnlichen Entwicklungsweg
zuriickgelegt wie Bergson: Vom mechanistischen Weltbild ausgehend, hatte

1. Prigogine/l. Stengers, Dialog mit der Natur, op.cit. 18f; 100: ,,Der zentrale Begriff (in der
Theorie der Selbstorganisation, R. K.) ist das Problem der Zeit und ihrer Beziehung zur Kom-
plexitit. ... Wenn Bergsons kritische Bestandsaufnahme der klassischen Wissenschaft noch
immer verstindlich ist, so ... als ein Programm, das von den gegenwiirtigen Wandlungen der
Wissenschaft allmihlich erfiillt wird. So wissen wir heute, daB die von Bergson kritisierte,
mit der Bewegung verkniipfte Zeit in der Tat nur auf eine begrenzte Klasse von einfachen dy-
namischen Systemen anwendbar ist.*



Regine Kather 34

er sich allmihlich das ganze Spektrum der menschlichen Erfahrung er-
schlossen. Eines seiner letzten Biicher trigt den bezeichnenden Titel ,Die
Vielfalt religioser Erfahrung*. Wie Bergson war auch James iiberzeugt, daf3
eine moderne Metaphysik sich auf die Erfahrung stiitzen miisse. Auch die
verschiedenen Formen religiosen Erlebens, die weltweit bezeugt sind, muf3
man auf ihren Kern durchleuchten.’ Wie der Weg von James miindet auch
der Bergsons in das Studium religiosen Erlebens. 1932 erschien das letzte
groBe Werk mit dem Titel ,Die beiden Quellen der Moral und der Religion®.
Auch in dieser Schrift bleibt die Frage leitend: Woraus speisen und erneu-
ern sich religiose Anschauungen? Intensiv setzt sich Bergson mit den Theo-
rien auseinander, die die Religionen auf psychologische oder soziologische
Gewohnheiten zuriickfithren. Anders als bei staatenbildenden Tieren wie
Ameisen oder Bienen beruhen menschliche Gemeinschaften auf Freiheit
und Intelligenz. Soziale Formen verleihen eine gewisse Orientierung und
schiitzen vor der Angst vor dem Tod, denn gewdhnlich findet unser Ich sei-
nen Halt an der Oberfliche und nicht in der eigenen Tiefe. Viele folgen den
Regeln der Gesellschaft allerdings nur aus Bequemlichkeit, Gewohnbheit,
blinder Pflichterfiilllung oder Gehorsam. Dadurch haben religitse Organisa-
tionen die Tendenz, Zwinge auszuiiben und sich gegeneinander abzu-
schlieBen. Auf diese Weise entsteht die statische Religion.

Doch es gibt noch eine andere Quelle der Religion: Die Intunition, ein
schopferischer Akt also, durchbricht den engen Kreis religidser Gewohn-
heiten. Fiir einen Augenblick wird ein Mensch eins mit dem Lebensstrom,
der alles durchflutet. Der ,élan vital®, die Lebensschwungkraft, treibt nicht
nur die Evolution voran. Sie ist die Gotteskraft selbst, die Fiille aller Zeiten,
der schopferische Ursprung des Lebens. Mystik ist fiir Bergson die unmit-
telbare Erkenntnis des Géttlichen, eine ,cognitio Dei experimentalis®, wie es
im Mittelalter hieB3.

,.Durch den (Lebens-)Strom ... in ihren Tiefen erschiittert, hort die Seele auf, sich
um sich selbst zu drehen. ... Sie hilt inne, als hitte sie eine Stimme vernommen, die
sie riefe. Dann 148t sie sich geradeaus tragen. Sie kann die Kraft, von der sie bewegt
wird, nicht direkt wahrnehmen, aber sie fiihlt ihre undefinierbare Gegenwart, oder
sie ahnt sie, durch eine symbolische Vision hindurch. Nun kommt eine ungeheure
Freude, eine Ekstase, in der sie aufgeht ...: Gott ist da, und sie ist in ihm.*¥

Die Beriihrung mit dem Lebensstrom weitet den Blick fiir die ganze
Menschheit. Der Mystiker ist erfiillt von dem Wissen, dal’ der Lebensstrom
in allen Menschen und sogar in der Natur wirkt. Dadurch erneuert sich die
Uberzeugung, dal Werte wie die Menschenwiirde, Gerechtigkeit oder Liebe

% H. Bergson, Denken..., op.cit. 238.
3 H. Bergson, Die beiden Quellen der Moral und der Religion. Frankfurt/M. 1992, 179.



Henri Bergson 35

uneingeschrinkt fiir alle gelten. Die offene Haltung wirkt nicht durch
Zwinge und Gebote, nicht durch Angst und Drohungen, sondern durch die
Anziehungskraft, die derjenige ausstrahlt, der die hoheren Ideale der
Menschheit verkorpert. In dieser Geisteshaltung wandten sich die Stifterfi-
guren der Religionen wie Buddha oder Christus an alle Menschen.

,.Fir uns ist der Hohepunkt der Mystik eine Fiilhlungnahme, und damit ein teil-
weises Einswerden mit der schopferischen Anstrengung, die vom Leben offenbart
wird. Diese Anstrengung ist von Gott, wenn nicht geradezu Gott selbst. Der grofie
Mystiker wiire demnach eine Individualitit, die die Grenzen iiberschreitet, die der
Spezies durch ihre Stofflichkeit gezogen sind, und so das gottliche Wirken fortsetzt
und verldngert.*3

Der Mystiker muf} sein Wissen ins Handeln iiberfithren, mag seine Zeit
ihn verstehen oder vielleicht erst eine spétere. In kostbaren Augenblicken
schopft er aus der intuitiven Fiihlung mit dem Lebensstrom, um im Alltag
in mithsamen Schritten ,neuen Wein in alte Schiduche zu giefen‘. In immer
wieder neuen Anldufen wird die Intuition zum Korrektiv fiir die Lebensge-
wohnheiten der Gemeinschaft. Die statische Religion ist nur eine Moment-
aufnahme im langsamen Fortschritt der Menschheit zur Wahrheit. Wieder ist
es ein Beispiel aus der Musik, das Bergson hilft, die Arbeit des Ubersetzens
zwischen Intuition und Denken, zwischen dynamischer und statischer Reli-
gion zu verdeutlichen.®

In eine dhnliche Richtung wie Bergsons Impuls zielt der noch ldngst nicht
eingeloste Ausspruch von Karl Rahner: ,Der Christ der Zukunft wird ein
Mystiker sein oder nicht mehr sein‘.4? Fiir Carl Friedrich von Weizsécker ist
die Mystik die tiefste Wurzel der verschiedenen Religionen. Wie die Spei-
chen eines Rades laufen sie in einem gemeinsamen Mittelpunkt zusammen.

Als Hitler im September 1939 Polen und 1940 Paris besetzen liefl, be-
merkte Bergson voll Bitterkeit, dal} er ,zu lange gelebt habe‘. Auch in Frank-
reich wurde nun die jiidische Bevolkerung registriert und deportiert. Man
wollte Bergson schiitzen, aber er selbst wollte auf der Seite der Leidenden
und Erniedrigten stehen.*! Obwohl er schon lange keine innere Verbindung
mehr zum Judentum hatte und sich zur christlichen Mystik hingezogen
fithlte, bestand er darauf, als Jude registriert zu werden. Trotz seiner
Schmerzen verlieB er sein Bett und stellte sich, nur mit Schlafrock und Pan-
toffeln bekleidet und von einem Diener gefiihrt, im Januar 1941 viele Stun-
den in die Schlange der Wartenden. Durch die eisige Kilte zog er sich eine

% H. Bergson, Die beiden Quellen..., op.cit. 172.

¥ H. Bergson, Die beiden Quellen..., op.cit. 196f.

40 K. Rahner, Schriften zur Theologie X1V, Ziirich, Einsiedeln, K6ln 1983, 375.
41 Zit. in: H. Bergson, Denken..., op.cit. 18.



Regine Kather 36

Lungenentziindung zn, an der er einundachtzigjihrig nach drei Tagen starb.
Die Zeitumstdnde verboten eine angemessene Wiirdigung. Nur wenige ka-
men zur Beerdigung, bei der auf seinen Wunsch ein katholischer Priester ei-
nige Gebete sprach.

Fiir den polnischen Philosophen Leszek Kolakowski liegt das Verdienst
des ,Dichterphilosophen® darin, daf3 er den Menschen wieder mit dem Kos-
mos und die Philosophie wieder mit dem Leben verbindet.#? Der franzosi-
sche Philosoph Emannel Lévinas sicht Bergsons Beitrag in der Theorie der
Dauer, die die Vorherrschaft der Zeit der Uhren zerstort und den Menschen
dem ganz Anderen, dem Unendlichen 6ffnet.+?

Das Werk Bergsons ist von der Uberzeugung durchdrungen, daB im SchoB
der Gegenwart stets mehrere Moglichkeiten ruhen. Neues entsteht, das eine
Bereicherung, ein Wachsen, ein schopferisches Werden sein kann. Auch die
Geschichte der Menschheit wird nicht von einem unabénderlichen Fatum
gelenkt. Die Vielzahl einzelner Entscheidungen und Handlungen durchdrin-
gen sich und bringen die Bedingungen hervor, unter denen die Menschheit
kiinftig leben wird. Einfachheit, so war die Uberzeugung Bergsons, sei eine
Vorbedingung fiir ein erfiilltes Leben. Nur dann kann die Menschheit in eine
Richtung weiterschreiten, wie sie Bergson, inspiriert vom Johannes-Evan-
gelium, zeichnet:

Aber die ,,Menschheit ... weil nicht genligend, daf ihre Zukunft von ihr selbst ab-
héngt. Es ist an ihr, zunédchst zu entscheiden, ob sie weiterleben will, an ihr, sich
weiter zu fragen, ob sie nur leben oder auierdem noch die nétige Anstrengung lei-
sten will, damit sich auch auf unserm widerspenstigen Planeten die wesentliche
Aufgabe des Weltalls erfiille, das dazu da ist, Gotter hervorzubringen. 4

42 L. Kolakowski, Henri Bergson. Ein Dichterphilosoph. Miinchen, Ziirich 1985.

4 E. Lévinas, Ethique et Infini. Paris, 1982, 22f: | Es ist das Verdienst Bergsons, die Philoso-
phie vom verbliiffenden Modell der wissenschaftlichen Zeit befreit zu haben. ... Bergson ...
zeigte einleuchtend die ... Wirklichkeit der Zeit. Ich weil} nicht, ob die moderne Wissenschaft
uns noch immer in eine Welt stellt, in der es ,nichts Neues gibt‘. Ich denke, sie versichert uns
zumindest die Erneuerung ihrer eigenen Horizonte. Aber es ist Bergson, der uns die Idee des
Neuen gelehrt hat, der uns das ,Sein® frei von der duBeren Erscheinung in einem ,jenseits des
Seins* gelehrt hat.*

4 H. Bergson, Die beiden Quellen..., op.cit. 247.





