
Regine Kather 20 

Gelebte Zeit und schöpferisches Werden - 
Henri Bergson (1859-1941) 

Regine Kather, Ihringen 

1. Die Zeit der Uhren und die Zeit des Lebens 

•Jedermann hat bemerken können, daß es schwieriger ist, in der Erkenntnis des Ich 
Fortschritte zu machen, als in der der äußeren Welt. Außerhalb des Ich ist die An- 
strengung des Erkennens unserem Wesen naturgemäß; mit fortgesetzter Übung wird 
sie immer leichter; man wendet Regeln an. In der Richtung nach innen muß die Auf- 
merksamkeit immer gespannt bleiben, und der Fortschritt wird mühsamer; man 
könnte sagen, daß man gegen ein natürliches Gefälle anzusteigen sucht. Liegt da 
nicht etwas Überraschendes vor? Wir sind uns in unserem Innern unmittelbar gege- 
ben, und unsere Persönlichkeit sollten wir eigentlich am besten erkennen können. 
Aber keineswegs; unser Geist ist da wie in der Fremde, während die Materie ihm 
vertraut ist, und er sich bei ihr wie zu Hause fühlt."1 

Selbstvergessen wenden wir uns der Außenwelt zu, zielbewußt handelnd, 
neugierig forschend oder zerstreut durch die Flut der Sinnesreize. Die In- 
nenwelt bleibt unbelichtet, das Wissen von uns oberflächlich und die Spra- 
che, die zu ihrer Beschreibung dient, unscharf und verschwommen. Diese 
beunruhigende Beobachtung führte Henri Bergson, der 1859 in Paris gebo- 
ren wurde, zu einer sorgfältigen Studie des menschlichen Geistes. 

Der Vater, ein polnischer Jude, war Musiklehrer und Komponist. Die Mut- 
ter, Katherine Levison, stammte aus Nordengland und machte ihren Sohn 
mit der englischen Sprache und Lebenshaltung vertraut. Nach der Berufung 
des Vaters ans Konservatorium in Genf lebte die Familie für zwei Jahre in 
der Schweiz. Als ein weiteres Angebot sie zurück nach Paris und kurz dar- 
auf nach London führte, blieb der neunjährige Henri als Gymnasiast am Ly- 
cee Condorcet in Paris. Schon in der Schulzeit zeichnete sich eine doppel- 
seitige Begabung ab, die das philosophische Werk prägen wird: Bergsons In- 
teressen gehörten der Mathematik und den exakten Naturwissenschaften ge- 
nauso wie der Literatur und Philosophie. Erst bei seinem Eintritt in die Ecole 
normale superieure 1878 fiel zur Überraschung der Lehrer die Entscheidung 
zugunsten der ,section Lettres'. Drei Jahre später bestand Bergson die Ab- 
schlußprüfung und wurde Gymnasiallehrer für Philosophie zunächst in An- 
gers und 1883 in Clermont-Ferrand. In der Abgeschiedenheit der Provinz 

1 H. Bergson, Denken und schöpferisches Werden. Aufsätze und Vorträge. Hamburg 1993, 
55f. 



Henri Bergson 21 

fand er die Muße, die Doktorthese zu formulieren und seine philosophischen 
Vorstellungen zu prüfen. 

Als Bergson 1888 sein erstes Buch mit dem Titel ,Zeit und Freiheit' ver- 
öffentlichte, waren erst dreißig Jahre vergangen, seit Darwins epochales 
Werk ,Über die Entstehung der Arten' erschienen war. Durch zufällige Mu- 
tationen und Selektion, so die Theorie, entstand im Lauf der Erdgeschichte 
die ungeheure Vielfalt an Lebewesen. Nicht nur die Entwicklung neuer Ar- 
ten erklärte man mechanisch, sondern auch den menschlichen Geist: Die 
Psycho-Physik sah in Gedanken und Gefühlen Begleiterscheinungen phy- 
siologischer Prozesse. Schmerz und Freude lokalisierte man in bestimmten 
Körperteilen und maß die Intensität von Empfindungen an der Stärke äuße- 
rer Reize. Das seelische Erleben, so dachte man, folge dem gleichförmigen 
Fluß der Zeit, den die Uhren anzeigen. Der Geist blieb in diesem Weltbild 
ein seltsamer und unerklärlicher Fremdling. Für Bergson, der zunächst vom 
Evolutionismus Herbert Spencers geprägt war, wurde die Analyse der Zeit 
zum Schlüssel seiner Philosophie des schöpferischen Werdens.2 

Als im Übergang vom Mittelalter zur Neuzeit ein neues Bild vom Kosmos 
entstand, wandelte sich auch die Vorstellung von Raum und Zeit: Im Mit- 
telalter erschien der Kosmos als ein hierarchisch geordnetes Ganzes, in dem 
jeder Ort durch seine Nähe oder Ferne zum göttlichen Sein ausgezeichnet 
war. Himmel und Erde waren klar voneinander geschieden. Die Erde hatte 
zwar das Privileg, in der Mitte des Kosmos zu ruhen, doch ihr Mittelpunkt 
war der Höllenschlund, der Ort der größten Ferne von Gott. Entwicklung 
oder Verfall waren gleichbedeutend mit dem Aufstieg zu Gott oder der Ab- 
wendung von ihm. 

Seit Galilei steuern Naturgesetze, die auf der Erde und am Himmel, an al- 
len Orten und zu allen Zeiten gelten, den Ablauf des Geschehens. In welche 
Himmelsrichtung auch immer der Beobachter den Blick richtet - überall hat 
das Universum denselben Aufbau. ,Alles, was meßbar sei, solle meßbar ge- 
macht werden', forderte Galilei; er selbst berechnete die Geschwindigkeit 
von Kugeln, indem er die Zeit maß, in der sie eine schiefe Ebene hinabrol- 
len. Der homogene Raum und die gleichförmig dahinfließende Zeit der Uh- 
ren hatten die qualitative Ordnung der Dinge abgelöst. In der Zeit, darin wa- 
ren sich Leibniz und Kant einig, folgen die Ereignisse in einer ununterbro- 
chenen Linie nacheinander, während sie im Raum gleichzeitig nebeneinan- 
der bestehen.3 

Dank der Zeit der Uhren werden Lebensdaten chronologisch geordnet, 

2 H. Bergson: zit. in: M. Barlow, Henri Bergson. Paris 1966, 25f. 
3 A. Koyre, Von der geschlossenen Welt zum unendlichen Universum. Frankfurt/M. 1980, 
llf. 



Regine Kather 22 

Terminpläne erstellt, Interessen und Verpflichtungen miteinander koordi- 
niert. Das Handeln wird wirkungsvoll und zielsicher und seine Folgen kön- 
nen im voraus abgeschätzt werden. Die Minuten und Stunden, mit denen die 
Uhr die Länge zweier Ereignisse und ihren Abstand voneinander mißt, un- 
terscheiden sich allerdings in nichts voneinander; sie sind homogen und leer. 
Jedes Ereignis wird mit demselben Maßstab gemessen, jeder Körper könnte 
seinen Ort mit einem anderen tauschen. 

Aber kann man, so fragt Bergson, mit der homogenen und leeren Zeit das 
Entstehen des Neuen in der Natur und die Ordnung des inneren Erlebens be- 
schreiben? Unablässig verknüpft der menschliche Geist die Vielfalt einzel- 
ner Erfahrungen, Gefühle und Gedanken. Sogar wenn wir aus einem tiefen 
Schlaf erwachen und über einen rätselhaften Traum nachsinnen, spüren wir, 
daß wir selbst der Träumer waren. Unsere Einstellungen, der Freundeskreis, 
der Beruf und das Land, in dem wir leben, haben sich seit unserer Kindheit 
verändert; trotzdem fühlen wir, daß wir dieselbe Person geblieben sind. Das 
Bewußtsein, darin stimmt Bergson Leibniz und Kant zu, ist unteilbar. Es bil- 
det eine Einheit in der Zeit und nicht, wie ein Körper, eine Einheit im Raum. 
Die verräumlichte Zeit freilich, in der die Ereignisse eine endlose, homo- 
gene Linie bilden, ist dem Leben des Geistes fremd. Beobachten wir uns 
selbst: In der gelebten Zeit ist jeder Augenblick einzigartig. Keine Minute 
gleicht der nächsten; sie wäre anders, hätte ein bestimmtes Ereignis nicht 
stattgefunden und statt seiner ein anderes. Die Vergangenheit wirkt durch 
die Erinnerung fort und jede Erfahrung fügt etwas Neues hinzu. Keine Si- 
tuation kann noch einmal erlebt werden, selbst wenn sie einer anderen noch 
so ähnlich ist. Jeder Augenblick trägt etwas heran, was noch nicht erlebt 
werden konnte, das unvorhersehbar ist und nichts kehrt jemals wieder. Am 
eigenen Leben erfahren wir die Unumkehrbarkeit der Zeit und die Einma- 
ligkeit jedes Augenblicks. 

•Ich mag mir noch so sehr im einzelnen vorzustellen versuchen, was mir zustoßen 
wird: wie arm, abstrakt, schematisch ist doch eine solche Vorstellung im Vergleich 
zu dem dann wirklich eintretenden Ereignis! Die Verwirklichung bringt ein unvor- 
hersehbares gewisses Etwas mit sich, das alles verändert. Ich muß z. B. einer Ver- 
sammlung beiwohnen; ich weiß genau, welche Personen sich dort treffen, um wel- 
che Tische, in welcher Tischordnung man sitzen, über welches Problem man spre- 
chen wird. Aber wenn sie nun tatsächlich kommen, sich setzen und sprechen, wie 
ich erwartete, und das sagen, was ich vermutete: das Ganze wird dann doch einen 
einzigartigen und neuen Eindruck machen, als ob es jetzt mit einem originalen 
Strich von Künstlerhand gezeichnet wäre."4 

H. Bergson, Denken..., op.cit. 110. 



Henri Bergson 23 

Es handelt sich um eine bloße Projektion der Vergangenheit in die Zu- 
kunft, wenn man behauptet, man wisse, was die Zukunft bringen wird und 
man könne sie sogar berechnen. Ständig werden neue Tatsachen geschaffen 
und mit ihnen neue Möglichkeiten. Die Zukunft geht aus dem Schoß der Ge- 
genwart hervor. Der Mensch ist alles andere als ein Produkt äußerer Um- 
stände, gefesselt durch die Macht der eigenen Geschichte, wenn er auf die 
feinen Nuancen achtet, die noch die vertrauteste Situation in sich trägt. Die 
Aufmerksamkeit durchbricht die eintönige ,Wiederkehr des Gleichen' und 
weitet den Blick für die Zukunft. Jeder Moment unseres Lebens ist eine Art 
Schöpfung, die uns von Tag zu Tag bewußter werden kann. 

•Mit Recht also sagt man, unser Tun hänge von dem ab, was wir sind; nur daß 
noch hinzugefügt werden müßte, daß wir in gewissem Grad auch sind, was wir tun, 
und daß wir uns selbst unaufhörlich erschaffen. Diese Schöpfung des Selbst durch 
sich selbst ... ist umso vollkommener, je besser man das durchdenkt, was man tut. 
... wir finden, daß Dasein für ein bewußtes Wesen darin besteht, sich zu wandeln; 
sich zu wandeln, um zu reifen; zu reifen, um sich unendlich zu erschaffen."5 

Selbst einen flüchtigen Eindruck oder eine äußerliche Gewohnheit kann 
man nicht einfach wie ein Kleid wieder abstreifen. Fast unmerklich verän- 
dern uns die Gedanken und Gefühle, die uns ständig bewegen. In den Tie- 
fen der Seele verschmelzen sie zu einer Einheit mit all den Erfahrungen, die 
man im Laufe des Lebens gesammelt hat. Je mehr eine Handlung aus der in- 
neren Mitte hervorgeht, desto selbstbestimmter ist sie, desto stärker prägt 
sich in ihr ein unverwechselbarer Stil aus. Der Typus des ,homo faber', der 
das Leben plant, seinen Lauf berechnet und über die Welt verfügt, wird ab- 
gelöst durch den Künstler, der sein Leben als sein Werk versteht: 

•Wir sind frei, wenn unsre Handlungen aus unsrer ganzen Persönlichkeit hervor- 
gehen, wenn sie sie ausdrücken, wenn sie jene undefinierbare Ähnlichkeit mit ihr 
haben, wie man sie zuweilen zwischen dem Kunstwerk und seinem Schöpfer fin- 
det."6 

Mit der inneren Freiheit wächst das Gespür, daß die Zeit nicht wie ein 
mächtiger Strom das Erlebte mit sich reißt, bis es irgendwann im Dunkel der 
Vergangenheit versinkt. Im Gedächtnis, jenem Organ, das uns vor dem Ver- 
gessen bewahrt und uns mit der Last der Vergangenheit auch die Offenheit 
für die Zukunft beschert, werden die Erlebnisse nicht einfach archiviert und 
katalogisiert; sie durchdringen sich wie die Farben eines Gemäldes oder die 
Töne einer Symphonie. Dem Vater verdankt Bergson die wunderbaren Bil- 
der aus der Musik, in denen er die Ordnung des inneren Erlebens beschreibt. 

H. Bergson, Schöpferische Entwicklung. Jena 1912, 13f. 
1 H. Bergson, Zeit und Freiheit. Frankfurt/M. 1989, 129. 



Regine Kather 24 

Während der abstrakte Begriff die unmittelbare Einsicht verstellt, öffnet das 
Bild, ein Gemälde in Worten, den Blick für die Tiefendimensionen des Gei- 
stes. 

•Die ganz reine Dauer ist die Form, die die Sukzession unsrer Bewußtseinsvor- 
gänge annimmt, wenn unser Ich sich dem Leben überläßt... : es genügt, wenn es 
diese Zustände, indem es sich erinnert, nicht neben den aktuellen Zustand wie einen 
Punkt neben einen anderen Punkt stellt, sondern daß es sie mit ihm organisiert, wie 
es geschieht, wenn wir uns die Töne einer Melodie, die sozusagen miteinander ver- 
schmelzen, ins Gedächtnis rufen. Könnte man nicht sagen, daß, wenn diese Töne 
auch aufeinanderfolgen, wir sie dennoch ineinander wahrnehmen, und daß sie als 
Ganzes mit einem Lebewesen vergleichbar sind, dessen Teile, wenn sie auch unter- 
schieden sind, sich trotzdem gerade durch ihre Solidarität gegenseitig durchdrin- 
gen? Der Beweis dafür ist, daß, wenn wir den Takt unterbrechen, indem wir einen 
Ton der Melodie über Gebühr aushalten, nicht die übertriebene Länge als solche, 
sondern die qualitative Veränderung, die damit dem Ganzen des musikalischen Sat- 
zes widerfährt, uns unser Versehen bemerkbar macht."7 

Die Töne verbinden sich zu einer rhythmischen Komposition, die erst in 
ihrer Ganzheit wirkt. Jeder Ton hat eine eigentümliche Zeitbestimmtheit, de- 
ren Modifikation den Gesamteindruck verändert. Der erste Ton, der längst 
verklungen ist, wirkt in der Erinnerung fort und verbindet sich mit dem letz- 
ten. Wie die Töne gewinnen die einzelnen Empfindungen ihre besondere 
Färbung, indem sie sich durchdringen, sich ergänzen und sich aneinander 
reiben. Jeder von uns, so betont Bergson, hat seine besondere Art zu lieben 
und zu hassen; in dieser Liebe und in diesem Haß spiegelt sich die ganze 
Persönlichkeit. In jeder Geste verrät sich die bisherige Lebensgeschichte. 

Verglichen mit der wahren Dauer des Ich ist die Zeit der Uhren, die den 
Alltag bestimmt, ,nur der Schatten ihrer selbst und kalt wie der Tod'.8 In dem 
lebendigen Zusammenspiel verschiedener Erfahrungen gewinnt jede Minute 
ihr eigentümliches Gewicht. Das Erleben läßt sich von der Zeit so wenig ab- 
lösen wie der Rhythmus von der Melodie. Die Zeit muß reif sein für etwas; 
sie ist erfüllt, wenn man genau das tut, was in keinem anderen Augenblick 
möglich wäre. Jeder Mensch hat seine Zeit. 

Die wahre Dauer des Ich, das innere Leben, ist kein Film, bei dem eine 
Momentaufnahme der nächsten folgt. Weder reihen sich die zahllosen Er- 
fahrungen aneinander wie die Perlen einer Kette; noch gleicht das Ich dem 
qualitätslosen Faden, der die Perlen verbindet. Wird ein Mensch plötzlich in 
Todesnähe versetzt, beim Ertrinken, beim Absturz von einer Felswand oder 
bei einem Autounfall, kann schlagartig sein Leben vor dem inneren Auge 

7 H. Bergson, Zeit..., op.cit. 77f. 
8 H. Bergson, Denken ..., op.cit. 148. 



Henri Bergson 25 

abrollen.9 Plötzlich ist die Vergangenheit in all ihren Nuancen wieder be- 
wußt. Sie war nur unserer Aufmerksamkeit entzogen und nie wirklich tot. 

Erst wenn sich die Aufmerksamkeit von den Dingen losreißt, sich an- 
spannt und dem inneren Leben zuwendet, umfaßt sie Vergangenheit und Ge- 
genwart zugleich. Wie sich aus Tönen eine Symphonie bildet, so kristalli- 
siert sich die wahre Dauer des Ich aus der lebendigen und beweglichen Kon- 
stellation aller Erfahrungen. Die ,Melodie unseres inneren Lebens'10 er- 
klingt ununterbrochen von der Geburt bis zum Tod. Diese reine Bewegung, 
die so unteilbar ist wie eine Komposition und der nichts Starres und Totes 
anhaftet, bildet die Stabilität der Person. 

Das Zusammenspiel aller Erfahrungen, die Einheit des Erlebens, erfaßt al- 
lerdings nur die Intuition. ,Die direkte Schau des Geistes durch den Geist ist 
die hauptsächlichste Funktion der Intuition', sagt Bergson." 

•Eine Wirklichkeit gibt es ..., die wir alle von innen her durch Intuition und nicht 
durch einfache Analyse erfassen, das ist unsere eigene Person in ihrem Fluß durch 
die Zeit. Es ist unser Ich, welches dauert. Keinen anderen Gegenstand können wir 
... geistig miterleben, aber wir erleben sicherlich uns selbst."12 

Je mehr wir den Blick in unser Inneres richten, je tiefer wir in es eindrin- 
gen, desto mehr sammelt sich die Person in einem Punkt. Die Erlebnisse 
rücken zusammen, sie gewinnen an Tiefe und Dichte, die Vergangenheit ist 
gegenwärtig. In dem Maße, in dem die innere Gespanntheit wächst, stellt 
sich das Gefühl von Lebendigkeit und schöpferischer Freiheit ein. Die ge- 
schäftige Zerstreuung, die ermüdende Wiederholung von Ereignissen und 
die lastende Schwere neuer Anforderungen werden durch eine wachsende 
Intensität des Erlebens abgelöst: 

•Wir gehen auf eine Dauer zu, die sich immer mehr in sich spannt, sich zusam- 
menzieht, immer intensiver wird: an der Grenze würde die Ewigkeit sein ..., eine 
Ewigkeit des Lebens. Eine lebendige und infolgedessen bewegliche Ewigkeit, in der 
unsre eigene Dauer sich wiederfinden würde wie die Vibrationen im Licht".13 

Vom ersten Buch an ist Bergsons Werk durch die Spannung zwischen 
Wissenschaft und Metaphysik gekennzeichnet. Beide ergänzen sich, sie sind 
präzise und führen zu sicheren Ergebnissen; aber sie verwenden andere Me- 
thoden, sie sind unterschiedliche Richtungen des Denkens, so daß sie ver- 
schiedene Seiten der Wirklichkeit erschließen. Es ist ein Irrtum zu glauben, 

9 H. Bergson, Denken..., op.cit. 173f. 
10 H. Bergson, Denken..., op.cit. 169f. 
11 H. Bergson, Denken..., op.cit. 58. 
12 H. Bergson, Denken..., op.cit. 184. 
13 H. Bergson, Denken..., op.cit. 210f. 



Regine Kather 26 

man könne den Geist mit denselben Begriffen beschreiben wie materielle 
Prozesse. Wie die Wissenschaft muß sich allerdings auch eine moderne Me- 
taphysik auf die Erfahrung stützen. Während jene die Außenwelt, den 
Raum, die Körper und die Gesetze ihrer Bewegung beschreibt, wendet sich 
diese der Dynamik des inneren Erlebens zu.14 Jean Guitton, ein Schüler 
Bergsons, erläutert: 

•Um das geheime Gesetz seines Lebens richtig zu verstehen, muß man wohl fest- 
stellen, daß er vom Konflikt zweier Berufungen beherrscht war. ... Die Gelehrten, 
Sophisten, Positivisten und Szientisten hatten die wahre Form des sicheren Wissens 
erarbeitet. Die Psychologen, Moralisten, Mystiker, Dichter und Redner studierten 
den Menschen, ... jedoch immer in einer gewissen Verschwommenheit und voller 
Hintergedanken. Blieb also nur, die vorsichtige und genaue Methode der Naturwis- 
senschaften auf das Studium des inneren Wesens anzuwenden, um das zu schaffen, 
was Bergson einmal positive Metaphysik nannte."15 

2. Gehirn und Geist 

1888 zog Bergson nach Paris zurück und unterrichtete nacheinander an drei 
verschiedenen Gymnasien. Kurz darauf heiratete er Louise Neuburger und 
war nun mit dem Romancier Marcel Proust verwandt, der wie Bergson auf 
,der Suche nach der verlorenen Zeit' war. Für Bergson, der mit Worten wie 
ein Künstler ein Bild des inneren Lebens zeichnete, war es eine schwere 
Herausforderung, daß seine Tochter taub geboren wurde. Dank aller nur 
möglichen Unterstützung fand sie schließlich in Kunst und Malerei ihre 
Sprache. Zweimal, 1894 und 1898, bewarb sich Bergson vergeblich um eine 
Professur an der Sorbonne, zu deren Ablehnung vermutlich der Soziologe 
und Philosoph Emile Durkheim beitrug. Doch schon kurz darauf war 
Bergson glücklich, Verpflichtungen entronnen zu sein, die ihn von der eige- 
nen Arbeit abgelenkt hätten. Ungestört veröffentlichte er 1896 sein zweites 
Buch mit dem Titel ,Materie und Gedächtnis', in dem er das Verhältnis von 
Körper und Geist erörtert. 

Ohne Zweifel sind geistige Prozesse ohne das Gehirn für uns undenkbar. 
Aber bedeutet das, daß das Bewußtsein aus Gehirnfunktionen ableitbar ist, 
und daß die Veränderungen der physiologischen Prozesse die Unterschiede 
im Erleben auslösen? Reicht der Geist nicht weit über das rationale Denken 
und das Vibrieren der Empfindungen hinaus? 

Untersucht man den neurophysiologischen Aufbau des Gehirns, dann be- 

14 H. Bergson, Denken..., op.cit. 58f. 
15 J. Guitton, Leben und Werk von Henri Bergson, o.A. 27f. 



Henri Bergson 27 

schreibt man materielle Strukturen. Man betrachtet das Gehirn als einen 
Körper im Raum, als ein Ding unter Dingen. Durch exakte Messungen er- 
forscht man einzelne Funktionen, die man bestimmten Bewußtseinszustän- 
den zuordnet. So scheint der Geist nichts anderes zu sein als das Produkt 
äußerst komplizierter chemischer und elektrischer Prozesse. 

Aber das innere Leben vollzieht sich nicht im Raum und quantitative Be- 
stimmungen erfassen es nur oberflächlich. Man muß allerdings, um den 
Geist mit Worten zu beschreiben, die seiner eigenen Sphäre entstammen, 
eine dreihundert Jahre alte Denkgewohnheit durchbrechen. Das Gehirn, so 
schließt Bergson, ist dem Bewußtsein nur zugeordnet. Eine bestimmte 
Schraube mag für das Funktionieren einer Maschine notwendig sein; trotz- 
dem gibt die Schraube keinen Aufschluß über den Aufbau und den Zweck 
der Maschine. Ein Garderobenhaken, an den man einen Mantel hängt, ver- 
rät nichts über den Mantel. 

•Wenn die Erfahrung feststellt, ... daß nur ein kleiner Teil des bewußten Lebens 
durch das Gehirn bedingt ist, so wird daraus folgen, daß selbst die Ausschaltung des 
Gehirns wahrscheinlich das bewußte Leben noch fortbestehen läßt."16 

Nicht nur Descartes, auch Leibniz und Kant hatten jede Einwirkung des 
Geistes auf den Körper ausgeschlossen. Leibniz sah in Geist und Materie 
verschiedene Ordnungen der Wirklichkeit; sie waren wie zwei Uhren auf- 
einander abgestimmt und folgten unbeeinflußt voneinander ihren eigenen 
Gesetzen. Ebensowenig vermag der Körper den Geist zum Denken zu ver- 
anlassen wie umgekehrt der Geist den Körper zur Ruhe oder Bewegung', 
schrieb Spinoza.17 

Für Bergson jedoch bewegt sich das menschliche Erleben zwischen Geist 
und Materie wie zwischen zwei Polen. Ein Akt der Aufmerksamkeit versetzt 
uns entweder in den Mittelpunkt des inneren Erlebens oder in die Turbulenz 
des äußeren Geschehens. Die Aufmerksamkeit, lebendiger Ausdruck des 
menschlichen Geistes, verbindet Innen- und Außenwelt. Im Sinne der An- 
tike, die den Dualismus von Materie und Geist nicht kannte, ist der Mensch 
eine leib-seelische Einheit. Anima forma corporis - die Seele sei die Form 
des Leibes, hieß es im Mittelalter. 

•Materie und Geist haben eine gemeinsame Berührungsfläche, denn gewisse 
oberflächliche Schwingungen der Materie drücken sich in Empfindungen aus, die 
gleichsam an der Oberfläche unseres Geistes liegen; und andererseits muß der Geist, 
um auf den Körper einzuwirken, stufenweise zur Materie hinabsteigen und sich ver- 

1 H. Bergson, Denken..., op.cit. 61f. 
B. de Spinoza, Ethik P.III, prop. 2. 



Regine Kather 28 

räumlichen. Daraus folgt, daß die Intelligenz, obwohl sie den Dingen der Außen- 
welt zugewandt ist, sich außerdem auf die der Innenwelt richten kann".18 

Bergsons Einsicht, daß man den menschlichen Geist nicht mit denselben 
Begriffen beschreiben kann wie materielle Prozesse im Raum, hat bleibende 
Bedeutung. Die Diskussionen um künstliche Intelligenz und die moderne 
Gehirnforschung zeigen die Brisanz dieser Frage. Immer wieder wird ver- 
sucht, das innere Erleben aus den Funktionen des Gehirns abzuleiten; und 
immer wieder stellt man mit Erstaunen fest, daß man das ,Ich' auf diese 
Weise nicht findet.19 

In den fünfziger Jahren kam der Physiker Erwin Schrödinger auf anderen 
Wegen zu derselben Überzeugung wie Bergson: Der Geist kann mit den Me- 
thoden und Begriffen der Naturwissenschaften nicht erfaßt werden. Sobald 
man versucht, ihn im Leib zu lokalisieren, macht man ihn zu einem Ding un- 
ter Dingen. Zum Objekt geworden, verliert er unweigerlich die Qualitäten, 
die ihn erst zum Geist machen, nämlich Lebendigkeit, Spontaneität, Freiheit 
und Bewußtheit.20 Der Geist ist eben nicht, wie der Biologe Günther Stent 
betont, nur ein Bestandteil unseres Körpers wie zum Beispiel die Leber. Es 
genügt nicht, seine Funktionsweise nur von außen zu untersuchen; er ist im- 
mer schon das Instrument, dessen wir uns bedienen, um ihn und damit uns 
selbst zu verstehen.21 

3. Das Leben entwickelt sich in Garbenform 

Durch den Ruf ans College de France im Jahr 1900 wurde Bergson für die 
Ablehnung seiner früheren Bewerbungen mehr als entschädigt. Schnell ver- 
breitete sich sein Name und lockte die unterschiedlichsten Hörer an: Die 
Studenten der Sorbonne kamen ebenso wie die Geistlichen von Saint-Sul- 
pice, arme Leute genauso wie die Damen von Welt. Mit seiner melodischen 
Stimme, seinem fein geschnittenen Gesicht mit der hohen Stirn und dem 
nach innen gewendeten Blick sprach Bergson nahezu frei zu seinen Hö- 
rern.22 1907 erschien das Werk ,Die schöpferische Entwicklung', das, in kla- 

18 H. Bergson, Denken..., op.cit. 53. 
19 P. Bieri, Was macht Bewußtsein zu einem Rätsel?, in: Spektrum der Wissenschaft 10/1992, 
50. 
20 E. Schrödinger, Geist und Materie. Zürich 1989, 68f. - Vgl.: R. Kather, Erwin Schrödin- 
ger: Die Struktur der Materie und der erkennende Geist, in: Der Mensch - Kind der Natur 
oder des Geistes? Wege zu einer ganzheitlichen Sicht der Natur, Würzburg 1994, 145-164. 
21 G. Stent, Die Autonomie des Menschen. Komplexität und Komplementarität des Geistes, in: 
Neue Horizonte 92/93. Ein Forum der Naturwissenschaften. München 1993, 59; 78. 
22 J. Guitton, Leben und Werk, op.cit. 25. 



Henri Bergson 29 

rer, anschaulicher und beinahe musikalischer Sprache verfaßt, schlagartig 
die Aufmerksamkeit über den Kreis der Fachgelehrten hinaus erregte. Dafür 
wurde ihm, der wie nur wenige Philosophen ein Meister vollendeter Prosa 
und ein brillanter Essayist war, 1928 der Nobelpreis für Literatur verliehen. 

Die Evolutionslehre war für Bergson der Anstoß, das Entstehen des 
Neuen in der Natur zu untersuchen. Für das mechanistische Weltbild, auf 
dem die Theorie Darwins beruhte, bestanden sichtbare Körper aus harten, 
unwandelbaren, beweglichen und undurchdringlichen Bausteinen. Verände- 
rung vollzog sich durch eine Neukombination der Teile und den geregelten 
Übergang von einem Zustand zum nächsten. Diese Kombinationen konnte 
man, wie bei einem Puzzle, jederzeit wieder rückgängig machen. Der Pro- 
zeß des Werdens schien umkehrbar und die Zeit, in der es sich vollzog, un- 
wichtig zu sein. 

Für die klassische Mechanik könnten alle Vorgänge auch in umgekehrter 
Richtung ablaufen; nicht die Naturgesetze, sondern nur die Anfangsbedin- 
gungen entscheiden über den tatsächlichen Verlauf einer Bewegung. Die Zu- 
kunft ist, zumindest prinzipiell, vorhersehbar und berechenbar. Ein allwis- 
sender Geist wie der Laplacesche Dämon könnte alle möglichen Zustände 
der Welt auf einen Schlag erfassen, wenn er ihren jetzigen Zustand kennen 
würde. ,Es gibt nichts Neues unter der Sonne'. Noch Albert Einstein war 
überzeugt, daß die Erfahrung einer einsinnigen und unumkehrbaren Zeit- 
richtung, die unser Alltagsleben bestimmt, eine Illusion sei.23 

Getreu der klassischen Mechanik vollzog man eine weitere Abstraktion: 
Man betrachtete die Dinge unabhängig von ihrer Umwelt, um die Gesetze 
ihrer Bewegung umso reiner zu erfassen. Nur im Vakuum fallen eine Feder 
und ein Stein gleich schnell. - Aber, so fragt Bergson, gibt es überhaupt iso- 
lierte Systeme? 

•Wenn die Wissenschaft bis ans Ende geht und vollständig isoliert, so nur der Be- 
quemlichkeit der Untersuchung zuliebe. Stillschweigend setzt sie voraus, daß die 
sogenannt isolierten Systeme gewissen äußeren Einflüssen unterworfen bleiben ... 
diese Einflüsse (sind) ebensoviele Fäden, die das System mit einem anderen, größe- 
ren verknüpfen ... und so fort ... bis zum Sonnensystem in seiner Gesamtheit. Und 
selbst da gilt die Isoliertheit nicht absolut. Unsere Sonne strahlt Wärme bis jenseits 
des fernsten Planeten. ... Gewiß, der Faden, der sie dem übrigen Universum verhaf- 
tet, ist unendlich fein. Dennoch ist er es, woran sich die dem Ganzen des Univer- 

23 1955, unmittelbar nach dem Tod seines Freundes Michele Besso und wenige Monate vor 
dem eigenen, schrieb er: •Nun ist er mir auch mit dem Abschied von dieser sonderbaren Welt 
ein wenig vorausgegangen. Dies bedeutet nichts. Für uns gläubige Physiker hat die Scheidung 
zwischen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft nur die Bedeutung einer wenn auch hart- 
näckigen Illusion." Zit. in: I. Prigogine/1. Stengers, Dialog mit der Natur. Neue Wege natur- 
wissenschaftlichen Denkens. (Übers. F. Griese). München 19812, 286. 



Regine Kather 30 

sums immanente Dauer fortpflanzt bis zum winzigsten Teilchen der Welt, darin wir 
leben."24 

Bergson trifft den Nerv der modernen Wissenschaft, wenn er isolierte Sy- 
steme als nützliche Hilfskonstruktionen begreift. In diesen Systemen sind 
alle Möglichkeiten der Entwicklung vorgezeichnet. Neues entsteht nur in 
,offenen Systemen', die Energie mit ihrer Umgebung austauschen. Während 
der Evolution verwandelte der Stoffwechsel einfacher Lebewesen die Zu- 
sammensetzung der Atmosphäre, so daß Lebewesen, die Sauerstoff brau- 
chen, entstehen konnten. Auch diese wirken allein durch Atmung und 
Ernährung unaufhörlich auf die Natur ein. Ökologische Systeme befinden 
sich in einem labilen Gleichgewicht: Stirbt eine Art aus oder entsteht eine 
neue, dann verändert sich das Zusammenspiel der Lebenwesen unberechen- 
bar und unwiderruflich. 

Handelt es sich bei der Evolution also tatsächlich nur um den mechani- 
schen Zusammenschluß materieller Elemente? Oder prägen sich allmählich 
keimhaft angelegte Möglichkeiten aus, wie Aristoteles dachte? Aber entste- 
hen mit neuen Gestalten nicht auch neue Möglichkeiten? Mit jedem Ereig- 
nis verändern sich die Lebensbedingungen der Zukunft und schließen eine 
Rückkehr in einen früheren Zustand aus. Unaufhörlich treibt die Gegenwart 
neue Tatsachen und mit ihnen neue Möglichkeiten hervor, die den Spielraum 
des Werdens einengen oder erweitern. Alles, was je entstanden ist, war nur 
zu einem bestimmten Zeitpunkt möglich. Das Entstehen des Neuen ist ein 
einmaliges Ereignis. ,Vor der Entwicklung des Lebens', so Bergson, ^lei- 
ben die Tore der Zukunft breit offen.'25 Der wirkliche ,Stoff der Welt ist Be- 
wegung, schöpferisches Werden. 

•Sagen wir also, daß es in der Dauer, als schöpferische Evolution aufgefaßt, eine 
unaufhörliche Schaffung von Möglichkeiten und nicht allein von Wirklichkeiten 
gibt. ... Wenn ein Musiker eine Symphonie komponiert, war sein Werk dann mög- 
lich, bevor es wirklich wurde? Ja, wenn man es dahin versteht, daß seiner Verwirk- 
lichung kein unübersteigbares Hindernis im Wege stand. ... Aber: Weder im Be- 
wußtsein des Künstlers, noch viel weniger ... in irgendeinem anderen Bewußtsein ... 
wäre die Symphonie in der Eigenschaft eines bloß Möglichen vorhanden, bevor sie 
wirklich wurde. Aber kann man nicht dasselbe sagen von irgendeinem Zustand des 
Universums unter Einschluß aller bewußten und lebendigen Wesen? Ist es nicht rei- 
cher an Neuem, an radikaler Unvorhersehbarkeit, als die Symphonie der größten 
Meister?"26 

24 H. Bergson, Schöpferische Entwicklung, op.cit. 15-17. 
25 H. Bergson, zit. in: R. Sheldrake, Die Wiedergeburt der Natur. Wissenschaftliche Grund- 
lagen eines neuen Verständnisses der Lebendigkeit und Heiligkeit der Natur. Bern, München, 
Wien 1993, 88. 
26 H. Bergson, Denken und schöpferisches Werden. Aufsätze und Vorträge. Meisenheim/Glan 
1948, 32. 



Henri Bergson 31 

Die Natur gleicht keinem Puzzle, sondern einem Gemälde. Sie ähnelt 
nicht dem Handwerker, der vorgefertigte Teile zusammenbaut, sondern dem 
Künstler, dessen Werk sich aus dem Material allein nicht erklären läßt. Alle 
Farben mögen bereitstehen und die Leinwand ebenso vorhanden sein wie die 
zündende Idee: Ohne das mühsame Ringen mit dem Material, das behut- 
same Erproben verschiedener Möglichkeiten und das zögernde Skizzieren 
der Formen entsteht kein Gemälde. Es gewinnt durch den schöpferischen 
Akt selbst Dimensionen, die es im Geiste des Künstlers noch nicht hatte. 
Während beim Puzzle das Bild schon fertig ist, braucht der Maler die wirk- 
liche Zeit. ,Die Zeit ist Zeugung, oder sie ist schlechthin nichts'27, sie ,ist die 
Spannung des Zögerns und Wählens'28, sagt Bergson knapp.29 

In der Dynamik, die die Formbildung in der Natur vorantreibt, sieht 
Bergson das Wirken einer ,Lebensschwungkraft', eines ,elan vital'. Ihre 
Richtung ist nicht vorherbestimmt. Das Leben in seinem Formenreichtum 
entwikelt sich in ,Garbenform', es mündet in Sackgassen, beginnt wieder 
von neuem und verzweigt sich immer weiter. In jedem Augenblick gibt es 
mehrere Möglichkeiten, die im Laufe der Verwirklichung durch die Anpas- 
sung an die Umgebung eingeschränkt werden. Erst durch das Zusammen- 
wirken der Lebensschwungkraft mit dem Widerstand der Materie kommt die 
Entwicklung in Gang. 

•Nichts anderes beobachten wir an uns selbst bei der Entwicklung jener beson- 
deren Tendenz, die wir unseren Charakter nennen. Jeder von uns wird beim Rück- 
blick auf seine Geschichte feststellen, wie seine Kindheitspersönlichkeit, ihrer Un- 
teilbarkeit ungeachtet, mannigfache Personen in sich vereinigte, die - weil noch im 
Werdezustand - verschmolzen bleiben konnten: ja diese Unentschiedenheit mit ih- 
rer Fülle von Versprechungen ist gerade ein größter Zauber der Kindheit. Mit stei- 
gendem Wachstum aber werden die so sich durchdringenden Personen unvereinbar; 
und da jeder von uns nur ein Leben lebt, ist er genötigt, seine Wahl zu treffen. 
Tatsächlich wählen wir unaufhörlich und geben ebenso unaufhörlich vielerlei Dinge 
auf."30 

Wie beim Menschen verläuft auch in der Natur die Evolution in ,Garben- 
form'. Möglichkeiten werden durchgespielt und verworfen, verschiedene 
Entwicklungslinien bilden sich und laufen eine Zeitlang nebeneinander her. 
Es wäre ein Irrtum, alle Pflanzen als Vorläufer der Tiere anzusehen; auch die 
Entwicklung der Tiere zielt nicht nur auf die des Menschen. Die erstaunli- 
che Organisation eines Bienenvolkes etwa stellt einen vorläufigen Endpunkt 

27 H. Bergson, Schöpferische Entwicklung, op.cit. 344. 
28 H. Bergson, Denken und schöpferisches Werden, op.cit. 1948, 112. 
29 H. Bergson, Schöpferische Entwicklung, op.cit. 17. 
30 H. Bergson, Schöpferische Entwicklung, op.cit. 105f. 



Regine Kather 32 

dar, der nie zur Bildung des Menschen weiterführen konnte. Von zahlreichen 
Verästelungen führte nur ein Zweig weiter zum Menschen. 

Es ist falsch •zu glauben, die Menschheit, wie wir sie vor Augen haben, sei in der 
Entwicklungsbewegung gleichsam prädestiniert. Nicht einmal soviel läßt sich be- 
haupten, daß sie der Zusammenstrom der gesamten Entwicklung sei. Denn auf meh- 
reren und divergierenden Linien hat sich die Entwicklung vollzogen, und wenn am 
Ende der einen Linie die Art Mensch steht, so sind neben ihr andere Linien durch- 
messen worden, mit anderen Arten an ihrem Ende."31 

Der Mensch ist zwar nicht das Ziel, aber ein Konvergenzpunkt der Evo- 
lution: Es ist unübersehbar, daß sich das Bewußtsein in den letzten Jahrmil- 
liarden immer mehr entfaltet und seine Bedeutung zugenommen hat. Aber 
fast überall führte diese Entwicklung in eine Sackgasse; nur beim Menschen 
fand das Bewußtsein den Weg, über sich hinauszuwachsen in eine neue Di- 
mension. Mit dem Selbstbewußtsein wurde die Freiheit gewonnen, dem ei- 
genen Leben eine Richtung zu geben und nach dem letzten Ursprung allen 
Werdens zu fragen. 

Die Metapher der ,Garbe' oder des ,Baumes' hat die der ,Kette der Lebe- 
wesen' abgelöst. Nach diesem Motiv, das für mehr als 2000 Jahre zu den 
berühmtesten Bildern der abendländischen Geistesgeschichte gehörte, fol- 
gen die Lebewesen so lückenlos aufeinander wie die Glieder einer Kette. 
Diese reichte von der unbelebten Materie über die niedrigsten Lebewesen 
bis zu Gott, dem schöpferischen Urgrund allen Seins. Der Stufenleiter des 
Seins verdankte der Kosmos seinen inneren Zusammenhang.32 

In Deutschland geriet Bergson seit dem Dritten Reich in Vergessenheit; 
die Existentialisten, die Frankfurter Schule und die analytische Philosophie 
waren sich in der Ablehnung Bergsons einig. Erst die Ergebnisse der mo- 
dernen Naturwissenschaften enthüllen die ungewöhnliche Weitsicht seines 
Werkes, das Pierre Teilhard de Chardin ebenso inspirierte wie Alfred North 
Whitehead. Teilhard, der die Evolutionslehre, diese neue Botschaft vom 
Werden der Welt, wie eine .Verheißung'33 in sich aufnahm, sah im Werk 
Bergsons eine neue Verbindung von Geist und Materie, von Schöpfung und 
Evolution. Auch Whitehead spinnt an dem Faden weiter, den Bergson auf- 
gegriffen hatte: Eine moderne Philosophie muß das Werden in der Natur wie 
in der Welt des Geistes angemessen würdigen.34 Dem Nobelpreisträger Ilya 
Prigogine dient Bergsons kritische Bestandsaufnahme der klassischen Wis- 

31 H. Bergson, zit. in: J. Hemleben, Pierre Teilhard de Chardin. Reinbekb. Hamburg 1966, 37. 
32 Vgl. A. O. Lovejoy, Die große Kette der Wesen. Geschichte eines Gedankens. Frankfurt/M. 
1993. 
33 P. Teilhard de Chardin: op.cit. 35. 
34 A. N. Whitehead, Prozeß und Realität. Entwurf einer Kosmologie. Frankfurt/M. 1984, 387f. 



Henri Bergson 33 

senschaft noch immer als Programm. Die mit der Bewegung verknüpfte ho- 
mogene Zeit ist in der Tat nur auf eine begrenzte Klasse einfacher dynami- 
scher Systeme anwendbar und ungeeignet, die Selbstorganisation der Mate- 
rie zu beschreiben. Der Umschlag in eine neue Struktur geschieht nur in Sy- 
stemen, die nicht im Gleichgewicht sind. Dieser Prozeß ist unumkehrbar, so 
daß die Zeit eine bisher nicht gekannte Bedeutung gewinnt.35 

4. Die Erneuerung der Religion aus der Intuition 

Bergsons Ruf dehnte sich allmählich über Frankreich hinaus aus. 1911 hielt 
er Vorlesungen in Oxford und Birmingham, 1913 in New York. Im schick- 
salsschweren Jahr 1914, in dem der erste Weltkrieg ausbrach und Europa 
verwüstete, wurde er in die Academie francaise gewählt. Im selben Jahr ver- 
bot Papst Pius X. den Priestern den Besuch der Vorlesungen Bergsons und 
setzte dessen Werke auf den Index der für Katholiken verbotenen Bücher. 
Der Zeitpunkt, die Evolutionslehre mit einer spirituellen Interpretation der 
Wirklichkeit zu verbinden, war noch nicht gekommen. Noch Teilhard de 
Chardin kämpfte zeitlebens vergeblich um die Veröffentlichung seiner 
Schriften. Kurz nachdem Bergson 1921 seine Professur am College de 
France niedergelegt hatte, wählte man ihn zum Präsidenten der Commission 
internationale de cooperation intellectuelle. Im Alter von 65 Jahren wurde 
er zum ersten Mal in seinem Leben von einer schweren Krankheit heimge- 
sucht: Ein schmerzhafter Anfall von Rheuma war der Beginn einer nicht 
mehr abreißenden Kette von Krisen, die ihn immer stärker an seine Woh- 
nung fesselten. Die Einschränkung seiner Bewegungsfreiheit zwang ihn im- 
mer mehr zum mündlichen und schriftlichen Austausch mit Freunden und 
Schülern. Nachdem ihm 1928 der Nobelpreis für Literatur verliehen worden 
war, empfing er zwei Jahre später mit dem ,Großen Kreuz der Ehrenlegion' 
eine weitere hohe Auszeichnung. 

Schon 1902 hatte Bergson einen begeisterten Brief von dem renommier- 
ten Harvard-Professor William James, einem Vertreter des amerikanischen 
Pragmatismus, erhalten. James hatte einen ähnlichen Entwicklungsweg 
zurückgelegt wie Bergson: Vom mechanistischen Weltbild ausgehend, hatte 

151. Prigogine/I. Stengers, Dialog mit der Natur, op.cit. 18f; 100: •Der zentrale Begriff (in der 
Theorie der Selbstorganisation, R. K.) ist das Problem der Zeit und ihrer Beziehung zur Kom- 
plexität. ... Wenn Bergsons kritische Bestandsaufnahme der klassischen Wissenschaft noch 
immer verständlich ist, so ... als ein Programm, das von den gegenwärtigen Wandlungen der 
Wissenschaft allmählich erfüllt wird. So wissen wir heute, daß die von Bergson kritisierte, 
mit der Bewegung verknüpfte Zeit in der Tat nur auf eine begrenzte Klasse von einfachen dy- 
namischen Systemen anwendbar ist." 



Regine Kather 34 

er sich allmählich das ganze Spektrum der menschlichen Erfahrung er- 
schlossen. Eines seiner letzten Bücher trägt den bezeichnenden Titel ,Die 
Vielfalt religiöser Erfahrung'. Wie Bergson war auch James überzeugt, daß 
eine moderne Metaphysik sich auf die Erfahrung stützen müsse. Auch die 
verschiedenen Formen religiösen Erlebens, die weltweit bezeugt sind, muß 
man auf ihren Kern durchleuchten.36 Wie der Weg von James mündet auch 
der Bergsons in das Studium religiösen Erlebens. 1932 erschien das letzte 
große Werk mit dem Titel ,Die beiden Quellen der Moral und der Religion'. 
Auch in dieser Schrift bleibt die Frage leitend: Woraus speisen und erneu- 
ern sich religiöse Anschauungen? Intensiv setzt sich Bergson mit den Theo- 
rien auseinander, die die Religionen auf psychologische oder soziologische 
Gewohnheiten zurückführen. Anders als bei staatenbildenden Tieren wie 
Ameisen oder Bienen beruhen menschliche Gemeinschaften auf Freiheit 
und Intelligenz. Soziale Formen verleihen eine gewisse Orientierung und 
schützen vor der Angst vor dem Tod, denn gewöhnlich findet unser Ich sei- 
nen Halt an der Oberfläche und nicht in der eigenen Tiefe. Viele folgen den 
Regeln der Gesellschaft allerdings nur aus Bequemlichkeit, Gewohnheit, 
blinder Pflichterfüllung oder Gehorsam. Dadurch haben religiöse Organisa- 
tionen die Tendenz, Zwänge auszuüben und sich gegeneinander abzu- 
schließen. Auf diese Weise entsteht die statische Religion. 

Doch es gibt noch eine andere Quelle der Religion: Die Intuition, ein 
schöpferischer Akt also, durchbricht den engen Kreis religiöser Gewohn- 
heiten. Für einen Augenblick wird ein Mensch eins mit dem Lebensstrom, 
der alles durchflutet. Der ,elan vital', die Lebensschwungkraft, treibt nicht 
nur die Evolution voran. Sie ist die Gotteskraft selbst, die Fülle aller Zeiten, 
der schöpferische Ursprung des Lebens. Mystik ist für Bergson die unmit- 
telbare Erkenntnis des Göttlichen, eine ,cognitio Dei experimentalis', wie es 
im Mittelalter hieß. 

•Durch den (Lebens-)Strom ... in ihren Tiefen erschüttert, hört die Seele auf, sich 
um sich selbst zu drehen. ... Sie hält inne, als hätte sie eine Stimme vernommen, die 
sie riefe. Dann läßt sie sich geradeaus tragen. Sie kann die Kraft, von der sie bewegt 
wird, nicht direkt wahrnehmen, aber sie fühlt ihre undefinierbare Gegenwart, oder 
sie ahnt sie, durch eine symbolische Vision hindurch. Nun kommt eine ungeheure 
Freude, eine Ekstase, in der sie aufgeht ...: Gott ist da, und sie ist in ihm."37 

Die Berührung mit dem Lebensstrom weitet den Blick für die ganze 
Menschheit. Der Mystiker ist erfüllt von dem Wissen, daß der Lebensstrom 
in allen Menschen und sogar in der Natur wirkt. Dadurch erneuert sich die 
Überzeugung, daß Werte wie die Menschenwürde, Gerechtigkeit oder Liebe 

1 H. Bergson, Denken..., op.cit. 238. 
H. Bergson, Die beiden Quellen der Moral und der Religion. Frankfurt/M. 1992, 179. 



Henri Bergson 35 

uneingeschränkt für alle gelten. Die offene Haltung wirkt nicht durch 
Zwänge und Gebote, nicht durch Angst und Drohungen, sondern durch die 
Anziehungskraft, die derjenige ausstrahlt, der die höheren Ideale der 
Menschheit verkörpert. In dieser Geisteshaltung wandten sich die Stifterfi- 
guren der Religionen wie Buddha oder Christus an alle Menschen. 

•Für uns ist der Höhepunkt der Mystik eine Fühlungnahme, und damit ein teil- 
weises Einswerden mit der schöpferischen Anstrengung, die vom Leben offenbart 
wird. Diese Anstrengung ist von Gott, wenn nicht geradezu Gott selbst. Der große 
Mystiker wäre demnach eine Individualität, die die Grenzen überschreitet, die der 
Spezies durch ihre Stofflichkeit gezogen sind, und so das göttliche Wirken fortsetzt 
und verlängert."38 

Der Mystiker muß sein Wissen ins Handeln überführen, mag seine Zeit 
ihn verstehen oder vielleicht erst eine spätere. In kostbaren Augenblicken 
schöpft er aus der intuitiven Fühlung mit dem Lebensstrom, um im Alltag 
in mühsamen Schritten ,neuen Wein in alte Schläuche zu gießen'. In immer 
wieder neuen Anläufen wird die Intuition zum Korrektiv für die Lebensge- 
wohnheiten der Gemeinschaft. Die statische Religion ist nur eine Moment- 
aufnahme im langsamen Fortschritt der Menschheit zur Wahrheit. Wieder ist 
es ein Beispiel aus der Musik, das Bergson hilft, die Arbeit des Übersetzens 
zwischen Intuition und Denken, zwischen dynamischer und statischer Reli- 
gion zu verdeutlichen.39 

In eine ähnliche Richtung wie Bergsons Impuls zielt der noch längst nicht 
eingelöste Ausspruch von Karl Rahner: ,Der Christ der Zukunft wird ein 
Mystiker sein oder nicht mehr sein'.40 Für Carl Friedrich von Weizsäcker ist 
die Mystik die tiefste Wurzel der verschiedenen Religionen. Wie die Spei- 
chen eines Rades laufen sie in einem gemeinsamen Mittelpunkt zusammen. 

Als Hitler im September 1939 Polen und 1940 Paris besetzen ließ, be- 
merkte Bergson voll Bitterkeit, daß er ,zu lange gelebt habe'. Auch in Frank- 
reich wurde nun die jüdische Bevölkerung registriert und deportiert. Man 
wollte Bergson schützen, aber er selbst wollte auf der Seite der Leidenden 
und Erniedrigten stehen.41 Obwohl er schon lange keine innere Verbindung 
mehr zum Judentum hatte und sich zur christlichen Mystik hingezogen 
fühlte, bestand er darauf, als Jude registriert zu werden. Trotz seiner 
Schmerzen verließ er sein Bett und stellte sich, nur mit Schlafrock und Pan- 
toffeln bekleidet und von einem Diener geführt, im Januar 1941 viele Stun- 
den in die Schlange der Wartenden. Durch die eisige Kälte zog er sich eine 

38 H. Bergson, Die beiden Quellen..., op.cit. 172. 
39 H. Bergson, Die beiden Quellen..., op.cit. 196f. 
40 K. Rahner, Schriften zur Theologie XIV, Zürich, Einsiedeln, Köln 1983, 375. 
41 Zit. in: H. Bergson, Denken..., op.cit. 18. 



Regine Kather 36 

Lungenentzündung zu, an der er einundachtzigj ährig nach drei Tagen starb. 
Die Zeitumstände verboten eine angemessene Würdigung. Nur wenige ka- 
men zur Beerdigung, bei der auf seinen Wunsch ein katholischer Priester ei- 
nige Gebete sprach. 

Für den polnischen Philosophen Leszek Kolakowski liegt das Verdienst 
des ,Dichterphilosophen' darin, daß er den Menschen wieder mit dem Kos- 
mos und die Philosophie wieder mit dem Leben verbindet.42 Der französi- 
sche Philosoph Emanuel Levinas sieht Bergsons Beitrag in der Theorie der 
Dauer, die die Vorherrschaft der Zeit der Uhren zerstört und den Menschen 
dem ganz Anderen, dem Unendlichen öffnet.43 

Das Werk Bergsons ist von der Überzeugung durchdrungen, daß im Schoß 
der Gegenwart stets mehrere Möglichkeiten ruhen. Neues entsteht, das eine 
Bereicherung, ein Wachsen, ein schöpferisches Werden sein kann. Auch die 
Geschichte der Menschheit wird nicht von einem unabänderlichen Fatum 
gelenkt. Die Vielzahl einzelner Entscheidungen und Handlungen durchdrin- 
gen sich und bringen die Bedingungen hervor, unter denen die Menschheit 
künftig leben wird. Einfachheit, so war die Überzeugung Bergsons, sei eine 
Vorbedingung für ein erfülltes Leben. Nur dann kann die Menschheit in eine 
Richtung weiterschreiten, wie sie Bergson, inspiriert vom Johannes-Evan- 
gelium, zeichnet: 

Aber die •Menschheit... weiß nicht genügend, daß ihre Zukunft von ihr selbst ab- 
hängt. Es ist an ihr, zunächst zu entscheiden, ob sie weiterleben will, an ihr, sich 
weiter zu fragen, ob sie nur leben oder außerdem noch die nötige Anstrengung lei- 
sten will, damit sich auch auf unserm widerspenstigen Planeten die wesentliche 
Aufgabe des Weltalls erfülle, das dazu da ist, Götter hervorzubringen."44 

42 L. Kolakowski, Henri Bergson. Ein Dichterphilosoph. München, Zürich 1985. 
43 E. Levinas, Ethique et Infini. Paris, 1982, 22f: •Es ist das Verdienst Bergsons, die Philoso- 
phie vom verblüffenden Modell der wissenschaftlichen Zeit befreit zu haben. ... Bergson ... 
zeigte einleuchtend die ... Wirklichkeit der Zeit. Ich weiß nicht, ob die moderne Wissenschaft 
uns noch immer in eine Welt stellt, in der es ,nichts Neues gibt'. Ich denke, sie versichert uns 
zumindest die Erneuerung ihrer eigenen Horizonte. Aber es ist Bergson, der uns die Idee des 
Neuen gelehrt hat, der uns das ,Sein' frei von der äußeren Erscheinung in einem jenseits des 
Seins' gelehrt hat." 
44 H. Bergson, Die beiden Quellen..., op.cit. 247. 




