
Alternatives Leben im Mittelalter 37 

Alternatives Leben im Mittelalter 

Die Beginen: Hadewijch von Antwerpen und Marguerite Porete 

Rosmarie Tscheer, Riehen (Schweiz) 

Vorbemerkung der Redaktion: Der folgende Beitrag ist dem Phänomen der sogenann- 
ten •Beginen" im Mittelalter gewidmet. Er konkretisiert das Thema vor allem durch 
zwei Beispiele: Hadewijch von Antwerpen und Marguerite Porete. Wer sich darüber 
hinaus für die •Neubelebung der Beginenbewegung" in unserer Zeit interessiert, dem sei 
ein aktueller Bericht von Gertrud Hofmann-Startz empfohlen, der in der Zeitschrift •Le- 
bendige Seelsorge" 1995, 90-93 erschienen ist. Vgl. außerdem den Artikel von W. 
Krebber, Beginen heute, in: GuL 1992, 150-152. 

•Im XII. Jh. manifestierte sich in der Volksfrömmigkeit das deutliche Be- 
streben, das Evangelium außerhalb der traditionellen monastischen Formen 
zu leben. Die Christen, für die diese Formen des religiösen Lebens nicht 
mehr nachvollziehbar waren, oder die sich zu andersgearteten Sendungen 
aufgerufen glaubten, suchten ein neues religiöses Gleichgewicht. Es versteht 
sich von selbst, daß im XIII. Jh. die selben grundsätzlichen Bestrebungen 
weitergehen".1 Mit diesem Hinweis von Jean Leclercq, dem anerkannten Hi- 
storiker der •Spiritualität des Mittelalters", möchte ich beginnen. 

Allerdings waren die pastoralen Bemühungen der Priester, die das sittli- 
che und religiöse Niveau des Volkes anzuheben versuchten, im 13. Jh. mehr 
praktischer Natur, indem ihr Wort und ihre Schriften dem täglichen Leben 
näherkamen. Freilich trugen die vom IV. Laterankonzil (1215) ausgegan- 
gene Reformbewegung und die Gründung der Bettelorden ihrerseits we- 
sentlich dazu bei. Eine vielfältige didaktische Literatur entstand, sowohl la- 
teinisch als in Vulgärsprache verfaßt, die sich zum Ziel setzte, die Dogmen 
und die christliche Morallehre zu erläutern. Predigten, •Spiegel", •Dialoge" 
erklärten die Heilswahrheiten. 

Zwar ist die Bezeichnung •alternatives Leben" ein Modewort und keines- 
wegs neu, doch beschreibt sie den Auszug aus dem bürgerlichen Leben und 
aus der Kirche. Bereits im 4. Jh. hatte ein solcher Auszug durch die Wü- 
stenmönche stattgefunden; aber im Mittelalter vollzogen Beginen und Be- 
garden wieder einen Auszug, suchten nach neuen Lebensformen und einem 
anderen Lebensstil, was weniger bekannt sein dürfte und deshalb der Erin- 
nerung bedarf. 

1 J. Leclercq, F. Vandenbroucke, L. Bouyer, II. T. der Histoire de la spiritualite chretienne. 
Paris 1961,414. 



Rosmarie Tscheer 38 

Einerseits finden wir im 12./13. Jh. eine große Ordensvielfalt vor. Ander- 
seits ist diese Zeit durch verschiedene Formen vertiefter Laienfrömmigkeit 
geprägt. So schlössen sich gegen Ende des 12. und vor allem im 13. Jh. in 
den Niederlanden, in Flandern und den angrenzenden Gebieten des Rhein- 
landes und Nordfrankreichs vorab Frauen in Beginengemeinschaften (fz. 
•beguinages") zusammen. Jacques Vitry, der über Marie d'Oignies (1213 
gest.) eine der Mitbegründerinnen dieser neuen Laienbewegung der Begi- 
nen, ein Heiligenleben verfaßte, hat als Kardinal 1216 von Papst Honorius 
III. die Zustimmung zur Gründung eigentlicher Beginen-Quartiere und Be- 
ginen-Gemeinden erlangt. Dabei ging es diesen Damen, die wie Marie 
d'Oignies zum Teil aus dem Adel stammten, in erster Linie um ein aller spe- 
kulativen Theologie abholdes, tätiges Christentum, eine praxis pietatis mit 
zentralen Forderungen der Bibel, die eifrig gelesen wurde. Eine Lebenshal- 
tung wurde angestrebt, ja es war wohl eine Suche nach christlicher Lebens- 
gestalt, wie sie auch für die ein Jahrhundert später unter dem Namen Devo- 
tio moderna (neue Frömmigkeit) bekannte Bewegung auf der Schwelle vom 
Spätmittelalter zur Neuzeit charakteristisch ist. 

Was nun die Tätigkeiten dieser Beginen betraf, so nahmen sie sich armer 
Kinder an, unterrichteten sie, kümmerten sich um kranke und alte Men- 
schen, bestritten ihren Lebensunterhalt mit Hausarbeiten, Sticken und We- 
ben. Gemäß ihrer religiösen Praxis fanden sie sich zu bestimmten Stunden 
zum Gebet in der Kirche2 ein, übten sich ähnlich den Klausnerinnen in As- 
kese und hegten im allgemeinen eine innige Marienverehrung, wie sie seit 
Erscheinen der Marienlegenden und der •Wunder unserer lieben Frau" üb- 
lich war. Zwar kannten diese Beginen ein Versprechen zur Ehelosigkeit und 
Keuschheit, doch galt dies nur für die Zeit, die sie in sogenannten Beginen- 
gemeinschaften zubrachten. Eigentliche Gelübde legten sie nicht ab und sie 
unterstellten sich auch keinen anderen straffen Regeln oder irgendwelcher 
geistigen Leitung außer dem betreffenden Bischof und dem Papst, was ih- 
nen große Beweglichkeit ermöglichte. Übrigens bildeten sie Novizen und 
Novizinnen aus, die eine Probezeit von achtzehn Monaten bis zwei Jahren 
ableisten mußten und erst nach sechs Jahren als Beginen allein leben durf- 
ten, vorausgesetzt, daß sie das dreißigste Altersjahr erreicht hatten. Doch 
weckten diese Beginen trotz ihres der Schlichtheit verpflichteten Lebensstils 
und des Verzichts auf irgendwelche eigenen Lehren oft Mißtrauen, und es 
drohte ihnen leicht ein kirchlicher Prozeß, falls sie nicht das Wohlwollen 
und den Schutz eines maßgebenden Kirchenmannes genossen, wie wir noch 
sehen werden. 

2 Diese wurde oft von einem Franziskanerpater betreut. Vgl. La spiritualite du Moyen Age, 
a.a.O. 425. 



Alternatives Leben im Mittelalter 39 

Daß ihre Spiritualität sehr bald in gewissen Kreisen Argwohn erweckte, 
mag allein schon mit ihrem Namen zusammenhängen, dessen Herkunft un- 
gesichert ist. Während in BeguinVbeguine sehr wohl eine semantische Wei- 
terführung von •beguin" = Nonnenhäubchen gesehen werden kann, ist die 
Bezeichnung: Beguinus, beguina fälschlicherweise auch mit •Albigensis" in 
Zusammenhang gebracht, als eine Ableitung von •Albigensis" gewertet und 
damit die Beginenbewegung eo ipso als Sekte betrachtet worden.4 Aller- 
dings kann Beguin/beguine auch ganz einfach von der Farbe des groben und 
ungebleichten Gewandes •beige" herrühren5. Zudem gab es Theologen, die 
vermeinten, in diesen Beginen eine Verbindung zu den •Brüdern und 
Schwestern des Freien Geistes" oder zu den •Gottesfreunden" wahrzuneh- 
men, wie sich zwei der religiösen Erneuerungsbewegungen zu der Zeit 
nannten, die vor allem Wert auf die innere Erneuerung legten, eifrig die Bi- 
bel lasen, zum Teil jedoch den Gang zur Kirche und zu den Sakramenten als 
nicht sehr wichtig erachteten, Bewegungen, die u.a. pantheistisches Gedan- 
kengut verbreiteten, als Sekten eingestuft und verfolgt wurden. Es erstaunt 
daher kaum, daß der Franziskaner Gibert von Tournai mit seinem Traktat 
•De scandalis ecclesiae" die Teilnehmer am Konzil von Lyon (1274) auf die 
nach seiner Meinung schweren Irrtümer der Beginen aufmerksam zu ma- 
chen versuchte, worunter ihre Interpretation der Heiligen Schrift und die Bi- 
bellektüre in der Vulgärsprache fielen. Eine eigentliche erste Verurteilung 
einiger ihrer religiösen Praktiken erfolgte erst am Konzil von Köln (1306). 
Ein Verbot der Beginenbewegung sprach dann das Konzil von Vienne in der 
Dauphine (1311-1312) durch entsprechende Dekrete aus.6 Man gewinnt den 
Eindruck, daß die Skepsis gegenüber diesen Beginen vor allem auf ihrer re- 
lativen Unabhängigkeit und Mobilität beruhte, ferner darauf, daß ihre Fröm- 
migkeit und ihre Glaubenspraxis vom Althergebrachten abwichen, neue und 
durchaus selbständige Züge aufwiesen, was namentlich bei Frauen erstau- 
nen mochte. 

Allem Anschein nach war es so, daß diese Beginen und vielleicht in be- 
sonderem Maße die beiden Beginen, auf die wir hier unser Augenmerk rich- 
ten wollen, einerseits die Vorgänge und Entwicklungen in Kirche und Ge- 
sellschaft sehr aufmerksam, mit wachem Sinn beobachteten, andererseits 
sehr wohl nach innen horchten und und sich außerdem ein Höchstmaß an 
Wissen und Bildung aneigneten. Dabei wissen wir nicht und wußten mögli- 
cherweise auch ihre Zeitgenossen nicht, vorab die Priester und Ordensleute, 

' Im französischen Sprachraum werden die männlichen Mitglieder meistens •begards" (= Be- 
garden) genannt. 
4 Vgl. La spiritualite du Moyen Age, a.a.O. 427. 
5 Ebd. 
6 Ebd. 427f. 



Rosmarie Tscheer 40 

die ihr Erscheinen mit Argwohn bedachten, auf welche Weise sie zu ihrem 
erstaunlichen Wissensstand kamen, wie auch ihre jeweilige Person und ihr 
Leben von einem undurchdringlichen Geheimnis umgeben ist. 

Dies trifft in erster Linie für unsere erste Begine zu: 

Hadewijch von Antwerpen 

Vermutlich in der Mitte des 13. Jh. verfaßte diese Frau, deren Leben nach 
Kurt Ruh7 und Alois M. Haas8 im Dunkeln bleibt, ein sowohl von der Qua- 
lität als vom Umfang her bedeutendes Werk. Als geschlossenes Ganzes 
überliefert, umfaßt es 45 •Strophische Gedichten", 16 •Mengelgedichten" 
(paargereimte Versgebilde unter schiedlicher Länge), ein Buch mit 14 •Vi- 
sioenen" und ergänzend dazu eine Sammlung von 31 •Brieven". Haas 
schreibt: 

•Dieses für eine volkssprachliche Autorin einzigartige Oeuvre zeigt sie in 
einem gesellschaftlich-religiösen Zusammenhang, der als Beginenge- 
meinschaft zu deuten ist. Ihr durfte Hadewijch vorgestanden haben, allen- 
falls hat sie sie geistlich betreut und geführt." 

Haas vertritt überdies im selben Aufsatz •Hadewijchs poetische Bot- 
schaft" die Meinung, daß, falls Hadewijch gemäß den Vermutungen von 
Ruh und anderer Kommentatoren aus dem hochadeligen Geschlecht derer 
von Breda-Schoten stammte, ihre Geschichtslosigkeit ihren Grund in der 
Scham der Familie über ihre Selbstdeklassierung als Begine habe. Indem sie 
sich als Begine den •Armen Christi" zugesellte, habe sie ihren Stand verra- 
ten und damit jeden Anspruch auf familiäre Unterstützung verwirkt. 

Ein Indiz für ihre hohe Bildung sehen Ruh und Haas in ihrer souveränen 
Beherrschung sämtlicher zu der Zeit bekannten Stil- und Gedichtformen. 
Offensichtlich verfügte sie über eine reiche Kenntnis der Troubadour-Dich- 
tung aus der Gallia Narbonensis, dem Poitou, dem Limousin und der ei- 
gentlichen Provence sowie der Trouvere-Poesie, die aus der Normandie, der 
Champagne, der Pikardie, dem Artois und Flandern stammte, die sie mit 
großer Eigenständigkeit und Radikalität umdeutete und umsetzte: Die Liebe 
und Verehrung einer Frau, der Minnedienst beispielsweise wird bei ihr zur 
Liebessehnsucht, zur Liebesglut, ja selbst zu einem völlig hinreißenden 
Sturm - sie nennt ihn in ihrer mittelniederländischen Mundart •der orewoet" 

1 Vgl. K. Ruh, Geschichte der abendländischen Mystik. Bd. II Frauenmystik und Franziska- 
nische Mystik der Frühzeit. München 1993, 158ff. 
8 Vgl. A. M. Haas, Hadewijchs poetische Botschaft. Zum Werk der niederländischen Mysti- 
kerin, Literatur- und Kunst-Beilage der Neuen Zürcher Zeitung , 2./3.0kt. 1993, Nr. 47, 67. 



Alternatives Leben im Mittelalter 41 

was in etwa der violenta Caritas bei Richard von St. Viktor oder der insania 
amoris in der höfischen Minne gleichzusetzen ist (orewoet = •Ur-Wut" oder 
oer[e] aus altfranzösisch ore lat. < aura •Sturm"). Im gleichen Zusammen- 
hang erinnert Haas auch daran, daß orewoet in Übereinstimmung mit Ruh 
für Hadewijch das •Grundwort übersinnlicher Erfahrung" ist9, da es die 
Stimmung anzeigt, in der die Seele •Minne mit Minne in der Minne" (Mgd. 
10,6) erfährt -, nämlich die Grundlosigkeit und Abgründigkeit der Minne. 
Tatsächlich kennt diese mystische Gottesliebe nicht unähnlich der Liebe zu 
einem Menschen sehr wohl die fast unerträgliche Spannung zwischen Hof- 
fen und Verzagtheit, höchster Freude, Gewißheit und Verzweiflung über die 
Ferne oder auch die Fremdheit des Geliebten, diesen eigentümlichen Schwe- 
bezustand zwischen Lust und Leid, der sich in entsprechenden •paradoxes 
amoureux" äußert. Dieses eigentliche Minnerasen, das Erhebung und Ver- 
nichtung in einem ist, beschreibt Hadewijch in sich ständig überbietenden 
und sich häufenden Paradoxa, die die widersprüchliche Erfahrung der Got- 
tesminne beinahe •erschreckend" nahebringen. Dazu nur ein kleiner Aus- 
schnitt: 

•Das Süßeste der Minne sind ihre Stürme. 
Ihr tiefster Abgrund ist ihre schönste Form. 
In ihr sich verirren heißt: sie nahe an die Hand bekommen. 
Um ihretwillen verhungern heißt: sich ernähren und genießen. 
Ihre Verzweiflung ist Sicherheit. 
Ihre schwerste Verwundung ist Genesung. 
Sich um ihretwillen verzehren heißt standhalten. 
Ihr Verbergen ist jederzeit ihr Finden. 
Sich um sie quälen heißt in bester Gesundheit sein. 
Ihr Sich-Verbergen enthüllt, was von ihr gewußt werden kann. 
Ihre Zurückhaltungen sind ihre Gaben. 
Wortlosigkeit ist ihre schönste Dichtung. 
Ihr Gefängnis ist völlige Befreiung. 
Ihr schmerzhaftester Schlag ist ihr süßester Trost. 
Ihre ruchloseste Beraubung ist großer Gewinn. 
Ihr Wegzug ist Nahekommen. 
Ihr tiefstes Schweigen ist ihr höchster Gesang."10 

(Mengelgedichten) 

Von höchster Bedeutung für das Verständnis dieser Dichtung sind indes- 
sen die beiden letzten Verse dieser Tirade: 

•Ich will ihr (der Minne) gehören, was immer sie sein mag: 
gnädig oder grausam - es ist mir alles eins." 

9 Vgl. A. M. Haas, Haadewijchs poetische Botschaft, a.a.O. 67. 
10 zitiert nach A. M. Haas, ebd. 



Rosmarie Tscheer 42 

Gerade dieser abschließende Vers: •Si goet, si fei: al eens eest mi (= 
•Gnädig oder grausam - es ist mir alles einerlei, alles eins"), der die Pointe 
des Gedichts enthält, zeigt, wie sehr die widersprüchlichen Aspekte dieser 
mystischen Liebe Hadewijch nicht etwa gleichgültig (•eens") sind, sondern 
daß die Dichterin einen Punkt anvisiert, da ihr Einheitswille mit dieser 
Minne, das heißt mit dem Geliebten nicht mehr irritiert werden kann. Die- 
ses •al eens eest mi" signalisiert ihre vollständige Ergebung in seinen Wil- 
len und damit das von ihr so sehr ersehnte Einswerden, obwohl sie an an- 
derer Stelle klagt: •Mijn herte levet in onthopen" (= •Mein Herz lebt in Ver- 
zweiflung") oder •Mi gruwelt dat ic leve" (= •Mich schaudert, daß ich lebe, 
noch am Leben bin"). Es ist ein •nicht-begreifendes Begreifen",wie Haas 
formuliert." Der Mensch stößt an den •murus absurditatis"12 (= •an die 
Mauer der Koinzidenz alles Gegensätzlichen") des hundert Jahre später le- 
benden, im Neuplatonismus und in der Mystik wurzelnden Nikolaus von 
Kues (1401-1468), der damit deutlich macht, daß die Erkenntnisfähigkeit 
des Menschen begrenzt ist. Zwar nimmt die liebende Seele die •Trennungs- 
möglichkeit" zwischen ihr und dem Geliebten wahr, doch bedeutet sie 
gleichzeitig, daß ihre Aufhebung, nämlich ein •Ineinsfallen der Gegensätze" 
und solchermaßen ein •Ineinsfallen von Erschaffen und Erschaffenwerden", 
etwas weniger differenziert ausgedrückt: •von Schöpfer und Geschöpf im 
Verborgenen - eben mystisch und doch von den Sinnen wahrnehmbar sich 
ereignen kann. 

Wir begegnen hier der •Brautmystik", die vor Hadewijch u.a. die Zister- 
zienserin und Priorin des Klosters •Unsere Liebe Frau" bei Lier, Beatrijs van 
Nazaret (1200-1268), in ihrem in der niederländischen Volkssprache und 
mit großer Intensität verfaßten Werk • seven manieren van minne " auf ihre 
Weise beschrieb, das Hadewijch gekannt haben mag. Betreffend diese 
•Brautmystik" liegt die Vermutung nahe, daß Hadewijch und Beatrijs u.a. 
von Bernhard von Clairvaux (1090-1153) inspiriert worden sind, und zwar 
vor allem durch seine Schrift •De diligendo Deo", seine Predigten und Kom- 
mentare zum •Hohenlied". Die •Brautmystik" ist zwar spezifisch für das 
Hochmittelalter, dürfte jedoch auch heute Interesse wecken. 

Was nun den Weg der Seele zu den Höhen mystischen Erlebens bei Ha- 
dewijch von Antwerpen wie auch bei Marguerite Porete anbelangt, so han- 
delt es sich um einen Siebenstufen-Weg13, der auf der obersten Stufe in die 
Entrückung führt. Wir gehen wohl nicht fehl in der Annahme, daß hinter die- 

11 Vgl. A. M. Haas, Hadewijchs poetische Botschaß., a.a.O. 67. 
12 Diese Mauer gemahnt auch an die Mauer, die nach mittelalterlicher Vorstellung den Gar- 
ten Eden umgibt, die in Genesis I•III jedoch nicht erwähnt wird. 
11 Dieser Aufstieg entspricht den sieben Schöpfungstagen, deren letzter der Ruhe dient (Ge- 
nesis II, 2). 



Alternatives Leben im Mittelalter 43 

ser Vorstellung das •Itinerarium mentis in Deum"14, dieser •Wanderweg des 
Geistes zu Gott" von Bonaventura (1221-1274) steht, den dieser Lehrer, 
Generalminister des Franziskaner-Ordens und spätere Kardinal nach seiner 
Erleuchtung auf dem Berg •La Verna15" am 4. Oktober 1259, 33 Jahre nach 
dem Tod des Franz von Assisi, schrieb, nachdem er gemäß seinen eigenen 
Worten •den Sinn ganz auf Gott gerichtet hielt", wobei ihm ein Seraph in 
Gestalt des Gekreuzigten den Weg wies. Außer dem •Itinerarium" ist hier 
wohl auch Bonaventuras kleinere Schrift •De triplici via" zu erwähnen, in 
der die drei seit Origenes (185-254) und Gregor von Nyssa (335-394) aus- 
geformten Wegstrecken der Läuterung, der Erleuchtung und der Vollen- 
dung, die auch die mystische Vereinigung mit Christus bedeutet, neu cha- 
rakterisiert und konkretisiert wurden. Dionysius Areopagita hat sie freilich 
schon Ende des 5. oder anfangs des 6. Jh. systematisiert, während sie in- 
haltlich wohl in erster Linie durch Augustinus (354-430) wirksam gewor- 
den sind. 

Da sich die liebende Seele auf dem Weg zu der Schau Gottes befindet, der 
seinem Wesen nach ja unsichtbar ist und daher eher vorsichtiger von 
einem •Gewahren, Wahrnehmen, Ahnen, Empfinden, Fühlen, Spüren oder 
Innewerden einer Anwesenheit bzw. Gegenwart gesprochen werden 
sollte"16, wird diese Seele ähnlich wie bei der Liebe zu einem Geschöpf hin- 
und hergerissen ja selbst in unbekannte Tiefen gestürzt. Hadewijch berich- 
tet in ihrer XIII. Vision: 

•Da überkam mich das Genießen wie zuvor, ich versank in die grundlose 
Tiefe und entschwebte dem Geist in jener Stunde,von der man nimmer- 
mehr sprechen kann."17 

Demut und Gehorsam sind im übrigen für sie unabdingbar. Die Seele muß 
für alle Arten von Bedrängnis bereit sein. So sagt der göttliche Geliebte in 
der VI. Vision unmittelbar nach der Ekstase zu ihr: 

•Als Gott und Mensch geleite ich dich wieder in die grausame Welt, wo 
du alle Arten des Todes kosten mußt: auf daß du hierhin zurückkehrst in 
den ganzen Namen meines Genießens, in dem du in der Minne Tiefe ge- 
tauft bist."18 

14 Im Untertitel oder als Zweittitel nennt Bonaventura seine Schrift •Speculatio pauperis in 
deserto" (= •Spiegelschau der Armen in der Wüste"). 
15 Hier hat Franziskus die Wundmale empfangen und hat Bonaventura nach seiner Erleuch- 
tung auch zu einer neuen Innerlichkeit gefunden mit der Neubesinnung auf franziskanisches 
Gedankengut wie die selbstgewählte Armut. 
16 Vgl. F. Marxer, Gregor von Nyssa - Vater der christlichen Mystik, in: GuL 67 (1994) 356. 
17 Vgl. Der Berg der Liebe. Europ. Frauenmystik. Hrsg. u. eingel. von H. Unger. Freiburg 
1991,81. 
18 Ebd. 76f. 



Rosmarie Tscheer 44 

Ihr Wille wird allmählich vollständig eingeformt in den Willen ihres frei- 
willig gewählten Gebieters, der sie indessen mit höchster Seligkeit erfüllt. 
Hadewijch schreibt in ihrer VII. Vision: 

•Dann aber kam er selbst zu mir, nahm mich ganz in seine Arme, drückte 
mich an sich; und alle meine Glieder fühlten die seinen in vollem Genü- 
gen nach dem Herzensbegehren meiner Menschheit. So ward ich von 
außen gesättigt mit voller Befriedigung."19 

Jedoch ist dieses Einwohnen (enofkesis) Gottes in der Seele, diese Vereini- 
gung der Liebe (henosis) nur von sehr kurzer Dauer; denn Hadewijch fährt 
fort: 

•Eine kurze Weile hatte ich die Kraft, das zu ertragen; bald aber, nach 
ganz kurzer Zeit, verlor ich den schönen Mann in seinen äußeren Formen. 
Ich sah ihn ganz zunichte werden und so zerfließen und verschmelzen, daß 
ich ihn außerhalb meiner nicht mehr erkennen und vernehmen und ihn mir 
nicht mehr vorstellen konnte."20 

Sie kommentiert dieses übernatürliche Einswerden, indem sie festhält: 

•Da war es mir, als ob wir ohne Unterschied eins wären. Von außen war 
das im Sehen, im Empfinden, im Gefühle, wie man den Empfang des Sa- 
kramentes von außen empfinden, sehen, fühlen kann."21 

Offenbar handelt es sich um eine Vereinigung oder Einigung der Liebe, 
die, wie Fridolin Marxer im schon erwähnten Aufsatz schreibt: •im sakra- 
mentalen Leben der Kirche der Eucharistie in ihrer letzten persönlichen Ver- 
wirklichung gleichkommt."22 

Damit die Seele diese Höhen mystischen Erlebens erreichen und über- 
haupt diesen Weg zur Vollkommenheit und Schau des ewigen Gottes in der 
Dreifaltigkeit gehen kann, bedarf sie allerdings des Beistands der Gnade. 

Ein gewaltiges Tableau der Allmacht Gottes und seines Heilswillens mit 
dem Menschen zeichnet uns Hadewijch unter Einbezug der im Mittelalter so 
beliebten Zahlensymbolik wie etwa in Vision XIV Es ist indessen eine kos- 
mische Sicht der Dinge. Sie verwendet auch Bilder aus der Orphik (bei- 
spielsweise in den Briefen 18, 19, 20) und alte astrale Vorstellungen (Brief 
20: die Minne als Sonne im Kreis der Hören). Neben der dichterischen Kraft 
beeindrucken der Optimismus und die unerschütterliche Überzeugung, daß 
Gott den Menschen nach seinem Bilde schuf und sich ihm immer wieder in 
Christus und der Minne zuneigt. Indem denn die Seele nach dieser Minne 

19 Der Berg der Liebe. a.a.O. 69f. 
20 Ebd. 70. Vielleicht ist es sogar eine Verschmelzung (anäkrasis). 
21 Ebd. 70. 
22 F. Marxer, Gregor von Nyssa - Vater der christlichen Mystik, a.a.O. 355. 



Alternatives Leben im Mittelalter 45 

aufrichtig Verlangen trägt und sich ihr mit aller Wonne und allem Wehe 
überläßt, offenbart sich ihr Christus auf geheimnisvolle Weise. Er schenkt 
ihr Gotteserkenntnis, läßt sie darin wachsen, sich vertiefen. Er befähigt sie 
dank der Gnade, ein immer konsequenteres Christenleben zu führen, •stets 
bereit zu den Tugendübungen, in denen Minne geehrt wird, nichts anderes 
wünschend, als daß die Liebe ihre eigene Stätte habe im Menschen und in 
allen Geschöpfen nach dem Wert ihres Wesens". So schreibt Hadewijch in 
ihrem ersten Brief gemäß der Übertragung von J. O. Plassmann23, in dem sie 
ihre Welt- und Gottessicht darlegt. 

Von Hadewijchs Lebenslauf ist nichts Bemerkenswertes zu berichten. 
Dagegen tritt Marguerite Porete, von deren frühen Lebensjahren wir nichts 
wissen, ins Licht der Geschichte durch das tragische Ende, das ihr die Kir- 
che bereitet hat. Mit ihrem Schicksal verbindet sich ein dunkles Kapitel der 
Kirchengeschichte (Intoleranz, Inquisition und Ketzerverbrennung), das wir 
nicht aus unserem Bewußtsein verdrängen dürfen. 

Marguerite Porete 

Zur Biographie 

Mit einiger Wahrscheinlichkeit ist unsere zweite Begine und mystische 
Schriftstellerin um 1250 im Hennegau, vielleicht in Valenciennes geboren 
worden, gehört demnach sowohl der romanisch-lateinischen Welt als der 
germanischen zu. Obwohl sie altfranzösisch schreibt, lassen die vielen spe- 
zifisch flämischen Ausdrücke auf die nahe Sprachgrenze schließen. 

Ihr Buch •Le miroir des ämes simples et aneanties et qui seulement de- 
meurent en vouloir et desir d'amour" (= •Der Spiegel der einfachen und ver- 
nichtigten Seelen, die allein im Willen und Wunsch, (Gott) zu lieben, ver- 
harren") erschien um 1280/1290 anonym. Zwischen 1296 und 1306 ließ es 
Bischof Guy II. de Colmien wegen des Vorwurfs der Häresie in Valencien- 
nes öffentlich verbrennen. Außerdem drohte er der Verfasserin, sie im Falle 
einer weiteren Verbreitung des •Spiegels" an die weltlichen Gerichte aus- 
zuliefern, was einem Todesurteil gleichkam. 

Zwar hatte sie auch positive Gutachten für ihr Buch erhalten wie u.a. von 
Godefroid de Fontaine, der 1285-1286 Ex-regent der theologischen Fakul- 
tät von Paris war, doch erhoben sich 1307 neue Anklagen gegen Marguerite 
Porete, die sich nicht hatte einschüchtern lassen und fortfuhr, ihre Lehren 
weiterzuverbreiten. Zunächst befaßte sich der damalige Inquisitor der Lor- 

21 J. O. Plassmann, Die Werke der Hadewijch I. T.: Die Briefe. Hannover 1923, 19. 



Rosmarie Tscheer 45 

raine, Jean de Chäteau-Villain, mit der Angelegenheit, dem Porete ihr Werk 
zur Prüfung übergeben hatte, dann schaltete sich noch der Bischof von Cam- 
brai, Philippe de Marigny, ein, von dem der Übersetzer und Herausgeber des 
neufranzösischen •Miroir", Max Huot de Longchamp, aussagt, daß er 
•l'äme damnee" (•die verdammte Seele") von Philipp dem Schönen und ei- 
ner der Komplizen bei der Verfolgung der Templer gewesen sei.24 

1309 wurde Marguerite Porete gefangengesetzt, über ein Jahr eingeker- 
kert. In dieser Zeit verweigerte sie trotz allen Vorhaltungen jegliche Form 
von Antwort oder gar Widerruf, während der mit ihr angeklagte Priester 
Croissonnessaert sich umstimmen ließ. Am 11. April 1310 fällten einund- 
zwanzig Pariser Theologen unter Führung des Dominikaners und Großin- 
quisitors von Frankreich, Wilhelm von Paris, in der Pariser Kirche Saint- 
Mathurin das einstimmige Urteil, daß fünfzehn Sätze des •Miroir" häretisch 
seien, worauf die Verfasserin dem weltlichen Gericht zur Vollstreckung des 
Todesurteils übergeben wurde. In Gegenwart der geistlichen und weltlichen 
Obrigkeit sowie einer riesigen Menschenmenge starb Marguerite Porete am 
31. Mai 1310 den Feuertod auf der Place de Greve, und sie soll laut Zeu- 
genaussagen die Anwesenden durch ihre unerschütterliche Haltung tief be- 
eindruckt haben. Bis zuletzt blieb sie nämlich der Überzeugung treu, im 
rechten Glauben zu sein. 

Zum Werk 

Wie Hadewijch scheint Marguerite Porete über eine beachtliche Bildung 
verfügt zu haben. Sie kannte und schätzte die zu ihrer Zeit beliebten Stil- 
formen, namentlich die Troubadour-Dichtung und die Trouvere-Poesie, vor 
allem aber die höfische Lyrik. Offensichtlich beeindruckte sie höfisches We- 
sen, höfisches Verhalten, das als entscheidendes Merkmal von courtoisie ge- 
prägt ist. Nicht zufällig nennt sie Alexander den Großen (356-323 v. Chr) 
als beispielhaft edlen, großzügigen und mächtigen Herrn. Er verkörpert für 
sie in idealer Weise diese courtoisie.25 

Für Marguerite Porete ist auch die Liebe Gottes zu uns Menschen von 
courtoisie geprägt und soll auch unsere Liebe zu Gott solche courtoisie aus- 
zeichnen: es handelt sich um •fin amour" (= hohe, edle Minne) wie in der 
Troubadour-Dichtung, weshalb sie Christus mit Namen wie •Loinpres" (= 
den Fernnahen) und •Gentil" (= den liebenswürdigen) bezeichnet. Da sie an- 

24 Le miroir des ämes simples et aneanties et qui settlement demeurent en vouloir et desir 
d'amour. Introd., trad, et notes. Max Huot de Longchamp. Ed. Albin Michel. Paris 1984, 25. 
25 Ebd. 52. Vielleicht bezieht sich M. Porete auf den •Roman d'Alexandre" von Bernay (12. 
Jh.), der sich wie der gleichnamige Romanzyklus im 12.•13.Jh. großer Beliebtheit erfreut. 



Alternatives Leben im Mittelalter 47 

dere an mystischen Erfahrungen teilhaben lassen möchte, verfaßt sie ihren 
•Spiegel der einfachen und vernichtigten Seelen, die allein im Wunsch und 
Willen (Gott) zu lieben, verharren", ein der Traktatliteratur zugehörendes, 
fast dialektisch aufgebautes, einer inneren Systematik verpflichtetes Lehr- 
buch der Liebesmystik. Mit Bedacht scheint sie ihr Werk •Miroir" zu nen- 
nen und es solchermaßen der bereits bei vorchristlichen Autoren, einigen 
Kirchenvätern , vor allem aber bei mittelalterlichen Verfassern beliebten , di- 
daktischen und symbolträchtigen Specula-Literatur zu zuweisen.26 

In Kap. 2, überschrieben mit: •De l'entreprise d'Amour et pourquoi il fit 
faire ce livre" (= •Über das Unterfangen der Liebe und weshalb sie dieses 
Buch schreiben hieß"), erklärt Porete, daß Sire Amour es geschrieben habe, 
und sie läßt diesen vernehmen: 

•O ihr Kinder der Heiligen Kirche, für euch habe ich dieses Buch ge- 
schrieben, damit ihr das vollkommene Leben und den Zustand des Frie- 
dens besser begreifen lernt, zu dem die Kreatur durch die Tugendkraft der 
vollkommenen Liebe gelangt. Die Kreatur empfängt diese Gabe von der 
gesamten Dreifaltigkeit, und über diese Gabe wird in diesem Buch abge- 
handelt, indem die Einsicht von Amour auf die Fragen der Vernunft ant- 
wortet.27 

In ihren Ausführungen, die offensichtlich ursprünglich für den mündli- 
chen Vortrag bestimmt waren, wendet sich unsere Autorin gemäß Kap. 11 
an die Kontemplativen, an jene, •die fortwährend Verlangen tragen, in der 
Gotteserkenntnis zu wachsen", an die •Fortgeschrittenen" auf dem Weg zur 
Vollendung, die nach der •edlen Liebe" (= hohen Minne), der •fin amour" 
trachten. Angesprochen wird die Seele, •in der die Nächstenliebe wohnt und 
ihren Sitz in einem vernichtigten Leben hat, das die Seele dem •Pur Amour" 
- Gott, der reine, lautere Liebe ist, - ganz anheimstellt."28 

In Kap. 5 mit der Titelanweisung: •Über das Leben, das sich Friede aus 
der Charite im vernichtigten Leben" (afr. en vie adnientie) nennt, zählt 
Amour neun Charakteristiken einer solchen •äme aneantie" (= vernichtigten 
Seele) auf und fragt, ob folgendes gefunden werden könne: 

1. eine Seele, 
II. die sich (allein) durch den Glauben, ohne Werke rettet, 

III. die einzig in der Liebe besteht, 
IV. die nichts tut um Gottes willen, 
V.   die nichts zu tun unterläßt um Gottes willen, 

VI.   die man nichts lehren kann, 

26 Vgl. den Artikel über •Miroir" im DSp. X, 1290-1312. 
27 Vgl. Le miroir, a.a.O. 53. 
28 Vgl. Le miroir, a.a.O. 63. 



Rosmarie Tscheer 4g 

VII.   der man weder etwas nehmen 
VIII.   noch geben kann 

IX.   und die keinerlei Willen hat.29 

Ferner wird festgestellt, daß die Seele sechs Flügel hat wie der Seraphin 
und nichts mehr begehrt, das ihr durch Vermittlung zukäme, wie ja die dem 
Seraph eigene Sehweise darin besteht, daß es zwischen seiner Liebe und 
Gottes Liebe keinen Vermittler gibt. 

Hier zeigt sich auch der Berührungspunkt der mystischen Geistigkeit der 
Marguerite Porete mit derjenigen von Hadewijch von Antwerpen: beide ba- 
sieren auf der mystischen Theologie des Bonaventura, wie sie im •Itinera- 
rium" ihren Ausdruck findet. Beide sind in ihrem Denken jedoch u.a. auch 
von den Viktorinern Bernhard von Clairvaux und Wilhelm von St. Thierry 
geprägt. 

So erhält die vernichtigte Seele fortwährend ohne Vermittler von Gott 
Kunde; denn sie sucht die Gotteserkenntnis nicht unter den Lehrmeistern 
dieser Welt, sondern in der Verachtung oder Geringschätzung der Welt und 
ihrerselbst (en mepris veritable du monde et d'elle-meme)30 

Die Verfasserin des •Miroir" ergänzt ihre Erklärungen, wie eine solche 
•vernichtigte Seele" beschaffen sein müsse, mit der Feststellung, daß sie 
sich vor absolut nichts mehr zu fürchten brauche, weder vor Mächtigen über 
der Erde, noch auf, noch unter der Erde, wenn Gott ihr bleibt, •weil er über- 
all ganz er, allmächtig, ganz Weisheit und ganz Güte ist."31 

Das ist nun allerdings mehr als ein bloßes Konzept, vielmehr ein begei- 
stertes und begeisterndes Glaubensbekenntnis zu diesem Gott, der Himmel 
und Erde und alles, was darauf, darüber und darunter ist, erschaffen hat. 

Im •Miroir" finden wir eine deutlich abgegrenzte Stufenfolge des mysti- 
schen Aufstiegs vor: Auf den ersten vier Stufen ist die Seele damit beschäf- 
tigt, die Gebote Gottes zu halten und ein asketisches Leben nach den Tu- 
genden und den evangelischen Räten, in Meditation und Kontemplation zu 
führen. Auf der vierten Stufe erfährt sie •die Berührung der reinen Freude 
göttlicher Liebe". Doch erst die fünfte Stufe führt sie durch •eine Bewegung 
des Lichts" zur wahren Erkenntnis, daß sie nichts, ein •Abgrund des 
Nichts", Gott aber •die lautere Güte" ist. Jetzt erst gelangt sie durch Verzicht 
auf jeglichen eigenen Willen und durch die Liebe in die •Ruhe und den Be- 
sitz vollkommener Freiheit". Erst auf der sechsten Stufe sieht und spiegelt 
sich Gott in dieser Seele, indem er sie durch eine •Öffnung, die sich wie ein 
Blitz ereignet", erleuchtet. Er erfüllt sie ohne ihr Zutun aus seinem inner- 

29 Vgl. Le miroir, a.a.O. 55. 
30 Ebd. 
11 Vgl. Le miroir, a.a.O. 56. 



Alternatives Leben im Mittelalter 49 

göttlichen Leben heraus mit Erkenntnis, Liebe, Lobpreis. Dieser Augenblick 
der Verklärung der Seele als Vorgeschmack künftiger Glorie ist das Werk 
des •Loinpres", des •Fernnahen", ist göttliches Leben. Die •vernichtigte" 
Seele ist •frei geworden von allen äußeren Begierden und allem inneren 
Empfinden". Sie sorgt sich um nichts mehr, nicht einmal um ihr Heil. Sie ist 
vollkommen willenlos, da nur noch der göttliche Wille in ihr herrscht. Sie 
ist den Tugenden nicht mehr Untertan. Wir lesen gegen Ende des 9. Kap.: 

•cette äme est a l'ecole de la Divinite; aussi siege-t-elle en la vallee 
d'Humilite et en la plaine de Verite, et eile se repose sur la Montagne 
d'Amour. "32 

Diese Seele ist verklärt und erleuchtet. Sie •tritt aus sich selbst heraus", •sie 
lebt aus göttlicher Liebe und aus göttlichem Leben". Vorher stirbt diese 
Seele aber den dreifachen Tod. •Zu Beginn lebte diese Seele aus dem Leben 
der Gnade, und diese Gnade wurde aus dem Tod der Sünde geboren. Nach- 
her", spricht Amour, •lebte sie aus dem Leben des Geistes, und dieses Le- 
ben wurde aus dem Tod der Natur geboren. Und jetzt lebt sie aus dem gött- 
lichen Leben, und dieses Leben wurde aus dem geistigen Tod geboren".33 - 
Die siebte und letzte Stufe dieses Aufstiegs, jene der ewigen Glorie, erreicht 
die Seele erst nach ihrem Tode. 

Ähnlich wie bei Hadewijch von Antwerpen ist für Marguerite Porete die 
trinitarische Mystik bedeutsam. In Kap. 115 ihres •Miroir" erklärt sie: 

•Die göttliche Liebe gebiert in der vernichtigten Seele, in der freien Seele, 
in der erleuchteten Seele ewiges Wesen, empfangendes Genießen, liebe- 
volle Vereinigung. Aus der ewigen Substanz empfängt das Gedächtnis das 
Vermögen des Vaters (la puissance du Pere). Aus dem empfangenden Ge- 
nießen erhält der Verstand die Weisheit des Sohnes; und aus der lieben- 
den Vereinigung empfängt der Wille die Güte des Heiligen Geistes. Die 
Güte des Heiligen Geistes vereinigt sie (die Seele) in der Liebe des Vaters 
und des Sohnes. Diese Vereinigung versetzt die Seele in ein Sein ohne 
Sein, welches das Sein selbst ist. " (das Sein, auf das keinerlei Bestimmung 
mehr zutrifft.) 34 

Solchermaßen hat die Seele das Stadium erreicht, in dem zwischen ihrer 
Liebe und der göttlichen Liebe kein Vermittler mehr ist, wie wir oben 
(Kap. 5) gelesen haben. Die befreite und mit Gott vereinte Seele, die von al- 
lem eigenen Wollen losgelöst ist, erreicht einen Zustand, in dem •eine sol- 
che Seele Gott nicht mehr durch Buße oder durch irgend ein Sakrament der 

32 Vgl. Le miroir, a.a.O. 61. 
33 Vgl. Le miroir, a.a.O. 125. 
34 Vgl. Le miroir, a.a.O. 190. 



Rosmarie Tscheer 50 

Heiligen Kirche, weder durch Gedanken oder Worte noch durch Werke, we- 
der durch ein Geschöpf hier auf Erden noch durch ein Geschöpf von oben, 
weder durch Gerechtigkeit noch Barmherzigkeit noch durch ehrenvolle 
Ehre, weder durch göttliche Erkenntnis noch durch göttliche Liebe oder 
Gotteslob sucht."35 - Eckhart (ca. 1260-1328), von dessen Predigten und 
Traktaten Porete gehört haben mag, nennt diesen Zustand der Seele •Abge- 
schiedenheit"36. 

Dieses Übersteigen der Tugenden, wie sie unsere Mystikerin beschreibt, 
das das göttliche Leben als unverlierbaren Besitz, als Habitus erscheinen 
läßt, ist indessen mehr noch als die Wesenseinheit der Seele mit Gott als 
häretisch bezeichnet worden. Es hat zum Prozeß und Todesurteil von Mar- 
guerite Porete geführt. Ihre anspruchsvollen Gedankengänge sind mißver- 
standen worden, und man hat ihr überdies moralischen Indifferentismus, ja 
Libertinismus vorgeworfen. 

In der Chronik des Wilhelm von Nangis über den Prozeß wird festgehal- 
ten, •daß die in der Liebe zu ihrem Schöpfer vernichtigte Seele ihrer Natur 
ohne Skrupel und Gewissensbisse alles erlauben kann und muß, was diese 
wünscht und verlangt.37 

Ähnlich hat auch Eckhart wegen bestimmter Thesen in seinen Schriften 
1329 von Papst Johannes XXII. in dessen Bulle •In Agro Dominico" eine 
Verurteilung erfahren, die ihm persönlich allerdings nichts mehr anhaben 
konnte, da er vor Jahresfrist gestorben war. Doch stehen Eckhart und M. Po- 
rete in meiner Sicht sehr wohl auf dem Boden der •Sainte-Eglise-La Grande 
(= •Großen Heiligen Kirche"), wie die Autorin des •Miroir" die von der 
Liebe und dem Hl. Geist geleitete Kirche nennt im Unterschied zur •Sainte 
Eglise-La-Petite" (= •Kleinen Heiligen Kirche"), die sich unterhalb der er- 
steren befindet und vom Verstand geführt wird.38 Diese Unterscheidung gab 
freilich Anlaß zu Mißdeutungen. 

Möglicherweise hat sie jedoch schon Mißverständnisse befürchtet, weil 
sie im Prolog so eindringlich mahnt: 

•Hört gut zu, mit großer Verstandeskraft und mit großer Sorgfalt (Ge- 
nauigkeit, Differenziertheit) von innen heraus! Denn sonst werden alle, 
die zuhören, es mißdeuten (falsch verstehen)."39 

35 Vgl. Le miroir, a.a.O. 158. 
36 Vgl. Aus den deutschen Traktaten: •Von Abgeschiedenheit" in: Meister Eckhart. Hrsg., ein- 
gel. und z.T. übersetzt von D. Mieth. Ölten 1979, 8Iff. 
37 Vgl. Der Berg der Liebe, a.a.O. 135. 
38 Vgl. Le miroir, a.a.O. 107f. 
39 Val. Le miroir, a.a.O. 51. 



Alternatives Leben im Mittelalter 51 

Mir scheint, es sei als ein Glücksfall zu werten, daß dieser •Spiegel der 
einfachen Seelen" trotz zahlreicher Verfolgungen und Androhung strengster 
Kirchenstrafen in vier Sprachen, sechs verschiedenen Fassungen, insgesamt 
in dreizehn Handschriften (einer altfranzösischen aus dem späten 15. Jh., 3 
englischen, 4 lateinischen, 5 italienischen) überliefert worden ist.40 Die ita- 
lienische Mystikforscherin Romana Guarnieri entdeckte bei Arbeiten über 
die Bewegung des •Freien Geistes" den altfranzösischen •Miroir" und be- 
richtete erstmals im •Osservatore Romano" vom 16. Juni 1946, 3 darüber. 
- Die Richter der Porete wähnten ja, das inkriminierte Buch mit der Auto- 
rin verbrannt und ein für allemal ausgetilgt zu haben. 

Was aber ist es eigentlich, das uns mehr als 650 Jahre nach dem Tod der 
Hadewijch von Antwerpen und Marguerite Porete in ihren Texten so beein- 
druckt? 

Vielleicht dies, daß sie uns zeigen und lehren, daß Gotteserfahrung jeder- 
zeit auch hier und jetzt möglich ist; daß ihr Ergriffensein, das sie sprachlich 
und dichterisch umsetzen, aus der Tiefe und Mitte ihres Wesens kommt, daß 
es nichts anderes als ihr Glaubensvollzug ist, der sich in Spiritualität ver- 
wandelt, ihr ganzes Wesen durchdringt und prägt. Also keine Flucht in eine 
andere Realität! Kein gewolltes Suchen nach außergewöhnlichen Erlebnis- 
sen! Vielmehr zeigen uns diese Texte, daß es ein •Mit-dem-Herzen Denken" 
gibt, ein suchendes Erfahren und erfahrenes Suchen, das durchaus Gottes- 
begegnung, ja objektives Berührtsein von Gott als Seinsgrund bedeutet.42 

Diese beiden Mystikerinnen •beweisen" uns, daß dieser unbegreifliche 
Gott angerufen, angesprochen werden kann, ja sogar angesprochen werden 
will, daß er aus seiner Unbegreiflichkeit, Unbegrenztheit heraus antwortet 
und auf diese Weise unserem begrenzten Leben eine neue Dimension, eine 
neue Dynamik und Geistigkeit zu vermitteln vermag. Wir erspüren in ihren 
Texten Mystik - als Erfahrung, Mystologie - als Sprechen und Verstehen der 
Erfahrung, Mystagogie - als Hinführung zur mystischen Erfahrung.43 

40 Es wird vermutet, daß asketisch-kontemplative Orden, darunter Kartäuser, Jesuaten v. Ve- 
nedig und die Cassinensische Kongregation der Benediktiner heimliche Leser dieses anonym 
weitergereichten Textes waren und ihn auf diese Weise hüteten. 
41 Vgl. // movimento del Libero Spirito. Testi e documenti, in: Archivio italiano per la storia 
della pietä 4 (1965), 353-708, zitiert nach H. Unger, Der Berg der Liebe, a.a.O. 272f. Vgl. 
dazu den Art. über •Freres du Libre Esprit" von Romana Guarnieri im DSp. V, 1241-1268). 
42 Vgl. J. Sudbrack, Mystische Spuren. Auf der Suche nach der christlichen Lebensgestalt. 
Würzburg 1990, 53ff. 
43 Gemäß der diesbezüglichen Dreiteilung, festgesetzt von I. Behn in: Spanische Mystik. Dar- 
stellung und Deutung. Düsseldorf 1957, 8. - Die Bezeichnung •Mystagogie" findet sich schon 
bei Origenes und griech. Kirchenvätern wie Gregor von Nyssa. 




