Alternatives Leben im Mittelalter 37
Alternatives Leben im Mittelalter
Die Beginen: Hadewijch von Antwerpen und Marguerite Porete

Rosmarie Tscheer, Riehen (Schweiz)

Vorbemerkung der Redaktion: Der folgende Beitrag ist dem Phinomen der sogenann-
ten ,.Beginen“ im Mittelalter gewidmet. Er konkretisiert das Thema vor allem durch
zwei Beispiele: Hadewijch von Antwerpen und Marguerite Porete. Wer sich dariiber
hinaus fiir die ,,Neubelebung der Beginenbewegung* in unserer Zeit interessiert, dem sei
ein aktueller Bericht von Gertrud Hofmann-Startz empfohlen, der in der Zeitschrift ,,Le-
bendige Seelsorge™ 1995, 90-93 erschienen ist. Vgl. aulerdem den Artikel von W.
Krebber, Beginen heute, in: GuL 1992, 150-152.

,Im XII. Jh. manifestierte sich in der Volksfrommigkeit das deutliche Be-
streben, das Evangelium auflerhalb der traditionellen monastischen Formen
zu leben. Die Christen, fiir die diese Formen des religiosen Lebens nicht
mehr nachvollziehbar waren, oder die sich zu andersgearteten Sendungen
aufgerufen glaubten, suchten ein neues religidses Gleichgewicht. Es versteht
sich von selbst, dal im XIII. Jh. die selben grundsitzlichen Bestrebungen
weitergehen®.! Mit diesem Hinweis von Jean Leclercq, dem anerkannten Hi-
storiker der ,,Spiritualitit des Mittelalters®, mochte ich beginnen.

Allerdings waren die pastoralen Bemiihungen der Priester, die das sittli-
che und religiose Niveau des Volkes anzuheben versuchten, im 13. Jh. mehr
praktischer Natur, indem ihr Wort und ihre Schriften dem tiglichen Leben
niaherkamen. Freilich trugen die vom IV. Laterankonzil (1215) ausgegan-
gene Reformbewegung und die Griindung der Bettelorden ihrerseits we-
sentlich dazu bei. Eine vielfiltige didaktische Literatur entstand, sowohl la-
teinisch als in Vulgérsprache verfaflt, die sich zum Ziel setzte, die Dogmen
und die christliche Morallehre zu erldutern. Predigten, ,,Spiegel®, ,,Dialoge”
erklirten die Heilswahrheiten.

Zwar ist die Bezeichnung ,,alternatives Leben® ein Modewort und keines-
wegs neu, doch beschreibt sie den Auszug aus dem biirgerlichen Leben und
aus der Kirche. Bereits im 4. Jh. hatte ein solcher Auszug durch die Wii-
stenmonche stattgefunden; aber im Mittelalter vollzogen Beginen und Be-
garden wieder einen Auszug, suchten nach neuen Lebensformen und einem
anderen Lebensstil, was weniger bekannt sein diirfte und deshalb der Erin-
nerung bedarf.

I']. Leclercq, F. Vandenbroucke, L. Bouyer, II. T. der Histoire de la spiritualité chretienne.
Paris 1961, 414.



Rosmarie Tscheer 38

Einerseits finden wir im 12./13. Jh. eine groe Ordensvielfalt vor. Ander-
seits ist diese Zeit durch verschiedene Formen vertiefter Laienfrommigkeit
geprigt. So schlossen sich gegen Ende des 12. und vor allem im 13. Jh. in
den Niederlanden, in Flandern und den angrenzenden Gebieten des Rhein-
landes und Nordfrankreichs vorab Frauen in Beginengemeinschaften (fz.
»béguinages*) zusammen. Jacques Vitry, der iiber Marie d’Oignies (1213
gest.) eine der Mitbegriinderinnen dieser neuen Laienbewegung der Begi-
nen, ein Heiligenleben verfaBte, hat als Kardinal 1216 von Papst Honorius
I11. die Zustimmung zur Griindung eigentlicher Beginen-Quartiere und Be-
ginen-Gemeinden erlangt. Dabei ging es diesen Damen, die wie Marie
d’Oignies zum Teil aus dem Adel stammten, in erster Linie um ein aller spe-
kulativen Theologie abholdes, titiges Christentum, eine praxis pietatis mit
zentralen Forderungen der Bibel, die eifrig gelesen wurde. Eine Lebenshal-
tung wurde angestrebt, ja es war wohl eine Suche nach christlicher Lebens-
gestalt, wie sie auch fiir die ein Jahrhundert spiter unter dem Namen Devo-
tio moderna (neue Frommigkeit) bekannte Bewegung auf der Schwelle vom
Spitmittelalter zur Neuzeit charakteristisch ist.

Was nun die Tétigkeiten dieser Beginen betraf, so nahmen sie sich armer
Kinder an, unterrichteten sie, kiimmerten sich um kranke und alte Men-
schen, bestritten ihren Lebensunterhalt mit Hausarbeiten, Sticken und We-
ben. Gemih ihrer religitsen Praxis fanden sie sich zu bestimmten Stunden
zum Gebet in der Kirche? ein, iibten sich #hnlich den Klausnerinnen in As-
kese und hegten im allgemeinen cine innige Marienverehrung, wie sie seit
Erscheinen der Marienlegenden und der ,,Wunder unserer lieben Frau* iib-
lich war. Zwar kannten diese Beginen ein Versprechen zur Ehelosigkeit und
Keuschheit, doch galt dies nur fiir die Zeit, die sie in sogenannten Beginen-
gemeinschaften zubrachten. Eigentliche Geliibde legten sie nicht ab und sie
unterstellten sich auch keinen anderen straffen Regeln oder irgendwelcher
geistigen Leitung auBer dem betreffenden Bischof und dem Papst, was ih-
nen groBe Beweglichkeit erméglichte. Ubrigens bildeten sie Novizen und
Novizinnen aus, die eine Probezeit von achtzehn Monaten bis zwei Jahren
ableisten muf3ten und erst nach sechs Jahren als Beginen allein leben durf-
ten, vorausgesetzt, daf} sie das dreiBligste Altersjahr erreicht hatten. Doch
weckten diese Beginen trotz ihres der Schlichtheit verpflichteten Lebensstils
und des Verzichts auf irgendwelche eigenen Iehren oft MiBtrauen, und es
drohte ihnen leicht ein kirchlicher Prozef3, falls sie nicht das Wohlwollen
und den Schutz eines maflgebenden Kirchenmannes genossen, wie wir noch
sehen werden.

2 Diese wurde oft von einem Franziskanerpater betreut. Vgl. La spiritualité du Moyen Age,
a.a.0. 425.



Alternatives Leben im Mittelalter 39

Daf ihre Spiritualitit sehr bald in gewissen Kreisen Argwohn erweckte,
mag allein schon mit ihrem Namen zusammenhéngen, dessen Herkunft un-
gesichert ist. Wihrend in Beguin®/beguine sehr wohl eine semantische Wei-
terfilhrung von ,beguin“ = Nonnenhiubchen gesehen werden kann, ist die
Bezeichnung: Beguinus, beguina falschlicherweise auch mit ,,Albigensis™ in
Zusammenhang gebracht, als eine Ableitung von ,,Albigensis* gewertet und
damit die Beginenbewegung eo ipso als Sekte betrachtet worden.* Aller-
dings kann Béguin/béguine auch ganz einfach von der Farbe des groben und
ungebleichten Gewandes ,,beige* herriihren®. Zudem gab es Theologen, die
vermeinten, in diesen Beginen eine Verbindung zu den ,Briidern und
Schwestern des Freien Geistes* oder zu den ,,Gottesfreunden wahrzuneh-
men, wie sich zwei der religiosen Erneuerungsbewegungen zu der Zeit
nannten, die vor allem Wert auf die innere Erneuerung legten, eifrig die Bi-
bel lasen, zum Teil jedoch den Gang zur Kirche und zu den Sakramenten als
nicht sehr wichtig erachteten, Bewegungen, die u.a. pantheistisches Gedan-
kengut verbreiteten, als Sekten eingestuft und verfolgt wurden. Es erstaunt
daher kaum, daB der Franziskaner Gibert von Tournai mit seinem Traktat
,,.De scandalis ecclesiae‘ die Teilnehmer am Konzil von Lyon (1274) auf die
nach seiner Meinung schweren Irrtiimer der Beginen aufmerksam zu ma-
chen versuchte, worunter ihre Interpretation der Heiligen Schrift und die Bi-
bellektiire in der Vulgérsprache fielen. Eine eigentliche erste Verurteilung
einiger ihrer religiosen Praktiken erfolgte erst am Konzil von Kéln (1306).
Ein Verbot der Beginenbewegung sprach dann das Konzil von Vienne in der
Dauphiné (1311-1312) durch entsprechende Dekrete aus.® Man gewinnt den
Eindruck, daB die Skepsis gegeniiber diesen Beginen vor allem auf ihrer re-
lativen Unabhiingigkeit und Mobilitdt beruhte, ferner darauf, dal ihre From-
migkeit und ihre Glaubenspraxis vom Althergebrachten abwichen, neue und
durchaus selbstindige Ziige aufwiesen, was namentlich bei Frauen erstau-
nen mochte.

Allem Anschein nach war es so, daB diese Beginen und vielleicht in be-
sonderem MaBe die beiden Beginen, auf die wir hier unser Augenmerk rich-
ten wollen, einerseits die Vorginge und Entwicklungen in Kirche und Ge-
sellschaft sehr aufmerksam, mit wachem Sinn beobachteten, andererseits
sehr wohl nach innen horchten und und sich auBerdem ein Hochstmal an
Wissen und Bildung aneigneten. Dabei wissen wir nicht und wuten mogli-
cherweise auch ihre Zeitgenossen nicht, vorab die Priester und Ordensleute,

3 Im franzosischen Sprachraum werden die ménnlichen Mitglieder meistens ,,bégards“ (= Be-
garden) genannt.

4 Vgl. La spiritualité du Moyen Age, a.a.0. 427.

5 Ebd.

¢ Ebd. 4271,



Rosmarie Tscheer 40

die ihr Erscheinen mit Argwohn bedachten, auf welche Weise sie zu ihrem
erstaunlichen Wissensstand kamen, wie auch ihre jeweilige Person und ihr
Leben von einem undurchdringlichen Geheimnis umgeben ist.

Dies trifft in erster Linie fiir unsere erste Begine zu:

Hadewijch von Antwerpen

Vermutlich in der Mitte des 13. Jh. verfaBte diese Frau, deren Leben nach
Kurt Ruh’ und Alois M. Haas® im Dunkeln bleibt, ein sowohl von der Qua-
litdt als vom Umfang her bedeutendes Werk. Als geschlossenes Ganzes
liberliefert, umfaft es 45 , Strophische Gedichten®, 16 ,Mengelgedichten
(paargereimte Versgebilde unter schiedlicher Linge), ein Buch mit 14 ,,Vi-
sioenen” und erginzend dazu eine Sammlung von 31 ,Brieven®. Haas
schreibt:

»Dieses fiir eine volkssprachliche Autorin einzigartige Oeuvre zeigt sie in
einem gesellschaftlich-religiosen Zusammenhang, der als Beginenge-
meinschaft zu deuten ist. Ihr durfte Hadewijch vorgestanden haben, allen-
falls hat sie sie geistlich betreut und gefiihrt.

Haas vertritt iiberdies im selben Aufsatz ,,Hadewijchs poetische Bot-
schaft“ die Meinung, daB, falls Hadewijch gemiB den Vermutuugen von
Ruh und anderer Kommentatoren aus dem hochadeligen Geschlecht derer
von Breda-Schoten stammte, ihre Geschichtslosigkeit ihren Grund in der
Scham der Familie iiber ihre Selbstdeklassierung als Begine habe. Indem sie
sich als Begine den ,,Armen Christi* zugesellte, habe sie ihren Stand verra-
ten und damit jeden Anspruch auf familidre Unterstiitzung verwirkt.

Ein Indiz fiir ihre hohe Bildung sehen Ruh und Haas in ihrer souverinen
Beherrschung sidmtlicher zu der Zeit bekannten Stil- und Gedichtformen.
Offensichtlich verfiigte sie iiber eine reiche Kenntnis der Troubadour-Dich-
tung aus der Gallia Narbonensis, dem Poitou, dem Limousin und der ei-
gentlichen Provence sowie der Trouvére-Poesie, die aus der Normandie, der
Champagne, der Pikardie, dem Artois und Flandern stammte, die sie mit
groBer Eigenstindigkeit und Radikalitit umdeutete und umsetzte: Die Liebe
und Verehrung einer Frau, der Minnedienst beispielsweise wird bei ihr zur
Liebessehnsucht, zur Liebesglut, ja selbst zu einem vollig hinreiBenden
Sturm — sie nennt ihn in ihrer mittelniederlindischen Mundart ,,der orewoer

7 Vgl. K. Ruh, Geschichte der abendlindischen Mystik. Bd. 11 Frauenmystik und Franziska-
nische Mystik der Friihzeit. Miinchen 1993, |58ff.

8 Vgl. A. M. Haas, Hadewijchs poetische Botschaft. Zum Werk der niederlindischen Mysti-
kerin, Literatur- und Kunst-Beilage der Neuen Ziircher Zeitung , 2./3.0kt. 1993, Nr. 47, 67.



Alternatives Leben im Mittelalter 41

was in etwa der violenta caritas bei Richard von St. Viktor oder der insania
amoris in der hofischen Minne gleichzusetzen ist (orewoet = ,,Ur-Wut* oder
oer[e] aus altfranzdsisch ore lat. < aura ,,Sturm®). Im gleichen Zusammen-
hang erinnert Haas auch daran, daB orewoet in Ubereinstimmung mit Ruh
fiir Hadewijch das ,,Grundwort iibersinnlicher Erfahrung* ist®, da es die
Stimmung anzeigt, in der die Seele ,,Minne mit Minne in der Minne* (Mgd.
10,6) erfihrt —, namlich die Grundlosigkeit und Abgriindigkeit der Minne.
Tatséchlich kennt diese mystische Gottesliebe nicht undhnlich der Liebe zu
einem Menschen sehr wohl die fast unertriigliche Spannung zwischen Hof-
fen und Verzagtheit, héchster Freude, GewiBheit und Verzweiflung iiber die
Ferne oder auch die Fremdheit des Geliebten, diesen eigentiimlichen Schwe-
bezustand zwischen Lust und Leid, der sich in entsprechenden ,,paradoxes
amoureux“ duBert. Dieses eigentliche Minnerasen, das Erhebung und Ver-
nichtung in einem ist, beschreibt Hadewijch in sich stindig liberbietenden
und sich hdufenden Paradoxa, die die widerspriichliche Erfahrung der Got-
tesminne beinahe ,erschreckend” nahebringen. Dazu nur ein kleiner Aus-
schnitt:

,Das SliBeste der Minne sind ihre Stiirme.

Ihr tiefster Abgrund ist ihre schonste Form.

In ihr sich verirren heift: sie nahe an die Hand bekommen.

Um ihretwillen verhungern heiBt: sich erndhren und geniefen.

Ihre Verzweiflung ist Sicherheit.

Thre schwerste Verwundung ist Genesung.

Sich um ihretwillen verzehren heifit standhalten.

Thr Verbergen ist jederzeit ihr Finden.

Sich um sie quilen heifit in bester Gesundheit sein.

Ihr Sich-Verbergen enthiillt, was von ihr gewuft werden kann.

Ihre Zuriickhaltungen sind ihre Gaben.

Wortlosigkeit ist ihre schonste Dichtung.

Ihr Gefingnis ist vollige Befreiung.

Thr schmerzhaftester Schlag ist ihr siilester Trost.

Ihre ruchloseste Beraubung ist groer Gewinn.

Thr Wegzug ist Nahekommen.

Ihr tiefstes Schweigen ist ihr hochster Gesang.“!0
{Mengelgedichten)

Von hochster Bedeutung fiir das Versténdnis dieser Dichtung sind indes-
sen die beiden letzten Verse dieser Tirade:

,Ich will ihr (der Minne) gehoren, was immer sie sein mag:
gnidig oder grausam — es ist mir alles eins.*

® Vgl. A. M. Haas, Haadewijchs poetische Botschaft, a.a.0. 67.
10 zitiert nach A. M. Haas, ebd.



Rosmarie Tscheer 42

Gerade dieser abschlieBende Vers: ,,Si goet, si fel: al eens eest mi (=
,Onidig oder grausam — es ist mir alles einerlei, alles eins*), der die Pointe
des Gedichts enthilt, zeigt, wie sehr die widerspriichlichen Aspekte dieser
mystischen Liebe Hadewijch nicht etwa gleichgiiltig (,,eens“) sind, sondern
daB die Dichterin einen Punkt anvisiert, da ihr Einheitswille mit dieser
Minne, das heifit mit dem Geliebten nicht mehr irritiert werden kann. Die-
ses ,,al eens eest mi* signalisiert ihre vollstindige Ergebung in seinen Wil-
len und damit das von ihr so sehr ersehnte Einswerden, obwohl sie an an-
derer Stelle klagt: ,, Mijn herte levet in onthopen“ (= ,,Mein Herz lebt in Ver-
zweiflung®) oder ,,Mi gruwelt dat ic leve“ (=, Mich schaudert, daB ich lebe,
noch am Leben bin“). Es ist ein ,nicht-begreifendes Begreifen,wie Haas
formuliert.!" Der Mensch stéft an den ,,murus absurditatis*“!? (= ,,an die
Mauer der Koinzidenz alles Gegensitzlichen*) des hundert Jahre spiter le-
benden, im Neuplatonismus und in der Mystik wurzelnden Nikolaus von
Kues (1401-1468), der damit deutlich macht, da8 die Erkenntnisfihigkeit
des Menschen begrenzt ist. Zwar nimmt die liebende Seele die ,, Trennungs-
moglichkeit zwischen ihr und dem Geliebten wahr, doch bedeutet sie
gleichzeitig, daB} ihre Aufhebung, nimlich ein ,Ineinsfallen der Gegensitze*
und solchermaBlen ein ,,Ineinsfallen von Erschaffen und Erschaffenwerden®,
etwas weniger differenziert ausgedriickt: ,,von Schopfer und Geschopf* im
Verborgenen — eben mystisch und doch von den Sinnen wahrnehmbar sich
ereignen kann.

Wir begegnen hier der ,,Brautmystik®, die vor Hadewijch u.a. die Zister-
zienserin und Priorin des Klosters ,,Unsere Liebe Frau“ bei Lier, Beatrijs van
Nazaret (1200-1268), in ihrem in der niederldndischen Volkssprache und
mit grofler Intensitit verfaBten Werk ,, seven manieren van minne auf ihre
Weise beschrieb, das Hadewijch gekannt haben mag. Betreffend diese
»~Brautmystik* liegt die Vermutung nahe, da} Hadewijch und Beatrijs u.a.
von Bernhard von Clairvaux (1090-1153) inspiriert worden sind, und zwar
vor allem durch seine Schrift ,,.De diligendo Deo“, seine Predigten und Kom-
mentare zum ,,Hohenlied”. Die ,.Brautmystik* ist zwar spezifisch fiir das
Hochmittelalter, diirfte jedoch auch heute Interesse wecken.

Was nun den Weg der Seele zu den Hohen mystischen Erlebens bei Ha-
dewijch von Antwerpen wie auch bei Marguerite Porete anbelangt, so han-
delt es sich um einen Siebenstufen-Weg!?, der auf der obersten Stufe in die
Entriickung fiihrt. Wir gehen wohl nicht fehl in der Annahme, da8 hinter die-

'"'Vgl. A. M. Haas, Hadewijchs poetische Botschaf, a.a.0. 67.

2 Diese Mauer gemahnt auch an die Mauer, die nach mittelalterlicher Vorstellung den Gar-
ten Eden umgibt, die in Genesis I-III jedoch nicht erwidhnt wird.

'* Dieser Aufstieg entspricht den sieben Schopfungstagen, deren letzter der Ruhe dient (Ge-
nesis II, 2).



Alternatives Leben im Mittelalter 43

ser Vorstellung das ,Itinerarium mentis in Deum*'4, dieser ,,Wanderweg des
Geistes zu Gott*“ von Bonaventura (1221-1274) steht, den dieser Lehrer,
Generalminister des Franziskaner-Ordens und spitere Kardinal nach seiner
Erleuchtung anf dem Berg ,La Verna'>* am 4. Oktober 1259, 33 Jahre nach
dem Tod des Franz von Assisi, schrieb, nachdem er gemill seinen eigenen
Worten ,,den Sinn ganz auf Gott gerichtet hielt”, wobei ihm ein Seraph in
Gestalt des Gekreuzigten den Weg wies. Aufler dem | [Itinerarium® ist hier
wohl auch Bonaventuras kleinere Schrift ,,De triplici via“ zu erwihnen, in
der die drei seit Origenes (185-254) und Gregor von Nyssa (335-394) aus-
geformten Wegstrecken der Lduterung, der Erleuchtung und der Vollen-
dung, die auch die mystische Vereinigung mit Christus bedeutet, neu cha-
rakterisiert und konkretisiert wurden. Dionysius Areopagita hat sie freilich
schon Ende des 5. oder anfangs des 6. Jh. systematisiert, wihrend sie in-
haltlich wohl in erster Linie durch Augustinus (354-430) wirksam gewor-
den sind.

Da sich die liebende Seele auf dem Weg zu der Schau Gottes befindet, der
seinem Wesen nach ja unsichtbar ist und daher eher vorsichtiger von
einem ,,Gewahren, Wahrnehmen, Ahnen, Empfinden, Fiihlen, Spiiren oder
Innewerden einer Anwesenheit bzw. Gegenwart gesprochen werden
sollte*'s, wird diese Seele dhnlich wie bei der Liebe zu einem Geschopf hin-
und hergerissen ja selbst in unbekannte Tiefen gestiirzt. Hadewijch berich-
tet in ihrer X1II. Vision:

,,Da iliberkam mich das GenieBen wie zuvor, ich versank in die grundlose
Tiefe und entschwebte dem Geist in jener Stunde,von der man nimmer-
mehr sprechen kann.“!”

Demut und Gehorsam sind im iibrigen fiir sie unabdingbar. Die Seele muf}
fiir alle Arten von Bedringnis bereit sein. So sagt der géttliche Geliebte in
der VI. Vision unmittelbar nach der Ekstase zu ihr:

,»Als Gott und Mensch geleite ich dich wieder in die grausame Welt, wo
du alle Arten des Todes kosten muBt: auf da dn hierhin zuriickkehrst in
den ganzen Namen meines Genieflens, in dem du in der Minne Tiefe ge-
tauft bist.*“1

14 Tm Untertitel oder als Zweittitel nennt Bonaventura seine Schrift ,,Speculatio pauperis in
deserto (= ,,Spiegelschau der Armen in der Wiiste®).

15 Hier hat Franziskus die Wundmale empfangen und hat Bonaventura nach seiner Erleuch-
tung auch zu einer neuen Innerlichkeit gefunden mil der Neubesinnung auf franziskanisches
Gedankengut wie die selbstgewahlte Armut.

16 Vgl. F. Marxer, Gregor von Nyssa — Vater der christlichen Mystik, in: GuL 67 (1994) 356.
V7 Vgl. Der Berg der Liebe. Europ. Frauenmystik. Hrsg. v. eingel. von H. Unger. Freiburg
1991, 81.

18 Ebd. 76f.



Rosmarie Tscheer 44

Ihr Wille wird allmahlich vollstindig eingeformt in den Willen ihres frei-
willig gewihlten Gebieters, der sie indessen mit hochster Seligkeit erfiillt.
Hadewijch schreibt in ihrer VII. Vision:

»Dann aber kam er selbst zu mir, nahm mich ganz in seine Arme, driickte
mich an sich; und alle meine Glieder fiihlten die seinen in vollem Genii-
gen nach dem Herzensbegehren meiner Menschheit. So ward ich von
auBen gesattigt mit voller Befriedigung.“!9

Jedoch ist dieses Einwohnen (enoikesis) Gottes in der Seele, diese Vereini-
gung der Liebe (hénosis) nur von sehr kurzer Dauer; denn Hadewijch fihrt
fort:

»Eine kurze Weile hatte ich die Kraft, das zu ertragen; bald aber, nach
ganz kurzer Zeit, verlor ich den schénen Mann in seinen duBeren Formen.
Ich sah ihn ganz zonichte werden und so zerfliefen und verschmelzen, da3
ich ihn auBerhalb meiner nicht mehr erkennen und vernehmen und ihn mir
nicht mehr vorstellen konnte.*2°

Sie kommentiert dieses iibernatiirliche Einswerden, indem sie festhilt:

»Da war es mir, als ob wir ohne Unterschied eins wiren. Von aulen war
das im Sehen, im Empfinden, im Gefiihle, wie man den Empfang des Sa-
kramentes von auflen empfinden, sehen, fiihlen kann. 2!

Offenbar handelt es sich um eine Vereinigung oder Einigung der Liebe,
die, wie Fridolin Marxer im schon erwihnten Aufsatz schreibt: ,im sakra-
mentalen Leben der Kirche der Eucharistie in ihrer letzten persdnlichen Ver-
wirklichung gleichkommt. 2

Damit die Seele diese Hohen mystischen Erlebens erreichen und iiber-
haupt diesen Weg zur Vollkommenheit und Schau des ewigen Gottes in der
Dreifaltigkeit gehen kann, bedarf sie allerdings des Beistands der Gnade.

Ein gewaltiges Tableau der Allmacht Gottes und seines Heilswillens mit
dem Menschen zeichnet uns Hadewijch unter Einbezug der im Mittelalter so
beliebten Zahlensymbolik wie etwa in Vision XIV. Es ist indessen eine kos-
mische Sicht der Dinge. Sie verwendet auch Bilder aus der Orphik (bei-
spielsweise in den Briefen 18, 19, 20) und alte astrale Vorstellungen (Brief
20: die Minne als Sonne im Kreis der Horen). Neben der dichterischen Kraft
beeindrucken der Optimismus und die unerschiitterliche Uberzeugung, daf
Gott den Menschen nach seinem Bilde schuf und sich ihm immer wieder in
Christus und der Minne zuneigt. Indem denn die Seele nach dieser Minne

19 Der Berg der Liebe. a.a.0. 69f.

2 Ebd. 70. Vielleicht ist es sogar eine Verschmelzung (andkrasis).

21 Ebd. 70.

2 F. Marxer, Gregor von Nyssa —~ Vater der christlichen Mystik, a.a.0. 355.



Alternatives Leben im Mittelalter 45

aufrichtig Verlangen trdgt und sich ihr mit aller Wonne und allem Wehe
iiberlaBt, offenbart sich ihr Christus auf geheimnisvolle Weise. Er schenkt
ihr Gotteserkenntnis, 148t sie darin wachsen, sich vertiefen. Er beféhigt sie
dank der Gnade, ein immer konsequenteres Christenleben zu fiihren, ,stets
bereit zu den Tugendiibungen, in denen Minne geehrt wird, nichts anderes
wiinschend, als daB die Liebe ihre eigene Stitte habe im Menschen und in
allen Geschopfen nach dem Wert ihres Wesens®. So schreibt Hadewijch in
ihrem ersten Brief gemiB der Ubertragung von J. O. Plassmann?, in dem sie
ihre Welt- und Gottessicht darlegt.

Von Hadewijchs Lebenslauf ist nichts Bemerkenswertes zu berichten.
Dagegen tritt Marguerite Porete, von deren frithen Lebensjahren wir nichts
wissen, ins Licht der Geschichte durch das tragische Ende, das ihr die Kir-
che bereitet hat. Mit ihrem Schicksal verbindet sich ein dunkles Kapitel der
Kirchengeschichte (Intoleranz, Inquisition und Ketzerverbrennung), das wir
nicht aus unserem BewuBtsein verdringen diirfen.

Marguerite Porete

Zur Biographie

Mit einiger Wahrscheinlichkeit ist unsere zweite Begine und mystische
Schriftstellerin um 1250 im Hennegau, vielleicht in Valenciennes geboren
worden, gehort demnach sowohl der romanisch-lateinischen Welt als der
germanischen zu. Obwohl sie altfranzosisch schreibt, lassen die vielen spe-
zifisch flimischen Ausdriicke auf die nahe Sprachgrenze schliefen.

Ihr Buch ,.Le miroir des &mes simples et anéanties et qui seulement de-
meurent en vouloir et désir d’amour* (= ,,Der Spiegel der einfachen und ver-
nichtigten Seelen, die allein im Willen und Wunsch, (Gott) zu lieben, ver-
harren*) erschien um 1280/1290 anonym. Zwischen 1296 und 1306 liel es
Bischof Guy II. de Colmien wegen des Vorwurfs der Héresie in Valencien-
nes Offentlich verbrennen. Auferdem drohte er der Verfasserin, sie im Falle
einer weiteren Verbreitung des ,,Spiegels an die weltlichen Gerichte aus-
zuliefern, was einem Todesurteil gleichkam.

Zwar hatte sie auch positive Gutachten fiir ihr Buch erhalten wie u.a. von
Godefroid de Fontaine, der 1285-1286 Ex-régent der theologischen Fakul-
téit von Paris war, doch erhoben sich 1307 neue Anklagen gegen Marguerite
Porete, die sich nicht hatte einschiichtern lassen und fortfuhr, ihre Lehren
weiterzuverbreiten. Zunichst befalite sich der damalige Inquisitor der Lor-

23 J. O. Plassmann, Die Werke der Hadewijch 1. T.: Die Briefe. Hannover 1923, 19.



Rosmarie Tscheer 46

raine, Jean de Chéteau-Villain, mit der Angelegenheit, dem Porete ihr Werk
zur Priifung iibergeben hatte, dann schaltete sich noch der Bischof von Cam-
brai, Philippe de Marigny, ein, von dem der Ubersetzer und Herausgeber des
neufranzosischen ,Miroir*, Max Huot de Longchamp, aussagt, daB er
,»I’ame damnée” (,,die verdammte Seele**) von Philipp dem Schonen und ei-
ner der Komplizen bei der Verfolgung der Templer gewesen sei.2¢

1309 wurde Marguerite Porete gefangengesetzt, iiber ein Jahr eingeker-
kert. In dieser Zeit verweigerte sie trotz allen Vorhaltungen jegliche Form
von Antwort oder gar Widerruf, wihrend der mit ihr angeklagte Priester
Croissonnessaert sich umstimmen lieB. Am 11. April 1310 fillten einund-
zwanzig Pariser Theologen unter Fithrung des Dominikaners und GroBin-
quisitors von Frankreich, Wilhelm von Paris, in der Pariser Kirche Saint-
Mathurin das einstimmige Urteil, daB fiinfzehn Sitze des ,,Miroir* héretisch
seien, worauf die Verfasserin dem weltlichen Gericht zur Vollstreckung des
Todesurteils iibergeben wurde. In Gegenwart der geistlichen und weltlichen
Obrigkeit sowie einer riesigen Menschenmenge starb Marguerite Porete am
31. Mai 1310 den Feuertod auf der Place de Greve, und sie soll laut Zeu-
genaussagen die Anwesenden durch ihre unerschiitterliche Haltung tief be-
eindruckt haben. Bis zuletzt blieb sie ndmlich der Uberzeugung treu, im
rechten Glauben zu sein.

Zum Werk

Wie Hadewijch scheint Marguerite Porete iiber eine beachtliche Bildung
verfiigt zu haben. Sie kannte und schitzte die zu ihrer Zeit beliebten Stil-
formen, namentlich die Troubadour-Dichtung und die Trouvere-Poesie, vor
allem aber die hofische Lyrik. Offensichtlich beeindruckte sie héfisches We-
sen, hofisches Verhalten, das als entscheidendes Merkmal von courtoisie ge-
prégt ist. Nicht zufillig nennt sie Alexander den GroBen (356-323 v. Chr)
als beispielhaft edlen, groBziigigen und michtigen Herrn. Er verkorpert fiir
sie in idealer Weise diese courtoisie.?s

Fiir Marguerite Porete ist auch die Liebe Gottes zu uns Menschen von
courtoisie gepragt und soll auch unsere Liebe zu Gott solche courtoisie aus-
zeichnen: es handelt sich um ,,fin amour* (= hohe, edle Minne) wie in der
Troubadour-Dichtung, weshalb sie Christus mit Namen wie »Lolnprés (=
den Fernnahen) und ,,Gentil“ (= den liebenswiirdigen) bezeichnet. Da sie an-

** Le miroir des dmes simples et anéanties et qui seulement demeurent en vouloir et désir
d’amour. Introd., trad. et notes. Max Huot de Longchamp. Ed. Albin Michel. Paris 1984, 25.
% Ebd. 52. Vielleicht bezieht sich M. Porete auf den ,,Roman d’Alexandre* von Bernay (12.
Jh.), der sich wie der gleichnamige Romanzyklus im 12.—13.Jh. groBer Beliebtheil erfreut.



Alternatives Leben im Mittelalter 47

dere an mystischen Erfahrungen teilhaben lassen mochte, verfalit sie ihren
,.Spiegel der einfachen und vernichtigten Seelen, die allein im Wunsch und
Willen (Gott) zu lieben, verharren®, ein der Traktatliteratur zugehorendes,
fast dialektisch aufgebautes, einer inneren Systematik verpflichtetes Lehr-
buch der Liebesmystik. Mit Bedacht scheint sie ihr Werk ,,Miroir* zu nen-
nen und es solchermaBen der bereits bei vorchristlichen Autoren, einigen
Kirchenvitern , vor allem aber bei mittelalterlichen Verfassern beliebten , di-
daktischen und symboltrichtigen Specula-Literatur zu zuweisen.?

In Kap. 2, iiberschrieben mit: ,,De I’entreprise d’ Amour et pourquoi il fit
faire ce livre“ (= ,,Uber das Unterfangen der Liebe und weshalb sie dieses
Buch schreiben hieB*), erklirt Porete, daB Sire Amour es geschrieben habe,
und sie 14Bt diesen vernehmen:

,O ihr Kinder der Heiligen Kirche, fiir euch habe ich dieses Buch ge-
schrieben, damit ihr das vollkommene Leben und den Zustand des Frie-
dens besser begreifen lernt, zu dem die Kreatur durch die Tugendkraft der
vollkommenen Liebe gelangt. Die Kreatur empfingt diese Gabe von der
gesamten Dreifaltigkeit, und iiber diese Gabe wird in diesem Buch abge-
handelt, indem die Einsicht von Amour auf die Fragen der Vernunft ant-
wortet.?’

In ihren Ausfiihrungen, die offensichtlich urspriinglich fiir den miindli-
chen Vortrag bestimmt waren, wendet sich unsere Autorin gemil Kap. 11
an die Kontemplativen, an jene, ,die fortwihrend Verlangen tragen, in der
Gotteserkenntnis zu wachsen®, an die ,,Fortgeschrittenen* auf dem Weg zur
Vollendung, die nach der ,edlen Liebe* (= hohen Minne), der ,.fin amour”
trachten. Angesprochen wird die Seele, ,,in der die Néchstenliebe wohnt und
ihren Sitz in einem vernichtigten Leben hat, das die Seele dem ,,Pur Amour™
— Gott, der reine, lautere Liebe ist, — ganz anheimstellt.*?

In Kap. 5 mit der Titelanweisung: ,,Uber das Leben, das sich Friede aus
der Charité im vernichtigten Leben“ (afr. en vie adnientie) nennt, zihlt
Amour neun Charakteristiken einer solchen ,,Ame anéantie* (= vernichtigten
Seele) auf und fragt, ob folgendes gefunden werden konne:

1. eine Seecle,

II. die sich (allein) durch den Glauben, ohne Werke rettet,
III. die einzig in der Liebe besteht,
IV. die nichts tut um Gottes willen,

V. die nichts zu tun unterldft um Gottes willen,
V1. die man nichts lehren kann,

2 Vgl. den Artikel iber ,,Miroir” im DSp. X, 1290-1312.
2 Vgl. Le miroir, a.a.0. 53.
% Vgl. Le miroir, a.a.0. 63.



Rosmarie Tscheer 48

VII. der man weder etwas nehmen
VIIL. noch geben kann
IX. und die keinerlei Willen hat.?®

Ferner wird festgestellt, da die Seele sechs Fliigel hat wie der Seraphin
und nichts mehr begehrt, das ihr durch Vermittlung zukime, wie ja die dem
Seraph eigene Sehweise darin besteht, daB es zwischen seiner Liebe und
Gottes Liebe keinen Vermittler gibt.

Hier zeigt sich auch der Beriithrungspunkt der mystischen Geistigkeit der
Marguerite Porete mit derjenigen von Hadewijch von Antwerpen: beide ba-
sieren auf der mystischen Theologie des Bonaventura, wie sie im ltinera-
rium® ihren Ausdruck findet. Beide sind in ihrem Denken jedoch u.a. auch
von den Viktorinern Bernhard von Clairvaux und Wilhelm von St. Thierry
gepragt.

So erhilt die vernichtigte Seele fortwihrend ohne Vermittler von Gott
Kunde; denn sie sucht die Gotteserkenntnis nicht unter den Lehrmeistern
dieser Welt, sondern in der Verachtung oder Geringschitzung der Welt und
ihrerselbst (en mépris véritable du monde et d’elle-méme)

Die Verfasserin des ,Miroir* erginzt ihre Erkldrungen, wie eine solche
»vernichtigte Seele® beschaffen sein miisse, mit der Feststellung, daB sie
sich vor absolut nichts mehr zu fiirchten brauche, weder vor Michtigen tiber
der Erde, noch auf, noch unter der Erde, wenn Gott ihr bleibt, ,,weil er iiber-
all ganz er, allméchtig, ganz Weisheit und ganz Giite ist.“3!

Das ist nun allerdings mehr als ein bloBes Konzept, vielmehr ein begei-
stertes und begeisterndes Glaubensbekenntnis zu diesem Gott, der Himmel
und Erde und alles, was darauf, dariiber und darunter ist, erschaffen hat.

Im , ,Miroir* finden wir eine deutlich abgegrenzie Stufenfolge des mysti-
schen Aufstiegs vor: Auf den ersten vier Stufen ist die Seele damit beschif-
tigt, die Gebote Gottes zu halten und ein asketisches Leben nach den Tu-
genden und den evangelischen Riten, in Meditation und Kontemplation zu
fiihren. Auf der vierten Stufe erfihrt sie ,die Beriihrung der reinen Freude
gottlicher Liebe®. Doch erst die fiinfte Stufe fiihrt sie durch , eine Bewegung
des Lichts* zur wahren Erkenntnis, daB sie nichts, ein »~Abgrund des
Nichts®, Gott aber ,,die lautere Giite* ist. Jetzt erst gelangt sie durch Verzicht
auf jeglichen eigenen Willen und durch die Liebe in die ,,Ruhe und den Be-
sitz vollkommener Freiheit®. Erst auf der sechsten Stufe sieht und spiegelt
sich Gott in dieser Seele, indem er sie durch eine ,,Offnung, die sich wie ein
Blitz ereignet”, erleuchtet. Er erfiillt sie ohne ihr Zutun aus seinem inner-

¥ Vel. Le miroir, a.a.0. 55.
30 Ebd.
Y Vgl. Le miroir, a.a.0. 56.



Alternatives Leben im Mittelalter 49

gottlichen Leben heraus mit Erkenntnis, Liebe, Lobpreis. Dieser Augenblick
der Verkldrung der Seele als Vorgeschmack kiinftiger Glorie ist das Werk
des ,Loinpres“, des ,Fernnahen®, ist gottliches Leben. Die ,,vernichtigte®
Seele ist ,.frei geworden von allen duBleren Begierden und allem inneren
Empfinden®. Sie sorgt sich um nichts mehr, nicht einmal nm ihr Heil. Sie ist
vollkommen willenlos, da nur noch der gottliche Wille in ihr herrscht. Sie
ist den Tugenden nicht mehr nntertan. Wir lesen gegen Ende des 9. Kap.:

»cette dme est a ’école de la Divinité; aussi si¢ge-t-elle en la vallée
d’Humilité et en la plaine de Vérité, et elle se repose sur la Montagne
d’Amour. “¥2

Diese Seele ist verklért und erlenchtet. Sie ,,tritt ans sich selbst herans®, ,,sie
lebt aus gottlicher Liebe und ans gottlichem Leben®. Vorher stirbt diese
Seele aber den dreifachen Tod. ,,Zn Beginn lebte diese Seele aus dem Leben
der Gnade, und diese Gnade wurde aus dem Tod der Siinde geboren. Nach-
her*, spricht Amour, ,,lebte sie ans dem Leben des Geistes, und dieses Le-
ben wurde aus dem Tod der Natur geboren. Und jetzt lebt sie aus dem gott-
lichen Leben, und dieses Leben wurde aus dem geistigen Tod geboren*.?? —
Die siebte und letzte Stufe dieses Aufstiegs, jene der ewigen Glorie, erreicht
die Seele erst nach ihrem Tode.

Ahnlich wie bei Hadewijch von Antwerpen ist fiir Marguerite Porete die
trinitarische Mystik bedentsam. In Kap. 115 ihres ,Miroir* erklért sie:

»Die gottliche Liebe gebiert in der vernichtigten Seele, in der freien Seele,
in der erleuchteten Seele ewiges Wesen, empfangendes Genielen, liebe-
volle Vereinigung. Aus der ewigen Substanz empfingt das Gedédchtnis das
Vermdgen des Vaters (la puissance du Pére). Aus dem empfangenden Ge-
nieBen erhilt der Verstand die Weisheit des Sohnes; und aus der lieben-
den Vereinigung empfingt der Wille die Giite des Heiligen Geistes. Die
Giite des Heiligen Geistes vereinigt sie (die Seele) in der Liebe des Vaters
und des Sohnes. Diese Vereinigung versetzt die Seele in ein Sein ohne
Sein, welches das Sein selbst ist.“ (das Sein, auf das keinerlei Bestimmung
mehr zutrifft.) 3

Solchermaflen hat die Seele das Stadium erreicht, in dem zwischen ihrer
Liebe und der gottlichen Liebe kein Vermittler mehr ist, wie wir oben
(Kap. 5) gelesen haben. Die befreite und mit Gott vereinte Seele, die von al-
lem eigenen Wollen losgeldst ist, erreicht einen Zustand, in dem ,,eine sol-
che Seele Gott nicht mehr durch Bufie oder durch irgend ein Sakrament der

2 Vgl. Le miroir, a.a.0. 61.
¥ Vgl. Le miroir, a.a.0. 125.
¥ Vgl. Le miroir, a.a.0. 190.



Rosmarie Tscheer 50

Heiligen Kirche, weder durch Gedanken oder Worte noch durch Werke, we-
der durch ein Geschopf hier auf Erden noch durch ein Geschopf von oben,
weder durch Gerechtigkeit noch Barmherzigkeit noch darch ehrenvolle
Ehre, weder durch géttliche Erkenatnis noch durch géttliche Liebe oder
Gotteslob sucht.”? — Eckhart (ca. 1260-1328), von dessen Predigten und
Traktaten Porete gehort haben mag, nennt diesen Zustand der Seele ,,Abge-
schiedenheit®3,

Dieses Ubersteigen der Tugenden, wie sie unsere Mystikerin beschreibt,
das das gottliche Leben als unverlierbaren Besitz, als Habitus erscheinen
14Bt, ist indessen mehr noch als die Wesenseinheit der Seele mit Gott als
hiretisch bezeichnet worden. Es hat zum Prozefl und Todesurteil von Mar-
guerite Porete gefiihrt. Thre anspruchsvollen Gedankengiinge sind miver-
standen worden, nnd man hat ihr iiberdies moralischen Indifferentismus, ja
Libertinismus vorgeworfen.

In der Chronik des Wilhelm von Nangis iiber den Prozefl wird festgehal-
ten, ,,daf} die in der Liebe zu ihrem Schopfer vernichtigte Seele ihrer Natur
ohne Skrupel und Gewissensbisse alles erlanben kann und muf, was diese
wiinscht und verlangt.?’

Ahnlich hat anch Eckhart wegen bestimmter Thesen in seinen Schriften
1329 von Papst Johannes XXII. in dessen Bulle ,.In Agro Dominico* eine
Verurteilung erfahren, die ihm personlich allerdings nichts mehr anhaben
konnte, da er vor Jahresfrist gestorben war. Doch stehen Eckhart und M. Po-
rete in meiner Sicht sehr wohl anf dem Boden der ,,Sainte-Eglise-La Grande
(= ,,GroBen Heiligen Kirche*), wie die Autorin des ,Miroir* die von der
Liebe und dem HI. Geist geleitete Kirche nennt im Unterschied zur ,,Sainte
Eglise-La-Petite” (= ,,Kleinen Heiligen Kirche*), die sich unterhalb der er-
steren befindet und vom Verstand gefiihrt wird.?® Diese Unterscheidung gab
freilich Anlal zo MiB3deutungen.

Moglicherweise hat sie jedoch schon Mifiverstindnisse befiirchtet, weil
sie im Prolog so eindringlich mahnt:

,HOrt gut zu, mit grofler Verstandeskraft und mit groBer Sorgfalt (Ge-
nauigkeit, Differenziertheit) von innen heraus! Denn sonst werden alle,
die zuhéren, es mildeuten (falsch verstehen),«3°

* Vgl. Le miroir, a.a.0. 158.

3 Vgl. Aus den deutschen Traktaten: ,,Von Abgeschiedenheit™ in: Meister Eckhart. Hrsg., ein-
gel. und z.T. tibersetzt von D. Mieth. Olten 1979, 81f[.

Y7 Vgl. Der Berg der Liebe, a.a.0. 135.

¥ Vgl. Le miroir, a.a.0. 107f.

3% Val. Le miroir, a.a.0. 51.



Alternatives Leben im Mittelalter 51

Mir scheint, es sei als ein Gliicksfall zu werten, daf} dieser ,,Spiegel der
einfachen Seelen* trotz zahlreicher Verfolgungen und Androhung strengster
Kirchenstrafen in vier Sprachen, sechs verschiedenen Fassungen, insgesamt
in dreizehn Handschriften (einer altfranzosischen aus dem spiten 15. Jh., 3
englischen, 4 lateinischen, 5 italienischen) iiberliefert worden ist.*® Die ita-
lienische Mystikforscherin Romana Guarnieri entdeckte bei Arbeiten iiber
die Bewegung des ,.Freien Geistes* den altfranzosischen ,,Miroir* und be-
richtete erstmals im ,,Osservatore Romano* vom 16. Juni 1946, 3 dariiber.
— Die Richter der Porete wihnten ja, das inkriminierte Buch mit der Auto-
rin verbrannt und ein fiir allemal ausgetilgt zu haben.

Was aber ist es eigentlich, das uns mehr als 650 Jahre nach dem Tod der
Hadewijch von Antwerpen und Marguerite Porete in ihren Texten so beein-
druckt?

Vielleicht dies, daf3 sie uns zeigen und lehren, daf3 Gotteserfahrung jeder-
zeit auch hier und jetzt moglich ist; daB ihr Ergriffensein, das sie sprachlich
und dichterisch umsetzen, aus der Tiefe und Mitte ihres Wesens kommt, daf3
es nichts anderes als ihr Glaubensvollzug ist, der sich in Spiritualitédt ver-
wandelt, ihr ganzes Wesen durchdringt und prégt. Also keine Flucht in eine
andere Realitiit! Kein gewolltes Suchen nach auBergewéhnlichen Erlebnis-
sen! Vielmehr zeigen uns diese Texte, daB es ein ,,Mit-dem-Herzen Denken*
gibt, ein suchendes Erfahren und erfahrenes Suchen, das durchaus Gottes-
begegnung, ja objektives Beriihrtsein von Gott als Seinsgrund bedeutet.*

Diese beiden Mystikerinnen ,beweisen” uns, dafl dieser unbegreifliche
Gott angerufen, angesprochen werden kann, ja sogar angesprochen werden
will, dal} er aus seiner Unbegreiflichkeit, Unbegrenztheit heraus antwortet
und auf diese Weise unserem begrenzten Leben eine neue Dimension, eine
neue Dynamik und Geistigkeit zu vermitteln vermag. Wir erspiiren in ihren
Texten Mystik — als Erfahrung, Mystologie — als Sprechen und Verstehen der
Erfahrung, Mystagogie — als Hinfiihrung zur mystischen Erfahrung.®

4 Es wird vermutet, da asketisch-kontemplative Orden, darunter Kartduser, Jesuaten v. Ve-
nedig und die Cassinensische Kongregation der Benediktiner heimliche Leser dieses anonym
weitergereichten Textes waren und ihn auf diese Weise hiiteten.

4 Vgl. Il movimento del Libero Spirito. Testi e documenti, in: Archivio italiano per la storia
della pieta 4 (1965), 353-708, zitiert nach H. Unger, Der Berg der Liebe, a.a.0. 272f. Vgl.
dazu den Art. iiber ,,Fréres du Libre Esprit* von Romana Guarnieri im DSp. V, 1241-1268).
42 Vgl. J. Sudbrack, Mystische Spuren. Auf der Suche nach der christlichen Lebensgestalt.
Wiirzburg 1990, 53ff.

43 GemiB der diesbeziiglichen Dreiteilung, festgesetzt von 1. Behn in: Spanische Mystik. Dar-
stellung und Deutung. Diisseldorf 1957, 8. — Die Bezeichnung ,Mystagogie* findet sich schon
bei Origenes und griech. Kirchenvitern wie Gregor von Nyssa.





