Eintibung und Weisung

56

EINUBUNG UND WEISUNG

Die stillen Gebete vor der Kommunion
,,Domine Jesu Christe* und ,,Perceptio*
als Ausdruck personlicher Frommigkeit

des Priesters

1. Der Text'
LATEINISCH

Domine Iesu Christe,

Fili Dei vivi,

qui ex voluntate Patris

cooperante Spiritu Sancto

per mortem tuam mundom vivificasti:
libera me per hoc sacrosanctum Corpus
et Sanguinem tunm ab omnibus
iniquitatibus meis et universis malis,

et fac me tnis semper inhaerere mandatis,
et a te numquam separari permittas.

Perceptio Corporis et Sanguinis tui,
Domine lesn Christe, non mihi proveniat
in iudicium et condemnationem:

sed pro tna pietate prosit mihi

ad tutamentnm mentis et corporis

et ad medelam percipiendam.

DEUTSCH

Herr Jesus Christus,

Sohn des lebendigen Gottes,

dem Willen des Vaters gehorsam,

hast du im Heiligen Geist durch deinen

Tod der Welt das Leben geschenkt.

Erlése mich dnrch deinen Leib und dein Blut
von allen Siinden und allem Bésen.

Hilf mir, daB ich deine Gebote

treu erfiille, und laB nicht zn,

daB ich jemals von dir getrennt werde.

Herr Jesns Christus,

der Empfang deines Leibes und Blutes
bringe mir nicht Gericht und Verdammnis,
sondern Segen und Heil.

2. Liturgiegeschichtliche Betrachtung

Die stillen Gebete vor der Kommunion gehéren nicht zum urspriinglichen Ritual der
heiligen Messe. Sie sind dem romischen Mefformular in der gallisch-frankischen
Kirche zugewachsen?.

' Die dentsche Ubersetzung ist nen seit Erscheinen der offiziellen Ausgabe der dentschen
MeBbiicher im Jahr 1976. Sie ist relativ frei gegeniiber dem Original. Manche der folgenden
Ausfilhrungen beziehen sich ausdriicklich auf diese dentsche Fassnng. Sofern es um Feinhei-
ten der lateinischen Textfassung geht, wird dies ausdriicklich angemerkt.

? Vgl. zam Ganzen: Josef Andreas Jungmann, Missarum Sollemnia. Eine genetische Er-
kldrong der rémischen Messe, Bd. 2. Freiburg 41958, 426—435; Theodor Schnitzler, Was die
Messe bedeutet. Hilfen zur Mitfeier. Freiburg 71979, 193f.



Einiibung und Weisung 57

Es handelt sich um personlich gehaltene Gebete, die Ich-Form der Aussagen be-
legt das. Thre nicht-romische Herkunft wird auch deutlich aus der Christus-Anrede,
die in der rémischen Liturgie keine Tradition hat.

Aus einer Fiille solcher und dhnlicher Gebete haben sich die beiden hier betrach-
teten erhalten. Sie sind auch nach der Liturgiereform des Zweiten Vatikanischen
Konzils in das von Papst Paul VI. am 3. April 1969 veroffentlichte Missale Roma-
num iibernommen worden.

Der ilteste schriftliche Beleg des Gebetes ,,Domine Iesu Christe* ist gegeben im
Sakramentar von Amiens aus dem 9. Jahrhundert. Es ist zu vermuten, da} es sich
dabei um eine von vielen Varianten handelt. In der gallisch-frénkischen Liturgie
sind diese Gebete wohl auch als personliche Gebete der Gldubigen vor dem Kom-
munionempfang iiblich gewesen.

Das ,,Perceptio-Gebet ist iiberliefert im Sakramentar von Fulda, 10. Jahrhundert,
damals im Nordosten des karolinigischen Raumes. Das Zweite Vatikanische Kon-
zil hat den urspriinglichen Textbestand des Gebetes, in dem lediglich vom ,Leib*
die Rede war und der deshalb das Gebet auch immer in der Karfreitagsliturgie be-
lieB, erweitert um die Wendung vom ,,Blut“. Mehrfach mitiiberliefert ist folgender
Text*:

Domine Sancte Pater, Herr, Heiliger Vater,

omnipotens aeterne Deus, allméchtiger ewiger Gott,

da mihi Corpus et Sanguinem la mich den Leib und das Blut

Christi filii tui Domini nostri deines Sohnes Christus, unseres Herrn,

ita sumere, ut merear per hoc so empfangen, daf} ich wiirdig werde, durch
remissionem peccatorum accipere sie Vergebung der Siinden zu erlangen und
et tuo Sancto Spiritu repleri. von deinem Heiligen Geist erfiillt zu werden.
Quia tu es Deus Deun du bist Gott,

et in te est Deus und in dir ist Gott,

et praeter te non est alius, und auBer dir ist kein anderer,

cuius regnum permanet dessen Reich Bestand hat

in saecula saeculorum. in alle Ewigkeit.

Es gab offensichtlich eine Tendenz der Vermehrung solcher Gebete, da man im Ri-
tual der Eucharistiefeier an dieser Stelle einen Ort der personlichen Frommigkeit des
Zelebranten sah. Man war sich allerdings immer auch tiber den personlichen, nicht-
rituellen Charakter dieser Gebete im klaren®.

Die Festlegung auf die beiden Gebete ,,Domine lesu Christe* und ,,Perceptio®
wird {iblich in Italien im 11. Jahrhundert. Sie werden immer deutlicher theologisch
interpretiert weniger im Sinne der personlichen Vorbereitung auf einen wiirdigen
Kommunionempfang als vielmehr im biblischen Sinn: Das Sakrament moge sich
auf die Heiligung des Lebens auswirken. Diese Interpretation grenzt den Wert der
Gebete vom magischen MiBverstindnis der Uberbetonung des ,,opus operatum* ab.

3 Sakramentar von Tours, 9. Jh., Sakramentare von Fulda und Chartres, 10. Jh. (Ubers. Vf.).
4 Bernold von Konstanz, 1090: ,privatae orationes non ex ordine, sed ex religiosorum tradi-
tione®, vgl. Jungmann, a.a.0. (s. Anm. 2).



Einiibung und Weisung 58

3. Biblische Assoziationen

3.1 ,,Sohn des lebendigen Goites*

Diese Anrede Jesu Christi ist ein Zitat des Messiasbekenntnisses des Petrus (Mt
16, 16). Dieses Bekenntnis wird in der Perikope (Mt 16,13-20) von Jesus als be-
sondere Offenbarung ausgewiesen. Nicht aus sich selbst hat Petrus dieses Wissen,
sondern vom ,,Vater im Himmel* (Mt 16,17b).

So erinnert die Wiederholung des Bekenntnisses daran, daB wir den Glauben
nicht unseren Erfahrungen oder unseren Spekulationen verdanken. Der Glaube ist
zuallererst ein Geschenk Gottes an uns. Glauben beginnt damit, daB Gott uns an-
spricht. Sein Wort ist Jesus Christus. Darauf im Bekenntnis — ausdriicklich und
durch das ganze Leben — Antwort zu geben, das ist unser Teil am Glauben.

Nicht umsonst wird die Perikope als Stiftungsurkunde der Kirche iiberhaupt an-
gesehen. Denn mit diesem Bekenntnis beginnt die Kirche. Dabei geht es weniger
um die Einsetzung des Petrus in eine bestimmte Funktion, noch gar, wie man es
friiher in katholischer Apologetik gern darstellte, um die Verankerung des pépstli-
chen Primates in einem Wort Jesu. Vielmehr geht es um den Zusammenhang zwi-
schen Bekenntnis und Kirche. Das Bekenntnis ist ihr Grund. Einstimmen in dieses
Bekenntnis in Wort und Tat, das heit: Kirche sein. Und das steht durch Jesu Chri-
sti Verheifung an Petrus unter dem Siegel, daf} keine Macht der Welt die Kraft der
GewiBheit im Glauben brechen kann. Das ist allerdings kein Anlal zu einem tri-
umphalistischen Mifiverstdndnis von Kirche, das sich in duBerlicher Pracht entfal-
ten miiflte, sondern es ist die Erinnerung an den Zusammenhang von Kirche und Be-
kenntnis.

Fiir uns Priester ist das eine wichtige Einsicht: Glauben und Priestertum sind
nicht ein Privileg und diirfen nicht zur Grundlage der Selbstiiberschitzung und des
Diinkels werden. Sie sind nur so viel wert, wie das Bekenntnis zu Christus, unserem
Herrn, in Wort und Tat lebendig ist. Nicht ohne Hintersinn erinnert das Gebet daran,
dal} Jesus Christus, der Sohn des lebendigen Gottes, der Welr das Leben geschenkt
hat. Nicht um unserer selbst willen gibt es uns als Priester, sondem dafiir, daB Welt
und Menschen das Leben Gottes finden konnen. Sie kénnen dieses Leben nur fin-
den, wenn wir es in uns haben und wenn wir es nicht fiir uns behalten, sondern Welt
und Menschen daran teilhaben lassen wollen. Deshalb ist es notwendig, diese Worte
als personliches Gebet zu verstehen, als Gebet des Priesters, der als Person fiir das
Bekenntnis des Glaubens an Jesus Christus einsteht, und sie gleichzeitig nicht als
privates Gebet miizuverstehen, so als sei dem Priester ein irgendwie geartetes Pri-
vileg des Glaubens vorbehalten, an dem nicht alle Menschen durch Ubereinstim-
mung in diesem Bekenntnis teilhaben kénnten.

3.2 ,Dem Willen des Vaters gehorsam*“

Diese Worte sind ein Zitat aus dem Christushymnus des Paulus im Philipperbrief
(Phil 2,6-11). Gehorsam ist fiir viele heutige Menschen eine sehr unzeitgemiRe
Vorstellung. Allzu leichtfertig wird Gehorsam als Gegenbegriff zur Freiheit ver-



Einiibung und Weisung 59

standen. Das hingt vielleicht mit den Erfahrungen zusammen, die wir als Kinder ge-
macht haben. Da war Gehorsam die Folgsamkeit gegeniiber dem, was Mutter und
Vater uns gesagt haben. Folgsamkeit haben wir lernen miissen als die oft schmerz-
liche Einsicht, daB wir bei den Taten und Urteilen der Erwachsenen nicht mitreden
konnten, weil wir zu klein waren, und daB dafiir gesorgt werden mufite, manches
Mal sehr hart und handgreiflich, dafl uns kein Unheil widerfuhr. So jedenfalls wurde
es uns gesagt, wenn wir uneinsichtig waren. Diese Uneinsichtigkeit, dieses Sich-
Wehren wiederum hat damit zu tun, daB durch Folgsamkeit Kinder kindlich gehal-
ten werden. Kinder sind klein und unverstindig und miissen deshalb folgsam sein,
und wenn sie immer nur folgsam sind, dann bleiben sie klein und unverstindig.

Gehorsam ist auch ein groBes Thema in der Tradition der Kirche. Wir Priester
beispielsweise versprechen bei der Priesterweihe dem Bischof und seinen Nachfol-
gern Gehorsam. Nicht immer wurde in der kirchlichen Tradition pfleglich mit die-
sem Gehorsam umgegangen. Aus der jesuitischen Uberlieferung wurde das beriich-
tigte Wort vom ,,Kadavergehorsam* bekannt’. Es gab und gibt in der Kirche genii-
gend Beispiele fiir den Mifbrauch solchen ,,blinden* Gehorsams: Charaktere und
Personlichkeiten sind daran zerbrochen und zerbrochen worden.

Der Gehorsam, von dem Paulus im Philipperbrief spricht, der Gehorsam Jesu
Christi gegeniiber dem Willen des Vaters, ist alles andere als solche unmiindig ma-
chende Folgsamkeit. Er ist vielmehr hochste Freiheit. Paulus spricht von der Selbst-
entiuferung, Selbsterniedrigung Jesu Christi. Dieser Gehorsam ist allein dem Wil-
len des Vaters geschuldet, niemandem sonst. Es ist der Gehorsam, in dem Jesus vor
der Passion betet: ,,Vater, alles ist dir méglich. Nimm diesen Kelch von mir! Aber
nicht, was ich will, sondern was du willst!* (Mk 14,36) Es ist derselbe Gehorsam,
zu dem wir uns stellen, wenn wir im Vaterunser beten: ,,Dein Wille geschehe!*

In der Vergangenheit hat man in der kirchlichen Spiritualitét zu sehr betont, dafl
es sich um Gehorsam handelt. Damit wurde der Eindruck erweckt, Christsein be-
deutet Unmiindigkeit. Heute haben wir zu betonen, daf} es sich um Gehorsam ge-
geniiber dem Willen des Vaters handelt und nur gegeniiber diesem. Keinem anderen
als Gott selbst darf dieser Gehorsam dargebracht werden. Deshalb sind auch Ge-
horsam und freie MeinungsduBerung, auch und gerade in der Kirche, kein Wider-
spruch. Im Gegenteil: Je mehr und klarer wir uns im Gehorsam an Gottes Willen ge-
bunden fiihlen, um so deutlicher und klarer werden wir auch fihig und bereit sein,
in der Kirche offen, frei und ,,gewissenhaft” zu reden.

Das ist eine wichtige Erinnerung fiir uns Priester: dal wir unsere Kraft zu gehor-
chen reservieren fiir Gott und seinen Willen, und da8 wir deshalb unbeeindruckt von
allen Autorititen, die uns sonst unter ihr Diktat zwingen wollen, durchs Leben ge-
hen. Das bezieht sich auf kirchliche und weltliche Autoritédten, die aus uns einen

5 Ignatius von Loyola (1491-1556), Constitutiones Societatis Jesu VI,1: Die Briider sollen
sich von der gottlichen Vorsehung durch die Oberen tragen und leiten lassen, ,,perinde ac si
cadaver essent, als ob sie ein Leichnam wiiren. Allerdings ist das Objekt dieses Gehorsams
die gottliche Vorsehung. Und Ignatius schrinkt den Gehorsam ausdriicklich ein ,,auf alle die
Dinge, auf die er sich ohne Beeintrichtigung der gottlichen Liebe erstrecken kann® (ebd.).



Einiibung und Weisung 60

Spielball ihres Machtstrebens zu machen versuchen, genauso wie auf anonyme
Michte und Krifte, die um Gefolgschaft bemiiht sind. Gehorsam gegeniiber dem
Willen des Vaters schiitzt eben auch vor Meinungsdruck uad Konsumterror,

So diirfen und sollen wir bei diesem Gebet, orientiert am Beispiel Jesu Christi,
an beides denken: daf} gerade wir als Priester dem Willen Gottes Gehorsam schul-
den, aber eben auch nur dem Willen Gottes und nichts und niemandem sonst.

3.3 ,,Nicht Gericht und Verdammnis “

Im Hintergrund dieser Worte des Perceptio-Gebetes steht die Mahnung des Paulus
im ersten Korintherbrief: ,JJeder soll sich selbst priifen; erst dann soll er vou dem
Brot essen und aus dem Kelch trinken. Denn wer davon i8t und trinkt, ohne zu be-
deuken, dafi es der Leib des Herrn ist, der zieht sich das Gericht zu, indem er i8t und
trinkt.*“ (1 Kor 11,28)®

Paulus hat in seiner Abendmahlsiiberlieferung (I Kor 11,23-26) stark das ,,Ge-
dichtnis* betont. Er formuliert ausdriicklich einen eschatologischen Vorbehalt: ,,Ihr
verkiindet den Tod des Herrn, bis er kommt!“ (1 Kor 11,26). Es ist offenkundig, daBl
Paulus seiner Gemeinde verdeutlichen will, da die Eucharistie nicht die Vorweg-
nahme des Mahles der Seligen ist, sondern die Eucharistie ist gebunden an die Kir-
che und ihre Zeit. Die Eucharistie ist nicht fiir den Himmel, sondern fiir das Leben
auf der Erde, in und mit der Kirche. Die Eucharistie ist die Gegenwart des Neuen
Bundes, jetzt und hier in der Gemeiuschaft der Kirche. Anliegen des Paulus bei sei-
nen Aussagen iiber die Heilskraft des Sakramentes ist eine Communio-Theologie.
Schuldig am Sakrament und in diesem Sinn unwiirdiger Empfinger ist nicht der, der
durch irgendeine beliebige Siinde sich verfehlt hat; schuldig und unwiirdig ist, wer
nicht den Sinn der Eucharistie in der Liebe zueinander und im Dienst aneinander
sieht.

Die recht gefeierte Eucharistie wirkt Gemeinschaft und Leben. Diese Sicht der
Eucharistie und der Gemeinschaft der Kirche ist der Gegenstand der Selbstpriifung,
die Paulus verlangt. , Nicht bedenken, daB es der Leib des Herrn ist®, damit meint
Paulus, da die Gemeinde begreifen soll, daB der Empfang der eucharistischen Ga-
ben aus ihr selbst den Leib Christi macht, die Kirche. Ausdriicklich sagt der Apo-
stel (1 Kor 10,17): Ein Brot ist es. Darum sind wir viele ein Leib; denn wir alle ha-
ben teil an dem einen Brot.

Um diese Einstellung zum Sakrament geht es im Gebet ,,Perceptio®. Nicht die
personliche Siindhaftigkeit macht den Empfaug des Sakramentes unwiirdig oder gar
unwirksam, sondern Gericht und Verdammnis zieht sich der zu, der das Sakrament
zwar empfangt, sich aber der ,,commuuio®, der Gemeinschaft der Kirche verweigert.
Segen und Heil liegt darin, ,,den Leib des Herrn zu unterscheiden®, also sich durch
den Empfang bereit, fahig und willig zu machen zur Auferbauung der Gemeiu-
schaft, der Gemeinde.

MiBverstanden von Grund auf wiire demnach dieses Gebet, wenn man es auf eine

¢ Zur Auslegung im Ganzen vgl. H. Conzelmann, Der erste Brief an die Korinther. Géottingen
1969, z. St.; H. 1. Klauck, 1. Korintherbrief. Wiirzburg 1984, z. St.



Einiibung und Weisung 61

private Selbstheiligung beziehen wollte. Sinn des Empfanges der Kommunion ist
immer der ganze Leib, ist immer die konstruktive Mitsorge und Mitarbeit fiir die
Gemeinschaft in Liebe zueinander und im Dienst aneinander. Im persénlichen Ge-
bet wird die Privatheit iiberwunden: Wir beten darum, unseren Teil leisten zu kon-
nen fiir die Auferbauung des Ganzen. Darin liegen Segen und Heil des Sakramen-
tes.

4. Die Gebete als ganze betrachtet

Die Tatsache, daB diese Gebete personliche Gebete des Zelebranten bei der Eucha-
ristiefeier sind, legt nahe, in ihnen den Anspruch auf Prigung einer personlichen
Frommigkeit des Priesters und deren Ausdruck zu sehen.

4.1 ,,Domine Iesu Christe

Das Gebet beginnt mit der Anrede Jesu Christi: Wir nennen ihn unseren Herrn’. Mit
Recht hat die liturgiegeschichtliche Untersuchung darauf hingewiesen, da die Ge-
betsanrede ,,Herr Jesus Christus* aus dem gallisch-fraukischen Raum stammt. Sich
zu Jesus Christus als dem Herrn bekennen, das nahm wohl MaB} an einem Selbst-
verstdndnis und einer Empfindung des Lebens, in dem man sich als Eigentum eines
Lehnsherrn betrachtete. Man sprach von sich selbst als einem Gefolgsmann. Die
Anrede des Herrn Jesus Christus ist also unsere eigene Identifikation als seine Ge-
folgsleute.

Nun ist aber Jesus Christus nicht irgendein beliebiger Lehnsherr, sondern der
Herr schlechthin, der Kyrios; er ist der Sohn des lebendigen Gottes. Gott lebendig
nennen, das heifft: mit ihm zu rechnen, ihn als bestimmend und ins Leben ein-
greifend zu erfahren. Wenn Gott in unser Leben eingreift, dann tritt der Ernstfall des
Gehorsams ein. Sein Wille soll geschehen. So wie Jesus Christus dem Willen des
Vaters gehorsam war, gehorsam bis zum Tod am Kreuz, so sollen wir Gottes Wil-
len gehorsam sein: nicht blind, sondern bedacht, durchaus damit ringend, so wie
auch Jesus damit gerungen hat. Und in dem BewufBtsein, dal wir nichts und
niemandem anderen diesen Gehorsam schulden als Gott allein. Da wird die grofie
Freiheit spiirbar, die der Glaube und die Zugehorigkeit zur Kirche bedeuten kénnen.
Es ist keine Freiheit zur personlichen freien Verfiigung, sondern eine Freiheit, die
sich durch die Grundentscheidung zum Glauben und die Berufung zum prie-
sterlichen Dienst gebunden hat an die Sendung Jesu Christi: der Welt das Leben ge-
ben.

Von Jesus Christus sagt das Gebet, daf} er durch seinen Tod der Welt das Leben
geschenkt habe. Das Wort ,,Tod* macht uns klar, da3 wir um dieses Glaubens und
dieser Sendung willen auch das Martyrium zu riskieren haben. Dieser Glaube, die-

7 Vgl. zum Ganzen auch K. Lehmann, Personliches Gebet in der Eucharistiefeier, in: ders.,
Geistlich handeln. Freiburg 1982, 105-113.



Einiibung und Weisung 62

ses Bekenntnis kann im ausweglosen Ernstfall das Leben kosten, und immer kostet
es die ganze Lebenskraft. Man kann und darf als Priester nicht dieses Bekenntnis
und diesen Glauben nur halben Herzens teilen wollen. Die ungeteilte Hingabe Jesu
Christi hat der Welt das Leben geschenkt. Unsere ungeteilte Hingabe an Jesus Chri-
stus, an Gott ist allein die Erméglichung unserer ganzen Zuwendung zu den Men-
schen, deren Zugang zu dem von Jesus Christus geschenkten Leben wir moglich
machen sollen. Gottesliebe und Liebe zu den Menschen konkurrieren nicht mitein-
ander. Nur wer Gott und Jesus Christus ganz liebt, kann ganz und gar die Menschen
lieben. So nehmen wir teil an der Sendung Jesu Christi selbst.

Das Leben der Welt ist ein Geschenk im Heiligen Geist. Dieses Leben ist das Le-
ben des Glaubens. Glaube aber, dieser Glaube, ist nicht moglich auer im Heiligen
Geist. Denn den Glauben konnen wir nicht an der Welt ablesen, und wir haben ihn
nicht aus uns selbst, sondern wir haben ihn durch den Geist, der in uns ist.

Sohn — Vater — Geist: unser Gebet hat in den ersten Zeilen auch ein Bekenntnis
zur Trinitdt eingeschlossen. Es beginnt gewissermaflen mit einer Dreifaltigkeits-
vision. ,,Wie von selbst und ungezwungen erscheint in diesen wenigen Zeilen das
Wirken des dreifaltigen Gottes.”® So kommen an dieser Stelle auch Dreifaltigkeit
und Eucharistiefeier zusammen: ,,Die Eucharistiefeier ist Dreifaltigkeitsoffenba-
rung: Geschenk des Vaters, Ankunft des Sohnes, Walten des Geistes.*

Die Bitte des Gebetes um Erlosung dhnelt der des Vaterunsers. Allerdings wird
hier unterschieden zwischen den ,,Siinden* und dem ,,Bosen. Wenn diese Unter-
scheidung nicht unsinnig sein soll, dann muf tatsdchlich zweierlei damit gemeint
sein. Einen Hinweis zum richtigen Verstehen gibt die Sprache der Liturgie selbst.
Beim Deutewort iiber den Kelch heifit es in der Eucharistiefeier: ,,vergossen zur
Vergebung der Siinden*'°. Zu vergeben sind uns die Siinden, an denen wir person-
lich schuld sind. Es geht um die Fehler, die wir machen, und um die Unebenheiten!!,
die wir in uns und an uns tragen, mit denen wir einer wirksamen Verkiindigung im
Weg stehen. Das Gebet selbst gibt in der niichsten Zeile einen weiteren verdeutli-
chenden Hinweis: Wir sind bewahrt von den Abweichungen und bleiben auf dem
geraden Weg, wenn wir uns in Treue an Gottes Gebote halten.

»Alles Bose* dagegen, das ist etwas anderes: Das ist die latente und offenkundige
Struktur des Bosen in der Welt'?, das Bose, an dem niemand schuld ist und das den-
noch da ist und seine Wirkung zeigt. Im ,,Agnus Dei* beten wir: ,,Du nimmst hin-
weg die Siinde der Welt!*"? Erlésung durch Jesus Christus meint immer beides: Ver-
gebung der personlichen Schuld und Durchbrechung des Unheilszusammenhanges
der Welt als solcher. Die Eucharistie erinnert an beide Wirklichkeiten des Bosen:
Sie hat siindenvergebende Kraft, und sie gibt Ausblick auf die durch Gott und Jesus
Christus im Heiligen Geist von innen her geheilte nene Welt.

8 K. Lehmann, a.a.0. (s. Anm. 7) 109.

9 T. Schnitzler, a.a.0. (s. Anm. 2) 193.

v effundetur in remissionem peccatorum®.

" Unebenheiten®, ,,Abweichungen” = dem Wortsinn des lat. ,,iniquitates** nachempfunden,
von ,.in-aequitas®!

12 ,universalis malis“: dabei darf durchaus ans Universum gedacht werden.

13 So jedenfalls im Deutschen, im Lateinischen allerdings: ,,peccata mundi*‘!



Einiibung und Weisung 63

Ein universaler Anspruch ist auch aus dem Wort ,jemals® der letzten Bitte des
Gebetes herauszuhoren. Es weitet den Blick auf alle Zeit des Lebens, von jetzt bis
zur Todesstunde, und es schlieBt so in direkter Weise auch die Erfahrung des All-
tags ein. Die klassische christliche Askese kennt die Tugend der ,,perseverantia fi-
nalis“, der Beharrlichkeit bis ans Ende. Sie ist hier gemeint; und sie eine Tugend zu
nennen, das ist das Verdienst dessen, der weil, welche Gefahr Alltag und Routine
fiir den lebendigen Glauben darstellen. Glaube und Eucharistie alltaglich: das ist die
Chance der Durchdringung des tatsdchlich gelebten Lebens, und es ist gleichzeitig
die Gefahr der Belanglosigkeit durch Routine. Thr begegnet nur die letzte Uberzeu-
gung, daB} Eucharistie die innigste nur vorstellbare Weise der Gemeinschaft mit Gott
ist.

Gemeinschaft mit Gott ist Ziel und VerheiBung unseres Lebens, wenn es vom
Glauben durchwirkt ist. Trennung von Gott, von Jesus Christus ist die grofte Ge-
fahr unseres Lebens. Vor ihr hat uns auch Jesus Christus in einem Wort des Evan-
geliums gewarnt: ,,Getrennt von mir konnt ihr nichts vollbringen!* (Joh 15,5) Ge-
trennt von Gott und Jesus Christus sind wir bestenfalls fleiBige Aktivisten, aber kei-
nesfalls Stifter der Gemeinschaft mit Gott fiir die Menschen, deren Weg zum Heil
uns anvertraut ist.

Personliches, aber nicht privates Gebet — der Ort vor dem Kommunionempfang
konnte das MiBverstiindnis hervorrufen, hier mache der Empfinger sich bereit fiir
den wiirdigen Empfang der eucharistischen Gaben. Dieses MiBverstindnis verbie-
tet sich von vornherein durch die Einsicht, da nicht wir uns wiirdig machen kon-
nen. Wir sagen es sogar ausdriicklich vor jedem Kommunionempfang: ,.Sprich
(Du!) nur ein Wort, so wird meine Seele gesund!*

Nein, nicht die persdnliche Bestform im Empfang der Eucharistie ist Gegenstand
dieses Gebetes. Vielmehr bitten wir um die volle Wirkung des Sakramentes fiir un-
ser Leben und bringen so an dieser Stelle Glaube und Leben im ausdriicklichen Ge-
bet vor Gott zusammen: in der Bitte um seine Hilfe bei bestehender Einsicht in un-
sere eigene Verantwortung. Dieser Aspekt verdient in hochster Weise unsere geist-
liche Aufmerksamkeit. ,,Gebete dieser Art {...] sind ein wichtiger Gradmesser dafiir,
ob die Eucharistiefeier zu sehr ,verwaltet‘, nur ,amtlich® und ganz ,6ffentlich‘ ge-
worden ist oder ob ihr auch die unaufgebbare Frommigkeit der Feiernden inne-
wohnt. So konnte dieses kleine Gebet, das eine vorbildliche Einheit von groer
Theologie und inniger Spiritualitidt darstellt, eine wesentliche Erginzung und viel-
leicht sogar eine gewisse Korrektur im Blick auf die innere Form der gegenwiirti-
gen Eucharistiefeier werden.*!*

4.2, Perceptio®

Dieses Gebet ist anderen Charakters. Das Missale Romanum schlégt es deshalb auch
als Alternative zu ,,Domine Iesu Christe* vor, nicht als Erginzung. Doch auch die-
ses kleine Gebet liegt auf der Linie der Bitte um Entfaltung der Wirkung des Sa-

14 K. Lehmann, a. a. O. (s. Anm. 7) 113,



Eintibung und Weisung 64

kramentes auf das gesamte Leben des Empfingers. Auch diesem Gebet geht es we-
niger um die Wiirdigkeit des Sakramentenempfangs!s.

Fast umgangssprachlich wirkt im deutschen Text des Gebetes das Wort ,,brin-
gen®. ,,Was bringt es mir?*, so fragen wir in der Alltagssprache nach dem personli-
chen Nutzen eines Tuns, wo dieser in Zweifel steht. Das Sakrament bringt mir et-
was, nimlich Schutz fiir Seele und Leib. Es ist gewissermafBen ein Allheilmittel
durch die Art, wie wir es empfangen und wie wir diesen Empfang im Glauben als
Vorwegnahme der Zukunft verstehen'. Gericht und Verdammnis wiren die Tren-
nung von Gott. Durch Jesu Christi und Gottes Giite soll das Sakrament uns in der
Gemeinschaft mit Gott erhalten, bis wir ganz mit ihm eins sind.

Das Gebet ist eingerahmt durch dieselbe Vokabel vom ,,Empfangen*!”. Das gibt dem
Gebet die Klammer, innerhalb derer ein theologischer Sachverhalt mitgeteilt wird: Das
Heil Gottes ist seine Zuwendung zu uns in seiner Giite. Er stellt es her, wir empfangen.
Gericht und Verdammnis liegen zuallererst in der Vorstellung, wir miiften selbst unser
und anderer Heil schaffen. Wir sind Empfénger des Heils, und der Empfang des Sa-
kramentes symbolisiert dieses Eingesténdnis, uns nicht selbst retten zu kénnen. Segen
und Heil macht Gott — an uns, fiir uns, mit uns. Mit der Einlassung aufs Empfangen sa-
gen wir unser Wissen darum und unsere Bereitschaft, das Unsere zum Ankommen von
Gottes Heil in unserer Wirklichkeit beizutragen, in der Wirklichkeit unseres personli-
chen Lebens und in der, in der wir mit vielen anderen gemeinsam leben.

Was bringt uns das Sakrament? Es bringt uns die Erinnerung daran, daB Gott uns
in Jesus Christus gerettet hat, daB er uns auf immer liebt, daB er uns seine Gemein-
schaft schenkt. Und deshalb sind wir frei von aller Angst, die wir um uns selbst ha-
ben miifiten, wenn es darauf ankime, dal wir uns selbst retten. Diese Freiheit ist Se-
gen und Heil — fiir uns selbst, und weil sie uns freistellt von der Sorge um uns selbst
— auch fir die, fiir die, wir da sein wollen.

Segen und Heil sind dabei Gegenwart und Zukunft zugleich. Gegenwart — weil
Jetzt schon wirklich ist, wer Gott fiir uns sein will und was er fiir uns tut; Zukunft —
weil wir die Vollendung lebenslang erwarten und nach ihr Ausschau halten als der
Erfiillung aller unserer Sehnsucht.

5. Die beiden Gebete als Wochengebet

Das Kirchenrecht spricht fiir die Priester von der nachhaltigen Einladung, tiglich
das eucharistische Opfer darzubringen'®. Der Codex spricht dariiber im Rahmen der
Lebensfiithrung der Kleriker.

s Deutsche Ubersetzung und lateinischer Text weichen bei diesem Gebet erheblich vonein-
ander ab. Allerdings hat auch in den iiberlieferten lateinischen Textbestand des Gebetes die
Liturgiereform des Zweiten Vatikanischen Konzils eingegriffen: Zum einen durch die Ergan-
zung des ,,Blutes” anderen durch Verzicht anf den widerspriichlichen Relativsatz ,,quod ego
indignus sumere praesumo®.

¢ ,,ad medelam percipiendam* — Der Konstruktion eignet ein futuristischer Aspekt!

17, ,perceptio” — ,,percipiendam®,

'® Can. 276, § 2,2 CIC (1983). Beim Stundengebet und der Teilnahme an geistlichen Ein-
kehrtagen ist von Verpflichtung die Rede.



Einiibung und Weisung 65

Es ist mittlerweile iiblich geworden, die Zelebration der Eucharistiefeier weniger
auf die personliche Lebensfithrung der Kleriker als vielmehr auf die pastoralen Not-
wendigkeiten der Glaubigen und ihrer Gemeinden zn beziehen. Das hat zu einem
Riickgang der Eucharistiehdufigkeit gefiihrt.

Dennoch — die nach wie vor hiufige Zelebration der Eucharistiefeier und erst
recht die tigliche bringt das Problem der Routine auf. Eine Hilfe zur Bewahrung da-
vor kann der bestindige Versuch sein, in Meditation und persénlichem betrachten-
den Gebet eine auf die Eucharistiefeier bezogene Spiritualitit zu pflegen. Dazu wie-
derum ist vielleicht hilfreich, die einzelnen Aussagen der hier betrachteten Gebete
den einzelnen Wochentagen zuzuweisen und so dem jeweiligen Wochentag einen in
der Eucharistiefeier kommemorablen Charakter zu verleihen.

SONNTAG

Der Sonntag ist der Herrentag, der Tag der Auferstehung Jesu Christi. In der christ-
lichen Tradition ist der Sonntag — seine Feier, sein Gebot der Arbeitsruhe, seine
Gottesdienstpflicht — das Merkmal der Christen im Unterschied zu anderen Reli-
gionen gewesen. Zum Sonntag gehort also in besonderer Weise das Bekenntnis
. Herr Jesus Christus, Sohn des lebendigen Gottes“. Durch seine Auferstehung hat
Gott Jesus Christus als unseren Herrn erwiesen. Es charakterisiert unsere Vorstel-
lung von Gott, ihn wegen der Auferstehung Jesu Christi den lebendigen Gott zu nen-
nen.

MONTAG

Das ist der Wochentag, mit dem fiir die meisten Menschen der Arbeitsalltag beginnt.
Wir konnen uns daran erinnern, wie Jesus Christus durch die Annahme seines Le-
bensschicksals ,,dem Willen des Vaters gehorsam‘ war. Wie er sollen wir, unseren
Alltag annehmend und bestehend, dem Willen Gottes des Vaters gehorsam sein.

DIENSTAG

wJesus Christus hat im Heiligen Geist durch seinen Tod der Welt das Leben ge-
schenkt.“ Das Leben Jesu Christi, sein neues Leben als Auferstandener, ist dyna-
misch. Es hat von Grund auf die Welt veridndert. Es soll durch uns in der Welt fiir
die Menschen antreffbar sein. Wir sind beteiligt an der Weitergabe von Gottes Ge-
schenk, an das uns gerade der Empfang der eucharistischen Gaben immer nen erin-
nert. Das von Gott geschenkte neue Leben ist das Ziel aller pastoralen Bemiihun-
gen.

MITTWOCH

Mit der Erlosung durch Jesus Christus, die uns in der Eucharistiefeier sakramental
— das heifit: sinnenfillig und symbolisch zugleich — zugewandt wird, ist die Ab-



Einiibung und Weisung 66

wendung vom Bosen besiegelt. Die Eucharistie vergibt uns unsere Siinden, und sie
ist Gottes Zeichen fiir die Verwandlung der Welt, auch ihrer siindhaften Strukturen,
von Grund auf. ,, Erldse mich durch deinen Leib und dein Blut von allen Siinden und
allem Bosen.

DONNERSTAG

Verharren im Glauben und im Guten, das ist das Gebot des Alltags. Treue zu den
Geboten ist die untere Grenze dessen, was Gott von uns will. Es macht demiitig und
realistisch, sich um dieses wenige zu bemiihen. Zwar ist das wenige nur das minde-
ste. Aber es ist besser, das mindeste zu erreichen, als an zu hoch gesteckten Idealen
der Heiligkeit zu scheitern. Dazu bitten wir Jesns Christus also um seine Hilfe. ., Hilf
mir, daf3 ich deine Gebote treu etfiille.

FREITAG

Jesu Christi Tod am Kreuz brachte ihn an die Grenze der Erfahrung, von Gott ge-
trennt zu sein. ,,Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?* (Ps 22,2)
Wir diirfen nicht, genau so wenig wie Jesus Christus, bei solchen Grenzerfahrungen
stehen bleiben. Sie sind nach vorn, auf Gottes Zukunft hin offen. ,Ich will deinen
Namen meinen Briidern verkiinden, inmitten der Gemeinde dich preisen. (Ps
22,23) ,,Lafs nicht zu, daf ich jemals von dir getrennt werde.

SAMSTAG

Das ist der Tag des Wartens und des ausschauenden Vorausblicks: auf das Kommen
des Herrn, auf neues Leben, auf seinen Tag, auf den Sonntag. Jesu Christi neues Le-
ben ist unser Segen und Heil. Dieser Tag der Verhaltenheit 1468t uns ahnen, wie sehr
wir um uns selbst zu fiirchten und zu kimpfen hiitten, wenn nicht Gott unser Schick-
sal gewendet hitte. ,, Herr Jesus Christus, der Empfang deines Leibes und Blutes
bringe mir nicht Gericht und Verdammnis, sondern Segen und Heil. “

Karl Rahner hat die Eucharistie gelegentlich ,,Sakrament unseres Alltags* ge-
nannt®. Wenn wir der Eucharistie in der Prigung unserer Frommigkeit den ihr ge-
ziemenden Platz im Alltag einrdumen, bewahren wir sie und uns selbst am besten
vor alltiglicher Belanglosigkeit. Wir entdecken sie neu und verkosten sie immer
wieder als das grofie Geheimnis unserer innigen Gemeinschaft mit Gott durch Jesus
Christus im Heiligen Geist — mysterium fidei schlechthin.

Willi Hiibinger, Frankfurt

1 K. Rahner, Fronleichnam. Fest des tiglichen Brotes, in: Glaube, der die Erde liebt. Christ-
liche Besinnung im Alltag der Welt. Freiburg 1966, 69-72, 71.





