
Einübung und Weisung 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

56 

Die stillen Gebete vor der Kommunion 
•Domine Jesu Christe" und •Perceptio" 
als Ausdruck persönlicher Frömmigkeit 
des Priesters 

1. Der Text1 

LATEINISCH 

Domine Iesu Christe, 
Fili Dei vivi, 
qui ex voluntate Patris 
cooperante Spiritu Sancto 
per mortem tuam mundum vivificasti: 
libera me per hoc sacrosanctum Corpus 
et Sanguinem tuum ab omnibus 
iniquitatibus meis et universis malis, 
et fac me tuis semper inhaerere mandatis, 
et a te numquam separari permittas. 

Perceptio Corporis et Sanguinis tui, 
Domine Iesu Christe, non mihi proveniat 
in iudicium et condemnationem: 
sed pro tua pietate prosit mihi 
ad tutamentum mentis et corporis 
et ad medelam percipiendam. 

DEUTSCH 

Herr Jesus Christus, 
Sohn des lebendigen Gottes, 
dem Willen des Vaters gehorsam, 
hast du im Heiligen Geist durch deinen 
Tod der Welt das Leben geschenkt. 
Erlöse mich durch deinen Leib und dein Blut 
von allen Sünden und allem Bösen. 
Hilf mir, daß ich deine Gebote 
treu erfülle, und laß nicht zu, 
daß ich jemals von dir getrennt werde. 

Herr Jesus Christus, 
der Empfang deines Leibes und Blutes 
bringe mir nicht Gericht und Verdammnis, 
sondern Segen und Heil. 

2. Liturgiegeschichtliche Betrachtung 

Die stillen Gebete vor der Kommunion gehören nicht zum ursprünglichen Ritual der 
heiligen Messe. Sie sind dem römischen Meßformular in der gallisch-fränkischen 
Kirche zugewachsen2. 

1 Die deutsche Übersetzung ist neu seit Erscheinen der offiziellen Ausgabe der deutschen 
Meßbücher im Jahr 1976. Sie ist relativ frei gegenüber dem Original. Manche der folgenden 
Ausführungen beziehen sich ausdrücklich auf diese deutsche Fassung. Sofern es um Feinhei- 
ten der lateinischen Textfassung geht, wird dies ausdrücklich angemerkt. 
2 Vgl. zum Ganzen: Josef Andreas Jungmann, Missarum Sollemnia. Eine genetische Er- 
klärung der römischen Messe, Bd. 2. Freiburg "1958, 426-435; Theodor Schnitzler, Was die 
Messe bedeutet. Hilfen zur Mitfeier. Freiburg 71979, 193f. 



Einübung und Weisung 57 

Es handelt sich um persönlich gehaltene Gebete, die Ich-Form der Aussagen be- 
legt das. Ihre nicht-römische Herkunft wird auch deutlich aus der Christus-Anrede, 
die in der römischen Liturgie keine Tradition hat. 

Aus einer Fülle solcher und ähnlicher Gebete haben sich die beiden hier betrach- 
teten erhalten. Sie sind auch nach der Liturgiereform des Zweiten Vatikanischen 
Konzils in das von Papst Paul VI. am 3. April 1969 veröffentlichte Missale Roma- 
num übernommen worden. 

Der älteste schriftliche Beleg des Gebetes •Domine Iesu Christe" ist gegeben im 
Sakramentar von Amiens aus dem 9. Jahrhundert. Es ist zu vermuten, daß es sich 
dabei um eine von vielen Varianten handelt. In der gallisch-fränkischen Liturgie 
sind diese Gebete wohl auch als persönliche Gebete der Gläubigen vor dem Kom- 
munionempfang üblich gewesen. 

Das •Perceptio"-Gebet ist überliefert im Sakramentar von Fulda, 10. Jahrhundert, 
damals im Nordosten des karolinigischen Raumes. Das Zweite Vatikanische Kon- 
zil hat den ursprünglichen Textbestand des Gebetes, in dem lediglich vom •Leib" 
die Rede war und der deshalb das Gebet auch immer in der Karfreitagsliturgie be- 
ließ, erweitert um die Wendung vom •Blut". Mehrfach mitüberliefert ist folgender 
Text3: 

Domine Sancte Pater, 
omnipotens aeterne Deus, 
da mihi Corpus et Sanguinem 
Christi filii tui Domini nostri 
ita sumere, ut merear per hoc 
remissionem peccatorum accipere 
et tuo Sancto Spiritu repleri. 
Quia tu es Deus 
et in te est Deus 
et praeter te non est alius, 
cuius regnum permanet 
in saecula saeculorum. 

Herr, Heiliger Vater, 
allmächtiger ewiger Gott, 
laß mich den Leib und das Blut 
deines Sohnes Christus, unseres Herrn, 
so empfangen, daß ich würdig werde, durch 
sie Vergebung der Sünden zu erlangen und 
von deinem Heiligen Geist erfüllt zu werden. 
Denn du bist Gott, 
und in dir ist Gott, 
und außer dir ist kein anderer, 
dessen Reich Bestand hat 
in alle Ewigkeit. 

Es gab offensichtlich eine Tendenz der Vermehrung solcher Gebete, da man im Ri- 
tual der Eucharistiefeier an dieser Stelle einen Ort der persönlichen Frömmigkeit des 
Zelebranten sah. Man war sich allerdings immer auch über den persönlichen, nicht- 
rituellen Charakter dieser Gebete im klaren4. 

Die Festlegung auf die beiden Gebete •Domine Iesu Christe" und •Perceptio" 
wird üblich in Italien im 11. Jahrhundert. Sie werden immer deutlicher theologisch 
interpretiert weniger im Sinne der persönlichen Vorbereitung auf einen würdigen 
Kommunionempfang als vielmehr im biblischen Sinn: Das Sakrament möge sich 
auf die Heiligung des Lebens auswirken. Diese Interpretation grenzt den Wert der 
Gebete vom magischen Mißverständnis der Überbetonung des •opus operatum" ab. 

3 Sakramentar von Tours, 9. Jh., Sakramentare von Fulda und Chartres, 10. Jh. (Übers. Vf.). 
4 Bernold von Konstanz, 1090: •privatae orationes non ex ordine, sed ex religiosorum tradi- 
tione", vgl. Jungmann, a.a.O. (s. Anm. 2). 



Einübung und Weisung 58 

3. Biblische Assoziationen 

3.7 •Sohn des lebendigen Gottes" 

Diese Anrede Jesu Christi ist ein Zitat des Messiasbekenntnisses des Petrus (Mt 
16,16). Dieses Bekenntnis wird in der Perikope (Mt 16,13-20) von Jesus als be- 
sondere Offenbarung ausgewiesen. Nicht aus sich selbst hat Petrus dieses Wissen, 
sondern vom •Vater im Himmel" (Mt 16,17b). 

So erinnert die Wiederholung des Bekenntnisses daran, daß wir den Glauben 
nicht unseren Erfahrungen oder unseren Spekulationen verdanken. Der Glaube ist 
zuallererst ein Geschenk Gottes an uns. Glauben beginnt damit, daß Gott uns an- 
spricht. Sein Wort ist Jesus Christus. Darauf im Bekenntnis - ausdrücklich und 
durch das ganze Leben - Antwort zu geben, das ist unser Teil am Glauben. 

Nicht umsonst wird die Perikope als Stiftungsurkunde der Kirche überhaupt an- 
gesehen. Denn mit diesem Bekenntnis beginnt die Kirche. Dabei geht es weniger 
um die Einsetzung des Petrus in eine bestimmte Funktion, noch gar, wie man es 
früher in katholischer Apologetik gern darstellte, um die Verankerung des päpstli- 
chen Primates in einem Wort Jesu. Vielmehr geht es um den Zusammenhang zwi- 
schen Bekenntnis und Kirche. Das Bekenntnis ist ihr Grund. Einstimmen in dieses 
Bekenntnis in Wort und Tat, das heißt: Kirche sein. Und das steht durch Jesu Chri- 
sti Verheißung an Petrus unter dem Siegel, daß keine Macht der Welt die Kraft der 
Gewißheit im Glauben brechen kann. Das ist allerdings kein Anlaß zu einem tri- 
umphalistischen Mißverständnis von Kirche, das sich in äußerlicher Pracht entfal- 
ten müßte, sondern es ist die Erinnerung an den Zusammenhang von Kirche und Be- 
kenntnis. 

Für uns Priester ist das eine wichtige Einsicht: Glauben und Priestertum sind 
nicht ein Privileg und dürfen nicht zur Grundlage der Selbstüberschätzung und des 
Dünkels werden. Sie sind nur so viel wert, wie das Bekenntnis zu Christus, unserem 
Herrn, in Wort und Tat lebendig ist. Nicht ohne Hintersinn erinnert das Gebet daran, 
daß Jesus Christus, der Sohn des lebendigen Gottes, der Welt das Leben geschenkt 
hat. Nicht um unserer selbst willen gibt es uns als Priester, sondern dafür, daß Welt 
und Menschen das Leben Gottes finden können. Sie können dieses Leben nur fin- 
den, wenn wir es in uns haben und wenn wir es nicht für uns behalten, sondern Welt 
und Menschen daran teilhaben lassen wollen. Deshalb ist es notwendig, diese Worte 
als persönliches Gebet zu verstehen, als Gebet des Priesters, der als Person für das 
Bekenntnis des Glaubens an Jesus Christus einsteht, und sie gleichzeitig nicht als 
privates Gebet mißzuverstehen, so als sei dem Priester ein irgendwie geartetes Pri- 
vileg des Glaubens vorbehalten, an dem nicht alle Menschen durch Übereinstim- 
mung in diesem Bekenntnis teilhaben könnten. 

3.2 •Dem Willen des Vaters gehorsam" 

Diese Worte sind ein Zitat aus dem Christushymnus des Paulus im Philipperbrief 
(Phil 2,6-11). Gehorsam ist für viele heutige Menschen eine sehr unzeitgemäße 
Vorstellung. Allzu leichtfertig wird Gehorsam als Gegenbegriff zur Freiheit ver- 



Einübung und Weisung 59 

standen. Das hängt vielleicht mit den Erfahrungen zusammen, die wir als Kinder ge- 
macht haben. Da war Gehorsam die Folgsamkeit gegenüber dem, was Mutter und 
Vater uns gesagt haben. Folgsamkeit haben wir lernen müssen als die oft schmerz- 
liche Einsicht, daß wir bei den Taten und Urteilen der Erwachsenen nicht mitreden 
konnten, weil wir zu klein waren, und daß dafür gesorgt werden mußte, manches 
Mal sehr hart und handgreiflich, daß uns kein Unheil widerfuhr. So jedenfalls wurde 
es uns gesagt, wenn wir uneinsichtig waren. Diese Uneinsichtigkeit, dieses Sich- 
Wehren wiederum hat damit zu tun, daß durch Folgsamkeit Kinder kindlich gehal- 
ten werden. Kinder sind klein und unverständig und müssen deshalb folgsam sein, 
und wenn sie immer nur folgsam sind, dann bleiben sie klein und unverständig. 

Gehorsam ist auch ein großes Thema in der Tradition der Kirche. Wir Priester 
beispielsweise versprechen bei der Priesterweihe dem Bischof und seinen Nachfol- 
gern Gehorsam. Nicht immer wurde in der kirchlichen Tradition pfleglich mit die- 
sem Gehorsam umgegangen. Aus der jesuitischen Überlieferung wurde das berüch- 
tigte Wort vom •Kadavergehorsam" bekannt5. Es gab und gibt in der Kirche genü- 
gend Beispiele für den Mißbrauch solchen •blinden" Gehorsams: Charaktere und 
Persönlichkeiten sind daran zerbrochen und zerbrochen worden. 

Der Gehorsam, von dem Paulus im Philipperbrief spricht, der Gehorsam Jesu 
Christi gegenüber dem Willen des Vaters, ist alles andere als solche unmündig ma- 
chende Folgsamkeit. Er ist vielmehr höchste Freiheit. Paulus spricht von der Selbst- 
entäußerung, Selbsterniedrigung Jesu Christi. Dieser Gehorsam ist allein dem Wil- 
len des Vaters geschuldet, niemandem sonst. Es ist der Gehorsam, in dem Jesus vor 
der Passion betet: •Vater, alles ist dir möglich. Nimm diesen Kelch von mir! Aber 
nicht, was ich will, sondern was du willst!" (Mk 14,36) Es ist derselbe Gehorsam, 
zu dem wir uns stellen, wenn wir im Vaterunser beten: •Dein Wille geschehe!" 

In der Vergangenheit hat man in der kirchlichen Spiritualität zu sehr betont, daß 
es sich um Gehorsam handelt. Damit wurde der Eindruck erweckt, Christsein be- 
deutet Unmündigkeit. Heute haben wir zu betonen, daß es sich um Gehorsam ge- 
genüber dem Willen des Vaters handelt und nur gegenüber diesem. Keinem anderen 
als Gott selbst darf dieser Gehorsam dargebracht werden. Deshalb sind auch Ge- 
horsam und freie Meinungsäußerung, auch und gerade in der Kirche, kein Wider- 
spruch. Im Gegenteil: Je mehr und klarer wir uns im Gehorsam an Gottes Willen ge- 
bunden fühlen, um so deutlicher und klarer werden wir auch fähig und bereit sein, 
in der Kirche offen, frei und •gewissenhaft" zu reden. 

Das ist eine wichtige Erinnerung für uns Priester: daß wir unsere Kraft zu gehor- 
chen reservieren für Gott und seinen Willen, und daß wir deshalb unbeeindruckt von 
allen Autoritäten, die uns sonst unter ihr Diktat zwingen wollen, durchs Leben ge- 
hen. Das bezieht sich auf kirchliche und weltliche Autoritäten, die aus uns einen 

5 Ignatius von Loyola (1491-1556), Constitutiones Societatis Jesu VI,1: Die Brüder sollen 
sich von der göttlichen Vorsehung durch die Oberen tragen und leiten lassen, •perinde ac si 
cadaver essent", als ob sie ein Leichnam wären. Allerdings ist das Objekt dieses Gehorsams 
die göttliche Vorsehung. Und Ignatius schränkt den Gehorsam ausdrücklich ein •auf alle die 
Dinge, auf die er sich ohne Beeinträchtigung der göttlichen Liebe erstrecken kann" (ebd.). 



Einübung und Weisung 60 

Spielball ihres Machtstrebens zu machen versuchen, genauso wie auf anonyme 
Mächte und Kräfte, die um Gefolgschaft bemüht sind. Gehorsam gegenüber dem 
Willen des Vaters schützt eben auch vor Meinungsdruck und Konsumterror. 

So dürfen und sollen wir bei diesem Gebet, orientiert am Beispiel Jesu Christi, 
an beides denken: daß gerade wir als Priester dem Willen Gottes Gehorsam schul- 
den, aber eben auch nur dem Willen Gottes und nichts und niemandem sonst. 

3.3 •Nicht Gericht und Verdammnis" 

Im Hintergrund dieser Worte des Perceptio-Gebetes steht die Mahnung des Paulus 
im ersten Korintherbrief: •Jeder soll sich selbst prüfen; erst dann soll er von dem 
Brot essen und aus dem Kelch trinken. Denn wer davon ißt und trinkt, ohne zu be- 
denken, daß es der Leib des Herrn ist, der zieht sich das Gericht zu, indem er ißt und 
trinkt." (1 Kor 11,28)6 

Paulus hat in seiner Abendmahlsüberlieferung (1 Kor 11,23-26) stark das •Ge- 
dächtnis" betont. Er formuliert ausdrücklich einen eschatologischen Vorbehalt: •Ihr 
verkündet den Tod des Herrn, bis er kommt!" (1 Kor 11,26). Es ist offenkundig, daß 
Paulus seiner Gemeinde verdeutlichen will, daß die Eucharistie nicht die Vorweg- 
nahme des Mahles der Seligen ist, sondern die Eucharistie ist gebunden an die Kir- 
che und ihre Zeit. Die Eucharistie ist nicht für den Himmel, sondern für das Leben 
auf der Erde, in und mit der Kirche. Die Eucharistie ist die Gegenwart des Neuen 
Bundes, jetzt und hier in der Gemeinschaft der Kirche. Anliegen des Paulus bei sei- 
nen Aussagen über die Heilskraft des Sakramentes ist eine Communio-Theologie. 
Schuldig am Sakrament und in diesem Sinn unwürdiger Empfänger ist nicht der, der 
durch irgendeine beliebige Sünde sich verfehlt hat; schuldig und unwürdig ist, wer 
nicht den Sinn der Eucharistie in der Liebe zueinander und im Dienst aneinander 
sieht. 

Die recht gefeierte Eucharistie wirkt Gemeinschaft und Leben. Diese Sicht der 
Eucharistie und der Gemeinschaft der Kirche ist der Gegenstand der Selbstprüfung, 
die Paulus verlangt. •Nicht bedenken, daß es der Leib des Herrn ist", damit meint 
Paulus, daß die Gemeinde begreifen soll, daß der Empfang der eucharistischen Ga- 
ben aus ihr selbst den Leib Christi macht, die Kirche. Ausdrücklich sagt der Apo- 
stel (1 Kor 10,17): Ein Brot ist es. Darum sind wir viele ein Leib; denn wir alle ha- 
ben teil an dem einen Brot." 

Um diese Einstellung zum Sakrament geht es im Gebet •Perceptio". Nicht die 
persönliche Sündhaftigkeit macht den Empfang des Sakramentes unwürdig oder gar 
unwirksam, sondern Gericht und Verdammnis zieht sich der zu, der das Sakrament 
zwar empfängt, sich aber der •communio", der Gemeinschaft der Kirche verweigert. 
Segen und Heil liegt darin, •den Leib des Herrn zu unterscheiden", also sich durch 
den Empfang bereit, fähig und willig zu machen zur Auferbauung der Gemein- 
schaft, der Gemeinde. 

Mißverstanden von Grund auf wäre demnach dieses Gebet, wenn man es auf eine 

6 Zur Auslegung im Ganzen vgl. H. Conzelmann, Der erste Brief an die Korinther. Göttingen 
1969, z. St.; H. J. Klauck, 1. Korintherbrief. Würzburg 1984, z. St. 



Einübung und Weisung 61 

private Selbstheiligung beziehen wollte. Sinn des Empfanges der Kommunion ist 
immer der ganze Leib, ist immer die konstruktive Mitsorge und Mitarbeit für die 
Gemeinschaft in Liebe zueinander und im Dienst aneinander. Im persönlichen Ge- 
bet wird die Privatheit überwunden: Wir beten darum, unseren Teil leisten zu kön- 
nen für die Auferbauung des Ganzen. Darin liegen Segen und Heil des Sakramen- 
tes. 

4. Die Gebete als ganze betrachtet 

Die Tatsache, daß diese Gebete persönliche Gebete des Zelebranten bei der Eucha- 
ristiefeier sind, legt nahe, in ihnen den Anspruch auf Prägung einer persönlichen 
Frömmigkeit des Priesters und deren Ausdruck zu sehen. 

4.1 •Domine Iesu Christe" 

Das Gebet beginnt mit der Anrede Jesu Christi: Wir nennen ihn unseren Herrn7. Mit 
Recht hat die liturgiegeschichtliche Untersuchung darauf hingewiesen, daß die Ge- 
betsanrede •Herr Jesus Christus" aus dem gallisch-fränkischen Raum stammt. Sich 
zu Jesus Christus als dem Herrn bekennen, das nahm wohl Maß an einem Selbst- 
verständnis und einer Empfindung des Lebens, in dem man sich als Eigentum eines 
Lehnsherrn betrachtete. Man sprach von sich selbst als einem Gefolgsmann. Die 
Anrede des Herrn Jesus Christus ist also unsere eigene Identifikation als seine Ge- 
folgsleute. 

Nun ist aber Jesus Christus nicht irgendein beliebiger Lehnsherr, sondern der 
Herr schlechthin, der Kyrios; er ist der Sohn des lebendigen Gottes. Gott lebendig 
nennen, das heißt: mit ihm zu rechnen, ihn als bestimmend und ins Leben ein- 
greifend zu erfahren. Wenn Gott in unser Leben eingreift, dann tritt der Ernstfall des 
Gehorsams ein. Sein Wille soll geschehen. So wie Jesus Christus dem Willen des 
Vaters gehorsam war, gehorsam bis zum Tod am Kreuz, so sollen wir Gottes Wil- 
len gehorsam sein: nicht blind, sondern bedacht, durchaus damit ringend, so wie 
auch Jesus damit gerungen hat. Und in dem Bewußtsein, daß wir nichts und 
niemandem anderen diesen Gehorsam schulden als Gott allein. Da wird die große 
Freiheit spürbar, die der Glaube und die Zugehörigkeit zur Kirche bedeuten können. 
Es ist keine Freiheit zur persönlichen freien Verfügung, sondern eine Freiheit, die 
sich durch die Grundentscheidung zum Glauben und die Berufung zum prie- 
sterlichen Dienst gebunden hat an die Sendung Jesu Christi: der Welt das Leben ge- 
ben. 

Von Jesus Christus sagt das Gebet, daß er durch seinen Tod der Welt das Leben 
geschenkt habe. Das Wort •Tod" macht uns klar, daß wir um dieses Glaubens und 
dieser Sendung willen auch das Martyrium zu riskieren haben. Dieser Glaube, die- 

7 Vgl. zum Ganzen auch K. Lehmann, Persönliches Gebet in der Eucharistiefeier, in: ders., 
Geistlich handeln. Freiburg 1982, 105-113. 



Einübung und Weisung 62 

ses Bekenntnis kann im ausweglosen Ernstfall das Leben kosten, und immer kostet 
es die ganze Lebenskraft. Man kann und darf als Priester nicht dieses Bekenntnis 
und diesen Glauben nur halben Herzens teilen wollen. Die ungeteilte Hingabe Jesu 
Christi hat der Welt das Leben geschenkt. Unsere ungeteilte Hingabe an Jesus Chri- 
stus, an Gott ist allein die Ermöglichung unserer ganzen Zuwendung zu den Men- 
schen, deren Zugang zu dem von Jesus Christus geschenkten Leben wir möglich 
machen sollen. Gottesliebe und Liebe zu den Menschen konkurrieren nicht mitein- 
ander. Nur wer Gott und Jesus Christus ganz liebt, kann ganz und gar die Menschen 
lieben. So nehmen wir teil an der Sendung Jesu Christi selbst. 

Das Leben der Welt ist ein Geschenk im Heiligen Geist. Dieses Leben ist das Le- 
ben des Glaubens. Glaube aber, dieser Glaube, ist nicht möglich außer im Heiligen 
Geist. Denn den Glauben können wir nicht an der Welt ablesen, und wir haben ihn 
nicht aus uns selbst, sondern wir haben ihn durch den Geist, der in uns ist. 

Sohn - Vater - Geist: unser Gebet hat in den ersten Zeilen auch ein Bekenntnis 
zur Trinität eingeschlossen. Es beginnt gewissermaßen mit einer Dreifaltigkeits- 
vision. •Wie von selbst und ungezwungen erscheint in diesen wenigen Zeilen das 
Wirken des dreifaltigen Gottes."8 So kommen an dieser Stelle auch Dreifaltigkeit 
und Eucharistiefeier zusammen: •Die Eucharistiefeier ist Dreifaltigkeitsoffenba- 
rung: Geschenk des Vaters, Ankunft des Sohnes, Walten des Geistes."9 

Die Bitte des Gebetes um Erlösung ähnelt der des Vaterunsers. Allerdings wird 
hier unterschieden zwischen den •Sünden" und dem •Bösen". Wenn diese Unter- 
scheidung nicht unsinnig sein soll, dann muß tatsächlich zweierlei damit gemeint 
sein. Einen Hinweis zum richtigen Verstehen gibt die Sprache der Liturgie selbst. 
Beim Deutewort über den Kelch heißt es in der Eucharistiefeier: •vergossen zur 
Vergebung der Sünden"10. Zu vergeben sind uns die Sünden, an denen wir persön- 
lich schuld sind. Es geht um die Fehler, die wir machen, und um die Unebenheiten", 
die wir in uns und an uns tragen, mit denen wir einer wirksamen Verkündigung im 
Weg stehen. Das Gebet selbst gibt in der nächsten Zeile einen weiteren verdeutli- 
chenden Hinweis: Wir sind bewahrt von den Abweichungen und bleiben auf dem 
geraden Weg, wenn wir uns in Treue an Gottes Gebote halten. 

•Alles Böse" dagegen, das ist etwas anderes: Das ist die latente und offenkundige 
Struktur des Bösen in der Welt12, das Böse, an dem niemand schuld ist und das den- 
noch da ist und seine Wirkung zeigt. Im •Agnus Dei" beten wir: •Du nimmst hin- 
weg die Sünde der Welt!"13 Erlösung durch Jesus Christus meint immer beides: Ver- 
gebung der persönlichen Schuld und Durchbrechung des Unheilszusammenhanges 
der Welt als solcher. Die Eucharistie erinnert an beide Wirklichkeiten des Bösen: 
Sie hat sündenvergebende Kraft, und sie gibt Ausblick auf die durch Gott und Jesus 
Christus im Heiligen Geist von innen her geheilte neue Welt. 

8 K. Lehmann, a.a.O. (s. Anm. 7) 109. 
9 T. Schnitzler, a.a.O. (s. Anm. 2) 193. 
10 •effundetur in remissionem peccatorum". 
1' •Unebenheiten", •Abweichungen" = dem Wortsinn des lat. •iniquitates" nachempfunden, 
von •in-aequitas"! 
12 •universalis malis": dabei darf durchaus ans Universum gedacht werden. 
13 Sojedenfalls im Deutschen, im Lateinischen allerdings: •peccata mundi"! 



Einübung und Weisung 63 

Ein universaler Anspruch ist auch aus dem Wort •jemals" der letzten Bitte des 
Gebetes herauszuhören. Es weitet den Blick auf alle Zeit des Lebens, von jetzt bis 
zur Todesstunde, und es schließt so in direkter Weise auch die Erfahrung des All- 
tags ein. Die klassische christliche Askese kennt die Tugend der •perseverantia fi- 
nalis", der Beharrlichkeit bis ans Ende. Sie ist hier gemeint; und sie eine Tugend zu 
nennen, das ist das Verdienst dessen, der weiß, welche Gefahr Alltag und Routine 
für den lebendigen Glauben darstellen. Glaube und Eucharistie alltäglich: das ist die 
Chance der Durchdringung des tatsächlich gelebten Lebens, und es ist gleichzeitig 
die Gefahr der Belanglosigkeit durch Routine. Ihr begegnet nur die letzte Überzeu- 
gung, daß Eucharistie die innigste nur vorstellbare Weise der Gemeinschaft mit Gott 

ist. 
Gemeinschaft mit Gott ist Ziel und Verheißung unseres Lebens, wenn es vom 

Glauben durchwirkt ist. Trennung von Gott, von Jesus Christus ist die größte Ge- 
fahr unseres Lebens. Vor ihr hat uns auch Jesus Christus in einem Wort des Evan- 
geliums gewarnt: •Getrennt von mir könnt ihr nichts vollbringen!" (Joh 15,5) Ge- 
trennt von Gott und Jesus Christus sind wir bestenfalls fleißige Aktivisten, aber kei- 
nesfalls Stifter der Gemeinschaft mit Gott für die Menschen, deren Weg zum Heil 
uns anvertraut ist. 

Persönliches, aber nicht privates Gebet - der Ort vor dem Kommunionempfang 
könnte das Mißverständnis hervorrufen, hier mache der Empfänger sich bereit für 
den würdigen Empfang der eucharistischen Gaben. Dieses Mißverständnis verbie- 
tet sich von vornherein durch die Einsicht, daß nicht wir uns würdig machen kön- 
nen. Wir sagen es sogar ausdrücklich vor jedem Kommunionempfang: •Sprich 
(Du!) nur ein Wort, so wird meine Seele gesund!" 

Nein, nicht die persönliche Bestform im Empfang der Eucharistie ist Gegenstand 
dieses Gebetes. Vielmehr bitten wir um die volle Wirkung des Sakramentes für un- 
ser Leben und bringen so an dieser Stelle Glaube und Leben im ausdrücklichen Ge- 
bet vor Gott zusammen: in der Bitte um seine Hilfe bei bestehender Einsicht in un- 
sere eigene Verantwortung. Dieser Aspekt verdient in höchster Weise unsere geist- 
liche Aufmerksamkeit. •Gebete dieser Art [...] sind ein wichtiger Gradmesser dafür, 
ob die Eucharistiefeier zu sehr .verwaltet', nur ,amtlich' und ganz ,öffentlich' ge- 
worden ist oder ob ihr auch die unaufgebbare Frömmigkeit der Feiernden inne- 
wohnt. So könnte dieses kleine Gebet, das eine vorbildliche Einheit von großer 
Theologie und inniger Spiritualität darstellt, eine wesentliche Ergänzung und viel- 
leicht sogar eine gewisse Korrektur im Blick auf die innere Form der gegenwärti- 
gen Eucharistiefeier werden."14 

4.2 •Perceptio" 

Dieses Gebet ist anderen Charakters. Das Missale Romanum schlägt es deshalb auch 
als Alternative zu •Domine Iesu Christe" vor, nicht als Ergänzung. Doch auch die- 
ses kleine Gebet liegt auf der Linie der Bitte um Entfaltung der Wirkung des Sa- 

K. Lehmann, a. a. O. (s. Anm. 7) 113. 



Einübung und Weisung 64 

kramentes auf das gesamte Leben des Empfängers. Auch diesem Gebet geht es we- 
niger um die Würdigkeit des Sakramentenempfangs15. 

Fast umgangssprachlich wirkt im deutschen Text des Gebetes das Wort •brin- 
gen". •Was bringt es mir?", so fragen wir in der Alltagssprache nach dem persönli- 
chen Nutzen eines Tuns, wo dieser in Zweifel steht. Das Sakrament bringt mir et- 
was, nämlich Schutz für Seele und Leib. Es ist gewissermaßen ein Allheilmittel 
durch die Art, wie wir es empfangen und wie wir diesen Empfang im Glauben als 
Vorwegnahme der Zukunft verstehen16. Gericht und Verdammnis wären die Tren- 
nung von Gott. Durch Jesu Christi und Gottes Güte soll das Sakrament uns in der 
Gemeinschaft mit Gott erhalten, bis wir ganz mit ihm eins sind. 

Das Gebet ist eingerahmt durch dieselbe Vokabel vom •Empfangen"17. Das gibt dem 
Gebet die Klammer, innerhalb derer ein theologischer Sachverhalt mitgeteilt wird: Das 
Heil Gottes ist seine Zuwendung zu uns in seiner Güte. Er stellt es her, wir empfangen. 
Gericht und Verdammnis liegen zuallererst in der Vorstellung, wir müßten selbst unser 
und anderer Heil schaffen. Wir sind Empfänger des Heils, und der Empfang des Sa- 
kramentes symbolisiert dieses Eingeständnis, uns nicht selbst retten zu können. Segen 
und Heil macht Gott - an uns, für uns, mit uns. Mit der Einlassung aufs Empfangen sa- 
gen wir unser Wissen darum und unsere Bereitschaft, das Unsere zum Ankommen von 
Gottes Heil in unserer Wirklichkeit beizutragen, in der Wirklichkeit unseres persönli- 
chen Lebens und in der, in der wir mit vielen anderen gemeinsam leben. 

Was bringt uns das Sakrament? Es bringt uns die Erinnerung daran, daß Gott uns 
in Jesus Christus gerettet hat, daß er uns auf immer liebt, daß er uns seine Gemein- 
schaft schenkt. Und deshalb sind wir frei von aller Angst, die wir um uns selbst ha- 
ben müßten, wenn es darauf ankäme, daß wir uns selbst retten. Diese Freiheit ist Se- 
gen und Heil - für uns selbst, und weil sie uns freistellt von der Sorge um uns selbst 
- auch für die, für die, wir da sein wollen. 

Segen und Heil sind dabei Gegenwart und Zukunft zugleich. Gegenwart - weil 
jetzt schon wirklich ist, wer Gott für uns sein will und was er für uns tut; Zukunft - 
weil wir die Vollendung lebenslang erwarten und nach ihr Ausschau halten als der 
Erfüllung aller unserer Sehnsucht. 

5. Die beiden Gebete als Wochengebet 

Das Kirchenrecht spricht für die Priester von der nachhaltigen Einladung, täglich 
das eucharistische Opfer darzubringen18. Der Codex spricht darüber im Rahmen der 
Lebensführung der Kleriker. 

15 Deutsche Übersetzung und lateinischer Text weichen bei diesem Gebet erheblich vonein- 
ander ab. Allerdings hat auch in den überlieferten lateinischen Textbestand des Gebetes die 
Liturgiereform des Zweiten Vatikanischen Konzils eingegriffen: Zum einen durch die Ergän- 
zung des •Blutes" anderen durch Verzicht auf den widersprüchlichen Relativsatz •quod ego 
indignus sumere praesumo". 
16 •ad medelam percipiendam" - Der Konstruktion eignet ein futuristischer Aspekt! 
17 •perceptio" - •percipiendam". 
18 Can. 276, § 2,2 CIC (1983). Beim Stundengebet und der Teilnahme an geistlichen Ein- 
kehrtagen ist von Verpflichtung die Rede. 



Einübung und Weisung 65 

Es ist mittlerweile üblich geworden, die Zelebration der Eucharistiefeier weniger 
auf die persönliche Lebensführung der Kleriker als vielmehr auf die pastoralen Not- 
wendigkeiten der Gläubigen und ihrer Gemeinden zu beziehen. Das hat zu einem 
Rückgang der Eucharistiehäufigkeit geführt. 

Dennoch - die nach wie vor häufige Zelebration der Eucharistiefeier und erst 
recht die tägliche bringt das Problem der Routine auf. Eine Hilfe zur Bewahrung da- 
vor kann der beständige Versuch sein, in Meditation und persönlichem betrachten- 
den Gebet eine auf die Eucharistiefeier bezogene Spiritualität zu pflegen. Dazu wie- 
derum ist vielleicht hilfreich, die einzelnen Aussagen der hier betrachteten Gebete 
den einzelnen Wochentagen zuzuweisen und so dem jeweiligen Wochentag einen in 
der Eucharistiefeier kommemorablen Charakter zu verleihen. 

SONNTAG 

Der Sonntag ist der Herrentag, der Tag der Auferstehung Jesu Christi. In der christ- 
lichen Tradition ist der Sonntag - seine Feier, sein Gebot der Arbeitsruhe, seine 
Gottesdienstpflicht - das Merkmal der Christen im Unterschied zu anderen Reli- 
gionen gewesen. Zum Sonntag gehört also in besonderer Weise das Bekenntnis 
•Herr Jesus Christus, Sohn des lebendigen Gottes". Durch seine Auferstehung hat 
Gott Jesus Christus als unseren Herrn erwiesen. Es charakterisiert unsere Vorstel- 
lung von Gott, ihn wegen der Auferstehung Jesu Christi den lebendigen Gott zu nen- 
nen. 

MONTAG 

Das ist der Wochentag, mit dem für die meisten Menschen der Arbeitsalltag beginnt. 
Wir können uns daran erinnern, wie Jesus Christus durch die Annahme seines Le- 
bensschicksals •dem Willen des Vaters gehorsam" war. Wie er sollen wir, unseren 
Alltag annehmend und bestehend, dem Willen Gottes des Vaters gehorsam sein. 

DIENSTAG 

•Jesus Christus hat im Heiligen Geist durch seinen Tod der Welt das Leben ge- 
schenkt. " Das Leben Jesu Christi, sein neues Leben als Auferstandener, ist dyna- 
misch. Es hat von Grund auf die Welt verändert. Es soll durch uns in der Welt für 
die Menschen antreffbar sein. Wir sind beteiligt an der Weitergabe von Gottes Ge- 
schenk, an das uns gerade der Empfang der eucharistischen Gaben immer neu erin- 
nert. Das von Gott geschenkte neue Leben ist das Ziel aller pastoralen Bemühun- 
gen. 

MITTWOCH 

Mit der Erlösung durch Jesus Christus, die uns in der Eucharistiefeier sakramental 
- das heißt: sinnenfällig und symbolisch zugleich - zugewandt wird, ist die Ab- 



Einübung und Weisung 66 

wendung vom Bösen besiegelt. Die Eucharistie vergibt uns unsere Sünden, und sie 
ist Gottes Zeichen für die Verwandlung der Welt, auch ihrer sündhaften Strukturen, 
von Grund auf. •Erlöse mich durch deinen Leib und dein Blut von allen Sünden und 
allem Bösen." 

DONNERSTAG 

Verharren im Glauben und im Guten, das ist das Gebot des Alltags. Treue zu den 
Geboten ist die untere Grenze dessen, was Gott von uns will. Es macht demütig und 
realistisch, sich um dieses wenige zu bemühen. Zwar ist das wenige nur das minde- 
ste. Aber es ist besser, das mindeste zu erreichen, als an zu hoch gesteckten Idealen 
der Heiligkeit zu scheitern. Dazu bitten wir Jesus Christus also um seine Hilfe. •Hilf 
mir, daß ich deine Gebote treu erfülle. " 

FREITAG 

Jesu Christi Tod am Kreuz brachte ihn an die Grenze der Erfahrung, von Gott ge- 
trennt zu sein. •Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?" (Ps 22,2) 
Wir dürfen nicht, genau so wenig wie Jesus Christus, bei solchen Grenzerfahrungen 
stehen bleiben. Sie sind nach vorn, auf Gottes Zukunft hin offen. •Ich will deinen 
Namen meinen Brüdern verkünden, inmitten der Gemeinde dich preisen." (Ps 
22,23) •Laß nicht zu, daß ich jemals von dir getrennt werde. " 

SAMSTAG 

Das ist der Tag des Wartens und des ausschauenden Vorausblicks: auf das Kommen 
des Herrn, auf neues Leben, auf seinen Tag, auf den Sonntag. Jesu Christi neues Le- 
ben ist unser Segen und Heil. Dieser Tag der Verhaltenheit läßt uns ahnen, wie sehr 
wir um uns selbst zu fürchten und zu kämpfen hätten, wenn nicht Gott unser Schick- 
sal gewendet hätte. •Herr Jesus Christus, der Empfang deines Leibes und Blutes 
bringe mir nicht Gericht und Verdammnis, sondern Segen und Heil. " 

Karl Rahner hat die Eucharistie gelegentlich •Sakrament unseres Alltags" ge- 
nannt19. Wenn wir der Eucharistie in der Prägung unserer Frömmigkeit den ihr ge- 
ziemenden Platz im Alltag einräumen, bewahren wir sie und uns selbst am besten 
vor alltäglicher Belanglosigkeit. Wir entdecken sie neu und verkosten sie immer 
wieder als das große Geheimnis unserer innigen Gemeinschaft mit Gott durch Jesus 
Christus im Heiligen Geist - mysterium fidei schlechthin. 

Willi Hübinger, Frankfurt 

19 K. Rahner, Fronleichnam. Fest des täglichen Brotes, in: Glaube, der die Erde liebt. Christ- 
liche Besinnung im Alltag der Welt. Freiburg 1966, 69-72, 71. 




