
67 

IM SPIEGEL DER ZEIT 

Allmähliche Aufhebung des Pflichtzölibates? 

i. 

Der Beitrag von G. Urfbarri über die Ehelosigkeit Jesu (in diesem Heft von GuL S. 
52-54) wird Anstoß erregen, und er will es. Dabei ist freilich einzuräumen, daß es 
sich um •zögernde, suchende Schritte" handelt, wie der Autor selbst betont. Frei- 
willige Ehelosigkeit ist für die Kirche aus neutestamentlicher Sicht nicht nur sinn- 
voll, sondern von kaum zu unterschätzender Bedeutung. Aber der Autor denkt hier 
in erster Linie an die Ordensleute, und er hütet sich, schnellfertige Konsequenzen 
zu ziehen - etwa im Hinblick auf ein juristisches Junktim von Amt und Ehelosig- 
keit oder was eine grundsätzliche Theologie der Sexualität betrifft. Jesu Verhältnis 
zu Frauen oder sein folgenschwerer Bruch mit dem genealogischen Denken werden 
nicht weiter reflektiert (vgl. dazu K. Berger, Wer war Jesus wirklich? Stuttgart 
1995,24-31). 

Man mag diese Zurückhaltung bedauern. Angesichts des Fehlens einer allgemein 
anerkannten Theologie (oder auch Philosophie) der Geschlechtlichkeit ist sie zu- 
mindest verständlich. Der neuplatonische Ansatz, der die gesamte spätantike Welt 
beeinflußte und eine weitgehende Leib- bzw. Materie-Feindlichkeit mit sich 
brachte, scheint - trotz aller Bemühungen der spirituellen Theologie - auch heute 
noch nicht völlig überwunden zu sein (vgl. McGinn/Meyendorff/Leclerq: Ge- 
schichte der christlichen Spiritualität. Würzburg 1993). Man studiere unter dieser 
Rücksicht auch noch einmal den Essay über die Evolution der Keuschheit von P. 
Teilhard de Chardin in dieser Zeitschrift 1994, 243-263: •Das authentische Chri- 
stentum hat die Materie nie verurteilt. Es hat sie im Gegenteil ständig gegen die 
häretischen Monisten und Manichäer verteidigt ... Und es lebt in der Hoffnung auf 
eine Auferstehung. Aber dieses Sich-Kümmern um den Leib verbündet sich mit ei- 
nem seltsamen Mißtrauen gegenüber den Gütern der Erde." Teilhards Vision einer 
Synthese von Gott und Welt hat schon im zweiten vatikanischen Konzil deutliche 
Spuren hinterlassen, er kann uns immer noch wichtige Impulse geben, Gott in allen 
Dingen zu finden und das Geheimnis der Liebe zwischen den Geschlechtern tiefer 
zu erfassen (vgl. das Themenheft der Zeitschrift •Entschluß" 9 und 10/1995). 

II. 

Eine völlig andersartige Beurteilung der geistlichen Situation unserer Zeit findet 
man in der Neuauflage einer Schrift von J. A. Möhler, die unter dem Titel • Vom 
Geist des Zölibates" von D. Hattrup herausgegeben, erläutert und mit einem Nach- 
wort versehen wurde (Paderborn, 2. Aufl., 1993). Es handelt sich um Möhlers •Be- 



Im Spiegel der Zeit 68 

leuchtung" einer Denkschrift für die Aufhebung des den katholischen Geistlichen 
vorgeschriebenen Zölibates, die im Jahre 1828 erstmals erschienen ist (in Auszügen 
greifbar auch unter dem Titel •Der ungeteilte Dienst. Von Größe und Fairness jung- 
fräulichen Priestertums". Salzburg/Leipzig 1938). Daß diese Schrift immer noch an- 
regend und lesenswert ist, läßt sich kaum bestreiten. Sie bietet höchst interessante 
Einblicke in die Situation von Kirche und Klerus zu Beginn des vergangenen Jahr- 
hunderts und zeigt, daß viele Argumente für und wider den Pflichtzölibat, die in un- 
serer Zeit allenthalben zu hören sind, schon damals vorgetragen wurden. Ob 
Möhlers exegetische und kirchengeschichtliche Kenntnisse heutigen Ansprüchen 
genügen können, sei dahingestellt (einige Zweifel sind zumindest nicht unberech- 
tigt, vgl. N. Baumert, Frau und Mann bei Paulus, Überwindung eines Mißver- 
ständnisses. Würzburg 1992; K. Rahner. Über die evangelischen Räte, in: Schriften 
zur Theologie VII, 404-434). Seine teils irenische, teils ironische reichhaltige Be- 
weisführung und seine durchwegs herausfordernde Sprache wird manche Leser 
nachdenklich stimmen, sie ist und bleibt im Grunde romantisch. Zwar singt er mit 
den Kirchenvätern das christliche Lob der Ehe, zum Übernatürlichen aber gelangt 
man •nur durch einen Sprung - einen Sprung, den der Verehelichte gleich dem Ehe- 
losen machen muß, wenn er aus der ewigen Kreisbewegung der Natur hinaus ver- 
setzt werden will" (93). So weit, so gut; denn es geht hier letztlich nicht um Ab- 
wertung des Natürlichen, sondern um seine Verwandlung. Daß in Christus schließ- 
lich mit der Möglichkeit auch eine bestimmte Notwendigkeit des Zölibats gegeben 
war (94), so daß Zölibat und Ehe sich gegenseitig stützen (160), ist durchaus zu ver- 
stehen. Wie jedoch so zugleich der Pflichtzölibat für Priester bewiesen sein soll - 
was doch das eigentliche Anliegen der Möhlerschen •Beleuchtung" war - bleibt 
fragwürdig. Freilich gab es schon seit Anbeginn der christlichen Kirche Asketen 
und später Mönche. Aber: •Fixierte sich der Zölibat nur im Priesterstande, abgese- 
hen davon, daß dieser an sich dahin neigt, weil es stets in der Kirche Priester geben 
wird, wogegen die Mönche, wie im größten Teil Deutschlands, verschwinden kön- 
nen" (94), wie Möhler argumentiert? 

Hintergründiges Anliegen dieser Kampfschrift ist es offensichtlich, dem soge- 
nannten Zeitgeist - damals wie heute - zu widersprechen und dessen Argumente zu 
widerlegen. Das zeigt sich besonders im Nachwort des Herausgebers, das beinahe 
ebenso umfangreich ist wie die kommentierte •Beleuchtung" selber. Geist und Spra- 
che dieser Erläuterunqen seien einfach durch einige Beispiele konkretisiert. Auch 
hier wird P. Teilhard de Chardin zitiert (der freilich im Personenverzeichnis be- 
zeichnenderweise (?) nicht mehr erwähnt wird). In seinem •Hymnus an das ewig 
Weibliche" zeige er, daß die Keuschheit die höchste Form christlichen wie evoluti- 
ven Lebens sei (115). Von dessen positiver Sicht der Materie und von dessen Glau- 
ben an den geistigen Wert des Fleisches ist jedoch in diesem Kommentar kaum et- 
was zu spüren. Da heißt es vielmehr: •Was verbindet die nicht-theologischen Frei- 
burger Professoren von 1828, die Blut- und Boden-Ideologen von 1938 und etwa 
die Tübinger Professoren von 1992, die ich als Beispiel für die heutigen Gegner des 
Zölibats nehme? ... Es ist das Denken dieser Welt!" (123). Attackiert wird ebenso 
•der Massenwille demokratisierter Bevölkerungen auf der nördlichen Halbkugel, 
der Wohlstand will, der ihn um jeden Preis will und der jede Idee eines Opfers weit 



Im Spiegel der Zeit 69 

von sich weist" (ebd.)- Da wird weiterhin erklärt: •Der Geist hat noch nie die Prie- 
sterehe empfohlen, sondern hat sie zu früheren Zeiten einschränkend hingenommen 
und sich in dieser Richtung nicht wohlgefühlt" (134). Als Beispiele einer Verwi- 
schung der Differenz zwischen Natur und Gnade werden aufgezählt: •die Ein- 
führung des ständigen Diakonates; viele neue, am Prinzip des Sozialarbeiters orien- 
tierte pastorale Berufe; das Ende der lateinischen Kultsprache; Verflachung des 
Stundengebetes; unkenntliche Kleidung" (139). Völlig konsequent wird auch K. 
Rahner kritisiert. Er glaubte zwar, •sich selbst jedes Opfer auferlegen zu können, 
aber von anderen in der Kirche schien er sehr viel weniger bis gar nichts verlangen 
zu wollen" (155). Das sei zunächst edel, aber letztlich nicht sehr klug gedacht. Und 
wie wird das lehramtlich-römische Verhalten der letzten Jahrzehnte beurteilt? Mit 
natürlichen Augen könne man es nur als Katastrophe für die Kirche bezeichnen. •Ja, 
wenn man Erfolg haben will, muß man so denken" (161). Die Verbindung der evan- 
gelischen Räte mit dem Amt sei zwar formallogisch nicht wesensnotwendig, die 
Zeit einer geschichtlichen Notwendigkeit könnte trotzdem gekommen sein. •Die 
Kirche ginge unter ihr Niveau, wenn sie den Zölibat und die Räte von der Gestalt 
des Amtes ablösen würde" (179). •Lieber eine schrumpfende Kirche als die Heu- 
chelei eines verheirateten Priesterstandes, der seine Doppeldeutigkeit ständig durch 
verbale Beteuerungen beheben müßte" (ebd.). Die Vieldeutigkeit aller Dinge (auch 
der Ehelosigkeit) scheint der Kommentator hingegen nicht zu bemerken. 

Die ausgewählten Zitate signalisieren eine polemische Tendenz, die den Aus- 
führungen von D. Hattrup eigentümlich ist. Sie sollen hier nicht beurteilt, sondern 
lediglich skizziert werden, um eine persönliche Stellungnahme anzuregen. Dabei 
geht es vor allem darum, die Polarisierung zwischen den berechtigten Anliegen der 
Verteidiger des Pflichtzölibates und den ebenso verständlichen Wünschen der Geg- 
ner des Junktims positiv zu überwinden. Deshalb sei zunächst noch einmal daran er- 
innert, daß eine juristische Verbindung von Amt und Ehelosigkeit vom Neuen Te- 
stament her nicht zu begründen ist. Sie ist erst im Laufe der Geschichte allmählich 
entstanden. Gegen eine solche Koppelung sprechen sowohl der Antilegalismus Jesu 
als auch die durch ihn ermöglichte und von Paulus gründlich interpretierte Freiheit 
gegenüber dem Gesetz. Daß die freiwillige Ehelosigkeit von Christen und insbe- 
sondere von Amtsinhabern für die Kirche nicht bloß konvenient, sondern von großer 
Bedeutung ist, wurde schon betont und braucht nicht noch einmal wiederholt zu 
werden. Die Frage bleibt aber, welche Konsequenzen aus diesem neutestamentli- 
chen Befund heraus für die Zukunft der Kirche gezogen werden sollen. Als grund- 
legende Erkenntnis muß dabei durchgehalten werden: •Radikalität der Nachfolge, 
wie Jesus sie provoziert, lebt so sehr von der Freiheit, die er bringt, daß man beides 
nicht trennen kann" (W. Thüsing). 

III. 

Eine sofortige allgemeine Aufhebung des Pflichtzölibats scheint weder möglich 
noch sinnvoll zu sein. Wenigstens denkbar aber sind doch Voraussetzungen, unter- 
denen sich eine allmähliche Zulassung von •viri probati" (bewährten Männern) zum 



Im Spiegel der Zeit 70 

Priesteramt durch eine neue Ordnung vollziehen könnte, ohne daß der Kirche Scha- 
den zugefügt würde und die Radikalität der Nachfolge Jesu verloren ginge. Oder ist 
die vielerorts zu hörende Sorge, daß die Zeit für ein offiziell anerkanntes Engage- 
ment in diesem Sinne drängt, im Grunde zu kurzsichtig? (vgl. dazu die • Theologi- 
sche Quartalsschrift", Tübingen 1992, Heft 1, darin z.B. P. Hünermann, Zeit zum 
Handeln, ebd. 36-49). 

Um hier noch klarer zu sehen, müßte aber auch die Theologie der Ehe bzw. der 
Geschlechtlichkeit noch intensiver vorangetrieben werden und einen breiteren posi- 
tiven Konsens (etwa im Anschluß an Teilhard de Chardin) erreichen, wie bereits 
eingangs bemerkt wurde (vgl. auch den Artikel •Ehe", besonders •Eheliche Se- 
xualität" im neuen LThK Bd. III. sp. 485). Sonst bliebe selbst bei Gewährung einer 
Priesterweihe von •bewährten Männern" der negative Eindruck zurück, daß nur aus 
Mangel an Priestern und nur aus dem Bedürfnis der sakramentalen Versorgung der 
Gemeinden bzw. der Weitergabe eucharistischer Frömmigkeit heraus die Priester- 
ehe erlaubt wurde. Gibt es denn sonst keinerlei konstruktive Beziehung zwischen 
Ehe und Priestertum? 

Über diese Frage hat u.a. D. Mieth im obengenannten Themenheft der •Theolo- 
gischen Quartalsschrift" intensiv nachgedacht (23-35). Er vertritt darin die An- 
sicht, daß es heute einen Wandel der sozialen Rahmenbedingungen des konkreten 
priesterlichen Lebens gäbe, der eine Bereicherung der priesterlichen Existenz und 
ihrer pastoralen Effizienz erstreben lasse, ohne am Zeichen des Zölibats zu rühren 
(24). In der heutigen Ehe-Theologie (auch der Päpste) werde kein garstiger Graben 
mehr zwischen irdischer und himmlischer Liebe gezogen. •Durch das neue Projekt 
der Aufhebung der Leibfeindlichkeit und der Integrierung - nicht der falschen My- 
stifizierung! - der Sexualität ist die eschatologische Hoffnung der Auferstehung des 
Fleisches im irdischen Verstehen christlicher Liebe besser zum Zuge gekommen" 
(26). Immer noch gelte zwar, daß •Verwandlung" nötig sei, nicht aber eine Spaltung 
zwischen anthropologischen Merkmalen, die für das Reich Gottes taugen, und sol- 
chen, die nicht dafür taugen. Das bekannte Jesus-Wort, daß man im Himmel nicht 
verheiratet sei (vgl. Lk 20,35 f par), sei hier kein Gegenargument; denn es enthalte 
keine Aussage über Leiblichkeit und Geschlechtlichkeit, sondern vielmehr einen 
Hinweis auf die Vorläufigkeit unserer irdischen Institutionen, die, selbst wenn sie 
heilsbedeutsam sind, der Verwandlung bedürfen (ebd.). Die Kirche habe den hohen 
Auftrag der christlichen Ehe in den letzten Jahrzehnten immer wieder betont und 
auch das Bedürfnis nach Zeugen und Zeichen für die Einlösung dieses Auftrags ver- 
stärkt (27). 

•Daß die anthropologischen und eschatologischen Strukturzüge der Ehelosigkeit 
in gewandelter Weise auch als anthropologische Strukturzüge der christlich-sakra- 
mentalen Ehe aufgezeigt werden können" (28), wurde schon oft bemerkt, ist aber 
nicht problemlos einsichtig zu machen. Dabei geht es u.a. um solche Stichworte wie 
•Geist der Nachfolge", •Verfügbarkeit", •Nähe zum Menschen", •Freiheit und Be- 
währung". Überraschenderweise geht Mieth davon aus, daß vor dem 20. Jahrhun- 
dert nicht das Unverheiratetsein, sondern das Verheiratetsein soziologisch gesehen 
die Ausnahme darstellte. Heute sei gerade dies anders, und die Erfahrungen mit der 
Freiheit des Priesters in den totalitären Staaten in Osteuropoa habe gezeigt, •daß es 



Im Spiegel der Zeit 71 

verheiratete Priester geben mußte, um die Freiheit des Priesters zu schützen" (31). 
Da gäbe es Erfahrungen, deren Weisheit noch nicht genügend ausgeschöpft seien. 
Auch wenn nicht alle Bemerkungen Mieths im gleichen Maße für den Westen und 
für den Osten zutreffen, wird man ihm zweifellos zustimmen, daß die Probleme der 
Bewährung und Bewahrung des eigenen Lebenstiles sowohl in einer lebenslangen 
Ehe als auch im ehelosen Priestertum auftreten. Jeder, der den Maßstab der Voll- 
kommenheit im Blick auf die jeweils andere Lebensform anwenden wolle, müsse 
zugleich an seine eigene denken. Immer gehe es um eine Verbindung von Gelas- 
senheit und leidenschaftlichem Engagement (ebd.). 

Vor allem aber wird darauf hingewiesen, daß sich die sozialen Rahmenbedin- 
gungen des Priesterberufes gewandelt haben und die alten Voraussetzungen auf die 
Dauer nicht wiederherstellbar seien. Daher scheine es an der Zeit zu sein, die kon- 
struktiven Möglichkeiten einer Beziehung zwischen Ehe und Priestertum wahrzu- 
nehmen und zu fördern (33). Die beiden traditionellen Gestalten einer •vita com- 
munis", nämlich die ehelosen und die ehelichen Lebensgemeinschaften, ließen sich 
heute in einer offenen und vielgestaltigen Form miteinander verbinden. Dadurch 
würden neue tragende Elemente für eine Begegnung mit der Wirklichkeit entstehen 
(ebd.). 

Aus den Chancen einer konstruktiven Beziehung zwischen Ehe und Priestertum, 
die Mieth abschließend zusammengestellt hat, möchte ich die folgende besonders 
hervorheben: •Drückt der Zölibat nach allgemeiner spiritueller Konvention vor al- 
lem die Universalität der Liebe Gottes aus, so drückt die Ehe schon in ihrer bibli- 
schen Metaphorik die besondere Intensität der Liebe Gottes aus. Die Extensität und 
ihre Zeichenhaftigkeit sowie die Intensität und ihre Zeichenhaftigkeit bedürfen des 
Miteinanders" (34), um die Fülle der Liebe Gottes anschaulich zum Ausdruck zu 
bringen. Dabei handele es sich keineswegs um einen •verbilligten Eintrittspreis" in 
die zukünftige priesterliche Existenz. Im Gegenteil: •Die sakramentale Ehe wird im- 
mer mehr zu einem Zeichen eines bestimmten Menschenbildes in der Brandung der 
Flut instrumenteller Sexualität. Die Kirche darf dieses Zeichen nicht weiterhin zwei- 
deutig behandeln: für die Weitergabe des Glaubens in der Schale hautnaher Gebor- 
genheit als vorrangig und für die Einlösung der eschatologischen Existenz des Chri- 
sten als zweitrangig" (35). Vgl. auch P. Knauer, Die •Ehelosigkeit um des Himmel- 
reiches willen" und das Zölibatsgesetz, in: StdZ 1995, 823-832. 

Obwohl man beinahe täglich hören und lesen kann, daß eine Neuordnung der Zu- 
lassungsbedingungen zur Priesterweihe, die dem neutestamentlichen Befund und 
der Situation unserer Zeit besser entspricht, heute von vielen (Einzelpersönlichkei- 
ten oder Gremien) gewünscht wird, ist eine Entflechtung des traditionellen gesetz- 
lichen Junktims nur in behutsamen Schritten und stufenweise zu erreichen. Es muß 
dafür gesorgt werden, daß in der Kirche ein Gespür für die Bedeutung christlicher 
Ehelosigkeit erhalten bleibt, um so auch die psychologische und soziologische Mög- 
lichkeit eines freiwilligen Zölibates von Amtsträgern zu sichern (Die Befürchtung, 
der freiwillige Zölibat könnte verschwinden, falls die Verpflichtung aufgehoben 
würde, ist zwar sicher ein ungenügendes Argument in dieser Frage, scheint aber die 
konkrete Situation in einer sexualisierten Umwelt richtig einzuschätzen). Bei der 
Ordination von Männern, die sich in ihrer Ehe bewährt haben, müßten selbstver- 



Im Spiegel der Zeit 72 

ständlich die Gegebenheiten der jeweiligen Lokalkirchen beachtet werden. Es müß- 
ten sehr umsichtige Voraussetzungen geschaffen werden, die eine von manchen be- 
fürchtete •Schockwirkung" auf die übrigen Priesteramtskandidaten möglichst aus- 
schließen. Dies scheint bei der Einführung des Instituts der Pastoralreferenten weit- 
gehend gelungen zu sein, wäre aber bei der Zulassung von •bewährten Männern" 
zur Priesterweihe noch einmal gründlicher zu reflektieren. Schließlich wäre zu 
klären, ob und wie man auch den Priestern, die (nur!) wegen der Zölibatsverpflich- 
tung ihr Amt aufgegeben haben, nach einer bestimmten Zeit die volle Ausübung ih- 
res priesterlichen Dienstes wieder gestatten sollte. 

IV. 

Unterdessen geht die Zahl der Priester weiter zurück (auch in Europa gibt es zehn- 
tausende Pfarreien ohne residierenden Priester am Ort), hingegen steigt die Zahl der 
Laien, die faktisch eine Gemeinde leiten, ständig an. Wohin geht diese Entwicklung 
und wohin sollte sie gehen? Eine aufregende und gründliche Studie bietet dazu J. 
Kerkhofs/P. Zulehner, Europa ohne Priester, Düsseldorf 1995, 237-270. Niemand 
wird bestreiten, daß die Idee der Weihe von •bewährten Männern" neben den oft ge- 
nannten Vorteilen auch Nachteile hat (257-264). Außerdem ist es keineswegs si- 
cher, daß die Zahl guter Kandidaten bei diesem Modell stark zunehmen würde. Wie 
auch immer man entscheidet, die Probleme scheinen eher zu- als abzunehmen. Ent- 
weder man weist die •verheirateten Priester" weiterhin ab und gefährdet so die sa- 
kramentale Grundstruktur der Kirche, was eine Identitätskrise bei Priestern wie 
Laien auslösen könnte, •oder man revidiert die heutige Praxis und weiht verheira- 
tete Männer mit allen Konsequenzen. Dieses Dilemma hat etwas Dramatisches an 
sich" (263). Klar ist, daß eine eventuelle Priesterweihe von (zölibatären) Frauen, die 
manche sogar eher begrüßen würden als die von verheirateten Männern, weltweite 
Implikationen hätte und ohne ein allgemeines Konzil nur schwer vorstellbar er- 
scheint (265). Daß jedoch manche Frauenklöster es nur schwer verstehen, warum 
sie zur gültigen Eucharistiefeier auf den Vorsitz von männlichen Priestern ange- 
wiesen bleiben (die infolge des Mangels ohnehin überlastet sind), ist ein Faktum, 
das auf jeden Fall reflektiert werden sollte. Schließlich gibt es zahlreiche Ordens- 
frauen, die ein volles Theologiestudium absolviert und sich in der Seelsorge bestens 
bewährt haben. 

Ist der Priestermangel überhaupt das fundamentale Problem? Geht es nicht viel 
tiefer um das, was man •Gemeindemangel" genannt hat? Strukturelle Maßnahmen 
können gewiß den Personalmangel irgendwie beheben, aber im übrigen würde sich 
kaum etwas ändern. Auch eine ausreichende Zahl von hauptamtlichen Mitarbeitern, 
die das übernähmen, was bislang die Priester gemacht haben, würde nicht ohne wei- 
teres neues Leben in die Gemeinden hineinbringen und statt dessen die Charismen 
der freiwilligen, ehrenamtlichen Mitarbeiter •blockieren". Ja, man kann sogar fra- 
gen: Wenn es wieder genügend zölibatäre Priester gäbe, was würde dann von all den 
neuen Einrichtungen und Wegen, die in den letzten Jahrzehnten entstanden sind, 
übrigbleiben? 



Im Spiegel der Zeit 73 

Daher mündet die oben erwähnte Studie von J. Kerkhofs und P. M. Zulehner in 
einem zugleich nüchternen und doch hoffnungsvollen Plädoyer: •Die Gemeinden 
müssen zu größerer Kreativität herausgefordert werden, Gläubige sollten es lohnend 
finden, sich als Freiwillige zu betrachten ... und dazu durch konkrete Beschlüsse von 
offizieller Seite ermuntert werden. Alle sollten erkennen, daß der Geist auch jetzt 
an der Basis wirke. Nur auf diese Weise werde das Evangelium in neuen Formen, 
in einer neuen Sprache und mit neuen Symbolen in der postmodernen Kultur Form 
erhalten können" (267). Natürlich rechnet die Studie damit, daß nicht alle Bischöfe 
sich mit solchen Entwicklungen anfreunden können. Andere hingegen würden sich 
doch zu guter Letzt bemühen, •jene Entwicklung, die den gegenwärtigen Möglich- 
keiten vorauseilt, kirchenrechtlich einzuholen" und sogar •von innen her mitzuge- 
stalten" (270). Das sei zwar eine Herausforderung für die Verantwortlichen in der 
Kirche und doch ein realistisches Szenario. 

Als einer, der zwanzig Jahre lang als Spiritual (geistlicher Begleiter) in verschiede- 
nen großen Priesterseminarien tätig war, möchte ich einige Beobachtungen hinzu- 
fügen, die zwar nicht unbekannt sind, die aber noch viel gründlicher bedacht wer- 
den müßten. Zunächst ist daran zu erinnern - was auch manche Bischöfe zugeben - 
daß nicht wenige Priesteramtskandidaten, die durchaus gut für die Seelsorge quali- 
fiziert wären, sich nur deshalb nicht weihen lassen, weil sie die Zölibatsverpflich- 
tung nicht akzeptieren können. Darf die Kirche wirklich auf solche Kräfte so ohne 
weiteres verzichten? Müßte sie nicht noch viel intensiver bedenken, was Gott unse- 
rer Zeit mit diesen Berufungen sagen möchte? Die Antwort, die bisher auf diese 
Frage gegeben wurde (ich denke an den Einsatz der sogenannten Pastoral- und Ge- 
meindereferenten) scheint die hier vorhandenen Möglichkeiten keineswegs genü- 
gend auszuschöpfen und schränkt sie zu sehr ein. Außerdem hatte ich nicht selten 
den Eindruck, daß für die spirituelle Ausbildung dieser Laien-Seelsorger im Ver- 
gleich zu den Weihekandidaten zu wenig gesorgt wird, was ihnen zuweilen den un- 
berechtigten Verdacht einbringt, sie seien nur mit halbem Herzen engagiert. 

Was die Hinführung der zukünftigen Priester zur Zölibatsverpflichtung betrifft, 
so fehlt es zwar weder an theoretischer Literatur noch an praktischen Richtlinien. 
Aber die Praxis selbst ist und bleibt problematisch. Die Inhalte eines normalen 
Theologie-Studiums sind so reichhaltig, daß die Klärung der persönlichen Berufung 
zur Ehelosigkeit beinahe notwendig zu kurz kommt, und oft fehlt es einfach an der 
nötigen Zeit, um die Kandidaten mit der Spiritualität der evangelischen Räte so ver- 
traut zu machen, daß sie existenziell gelebt werden kann. Der gewöhnliche Vorle- 
sungs-Betrieb an den Fakultäten trägt leider kaum dazu bei. Hier wäre zweifellos 
noch vieles aufzuarbeiten und zu ergänzen. 

In den Gemeinden, in die er schließlich geschickt wird, findet der junge Neu- 
priester häufig ein Klima vor, das seine Berufung zum Zölibat empfindlich in Frage 
stellt. Er trifft nicht bloß auf Mißverständnisse, die schwer zu korrigieren sind, son- 
dern zuweilen auch auf völliges Unverständnis. Er lernt Mitbrüder kennen, die in 



Buchbesprechungen 74 

erster Linie wegen des Zölibats ihr Amt aufgegeben haben oder offensichtlich nicht 
mit ihm zurecht kommen, manchmal sogar wie •verhaltensgestört" erscheinen. Er 
gewinnt den Eindruck, daß man es zu lange schon sträflich versäumt hat, den Ge- 
meinden die Bedeutung der evangelischen Räte näherzubringen. Auch der Sinn des 
Ordenslebens scheint vielerorts unbekannt zu sein. Gerade zu Beginn seines Prie- 
sterlebens aber braucht der Neugeweihte eine Gemeinschaft oder zumindest so et- 
was wie eine •vita communis", die seine Berufung fördert und seine zölibatäre Le- 
bensform mitträgt. Statt dessen muß er diese in vielen Fällen zunächst einmal ver- 
teidigen und im Alltag konkret organisieren, was er in der Regel in der Ausbil- 
dungszeit jedoch zu wenig gelernt hat. 

Wenn also der ehelos lebende Priester von den Gemeinden auch in Zukunft ge- 
wünscht wird, dann muß in ihnen ein dementsprechendes Umdenken erfolgen und 
eine Atmosphäre entstehen, die ein solches Leben tatsächlich und auf die Dauer leb- 
bar macht. Ob diese schwierige und vielschichtige Aufgabe aber nur durch ein Fest- 
halten an der traditionellen Zölibatsverpflichtung für Priester gelöst werden kann, 
oder ob sie nicht besser und eher gelingen würde, wenn man auch Verheiratete (wie 
z.B. in der griechisch-katholischen Kirche) zur Priesterweihe zuließe, das ist zu- 
mindest eine der wichtigen Fragen, der sich die römisch katholische Kirche heute 
stellen muß. Warum nicht beide Lebensformen für die Ämter in der Kirche zulas- 
sen, um noch klarer zu zeigen, daß beide zu ihrem Wesen gehören? Und dies selbst- 
verständlich ohne Quotenregelung, allein im Vertrauen auf Gottes Geist! 

Franz- Josef Steinmetz, München 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Leben aus dem Glauben 

Katholischer      Erwachsenen-Katechis- Im prinzipiellen Aufbau folgen •Leben 
mus.   (Hrsg.   von   der  Deutschen   Bi- aus dem Glauben" und der Moralteil des 
schofskonferenz). Zweiter Band: Leben Weltkatechismus   dem   gleichen   Schema, 
aus  dem  Glauben.  Freiburg/Kevelaer: Zunächst werden die Grundlagen des sittli- 
Herder  -  Verlagsgruppe   Engagement ^hen Handelns vorgestellt (z.B. Freiheit, Tu- 
1995. 528 S., Leinen, DM 29,80. genden Sunde und Umkehr, Maßstäbe Nor- 

men und Menschenrechte, Gewissen) und 
Der erste Band des deutschen Erwachsenen- dann die einzelnen Inhalte des christlichen 
katechismus erschien schon  1985. Obwohl Ethos anhand der zehn Gebote entfaltet. Der 
der zweite Band zugleich mit dem ersten ge- deutsche Moralkatechismus ist aber wesent- 
plant war, wurde seine Auslieferung bis 1995 lieh ausführlicher und detaillierter angelegt 
hinausgezögert. Dabei ging es u.a. um die und bietet konkrete Orientierung für die spe- 
Einarbeitung von Verweisen auf den •Welt- zifische Situation und Kultur unseres Landes, 
katechismus" (1992) und auf die päpstliche Erwähnt seien z.B. Esoterik und Okkultis- 
Moralenzyklika •Veritatis splendor" (1993) mus, der Sonntag in der heutigen Gesell- 
sowie um die notwendige Approbation durch schaft, die Lage der Familie, menschenge- 
die römische Kleruskongregation (1994). rechte Bewahrung und Förderung des Le- 




