67

IM SPIEGEL DER ZEIT

Allmiahliche Aufhebung des Pflichtzolibates?

Der Beitrag von G. Uribarri iiber die Ehelosigkeit Jesu (in diesem Heft von GuL S.
52-54) wird Anstol} erregen, und er will es. Dabei ist freilich einzurdumen, daf} es
sich um ,,zogernde, suchende Schritte” handelt, wie der Autor selbst betont. Frei-
willige Ehelosigkeit ist fiir die Kirche aus neutestamentlicher Sicht nicht nur sinn-
voll, sondern von kaum zu unterschidtzender Bedeutung. Aber der Autor denkt hier
in erster Linie an die Ordensleute, und er hiitet sich, schnellfertige Konsequenzen
zu ziehen — etwa im Hinblick auf ein juristisches Junktim von Amt und Ehelosig-
keit oder was eine grundsitzliche Theologie der Sexualitét betrifft. Jesu Verhaltnis
zu Frauen oder sein folgenschwerer Bruch mit dem genealogischen Denken werden
nicht weiter reflektiert (vgl. dazu K. Berger, Wer war Jesus wirklich? Stuttgart
1995, 24-31).

Man mag diese Zuriickhaltung bedauern. Angesichts des Fehlens einer allgemein
anerkannten Theologie (oder auch Philosophie) der Geschlechtlichkeit ist sie zu-
mindest verstdndlich. Der neuplatonische Ansatz, der die gesamte spitantike Welt
beeinfluflte und eine weitgehende Leib- bzw. Materie-Feindlichkeit mit sich
brachte, scheint — trotz aller Bemiihungen der spirituellen Theologie — auch heute
noch nicht véllig iiberwunden zu sein (vgl. McGinn/Meyendorff/Leclerq: Ge-
schichte der christlichen Spiritualitdt. Wiirzburg 1993). Man studiere unter dieser
Riicksicht auch noch einmal den Essay iiber die Evolution der Keuschheit von P.
Teilhard de Chardin in dieser Zeitschrift 1994, 243-263: , Das authentische Chri-
stentum hat die Materie nie verurteilt. Es hat sie im Gegenteil stindig gegen die
héretischen Monisten und Manichier verteidigt ... Und es lebt in der Hoffnung auf
eine Auferstehung. Aber dieses Sich-Kiimniern um den Leib verbiindet sich mit ei-
nem seltsamen Mifitrauen gegeniiber den Giitern der Erde.* Teilhards Vision einer
Synthese von Gott und Welt hat schon im zweiten vatikanischen Konzil deutliche
Spuren hinterlassen, er kann uns immer noch wichtige Impulse geben, Gott in allen
Dingen zu finden und das Geheimnis der Liebe zwischen den Geschlechtern tiefer
zu erfassen (vgl. das Themenheft der Zeitschrift ,,Entschluf3*“ 9 und 10/1995).

11.

Eine vollig andersartige Beurteilung der geistlichen Situation unserer Zeit findet
man in der Nevauflage einer Schrift von J. A. Mohler, die unter dem Titel ,, Vom
Geist des Zolibates* von D. Hattrup herausgegeben, erldutert und mit einem Nach-
wort versehen wurde (Paderborn, 2. Aufl., 1993). Es handelt sich um Mohlers ,,Be-



Im Spiegel der Zeit 68

leuchtung™ einer Denkschrift fiir die Authebung des den katholischen Geistlichen
vorgeschriebenen Zolibates, die im Jahre 1828 erstmals erschienen ist (in Ausziigen
greifbar auch unter dem Titel ,,Der ungeteilte Dienst. Von GréBe und Fairness jung-
fraulichen Priestertumns*. Salzburg/Leipzig 1938). DaB diese Schrift immer noch an-
regend und lesenswert ist, l:iBt sich kaum bestreiten. Sie bietet hdchst interessante
Einblicke in die Situation von Kirche und Klerus zu Beginn des vergangenen Jahr-
hunderts und zeigt, daf viele Argumente fiir und wider den Pflichtzélibat, die in un-
serer Zeit allenthalben zu héren sind, schon damals vorgetragen wurden. Ob
Mdhlers exegetische und kirchengeschichtliche Kenntnisse heutigen Anspriichen
geniigen konnen, sei dahingestellt (einige Zweifel sind zumindest nicht unberech-
tigt, vgl. N. Baumert, Frau und Mann bei Paulus. Uberwindung eines Mifver-
stindnisses. Wiirzburg 1992; K. Rahner. Uber die evangelischen Riite, in: Schriften
zur Theologie VII, 404-434). Seine teils irenische, teils ironische reichhaltige Be-
weisfiihrung und seine durchwegs herausfordernde Sprache wird manche Leser
nachdenklich stimmen, sie ist und bleibt im Grunde romantisch. Zwar singt er mit
den Kirchenviitern das christliche Lob der Ehe, zum Ubernatiirlichen aber gelangt
man ,,nur durch einen Sprung — einen Sprung, den der Verehelichte gleich dem Ehe-
losen machen muf, wenn er aus der ewigen Kreisbewegung der Natur hinaus ver-
setzt werden will* (93). So weit, so gut; denn es geht hier letztlich nicht um Ab-
wertung des Natiirlichen, sondern um seine Verwandlung. Daf3 in Christus schlieB-
lich mit der Méglichkeit auch eine bestimmte Notwendigkeit des Zolibats gegeben
war (94), so daf} Zolibat und Ehe sich gegenseitig stiitzen (160), ist durchaus zu ver-
stehen. Wie jedoch so zugleich der Pflichtzilibat fiir Priester bewiesen sein soll —
was doch das eigentliche Anliegen der Mghlerschen ,,Beleuchtung® war — bleibt
fragwiirdig. Freilich gab es schon seit Anbeginn der christlichen Kirche Asketen
und spéter Monche. Aber: , Fixierte sich der Zolibat nur im Priesterstande, abgese-
hen davon, daf} dieser an sich dahin neigt, weil es stets in der Kirche Priester geben
wird, wogegen die Monche, wie im gréften Teil Deutschlands, verschwinden kon-
nen‘ (94), wie Mohler argumentiert?

Hintergriindiges Anliegen dieser Kampfschrift ist es offensichtlich, dem soge-
nannten Zeitgeist — damals wie heute — zu widersprechen und dessen Argumente zu
widerlegen. Das zeigt sich besonders im Nachwort des Herausgebers, das beinahe
ebenso umfangreich ist wie die kommentierte ,,Beleuchtung* selber. Geist und Spra-
che dieser Erlduterungen seien einfach durch einige Beispiele konkretisiert. Auch
hier wird P. Teilhard de Chardin zitiert (der freilich im Personenverzeichnis be-
zeichnenderweise (?) nicht mehr erwihnt wird). In seinem ,,Hymnus an das ewig
Weibliche* zeige er, daf die Keuschheit die héchste Form christlichen wie evoluti-
ven Lebens sei (115). Von dessen positiver Sicht der Materie und von dessen Glau-
ben an den geistigen Wert des Fleisches ist jedoch in diesem Kommentar kaum et-
was zu spiiren. Da heifit es vielmehr: ,,Was verbindet die nicht-theologischen Frei-
burger Professoren von 1828, die Blut- und Boden-Ideologen von 1938 und etwa
die Tiibinger Professoren von 1992, die ich als Beispiel fiir die heutigen Gegner des
Zolibats nehme? ... Es ist das Denken dieser Welt!“ (123). Attackiert wird ebenso
»der Massenwille demokratisierter Bevolkerungen auf der nérdlichen Halbkugel,
der Wohlstand will, der ihn um jeden Preis will und der jede Idee eines Opfers weit



Im Spiegel der Zeit 69

von sich weist” (ebd.). Da wird weiterhin erklirt: ,,Der Geist hat noch nie die Prie-
sterehe empfohlen, sondern hat sie zu fritheren Zeiten einschrinkend hingenommen
nnd sich in dieser Richtung nicht wohlgefiihlt (134). Als Beispiele einer Verwi-
schung der Differenz zwischen Natur und Gnade werden anfgezihlt: ,die Ein-
filhrung des stindigen Diakonates; viele neue, am Prinzip des Sozialarbeiters orien-
tierte pastorale Berufe; das Ende der lateinischen Kultsprache; Verflachung des
Stundengebetes; unkenntliche Kleidung* (139). Véllig konsequent wird auch K.
Rahner kritisiert. Er glaubte zwar, ,sich selbst jedes Opfer auferlegen zu konnen,
aber von anderen in der Kirche schien er sehr viel weniger bis gar nichts verlangen
zu wollen® (155). Das sei zunichst edel, aber letztlich nicht sehr klug gedacht. Und
wie wird das lehramtlich-romische Verhalten der letzten Jahrzehnte beurteilt? Mit
natiirlichen Augen konne man es nur als Katastrophe fiir die Kirche bezeichnen. ,,Ja,
wenn man Erfolg haben will, muBl man so denken* (161). Die Verbindung der evan-
gelischen Rite mit dem Amt sei zwar formallogisch nicht wesensnotwendig, die
Zeit einer geschichtlichen Notwendigkeit konnte trotzdem gekommen sein. ,,Die
Kirche ginge unter ihr Niveau, wenn sie den Zélibat und die Rite von der Gestalt
des Amtes ablosen wiirde” (179). ,,Lieber eine schrumpfende Kirche als die Heu-
chelei eines verheirateten Priesterstandes, der seine Doppeldeutigkeit stindig durch
verbale Beteuerungen beheben miifite” (ebd.). Die Vieldeutigkeit aller Dinge (auch
der Ehelosigkeit) scheint der Kommentator hingegen nicht zu bemerken.

Die ausgewihlten Zitate signalisieren eine polemische Tendenz, die den Aus-
fiihrungen von D. Hattrup eigentiimlich ist. Sie sollen hier nicht beurteilt, sondern
lediglich skizziert werden, um eine personliche Stellungnahme anzuregen. Dabei
geht es vor allem darum, die Polarisierung zwischen den berechtigten Anliegen der
Verteidiger des Pflichtzélibates und den ebenso verstandlichen Wiinschen der Geg-
ner des Junktims positiv zu liberwinden. Deshalb sei zunéchst noch einmal daran er-
innert, daf eine juristische Verbindung von Amt und Ehelosigkeit vom Neuen Te-
stament her nicht zn begriinden ist. Sie ist erst im Laufe der Geschichte allmihlich
entstanden. Gegen eine solche Koppelung sprechen sowohl der Antilegalismus Jesu
als auch die durch ihn ermoglichte und von Paulus griindlich interpretierte Freiheit
gegeniiber dem Gesetz. Dal} die freiwillige Ehelosigkeit von Christen und insbe-
sondere von Amtsinhabern fiir die Kirche nicht blo8 konvenient, sondern von groBer
Bedeutung ist, wurde schon betont und braucht nicht noch einmal wiederholt zu
werden. Die Frage bleibt aber, welche Konsequenzen aus diesem neutestamentli-
chen Befund heraus fiir die Zukunft der Kirche gezogen werden sollen. Als grund-
legende Erkenntnis muf dabei durchgehalten werden: ,,Radikalitit der Nachfolge,
wie Jesus sie provoziert, lebt so sehr von der Freiheit, die er bringt, daB man beides
nicht trennen kann® (W. Thiising).

111.

Eine sofortige allgemeine Aufhebung des Pflichtzélibats scheint weder moglich
noch sinnvoll zu sein. Wenigstens denkbar aber sind doch Voraussetzungen, unter-
denen sich eine allméihliche Zulassang von ,,viri probati* (bewihrten Minnern) zum



Im Spiegel der Zeit 70

Priesteramt durch eine neue Ordnung vollziehen konnte, ohne daB der Kirche Scha-
den zugefiigt wiirde und die Radikalitit der Nachfolge Jesu verloren ginge. Oder ist
die vielerorts zu horende Sorge, daB3 die Zeit fiir ein offiziell anerkanntes Engage-
ment in diesem Sinne dringt, im Grunde zu kurzsichtig? (vgl. dazu die ,, Theologi-
sche Quartalsschrift”, Tiibingen 1992, Heft 1, darin z.B. P. Hiinermann, Zeit zum
Handeln, ebd. 36-49).

Um hier noch klarer zu sehen, miifite aber auch die Theologie der Ehe bzw. der
Geschlechtlichkeit noch intensiver vorangetrieben werden und einen breiteren posi-
tiven Konsens (etwa im Anschluff an Teilhard de Chardin) erreichen, wie bereits
eingangs bemerkt wurde (vgl. auch den Artikel ,,Ehe”, besonders ,, Eheliche Se-
xualitdt” im neuen LThK Bd. II1. sp. 485). Sonst bliebe selbst bei Gewihrung einer
Priesterweihe von ,.bewdhrten Mannern“ der negative Eindruck zuriick, daB nur aus
Mangel an Priestern und nur aus dem Bediirfnis der sakramentalen Versorgung der
Gemeinden bzw. der Weitergabe eucharistischer Frommigkeit heraus die Priester-
ehe erlaubt wurde. Gibt es denn sonst keinerlei konstruktive Beziehung zwischen
Ehe und Priestertum?

Uber diese Frage hat u.a. D. Mieth im obengenannten Themenheft der ,, Theolo-
gischen Quartalsschrift” intensiv nachgedacht (23-35). Er vertritt darin die An-
sicht, daf} es heute einen Wandel der sozialen Rahmenbedingungen des konkreten
priesterlichen Lebens gibe, der eine Bereicherung der priesterlichen Existenz und
ihrer pastoralen Effizienz erstreben lasse, ohne am Zeichen des Zolibats zu rithren
(24). In der heutigen Ehe-Theologie (auch der Pépste) werde kein garstiger Graben
mehr zwischen irdischer und himmlischer Liebe gezogen. ,,Durch das neue Projekt
der Aufhebung der Leibfeindlichkeit und der Integrierung — nicht der falschen My-
stifizierung! — der Sexualitit ist die eschatologische Hoffnung der Auferstehung des
Fleisches im irdischen Verstehen christlicher Liebe besser zum Zuge gekommen*
(26). Immer noch gelte zwar, daB ,,Verwandlung® nétig sei, nicht aber eine Spaltung
zwischen anthropologischen Merkmalen, die fiir das Reich Gottes taugen, und sol-
chen, die nicht dafiir taugen. Das bekannte Jesus-Wort, dal man im Himmel nicht
verheiratet sei (vgl. Lk 20,35 f par), sei hier kein Gegenargument; denn es enthalte
keine Aussage iiber Leiblichkeit und Geschlechtlichkeit, sondern vielmehr einen
Hinweis auf die Vorldufigkeit unserer irdischen Institutionen, die, selbst wenn sie
heilsbedeutsam sind, der Verwandlung bediirfen (ebd.). Die Kirche habe den hohen
Auftrag der christlichen Ehe in den letzten Jahrzehnten immer wieder betont und
auch das Bediirfnis nach Zeugen und Zeichen fiir die Einlosung dieses Aufirags ver-
starkt (27).

,Dal die anthropologischen und eschatologischen Strukturziige der Ehelosigkeit
in gewandelter Weise auch als anthropologische Strukturziige der christlich-sakra-
mentalen Ehe aufgezeigt werden konnen (28), wurde schon oft bemerkt, ist aber
nicht problemlos einsichtig zu machen. Dabei geht es u.a. um solche Stichworte wie
,»Geist der Nachfolge®, ,,Verfiigbarkeit, ,,Ndhe zum Menschen®, , Freiheit und Be-
wihrung*. Uberraschenderweise geht Mieth davon aus, daB vor dem 20. Jahrhun-
dert nicht das Unverheiratetsein, sondern das Verheiratetsein soziologisch gesehen
die Ausnahme darstellte. Heute sei gerade dies anders, und die Erfahrungen mit der
Freiheit des Priesters in den totalitdren Staaten in Osteuropoa habe gezeigt, ,.daB es



Im Spiegel der Zeit 71

verheiratete Priester geben muBlte, um die Freiheit des Priesters zu schiitzen* (31).
Da giibe es Erfahrungen, deren Weisheit noch nicht geniigend ausgeschopft seien.
Auch wenn nicht alle Bemerkungen Mieths im gleichen Mafle fiir den Westen und
fiir den Osten zutreffen, wird man ihm zweifellos zustimmen, daf} die Probleme der
Bewidhrung und Bewahrung des eigenen Lebenstiles sowohl in einer lebenslangen
Ehe als auch im ehelosen Priestertum auftreten. Jeder, der den MaBstab der Voll-
kommenheit im Blick auf die jeweils andere Lebensform anwenden wolle, miisse
zugleich an seine eigene denken. Immer gehe es um eine Verbindung von Gelas-
senheit und leidenschaftlichem Engagement (ebd.).

Vor allem aber wird darauf hingewiesen, daB sich die sozialen Rahmenbedin-
gungen des Priesterberufes gewandelt haben und die alten Voraussetzungen auf die
Dauer nicht wiederherstellbar seien. Daher scheine es an der Zeit zu sein, die kon-
struktiven Moglichkeiten einer Beziehung zwischen Ehe und Priestertum wahrzu-
nehmen und zu fordern (33). Die beiden traditionellen Gestalten einer ,,vita com-
munis“, ndmlich die ehelosen und die ehelichen Lebensgemeinschaften, lieBen sich
heute in einer offenen und vielgestaltigen Form miteinander verbinden. Dadurch
wiirden neue tragende Elemente fiir eine Begegnung mit der Wirklichkeit entstehen
(ebd.).

Aus den Chancen einer konstruktiven Beziehung zwischen Ehe und Priestertum,
die Mieth abschlieBend zusammengestellt hat, mochte ich die folgende besonders
hervorheben: ,,Driickt der Zolibat nach allgemeiner spiritueller Konvention vor al-
lem die Universalitit der Liebe Gottes aus, so driickt die Ehe schon in ihrer bibli-
schen Metaphorik die besondere Intensitét der Liebe Gottes aus. Die Extensitit und
ihre Zeichenhaftigkeit sowie die Intensitit und ihre Zeichenhaftigkeit bediirfen des
Miteinanders* (34), um die Fiille der Liebe Gottes anschaulich zum Ausdruck zu
bringen. Dabei handele es sich keineswegs um einen ,,verbilligten Eintrittspreis® in
die zukiinftige priesterliche Existenz. Im Gegenteil: ,,Die sakramentale Ehe wird im-
mer mehr zu einem Zeichen eines bestimmten Menschenbildes in der Brandung der
Flut instrumenteller Sexualitit. Die Kirche darf dieses Zeichen nicht weiterhin zwei-
deutig behandeln: filir die Weitergabe des Glaubens in der Schale hautnaher Gebor-
genheit als vorrangig und fiir die Einldsung der eschatologischen Existenz des Chri-
sten als zweitrangig* (35). Vgl. auch P. Knauer, Die ,, Ehelosigkeit um des Himmel-
reiches willen* und das Zolibatsgesetz, in: StdZ 1995, 823-832.

Obwohl man beinahe tiglich horen und lesen kann, daf} eine Neuordnung der Zu-
lassungsbedingungen zur Priesterweihe, die dem neutestamentlichen Befund und
der Situation unserer Zeit besser entspricht, heute von vielen (Einzelpersonlichkei-
ten oder Gremien) gewiinscht wird, ist eine Entflechtung des traditionellen gesetz-
lichen Junktims nur in behutsamen Schritten und stufenweise zu erreichen. Es muf3
dafiir gesorgt werden, daB in der Kirche ein Gespiir fiir die Bedeutung christlicher
Ehelosigkeit erhalten bleibt, um so auch die psychologische und soziologische Még-
lichkeit eines freiwilligen Z&libates von Amtstrigern zu sichern (Die Beflirchtung,
der freiwillige Zolibat konnte verschwinden, falls die Verpflichtung aufgehoben
wiirde, ist zwar sicher ein ungeniigendes Argument in dieser Frage, scheint aber die
konkrete Situation in einer sexualisierten Umwelt richtig einzuschitzen). Bei der
Ordination von Minnern, die sich in ihrer Ehe bewihrt haben, miiiten selbstver-



Im Spiegel der Zeit 72

standlich die Gegebenheiten der jeweiligen Lokalkirchen beachtet werden. Es mii-
ten sehr nmsichtige Voraussetzungen geschaffen werden, die eine von manchen be-
fiirchtete ,,Schockwirkung* aof die ibrigen Priesteramtskandidaten moglichst aus-
schlieBen. Dies scheint bei der Einfiihrung des Instituts der Pastoralreferenten weit-
gehend gelungen zu sein, wire aber bei der Zulassung von ,,bewihrten Minnern“
zur Priesterweihe noch einmal griindlicher zu reflektieren. SchlieBlich wire zu
kldren, ob und wie man auch den Priestern, die (nur!) wegen der Zdlibatsverpflich-
tung ihr Amt aufgegeben haben, nach einer bestimmten Zeit die volle Ausiibung ih-
res priesterlichen Dienstes wieder gestatten sollte.

Iv.

Unterdessen geht die Zahl der Priester weiter zuriick (auch in Europa gibt es zehn-
tausende Pfarreien ohne residierenden Priester am Ort), hingegen steigt die Zahl der
Laien, die faktisch eine Gemeinde leiten, stindig an. Wohin geht diese Entwicklung
und wohin sollte sie gehen? Eine aufregende und griindliche Studie bietet dazu J.
Kerkhofs/P. Zulehner, Europa ohne Priester, Diisseldorf 1995, 237-270. Niemand
wird bestreiten, daf} die Idee der Weihe von ,,bewihrten Ménnern* neben den oft ge-
nannten Vorteilen auch Nachteile hat (257-264). Aufierdem ist es keineswegs si-
cher, daB die Zahl guter Kandidaten bei diesem Modell stark zunehmen wiirde. Wie
auch immer man entscheidet, die Probleme scheinen eher zu- als abzunehmen. Ent-
weder man weist die ,,verheirateten Priester” weiterhin ab und gefihrdet so die sa-
kramentale Grundstruktur der Kirche, was eine ldentitdtskrise bei Priestern wie
Laien auslosen konnte, ,,oder man revidiert die heutige Praxis und weiht verheira-
tete Manner mit allen Konsequenzen. Dieses Dilemma hat etwas Dramatisches an
sich” (263). Klar ist, da eine eventuelle Priesterweihe von (zolibatiren) Frauen, die
manche sogar eher begriiien wiirden als die von verheirateten Ménnern, weltweite
Implikationen hitte und ohne ein allgemeines Konzil nur schwer vorstellbar er-
scheint (265). Daf} jedoch manche Frauenkloster es nur schwer verstehen, warum
sie zur giiltigen Eucharistiefeier auf den Vorsitz von minnlichen Priestern ange-
wiesen bleiben (die infolge des Mangels ohnehin iiberlastet sind), ist ein Faktum,
das auf jeden Fall reflektiert werden sollte. Schlieilich gibt es zahlreiche Ordens-
frauen, die ein volles Theologiestudium absolviert und sich in der Seelsorge bestens
bewaihrt haben.

Ist der Priestermangel iiberhaupt das fandamentale Problem? Geht es nicht viel
tiefer nm das, was man ,,Gemeindemangel* genannt hat? Strukturelle Manahmen
konnen gewifi den Personalmangel irgendwie beheben, aber im iibrigen wiirde sich
kaum etwas dndern. Auch eine ausreichende Zahl von hauptamtlichen Mitarbeitern,
die das iiberndhmen, was bislang die Priester gemacht haben, wiirde nicht ohne wei-
teres neues Leben in die Gemeinden hineinbringen und statt dessen die Charismen
der freiwilligen, ehrenamtlichen Mitarbeiter ,,blockieren. Ja, man kann sogar fra-
gen: Wenn es wieder geniigend zolibatére Priester gidbe, was wiirde dann von all den
neuen Einrichtungen und Wegen, die in den letzten Jahrzehnten entstanden sind,
iibrigbleiben?



Im Spiegel der Zeit 73

Daher miindet die oben erwihnte Studie von J. Kerkhofs und P. M. Zulehner in
einem zuogleich niichternen und doch hoffnungsvollen Pliadoyer: ,,Die Gemeinden
miissen zu groBerer Kreativitit heransgefordert werden, Glinbige sollten es lohnend
finden, sich als Freiwillige zu betrachten ... und dazn durch konkrete Beschliisse von
offizieller Seite ermuntert werden. Alle sollten erkennen, dafl der Geist auch jetzt
an der Basis wirke. Nur auf diese Weise werde das Evangeliuom in nenen Formen,
in einer neuen Sprache und mit nenen Symbolen in der postmodernen Kuoltar Form
erhalten kénnen® (267). Natiirlich rechnet die Studie damit, daB nicht alle Bischofe
sich mit solchen Entwicklungen anfreunden kénnen. Andere hingegen wiirden sich
doch zu guter Letzt bemiihen, ,,jene Entwicklung, die den gegenwértigen Moglich-
keiten vorauseilt, kirchenrechtlich einznholen® und sogar ,,von innen her mitznge-
stalten* (270). Das sei zwar eine Herausforderung fiir die Verantwortlichen in der
Kirche und doch ein realistisches Szenario.

V.

Als einer, der zwanzig Jahre lang als Spiritual (geistlicher Begleiter) in verschiede-
nen groBen Priesterseminarien téitig war, mochte ich einige Beobachtungen hinzu-
fiigen, die zwar nicht unbekannt sind, die aber noch viel griindlicher bedacht wer-
den miifiten. Zunichst ist daran zu erinnern — was auch manche Bischofe zugeben —
daf nicht wenige Priesteramtskandidaten, die durchaus gut fiir die Seelsorge quali-
fiziert wiren, sich nur deshalb nicht weihen lassen, weil sie die Zdlibatsverpflich-
tung nicht akzeptieren konnen. Darf die Kirche wirklich auf solche Krifte so ohne
weiteres verzichten? MiiBte sie nicht noch viel intensiver bedenken, was Gott unse-
rer Zeit mit diesen Berufungen sagen mochte? Die Antwort, die bisher auf diese
Frage gegeben wurde (ich denke an den Einsatz der sogenannten Pastoral- nnd Ge-
meindereferenten) scheint die hier vorhandenen Moglichkeiten keineswegs genii-
gend anszuschopfen und schrinkt sie zu sehr ein. Aulerdem hatte ich nicht selten
den Eindruck, daf fiir die spirituelle Ausbildung dieser Laien-Seelsorger im Ver-
gleich zn den Weihekandidaten zu wenig gesorgt wird, was ihnen zuoweilen den un-
berechtigten Verdacht einbringt, sie seien nur mit halbem Herzen engagiert.

Was die Hinfijhrung der zukiinftigen Priester zur Zo6libatsverpflichtung betrifft,
so fehlt es zwar weder an theoretischer Literatur noch an praktischen Richtlinien.
Aber die Praxis selbst ist und bleibt problematisch. Die Inhalte eines normalen
Theologie-Studiums sind so reichhaltig, daf} die Kldrung der personlichen Berufung
zur Ehelosigkeit beinahe notwendig zu kurz kommt, und oft fehlt es einfach an der
noétigen Zeit, um die Kandidaten mit der Spiritualitét der evangelischen Réte so ver-
trant zu machen, daf} sie existenziell gelebt werden kann. Der gewohnliche Vorle-
sungs-Betrieb an den Fakultiiten trégt leider kanm dazu bei. Hier wire zweifellos
noch vieles anfznarbeiten und zu ergédnzen.

In den Gemeinden, in die er schlieBlich geschickt wird, findet der junge Nen-
priester haufig ein Klima vor, das seine Bernfung zum Zélibat empfindlich in Frage
stellt. Er trifft nicht blo aof Miverstidndnisse, die schwer zu korrigieren sind, son-
dern zuweilen aunch aof volliges Unverstindnis. Er lernt Mitbriider kennen, die in



Buchbesprechungen 74

erster Linie wegen des Zolibats ihr Amt aufgegeben haben oder offensichtlich nicht
mit ihm zurecht kommen, manchmal sogar wie ,,verhaltensgestort erscheinen. Er
gewinnt den Eindruck, daB man es zu lange schon striiflich versaumt hat, den Ge-
meinden die Bedeutung der evangelischen Réte niherzubringen. Auch der Sinn des
Ordenslebens scheint vielerorts unbekannt zu sein. Gerade zu Beginn seines Prie-
sterlebens aber braucht der Neugeweihte eine Gemeinschaft oder zumindest so et-
was wie eine ,,vita communis“, die seine Berufung fordert und seine zolibatire Le-
bensform mittrégt. Statt dessen muf er diese in vielen Fillen zunichst einmal ver-
teidigen und im Alltag konkret organisieren, was er in der Regel in der Ausbil-
dungszeit jedoch zu wenig gelernt hat.

Wenn also der ehelos lebende Priester von den Gemeinden auch in Zukunft ge-
wiinscht wird, dann muf in ihnen ein dementsprechendes Umdenken erfolgen und
eine Atmosphire entstehen, die ein solches Leben tatsiichlich und auf die Dauer leb-
bar macht. Ob diese schwierige und vielschichtige Aufgabe aber nur durch ein Fest-
halten an der traditionellen Zolibatsverpflichtung fiir Priester gelost werden kann,
oder ob sie nicht besser und eher gelingen wiirde, wenn man auch Verheiratete (wie
z.B. in der griechisch-katholischen Kirche) zur Priesterweihe zulieBe, das ist zu-
mindest eine der wichtigen Fragen, der sich die romisch katholische Kirche heute
stellen mufl. Warum nicht beide Lebensformen fiir die Amter in der Kirche zulas-
sen, um noch klarer zu zeigen, daf} beide zu ihrem Wesen gehoren? Und dies selbst-
verstdndlich ohne Quotenregelung, allein im Vertrauen auf Gottes Geist!

Franz- Josef Steinmetz, Miinchen

BUCHBESPRECHUNGEN

Leben aus dem Glauben

Katholischer = Erwachsenen-Katechis- Im prinzipiellen Aufbau folgen ,Leben

aus dem Glauben* und der Moralteil des

mus. (Hrsg. von der Deutschen Bi-
schofskonferenz). Zweiter Band: Leben
aus dem Glauben. Freiburg/Kevelaer:
Herder — Verlagsgruppe Engagement
1995. 528 S., Leinen, DM 29,80.

Der erste Band des deutschen Erwachsenen-
katechismus erschien schon 1985. Obwohl
der zweite Band zugleich mit dem ersten ge-
plant war, wurde seine Auslieferung bis 1995
hinausgezogert. Dabei ging es u.a. um die
Einarbeitung von Verweisen auf den ,,Welt-
katechismus (1992) und auf die pipstliche
Moralenzyklika ,,Veritatis splendor* (1993)
sowie um die notwendige Approbation durch
die romische Kleruskongregation (1994).

Weltkatechismus dem gleichen Schema.
Zunichst werden die Grundlagen des sittli-
chen Handelns vorgestellt (z.B. Freiheit, Tu-
genden, Siinde und Umkehr, MaBstibe, Nor-
men und Menschenrechte, Gewissen) und
dann die einzelnen Inhalte des christlichen
Ethos anhand der zehn Gebote entfaltet. Der
deutsche Moralkatechismus ist aber wesent-
lich ausfiihrlicher und detaillierter angelegt
und bietet konkrete Orientierung fiir die spe-
zifische Situation und Kultur unseres Landes.
Erwahnt seien z.B. Esoterik und Okkultis-
mus, der Sonntag in der heutigen Gesell-
schaft, die Lage der Familie, menschenge-
rechte Bewahrung und Forderung des Le-





