
Buchbesprechungen 74 

erster Linie wegen des Zölibats ihr Amt aufgegeben haben oder offensichtlich nicht 
mit ihm zurecht kommen, manchmal sogar wie •verhaltensgestört" erscheinen. Er 
gewinnt den Eindruck, daß man es zu lange schon sträflich versäumt hat, den Ge- 
meinden die Bedeutung der evangelischen Räte näherzubringen. Auch der Sinn des 
Ordenslebens scheint vielerorts unbekannt zu sein. Gerade zu Beginn seines Prie- 
sterlebens aber braucht der Neugeweihte eine Gemeinschaft oder zumindest so et- 
was wie eine •vita communis", die seine Berufung fördert und seine zölibatäre Le- 
bensform mitträgt. Statt dessen muß er diese in vielen Fällen zunächst einmal ver- 
teidigen und im Alltag konkret organisieren, was er in der Regel in der Ausbil- 
dungszeit jedoch zu wenig gelernt hat. 

Wenn also der ehelos lebende Priester von den Gemeinden auch in Zukunft ge- 
wünscht wird, dann muß in ihnen ein dementsprechendes Umdenken erfolgen und 
eine Atmosphäre entstehen, die ein solches Leben tatsächlich und auf die Dauer leb- 
bar macht. Ob diese schwierige und vielschichtige Aufgabe aber nur durch ein Fest- 
halten an der traditionellen Zölibatsverpflichtung für Priester gelöst werden kann, 
oder ob sie nicht besser und eher gelingen würde, wenn man auch Verheiratete (wie 
z.B. in der griechisch-katholischen Kirche) zur Priesterweihe zuließe, das ist zu- 
mindest eine der wichtigen Fragen, der sich die römisch katholische Kirche heute 
stellen muß. Warum nicht beide Lebensformen für die Ämter in der Kirche zulas- 
sen, um noch klarer zu zeigen, daß beide zu ihrem Wesen gehören? Und dies selbst- 
verständlich ohne Quotenregelung, allein im Vertrauen auf Gottes Geist! 

Franz- Josef Steinmetz, München 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Leben aus dem Glauben 

Katholischer      Erwachsenen-Katechis- Im prinzipiellen Aufbau folgen •Leben 
mus.   (Hrsg.   von   der  Deutschen   Bi- aus dem Glauben" und der Moralteil des 
schofskonferenz). Zweiter Band: Leben Weltkatechismus   dem   gleichen   Schema, 
aus  dem  Glauben.  Freiburg/Kevelaer: Zunächst werden die Grundlagen des sittli- 
Herder  -  Verlagsgruppe   Engagement ^hen Handelns vorgestellt (z.B. Freiheit, Tu- 
1995. 528 S., Leinen, DM 29,80. genden Sunde und Umkehr, Maßstäbe Nor- 

men und Menschenrechte, Gewissen) und 
Der erste Band des deutschen Erwachsenen- dann die einzelnen Inhalte des christlichen 
katechismus erschien schon  1985. Obwohl Ethos anhand der zehn Gebote entfaltet. Der 
der zweite Band zugleich mit dem ersten ge- deutsche Moralkatechismus ist aber wesent- 
plant war, wurde seine Auslieferung bis 1995 lieh ausführlicher und detaillierter angelegt 
hinausgezögert. Dabei ging es u.a. um die und bietet konkrete Orientierung für die spe- 
Einarbeitung von Verweisen auf den •Welt- zifische Situation und Kultur unseres Landes, 
katechismus" (1992) und auf die päpstliche Erwähnt seien z.B. Esoterik und Okkultis- 
Moralenzyklika •Veritatis splendor" (1993) mus, der Sonntag in der heutigen Gesell- 
sowie um die notwendige Approbation durch schaft, die Lage der Familie, menschenge- 
die römische Kleruskongregation (1994). rechte Bewahrung und Förderung des Le- 



Buchbesprechungen 75 

bens, Verantwortung für den Frieden, Um- 
weltethik, Kernenergie, menschenfreundli- 
che Sexual- und Ehemoral, katholische Sozi- 
allehre, Dienst an der Wahrheit und Daten- 
schutz. 

Der Katechismus scheut sich keineswegs, 
•das fortschreitende Schwinden und sogar 
Erlöschen des Sündenbewußtseins" (76) kri- 
tisch hervorzuheben, zugleich aber erinnert 
er prinzipiell daran, daß Gott uns in Barmher- 
zigkeit begegnen wird (1 Joh 3,20). •Erst aus 
der Zusage göttlicher Errettung entspringt 
der sittliche Imperativ, aus Gottes Gnade und 
Erbarmen sein Anspruch" (50). Erstaunlich 
zahlreich sind die Hinweise, daß die Kirche 
in der Begründung bestimmter Normen nicht 
immer frei von Irrtum und Mängeln gewesen 
sei (vgl. z.B. das Kapitel •Mißbrauch von 
Macht im Namen Gottes" oder •Sinnbezüge 
der menschlichen Geschlechtlichkeit") und 
in manchen Bereichen keine endgültige Ant- 
wort habe. Entsprechende •Spannungen" 
bleiben unaufgelöst. 

In einigen Zusammenhängen werden auch 
die Themen •Aszetik und Mystik", •evange- 
lische Räte", •Armut, Ehelosigkeit und Ge- 
horsam" sowie •Gelübde" zur Sprache ge- 
bracht. Eine ausführliche Räte-Theologie 
wird jedoch nicht geboten. Es bleibt bei der 
schlichten Feststellung: •Die evangelischen 
Räte sind eine besondere Weise des christli- 
chen Lebens und haben einen wichtigen zei- 
chenhaften Sinn" (166). •Heute ist auch in ei- 
nigen evangelischen Gemeinschaften das 
Gelübde wieder zu Ehren gekommen" (197). 

Die Auswahl der im Text zitierten Autoren 
scheint etwas willkürlich zu sein. Im übrigen 
aber ist sowohl das Bibelstellen- als auch das 
Sach-Register eine große Hilfe für eine ge- 
zielte Lektüre. Daß die Begegnung Jesu mit 
der Ehebrecherin (Joh 8,1-11) nicht erwähnt 
wird (Lk 7,36-50 ist mehrfach zitiert) und 
daß Rom 11,32 nur als Beispiel der Sünde des 
Ungehorsams und nicht so sehr des göttli- 
chen Erbarmens zitiert wurde (•um sich aller 
zu erbarmen"), ist wohl ein unglücklicher 
Zufall. Auch die Stichworte •Vermessen- 
heit" und •Verzweiflung" hätten im Blick auf 
die Grenzenlosigkeit der christlichen Hoff- 
nung eine tiefere Betrachtung verdient. Ins- 
gesamt aber spiegelt •Leben aus dem Glau- 
ben" im großen und ganzen die Einsichten 
und Ergebnisse der neueren Moraltheologie. 
Obwohl der Abstand zwischen seinen Leit- 

bildern und der faktischen Lebenswirklich- 
keit vieler Menschen erheblich ist, wird we- 
der die heutige Glaubensverkündigung noch 
die innerkirchliche Verständigung auf diesen 
regionalen Katechismus verzichten dürfen. 
•Wer den Weg der Liebe geht, erlebt Höhen 
und Tiefen, Entbehrungen und Enttäuschun- 
gen, Versagen und Schuld. Aber er wird auch 
ständig ermutigt, die Liebe nicht aufzuge- 
ben" (477). 

Franz-Josef Steinmetz SJ 

Berger, Peter: Sehnsucht nach Sinn - 
Glauben in einer Zeit der Leichtigkeit. 
Frankfurt: Campus 1994. 224 S., Leinen, 
DM 48- 

Dem Soziologen Berger geht es nicht um die 
Wahrheit religiöser Aussagen, sondern um 
deren Lebens- und Überlebensfähigkeit in 
der modernen Gesellschaft (vgl. 80); Men- 
schen •gestehen" religiösen Werten •Überle- 
genheit zu" oder •glauben" an deren Überle- 
genheit (vgl. 77). Da ist zuerst einmal (Teil I: 
31-83) eine Beschreibung des Verhältnisses 
von Religion und Moderne gefordert. Berger 
zieht dabei der Säkularisierungstheorie die 
•Pluralisierungstheorie" vor; das Problem sei 
nicht der Schwund von Religion in der mo- 
dernen Gesellschaft, sondern die gegenseiti- 
ge Relativierung religiöser Überzeugung 
durch •kognitive Kontamination" (43f) in 
der pluralistischen Gesellschaft. Aus dieser 
Gemengelage entsteht ein neuer Kulturkon- 
flikt. In ihm streiten sich vor allem die neue 
Mittel- oder auch •Wissensklasse" und die 
alte, konservative Mittelklasse, die in den 
USA vor allem durch die an der traditionel- 
len protestantischen Leistungsethik orientier- 
te ökonomische Aufsteigerschicht repräsen- 
tiert wird. In diesem Konflikt sucht Bergerei- 
nen Mittelweg zwischen Relativismus und 
Fundamentalismus, zwischen •Schwächlin- 
gen und Schlägern" (81); dabei stößt er letzt- 
endlich wieder auf die Wahrheitsfrage, die 
sich - soziologisch gesehen - an einer Art 
passiver Durchsetzungsfähigkeit erweist: 
•Die Wahrheit wiedersetzt sich der Relativie- 
rung" (83). 

In Teil II (87-170), dem Herzstück des Es- 
says, wechselt Berger aus der soziologischen 
in die theologische Perspektive und unter- 
sucht die Bedeutung des Satzes: •Ich glaube 
an Gott". Der Dekonstruktion des Ich, das 



Buchbesprechungen 76 

Descartes noch unproblematisch vorausset- 
zen konnte (dazu auch der Exkurs über Mu- 
sils •Mann ohne Eigenschaften", 111-127) 
stellt er die These entgegen, daß es •in der 
Konfrontation mit dem biblischen Gott zu ei- 
ner speziellen Form der Ich-Bildung kam" 
(105). Es ist das •einsame Ich", das seinen 
Glauben bekennt, das •Ich jenseits aller kol- 
lektiven und gemeinschaftlichen Bestim- 
mungen" (97). Entsprechend hart geht Berger 
mit den •Selbsttäuschungen" um, die in di- 
versen religiösen •Gemeinschaftsidentitä- 
ten" stecke (vgl. 100, 109). Den Glaubensakt 
gründet Berger in einer religiösen Erfahrung 
im Sinne R. Ottos. Das Problem des •Mor- 
gens danach" (der Morgen nach der religiö- 
sen Erfahrung) wird mit •glauben" im Sinne 
von •Vertrauen auf die eigene Erfahrung" be- 
antwortet - und mit Vertrauen auf die •letzt- 
endliche Güte der Schöpfung", da die religiö- 
se Erfahrung eine Erfahrung des Transzen- 
denten •für mich" sein will (vgl. 139). Den 
Gottesbegriff entfaltet Berger schließlich 
(149-170) in einer dreigliedrigen Theorie 
von der Erfahrung der •göttlichen Fülle", der 
mystischen •Leere" und der Erlösung (•Of- 
fenbarung"). 

An mehreren Stellen bekennt sich Berger 
zum liberalen Protestantismus in der Traditi- 
on Schleiermachers (143). In dem Kapitel 
über die Frage nach der Kirchenzugehörig- 
keit (Teil III, 173-194) setzt er die Situation 
individueller Wahlfreiheit über die Kirchen- 
zugehörigkeit voraus und formuliert das 
(sein) Problem: •Welcher Kirche kann ein 
gläubiger Christ beitreten, dessen religiöse 
Position liberal ist... der aber nicht bereit ist, 
die diversen säkularen und säkularisierten 
Programme mitzutragen, auf die große Teile 
des Protestantismus sich eingeschworen ha- 
ben." (185) Als Soziologe kann er die Funkti- 
on von Institutionen für Religionen treffend 
beschreiben (173-184), als Theologe optiert 
er (wieder) für eine Mittelposition zwischen 
einem rein soziologischen und einem rein 
theologischen Begriff von •Kirche" (192f). 
Teil III endet schließlich mit einem Kapitel 
über den Zusammenhang von Religion und 
Moral: •Die christliche Lehre schuf und 
prägte das Gewissen, welches alsdann darauf 
bestand, auf Szenen aufmerksam zu machen, 
die, einmal wahrgenommen, moralisch un- 
tragbar waren." (204) In diesem Sinne sieht 
Berger die Abhängigkeit moralischer Defini- 

tionen von kognitiven Definitionen. Doch in- 
sofern das Reich Gottes, von dem Jesus 
sprach und auf das hin seine Ethik konzipiert 
war, nicht von dieser Welt ist, muß in dieser 
Welt mehr verantwortungsethisch das Wohl 
des Nächsten als gesinnungsethisch die eige- 
ne Gesinnungsreinheit im Blick bleiben 
(213f- vgl. zu Luthers Zwei-Reiche-Lehre S. 
214). 

Bergers Essay ist ein brillantes Stück Reli- 
gionssoziologie. Seine Sprache ist elegant, 
seine Beobachtungen sind treffend, sein Hu- 
mor polemisch, seine Polemik humorvoll, 
seine Wortschöpfungen überraschend, seine 
Einwände nach allen Seiten kritisch. Daß er 
sich v. a. in Teil II auf theologische Fra- 
gestellungen einläßt, hebt ihn aus der Menge 
seiner Berufskollegen hervor. Geschmäck- 
lerische Vorurteile eines konservativ-libera- 
len Protestanten und Intellektuellen schim- 
mern immer wieder durch, etwa wenn er an- 
sonsten durchgängig kritisch gegenüber dem 
römischen Katholizismus - die Liturgiere- 
form des 2. Vatikanums einer nostalgischen 
Kritik unterzieht (lOlf) oder die Politisie- 
rung des amerikanischen mainstream-Klerus 
beklagt (64 parr). Durchgängig sucht er nach 
Mittelpositionen zwischen den diversen Ex- 
tremen und wird nur •hart" in den theologi- 
schen Kernpositionen, die er im Mittelteil be- 
zieht. Klaus Mertes SJ 

Marxer, Fridolin/Traber, Andreas: 
Wiedergeburt. Hoffnung oder Illusion? 
Freiburg Schweiz: Paulusverlag 1995. 
221 S., brosch., DM 29,80. 

Obwohl es an Literatur zum Thema Rein- 
karnation (man kann auch sagen Seelenwan- 
derung oder Wiedergeburt) nicht mangelt 
(vgl. z. B. die Besprechung zu R. Hummel, 
Reinkarnation, in: GuL 1989, 63f.), verdient 
dieses neue Buch Beachtung; denn es behan- 
delt das aktuelle Thema nicht etwa brillant- 
essayistisch, sondern eher schulmäßig und 
umfassend, ursprünglich in Form von Wo- 
chenendseminaren, für die beide Autoren 
(ein Theologe und ein Physiker) gemeinsam 
verantwortlich waren. Auf diese Weise ist in 
mehrjähriger, intensiver Zusammenarbeit ein 
recht praktischer Beitrag zur Klärung und per 
sönlichen Meinungsbildung entstanden. 

Viele Leser werden vermutlich erstaunt 
sein, wenn sie erfahren, daß die Reinkarna- 



Buchbesprechungen 77 

tions-Idee keineswegs eine Entdeckung oder 
Erfindung unserer Zeit ist, sondern in der 
ganzen Geistesgeschichte verbreitet war. 
Knapp und präzise vorgestellt werden die Po- 
sitionen in Mythos und Gnosis (im Streit mit 
den frühen Kirchenvätern), aber auch bei 
Lessing, Nietzsche, im Spiritismus, in der 
Anthroposophie und in den Religionen des 
Ostens (Hinduismus, Buddhismus). Wichtig 
ist die Unterscheidung zwischen mehrmali- 
ger Wiederverkörperung und einmaliger Ver- 
körperung einer schon präexistenten Seele 
(z. B. in der Lehre des großen Origenes). Ins- 
gesamt wird diese Vorstellung als •umfas- 
sende und tiefgründige Daseinsanalyse" (65) 
gewertet, gegen die jedoch schwerwiegende 
Bedenken vorgebracht werden können. 

Der zweite Teil erinnert u.a. an die Revo- 
lution der Physik zu Beginn des 20. Jahrhun- 
derts, an die Grenzwissenschaften (Parapsy- 
chologie, Astrologie) und an die sogenannten 
Belege für ein Leben nach dem Tod und für 
eine Wiedergeburt. Zusammenfassend wer- 
den diese (weitgehend bekannten) Phänome- 
ne kritisch gewürdigt: •die Aussage, Rein- 
karnation sei eine bewiesene Realität, ist ein- 
deutig als falsch zu bezeichnen" (141). 

Am wertvollsten scheint mir der dritte Teil 
des Buches zu sein, der sich freilich im 
ganzen auf einer nichtmaterialistischen Ebe- 
ne bewegt: •Die R. im Urteil von Philosophie 
und Theologie". Obwohl die Vf. hier vor al- 
lem dem Beispiel anderer (Greshake, Rahner, 
Ratzinger, Schönborn) folgen und die pasto- 
ralen Aufgaben nicht explizit aufgreifen, ver- 
dient die klar gegliederte Auseinanderset- 
zung dankbare Anerkennung: nach einer bi- 
belkritischen Vorüberlegung wird die Ver- 
schiedenheit der Auffassungen zum Ver- 
ständnis der Geschichte, zum Verhältnis 
Leib-Seele und zur Erlösung in einer Weise 
herausgearbeitet, die gründlich und hilfreich 
ist. Die Bemerkungen zum Stichwort •Kreis 
oder Pfeil" klingen allerdings ziemlich pau- 
schal und vereinfacht (vgl. GuL 1978, 
414^126). Die abschließende Stellungnahme 
hingegen, die ihre Zuversicht nicht aus eige- 
ner Einsicht, sondern aus der Zusage Gottes 
schöpft, zeigt auch Respekt vor dieser ande- 
ren Form der Hoffnung, •die seit urdenkli- 
chen Zeiten durch Menschenweisheit gefun- 
den wurde" (199).   Franz-Josef Steinmetz SJ 

Zenger, Erich: Ein Gott der Rache? 
Feindpsalmen verstehen. Freiburg: Her- 
der 1994, 188 S.,kart, DM38- 

Der Psalm 137, die poetische Klage über das 
Unrecht, das Israel im Babylonischen Exil er- 
leidet, endet mit folgenden Worten: •Herr, 
vergiß den Söhnen Edoms nicht den Tag von 
Jerusalem; sie sagten: ,Reißt nieder, bis auf 
den Grund reißt es nieder!' Tochter Babel, du 
Zerstörerin! Wohl dem, der dir heimzahlt, 
was du uns getan hast! Wohl dem, der deine 
Kinder packt und sie am Felsen zerschmet- 
tert!" (VV 7-9) Wer die Psalmen nur aus der 
Liturgie kennt, wird über diesen Schluß ver- 
wundert die Augen reiben, sind doch die Ver- 
se, die so deutlich den Wunsch nach Vergel- 
tung zum Ausdruck bringen, seit der Neuord- 
nung der Liturgie vor über 25 Jahren als Re- 
zitationstexte gestrichen. Der Münsteraner 
Alttestamentier, der in den vergangenen Jah- 
ren eine ganze Reihe von Publikationen über 
die Psalmen veröffentlichte, widmet sich in 
diesem Buch der Interpretation der proble- 
matischen Psalmen und setzt sich mit der 
Entscheidung auseinander, bestimmte Psal- 
men in der Liturgie zu kürzen bzw. ganz weg- 
zulassen. Wer Z. kennt, wird kaum verwun- 
dert sein, daß er sich vehement gegen diese 
Streichungen wendet. 

Die Auseinandersetzung geht er von ver- 
schiedenen Punkten her an. So befragt er die 
Optionen für eine Streichung auf ihre theolo- 
gischen Implikationen: wird das AT als Hei- 
lige Schrift der Christen dabei angenommen 
oder - mit teilweise entgegenkommenden 
Argumenten - nicht doch abgeschwächt, z.B. 
dann, wenn das AT als Negativfolie für das 
NT dienen muß (Gott der Rache und Gott der 
Liebe). Vom literarischen Standpunkt aus 
stellt er die Frage, wieweit eine Kürzung von 
Gedichten überhaupt legitim ist (2. Kap.) Im 
Mittelpunkt steht aber die exegetische Aus- 
einandersetzung anhand sieben ausgewählter 
Psalmen. Dabei nimmt er sowohl Psalmen, 
die ganz aus dem Stundenbuch gestrichen 
wurden, als auch solche, die •nur" gekürzt 
wurden oder gänzlich unbeschadet den litur- 
gischen TÜV passieren konnten. Im ersten 
Kapitel präsentiert er verschiedene Überset- 
zungen der Psalmen und verdeutlicht damit, 
daß das Verständnis- auch ein Übersetzungs- 
problem ist. Die Auslegung im dritten Kapi- 
tel ergänzt er dann mit einer eigenen Überset- 
zung. So verweist er nicht nur darauf, daß der 



Buchbesprechungen 78 

Kontext von Ps 137 eine Gewaltsituation ist, 
sondern daß der problematische V 9 sich auf 
die diese Gewalt verursachende Dynastie be- 
zieht. Seine Auslegungen ergänzt er im vier- 
ten Kapitel mit einer Betrachtung zur Herme- 
neutik der Rachepsalmen. 

Seine Kernthese lautet: •In den Hilfe- und 
Racheschreien der Psalmen geht es nicht um 
kleinere oder größere Konflikte, die durch 
kluge Großzügigkeit des Beters oder durch 
seine Nächstenliebe' gelöst werden könnten. 
In ihnen schreien die Beter vielmehr ihr Lei- 
den am Unrecht und an der Hybris der Ge- 
walttätigen heraus. Sie konfrontieren ihren 
Gott selbst mit der Rätselhaftigkeit des Bö- 
sen" (133f). Die Gewaltpsalmen sind also 
auch Theodizeepsalmen, die dem Beter Spra- 
che angesichts erlittenen Unrechts geben und 
die Gewalt als eine Realität aufdecken. Im 
Schlußkapitel erwägt er Folgerungen für die 
Praxis. Dabei plädiert er einmal für eine Wie- 
derentdeckung der Klage, durch die auch die 
Gebetssprache wieder Lebendigkeit erlangen 
könne, aber auch für an der Exegese orien- 
tierte Veränderungen. So schlägt er vor, Ps 
137,9 folgendermaßen in Gottesdiensten zu 
rezitieren: •Selig, wer dich ergreift und dei- 
ner Herrschaft ein Ende setzt für immer." 
(171) Dieser Vorschlag Z• der sicherlich 
auch die Frage aufwerfen wird, ob er nicht le- 
diglich eine Variante der von ihm verworfe- 
nen Lösungsvorschläge darstellt, macht aber 
deutlich, daß die Rachepsalmen der Vermitt- 
lung bedürfen. Sich kenntnisreich und kom- 
petent darum zu mühen, gehört zu den Ver- 
diensten des Buches. Es bleibt zu hoffen, daß 
das Thema, das der Verf. kämpferisch und 
wohl durchdacht angestoßen hat, von ande- 
ren aufgenommen und weitergeführt wird. 

Ralf Klein SJ 

Lapide, Pinchas / Panikkar, Raimon: 
Meinen wir denselben Gott? Ein Streit- 
gespräch. München: Kösel 1994, 127 S., 
kart., DM 26- 

Ein Gespräch folgt anderen Regeln als eine 
Abhandlung. Erlaubt es diese, bestimmte Ge- 
danken zu entwickeln und darzustellen, einen 
Weg so zu gehen und argumentativ abzusi- 
chern, daß bei allen Abzweigungen doch die 
Linie sichtbar bleibt, unterliegt das Gespräch 
mehr Einflüssen und hat zufällige Wendun- 
gen, die den ganzen Bau verwinkelter und 

unübersichtlicher erscheinen lassen. Dies 
muß man sich vor Augen halten, will man das 
vorliegende Buch würdigen. Angesichts der 
Thematik ist die Personenauswahl reizvoll: 
ein jüdischer Theologe und ein indischer Re- 
ligionsphilosoph hinduistischer Herkunft, 
katholischer Konfession und buddhistischer 
Einflüsse. Das Gespräch, geführt im Juni 
1993 unter der Moderation von Anton Kenn- 
temich, der auch den Text redigierte, fällt in 
zwei Teile, was aber durch die Kapiteleintei- 
lung nicht deutlich wird. 

Der erste Teil widmet sich der Frage, wie- 
weit ein Sprechen von Gott überhaupt mög- 
lich ist. Beide unterstreichen dabei die Un- 
faßbarkeit Gottes, allerdings von unter- 
schiedlichen Ansätzen her: betont Lapide die 
Geschichtlichkeit Gottes, die sich im Werden 
allen Definitionen entzieht, so plädiert Panik- 
kar für ein nicht-dualistisches, umfassendes 
Gottesbild, das Jenseits von Kategorien wie 
personal und apersonal steht. Hier merkt man 
deutlich den ostasiatischen Einfluß, und es ist 
bedauerlich, daß sowohl L. als auch der 
Moderator auf präzisierende Nachfragen ver- 
zichteten, so daß dieser Gedanke etwas vage 
bleibt. Erst im Nachwort wird P. hier ver- 
ständlicher. Dieser Teil endet mit dem Vor- 
schlag, Gott •durch Schweigen ... irgendwie 
zu neuem inneren Leben zu verhelfen" (66), 
und tatsächlich wendet sich das Gespräch 
dem Menschen zu, nämlich der Frage nach 
der Verständigung der Religionen unterein- 
ander. In diesem Teil wird ein bemerkens- 
werter Gegensatz zwischen den beiden Dis- 
kutanten deutlich. Beide wenden sich gegen 
ein billiges Verständnis von Toleranz. 
Während L. aber einen allgemeinen Dialog 
der Religionen untereinander befürwortet - 
er benutzt dafür das Wort •Multilog" - ist P. 
dagegen deutlich skeptischer: weil der Dia- 
log nur von Menschen geführt werden kann, 
und deren Verständnis für Fremdes aber an- 
gesichts der dafür erforderlichen Kräfte be- 
grenzt ist, es andererseits jedoch kein über 
den Religionen stehendes Verständigungs- 
system gibt. •Der Dialog muß immer perso- 
nal, herzlich, intim, realistisch sein, und ein 
Multilog ließe sich nur auf einem Computer 
oder auf eine reduzierte Weise, wie wir sie 
nicht wollen, führen". (112) Im einleitenden 
Vorwort tritt L. für eine Verständigung der 
Religionen angesichts der Weltprobleme ein. 
Den Abschluß bildet ein Nachwort P's, in 



Buchbesprechungen 79 

dem dieser seinen religiösen Werdegang 
schildert und kurz den Kern seines Gottesver- 
ständnisses erläutert. 

Diese Diskussion als Streitgespräch zu be- 
zeichnen ist übertrieben. Eher handelt es sich 
um einen sehr wohlwollenden Dialog. Unter- 
schiede werden am ehesten in den Beiträgen 
P.'s erkennbar, während L. doch häufig ver- 
einnahmend vorgeht. Hier wäre es sinnvoll 
gewesen, hätte der Moderator versucht, so- 
wohl die Unterschiede als auch die Unklar- 
heiten herauszustellen, um so das Gespräch 
weiter voranzutreiben. Wirkt der ständige 
Rekurs L's auf die jüdische Tradition auf 
Dauer ermüdend, so reizt die Weise, wie P. 
sich im Spannungsverhältnis von Christen- 
tum und östlicher Religiosität bewegt, zur 
weiteren Beschäftigung mit seinen unge- 
wohnten, nichtsdestoweniger anregenden 
Gedanken. Ralf Klein SJ 

Huth, Werner: Flucht in die Gewißheit. 
Fundamentalismus und Moderne. Mün- 
chen: Claudius 1995. 229 S., Plastik, 
DM 26- 

Der Münchener Tiefenpsychologe schlägt ei- 
nen weiten Fächer der Fragen und Probleme 
auf. Er geht der modernen Tendenz, •Funda- 
mentalismus" genannt, zuerst geschichtlich 
nach. Zu ihrem Beginn, den man gemeinhin 
in die USA verlegt, zeigt er, daß dort ein Ur- 
fundamentalismus lebte, der keineswegs von 
den negativen Zügen des heutigen Funda- 
mentalismus geprägt war, sondern sich auf 
Tradition und Bodenständigkeit besann. Der 
protestantische, der katholische, der islami- 
sche, der jüdische und auch der asiatische 
Fundamentalismus werden in üblicher Weise 
vorgestellt. Das Thema •Fundamentalismus 
und Moderne" löst dann eine Kritik des tech- 
nisch-manipulierenden Zugangs der •Moder- 
ne" zur Wirklichkeit aus; der Fundamentalis- 
mus ist im Grunde nur das spiegelverkehrte 
Bild dieses verengten Umgangs mit Wirk- 
lichkeit. Das gibt Huth Gelegenheit, vom 
•grünen Fundamentalismus" (am Beispiel R. 
Bahros) zu sprechen, der am gleichen spiritu- 
ellen Defizit leidet. Daraus nun ergibt sich 
die Herausforderung an die christliche Theo- 
logie. Nach einer Skizze des heutigen natur- 
wissenschaftlichen Weltbildes, der Größe 
und Ordnung des Kosmos stellt Huth der 
Theologie die Aufgabe, auf dieser Basis neu 

und vertiefend Gott zu verkünden. Teilhard 
de Chardin, Karl Rahner und auch Papst Jo- 
hannes Paul II. zeigen Wege. 

Zu wissen ist weiterhin, daß dies alles auf 
dem Hintergrund der tiefenpsychologen 
Sicht eines Autors dargestellt ist, der stets 
von der Frage bedrängt wird: Was bedeutet 
dies alles für die psychische Konstitution und 
Gesundheit des Menschen? Hier neigt Huth 
dazu, sich von dogmatischen Festlegungen in 
vorsprachliche meditative Erfahrungen 
zurückzuziehen. (Ist M. Luthers Bestehen 
auf: •Das ist mein Leib" statt: •Das bedeutet 
mein Leib" nur eine •Spitzfindigkeit"? 62) 
So ist auch das Mißtrauen gegen charismati- 
sche Glaubenszugänge deutlich (z.B. 187), 
allerdings aus der evangelischen Konfession 
des Verfassers auch verständlich (vgl. man- 
che pfingstkirchlichen Phänomene). Doch 
das mindert keineswegs den Wert dieser gut 
lesbaren Darstellung der Probleme und Fra- 
gen, die einem Christen im Fundamentalis- 
mus entgegenkommen.      Josef Sudbrack SJ 

Walach, Harald: Notitia experimentalis 
Dei - Erfahrungserkenntnis Gottes. Stu- 
dien zu Hugo de Baimas Text •Viae Sion 
lugent" und deutsche Übersetzung. - 
Salzburg: Institut für Anglistik und 
Amerikanistik Universität Salzburg 
1994. IV, 406 S., kart. 

Einer der einflußreichsten, aber kaum er- 
forschten Texte mittelalterlicher Spiritualität 
liegt hiermit nebst verschiedenen Indices in 
guter deutscher Übersetzung vor (247-368). 
Unter dem Namen Bonaventuras (als Theolo- 
gia Mystica, oder als De triplici via ad sapi- 
entiam) hat er bis in unser Jahrhundert hinein 
eine große Rolle gespielt, bis man den wah- 
ren Autor: Hugo von Balma entdeckte. Den 
größten Teil seiner Forschungen widmet 
Walach der (wie mir scheint) nicht geglück- 
ten Neuzuweisung des Traktats: statt Hugo 
de Balma de Dorchiis nun ein Pariser Kartäu- 
ser: Hugo die Moriaston. Die verschiedenen 
Hypothesen, Wahrscheinlichkeiten (manch- 
mal mehr Un-Wahrscheinlichkeiten) können 
höchstens zeigen, daß die bisherige Zuwei- 
sung auch keine Sicherheit gewährt. Doch 
der nun auf Deutsch zugängig gemachte 
Traktat selber ist ein hervorragendes Beispiel 
für den Strom pseudo-dionysischer Spiritua- 
lität, nach der die Gotteserfahrung von Liebe 



Buchbesprechungen 80 

und Affekt und nicht vom Intellekt (wie bei 
M. Eckhart) geleitet werde. Diese Geistig- 
keit/Mystik stützt sich als •negative Theolo- 
gie/Spiritualität" auf die völlige Unerkenn- 
barkeit Gottes (•Nur die Liebe kann eintre- 
ten"). Nikolaus von Kues wendet sich später 
im Streit der Tegernseer Benediktiner gegen 
eine entsprechende, vom Kartäuser Vinzenz 
von Aggsbach vertretene Meinung und ver- 
faßte dazu wichtige Schriften. Die •Wolke 
des Nichtwissens" kann nur auf dem Hinter- 
grund dieser breiten spirituellen Strömung 
verstanden werden. In der klassischen fran- 
zösischen Mystik spielte die vorliegende 
Schrift eine große Rolle. Walachs Überset- 
zung könnte eine wichtige aktualisierte Aus- 
einandersetzung damit in die Wege leiten. 

Josef Sudbrack SJ 

Schiene, Robert (Hrsg.): Alter Gott, hö- 
re! Gebete der Welt. Frankfurt: Knecht 
1994. 135 S., Leinen, DM 32,-. 

Der Autor legt seine 1961 erschienene und 
seit langer Zeit vergriffene Sammlung von 
Gebeten der Weltreligionen (archaische Reli- 
gionen, Hinduismus, Buddhismus, Juden- 
tum, Christentum und Islam) neu vor und 
fügt dem ursprünglichen Nachwort einen ab- 
schließenden Text (•Nachdenken und Be- 

ten") an. Darin beschäftigt ihn die Frage, wie 
beten heute •intellektuell verantwortbar" sei. 
Beten ist für ihn der Sache und dem Wort 
nach ursprünglich Bitten, wortloses •Seufzen 
und Wünschen, das transgredierend aus dem 
Murren und Harren hervorgehen kann" 
(128). Dankgebete wie etwa das Psalmen- 
Tischgebet (•Aller Augen warten auf Dich 
...") hält er hingegen für zynisch: •Ist es nicht 
geradezu zynisch, solche Worte mit dem 
Wissen um die reale Lage der Weltbevölke- 
rung über die Lippen zu bringen?" (127) Für 
ein •optimistisch-vitalistisches beschwichti- 
gendes Lebensverständnis" hält er die Ausle- 
gung von •Beten" als •dankbares Leben" 
(ebd). •Viele weitere Schwierigkeiten mit 
dem Beten und den Gebetstexten in den ver- 
schiedenen Religionen wären noch zu disku- 
tieren" (ebd), weiß auch der Autor. Ob dieses 
Büchlein über den kleinen Einblick in einige 
Gebetstexte verschiedener Religionen hinaus 
etwas für die Praxis des Gebets bedeuten 
wird, werden jedenfalls die Beter entschei- 
den, nicht die Rezensenten. Klaus Mertes SJ 

Berichtigung: Das Buch von Paul Konrad 
Kurz, das in GuL 1995, Seite 470 f. bespro- 
chen wurde, heißt nicht Osterprozession, 
sondern •Osterpassion". 

In Geist und Leben 1-1996 schrieben: 

Eva-Maria Faber, geb. 1964, Dr. theol., wissenschaftliche Assistentin. - Ekklesiologie, Calvin- 
Forschung. 

Willi Hübinger, geb. 1946, Dipl.-Theol., Priesterweihe 1970, Jugendseelsorger 1973, seit 1983 
Pfarrer in Frankfurt St. Mauritius und St. Johannes. - Pastoraltheologie. 
Regine Kather, geb. 1955, Dr. phil., Publizistin und Dozentin. - Naturphilosophie, Anthropolo- 
gie, Religionsphilosophie, Mystik der Religionen. 
Josef Sudbrack SJ, geb. 1925, Dr. theol. habil., Schriftsteller, 1979-1986 Chefredakteur GuL. - 
Mystik, Spiritualität, Exerzitien. 
Franz-Josef Steinmetz SJ, geb. 1931, Dr. theol., lie. phil., seit 1993 Chefredakteur GuL. - Bibli- 
sche Theologie, geistliche Begleitung. 
Rosmarie Tscheer, geb. in Zürich, Dr. phil., Romanistik, Literaturwissenschaft, Philosophie in 
Rom, Madrid und Basel. - Fremdsprachenlehrerin, Mitarbeit an Zeitschriften, Vortragstätigkeit. 
Gabino Uribarri SJ, geb. 1959, Dr. theol., Studium in Frankfurt Sankt Georgen und Madrid, Do- 
zent für Dogmatik. - Wohnt in einer Ausbildungskommunität der Jesuiten in Madrid. 




