
Im Blick auf den liebenden Menschen 
•... trotzdem Ja zum Leben sagen" 

Bernd J. Ciaret, Bonn 

Tertullian, einer der originellsten frühchristlichen Schriftsteller, hat einmal 
den gesamten christlichen Glauben gleichsam auf eine Briefmarke ge- 
schrieben und gesagt: •Die Hoffnung der Christen heißt Auferstehung der 
Toten; alles, was wir sind, sind wir im Glauben daran."1 Wenn nun nach 
christlichem Glauben die Auferstehung der Toten engstens an die Auferste- 
hung Jesu geknüpft ist, diese gleichsam die Grundlage der Auferstehung der 
Toten ist, dann könnte man sogar noch kürzer formulieren und sagen: •Al- 
les, was wir sind, sind wir im Glauben an die Auferstehung Jesu Christi." 

•Alles, was wir sind, sind wir im Glauben an die Auferstehung Jesu Chri- 
sti" - ein Kernsatz für Christen, der es wahrlich in sich hat, besagt er doch, 
daß wir nichts sind, außerhalb dieses Glaubens an die Auferstehung Jesu. 
Wie kann man eine solche Aussage verstehen? 

•Alles, was ich bin, bin ich im Glauben an etwas" - das heißt doch 
zunächst einmal: Ich kann dies oder jenes •haben", ich kann alle Dinge der 
Welt besitzen, doch bin ich das, was ich bin, eigentlich nicht aufgrund die- 
ser Dinge, aufgrund dessen, was ich •habe", sondern aufgrund eines Glau- 
bens, d. h. eines Vertrauens auf etwas. Das bedeutet umgekehrt: Selbst wenn 
mir alles, was ich besitze und •habe", genommen wird, könnte ich immer 
noch wesentlich das sein, was ich eigentlich bin. Oder anders gesagt: Ich 
selbst muß - wenn ich all dessen, was ich •habe" und besitze, beraubt bin - 
nicht gleichzeitig mituntergehen. Denn alles, was ich bin, bin ich ja in dem 
Vertrauen auf etwas. Die Frage wäre nun freilich, was dieses Etwas ist, das 
die Christen Auferstehung, näherhin Auferstehung Jesu Christi nennen. 

Zunächst aber noch einmal zurück. Was heißt das, daß ein Mensch alles, 
was er ist, im Glauben an etwas ist? Eine Begebenheit aus der Zeit des Na- 
tionalsozialismus mag dies zu verstehen geben. 

Viktor E. Frankl, der weltberühmte Wiener Neurologe und Psychiater, in- 
zwischen ist er 90 Jahre alt geworden, beschreibt in seinem autobiographi- 
schen Buch •... trotzdem Ja zum Leben sagen", wie er als Psychologe das 
Konzentrationslager erlebt hat. Frankl ist kein Christ, sondern Jude, so wie 
Jesus es war. Er schildert in seinem •Bericht des Häftlings Nr. 119104" 
u. a. folgendes: 
1 Zit. nach G. Greshake/J. Kremer, Resurrectio mortuorum. Zum theologischen Verständnis 
der leiblichen Auferstehung. Darmstadt 1986, 3. 



Bernd J. Claret 82 

•Die meiste Zeit war ich als Erdarbeiter und beim Bahnbau als Streckenarbeiter be- 
schäftigt. Während einige wenige Kollegen das Glück hatten, in halbwegs geheiz- 
ten, improvisierten Ambulanzen mit Papierabfällen Verbände zu machen, habe ich 
beispielsweise einmal ganz allein unter einer Straße einen Tunnel (für Wasserlei- 
tungsrohre) gestochen. Auch das war für mich nicht unwichtig - in Anerkennung 
dieser meiner ,Leistung' habe ich nämlich kurz vor Weihnachten 1944 zwei soge- 
nannte Prämienscheine bekommen. Das sind Scheine, die von der Baufirma ausge- 
geben wurden, an die wir als Arbeitssklaven vom Lager aus buchstäblich verkauft 
wurden (die Firma mußte pro Tag und Häftling der Lagerverwaltung eine bestimmte 
Summe zahlen); ein Prämienschein kostete die Firma fünfzig Pfennige und wurde, 
freilich zumeist erst nach Wochen, im Lager gegen sechs Zigaretten eingelöst. Und 
nun war ich im Besitz des Gegenwertes von zwölf Zigaretten! Zwölf Zigaretten be- 
deuteten aber zwölf Suppen und zwölf Suppen nur allzu häufig eine wirkliche Le- 
bensrettung vor dem Hungertode, für beiläufig zwei Wochen. Die Zigaretten aufzu- 
rauchen, konnte sich nur ein Capo, der seine garantierten paar Prämienscheine pro 
Woche hatte, oder ein Häftling leisten, der einer Werkstatt oder einem Magazin im 
Lager vorstand und für gewisse Gegenleistungen mit Zigaretten belohnt wurde. Alle 
übrigen, die gewöhnlichen Häftlinge, pflegten Zigaretten, in deren Besitz sie auf 
dem Wege über Prämienscheine und somit über lebensgefährliche zusätzliche Ar- 
beitsleistungen kamen, in Nahrungsmittel umzusetzen, außer sie hatten es aufgege- 
ben, weiterzuleben, hatten ihre Situation für aussichtslos angesehen und beschlos- 
sen, die letzten Lebenstage, die ihnen noch zur Verfügung standen, zu .genießen': 
wenn ein Kamerad einmal begann, seine paar Zigaretten selber zu rauchen, dann 
wußten wir, daß er nicht mehr daran glaubte, weitermachen zu können - und es dann 
auch tatsächlich nicht konnte."2 

Bringt man diese Aussagen mit dem Titel von Frankls Buch zusammen - 
•... trotzdem Ja zum Leben sagen" -, dann ergibt sich folgendes Bild: Wer 
im Alltag auf den Sinn des Lebens vertraut und noch daran glaubt, daß es 
einen Sinn macht, auch in den dunklen und dunkelsten Tagen des Lebens 
weiterzumachen, der setzt das, was er •hat", in der Hoffnung auf Zukunft in 
•Nahrungsmittel" um. Er macht gleichsam, das, was er •hat", fruchtbar, da- 
mit er sein kann. Er lebt von der erhofften Zukunft her. 

Was er ist, bestimmt sich nicht über das, was er •hat", sein kostbares 
Habe, und seien es nur ein paar Zigaretten, sondern was er ist, bestimmt sich 
danach, was er aus dem, was er hat, macht, nach dem also, wie er damit um- 
geht. Er ist und wird wirklich sein in dem Maße, wie er im Vorgriff auf Zu- 
kunft, d. h. auf Hoffnung hin lebt, von der Zukunft her lebt und dement- 
sprechend handelt. In diesem Sinne kann man sagen: Ein Mensch, der von 

2 V. E. Frankl, ... trotzdem Ja zum Leben sagen. Ein Psychologe erlebt das Konzentrationsla- 
ger. Vorw. von H. Weigel. München '1977,61994, 19f. Geschrieben wurde das Buch im De- 
zember 1945 binnen weniger Tage. Der Titel ist einem Buchenwald-Lied von Friedrich Löh- 
ner-Beda entnommen. Vgl. ebd. 9f. (Vorw.). 



•... trotzdem Ja zum Leben sagen" 83 

der Zukunft her lebt, von einer Vision her, von ihm gilt: alles, was er ist, ist 
er im Glauben an diese Zukunft. 

Umgekehrt gilt dann aber selbtverständlich auch: Hält ein Mensch an 
dem, was er •hat", fest und läßt sich nicht von der Zukunft her bestimmen, 
dann zeigt dies an, daß er sich in die Verzweiflung einzugraben beginnt. 
Mehr Alternativen scheint es hier nicht zu geben, vor allem dann nicht, wenn 
es hart auf hart kommt: •Wenn ein Kamerad einmal begann, seine paar Zi- 
garetten selber zu rauchen, dann wußten wir, daß er nicht mehr daran 
glaubte, weitermachen zu können - und es dann auch tatsächlich nicht 
konnte." 

Wenn aber ein Mensch seine paar Zigaretten nicht selber raucht, sondern 
sie einsetzt in der Hoffnung auf eine wirkliche Zukunft, dann wissen wir, 
daß er das, was er eigentlich ist, im Glauben an die Zukunft ist. 

An dieser Stelle fragt man sich vielleicht, was kann einen Menschen zu 
einem Handeln ganz von der Zukunft her motivieren. Sicherlich vieles, 
wenn es hart auf hart kommt, aber vermutlich vor allem eines: der Blick ei- 
nes lieben Menschen. Viktor E. Frankl hat es selbst in den KZs, in denen er 
war, erlebt. Er und mit ihm viele anderen schöpften Hoffnung und Trost im 
sich vollendenden Elend vor allem dann, wenn sie in ihrem Herzen das Bild 
ihrer Frau vor sich sahen, wenn sie unter dem Blick des lieben Menschen 
standen. •Wenn einem nichts mehr bleibt"3 - so sein Zeugnis -, vermag trotz 
allem der Blick des lieben Menschen zu leuchten: 

•Während wir kilometerweit dahinstolpern, im Schnee waten oder auf vereisten 
Stellen ausgleiten, immer wieder einander stützend, uns gegenseitig hochreißend 
und vorwärtsschleppend, fällt kein Wort mehr, aber wir wissen in dieser Stunde: je- 
der von uns denkt jetzt nur an seine Frau. Von Zeit zu Zeit schau ich zum Himmel 
hinauf, wo die Sterne verblassen, oder dort hinüber, wo hinter einer düsteren Wol- 
kenwand das Morgenrot beginnt. Aber mein Geist ist jetzt erfüllt von der Gestalt, 
die er in jener unheimlich regen Phantasie festhält, die ich früher, im normalen Le- 
ben, nie gekannt hatte. Ich führe Gespräche mit meiner Frau. Ich höre sie antwor- 
ten, ich sehe sie lächeln, ich sehe ihren fordernden und ermutigenden Blick, und 
- leibhaftig oder nicht - ihr Blick leuchtet jetzt mehr als die Sonne, die soeben auf- 
geht. Da durchzuckt4 mich ein Gedanke: Das erstemal in meinem Leben erfahre ich 
... die Wahrheit, daß Liebe irgendwie das Letzte und das Höchste ist, zu dem sich 
menschliches Dasein aufzuschwingen vermag. Ich erfasse jetzt den Sinn des Letz- 

3 Ebd. 65 (Kapitel-Überschrift). 
4 Kommentarlos möchte ich hierzu bemerken, daß mir beim ersten Abschreiben dieses Tex- 
tes ein denkwürdiger Fehler genau an der Stelle unterlaufen ist, wo Frankl von jenem heili- 
gen Augenblick spricht, da sich ihm die entscheidende Erfahrung seines Lebens in sein Herz 
einbrennt. Statt: •Da durchzuckt mich ein Gedanke", war ich überrascht zu lesen: •Da durch- 
kreuzt mich ein Gedanke". 



Bernd J. Claret 84 

ten und Äußersten, was menschliches Dichten und Denken und - Glauben auszusa- 
gen hat: die Erlösung durch die Liebe und in der Liebe!"5 

Was Menschen schon vielerorts und auf vielfältigste Weise geahnt und er- 
fahren haben - auch schon lange vor Jesu Geburt -, das kann der Mensch, 
nachdem Gott Mensch geworden ist, im Blick auf den Gekreuzigten, der 
auch noch in seinem Gang durch die Hölle •der im Schoß des Vaters Sei- 
ende" (Joh 1,18) bleibt (Auferstehung), im Glauben wissen6: daß nämlich 
menschliches Leben immer und unter allen Umständen Sinn hat, und daß 
dieser unbedingte, das heißt an keine Bedingungen, keine Auflagen ge- 
knüpfte und an keine Voraussetzungen gebundene Sinn des Daseins auch 
noch Leiden und Sterben, Not und Tod in sich mit einbegreift.1 

Dem Menschen ist es ermöglicht, nicht nur im Sinne einer trotzenden Hal- 
tung bzw. Handlung den Glauben an den unbedingten Sinn des Lebens 
durchzuhalten, sondern im Blick auf einen durch und durch liebenden Men- 
schen. Dies - und eben das scheint mir wichtig - gilt nun auch für Men- 
schen, die bislang noch keinen konkreten lieben Menschen in den Blick neh- 
men konnten oder dies nicht mehr können, denen diese Erfahrung eines lie- 
ben Menschen also mangelt. 

Wenn in unserem Leben Tage oder Stunden kommen - und für wen kom- 
men diese nicht? -, in denen nicht nur Wolken am Horizont den Blick auf 
die lichte Sonne verdecken, sondern uns eine fast völlige Nacht umgibt, de- 
ren Dichte uns zu ersticken droht8, dann mögen wir uns an die Liebe erin- 
nern, die uns in unserem Leben gewährt wurde und daran, daß keine Macht 
der Welt uns zwingen kann, diesen Blick der Liebe zu verraten und zu sa- 
gen, daß es hier und heute einen Sinn nicht geben kann. Jede echte Erfah- 
rung des Liebenkönnens und des Geliebtwerdens verbürgt, daß es Sinn ge- 
ben muß und der Gekreuzigte und Auferstandene verbürgt, daß die Liebe 
tatsächlich stärker ist als alle Verzweiflung, aller Tod, daß es unbedingten 
Sinn in unserer Lebensgeschichte gibt, den keine noch so dunkle Erfahrung 
zu töten vermag. Auf jeden von uns sieht in jeder, auch gerade in den 
schwersten Stunden unseres Lebens, irgend jemand mit forderndem Blick 
herab, ein Freund, eine Freundin, eine Frau oder ein Mann, ein Kind oder 
sonst ein authentischer Mensch, ein Lebender oder ein Toter, immer aber 

5 Ebd. 65. 
6 Vgl. hierzu B. J. Ciaret, Im Blick auf den Gekreuzigten der •Einladung zum Verrat" wider- 
stehen. Was könnte das heute bedeuten: Christlicher Widerstand gegen den Teufel?, in: GuL 
68 (1995) 93-109, bes. 99-104 (Erlösung als •Verstehen"). 
7 Unwesentlich verändertes Zitat von V. E. Frankl (Anm. 2), 133. 
8 Formuliert im Anschluß an G. Marcel, Tod und Unsterblichkeit [1962], in: Ders., Auf der 
Suche nach Wahrheit und Gerechtigkeit. Vorträge in Deutschland. Hrsg. von W. Ruf. Frank- 
furt a. M. 1964, 66-86, 84. 



•... trotzdem Ja zum Leben sagen" 85 

und vor allem und durch sie Jesus, der Gekreuzigte, der als der Liebende der 
Auferstandene ist. Und dieser Freund, diese Freundin, diese Frau oder die- 
ser Mann, dieses Kind oder dieser authentische Mensch da, dieser Lebende 
oder dieser Tote, immer aber und vor allem der Gekreuzigte wartet auf uns 
und erwartet von uns, daß wir ihn nicht enttäuschen und daß wir nicht arm- 
selig die Liebe und Treue (im Alltag, in guten und bösen Tagen) verraten 
und uns an die Mächte ausliefern, die wahrlich nichts bringen - überhaupt 
nichts.9 

•Wenn einem nichts mehr bleibt", - so lautet, wie gesagt, das Zeugnis 
Viktor E. Frankls - vermag trotz allem der Blick des lieben(den) Menschen 
zu leuchten. Vermutlich war eben genau dies auch die Erfahrung der Jünger 
Jesu zwischen Karfreitag und Ostern. Alles war kaputt, sie waren entblößt 
bis auf die nackte Existenz•, und um sie legte sich die Nacht, die sich an- 
schickte, ihren Glauben und ihre Hoffnung zu ersticken. Es war zum Da- 
vonlaufen und der Verrat war das Nächstliegendste. Und in dieser Situation 
des hoffnungslosen Ausgeliefertseins an die Kräfte der Verzweiflung, wurde 
es ihnen geschenkt, den Blick des liebenden Menschen zu vergegenwärtigen; 
und der Blick begann von sich aus zu leuchten, zu erleuchten, mehr als die 
Sonne, und es brannte ihr Herz: der ursprüngliche Glaube kehrte zurück, die 
Einsicht, daß Jesus lebt und er sich selbst kundgetan hat als der, der ihnen 
ihren Verrat vergeben hat, brach durch, die Angst wich hinweg, das Leben 
war neu geschaffen und die Zukunft ihnen sicher. Man mag es Bekehrung, 
Begegnung, Erfahrung, Erlebnis, Ostergnade oder sonst wie nennen, die 
Jünger haben jedenfalls erfahren: alles was wir sind, sind wir im Glauben an 
die Auferstehung, sind wir im Glauben an Jesus, der lebendig ist und für uns 
da ist; der Blick des liebenden Menschen, der uns im •Schauen einer un- 
endlichen Herrlichkeit"11 neu geschenkt wurde, hat uns neu geschaffen zu 
einem Leben, dem die Zukunft nicht mehr geraubt werden kann. Von nun an 
beginnen sie, den Blick des liebenden Menschen im Herzen bewahrend, von 
ihrer umwerfenden Erfahrung mit dem, der das Leben ist, zu erzählen, da- 
von, •daß Liebe ... das Letzte und das Höchste ist"12, das, was in alle Ewig- 
keit bleibt und Zukunft hat. 
Auf eben diesem neu entfachten Glauben der Apostel gründet die Kirche, 

* Die beiden letzten Sätze sind im Anschluß an V. E. Frankl (Anm. 2), 133, formuliert, wo es 
wörtlich heißt: •Auf jeden von uns, sagte ich ihnen [sc. meinen Barackengenossen], sehe in 
diesen schweren Stunden und erst recht in der für viele von uns nahenden letzten Stunde ir- 
gend jemand mit forderndem Blick herab, ein Freund oder eine Frau, ein Lebender oder ein 
Toter - oder ein Gott. Und er erwarte von uns, daß wir ihn nicht enttäuschen und daß wir nicht 
armselig, sondern stolz zu leiden und zu sterben verstehen!" 
10 Vgl. ebd. 33. 
11 Ebd. 66. 
12 Ebd. 65. 



Bernd J. Claret 86 

deren letzte und tiefste Aufgabe, deren Sendung darin besteht, den Blick des 
liebenden Menschen, der sich für uns kreuzigen ließ - sein Geheimnis - ge- 
genwärtig und gleichsam wirksam zu halten. 

Wer Jesus, der für uns gekreuzigt wurde, einmal voll liebender Aufmerk- 
samkeit angesehen hat, hat den wahrhaft lieben(den) Menschen kennenge- 
lernt, dessen Blick zum nie versiegenden Trost, aber auch zur nie verstum- 
menden Aufforderung geworden ist; und zwar zur Aufforderung, unter allen 
Umständen aus dem Glauben an die Macht der Liebe zu leben, zu denken 
und zu handeln. Sich von diesem Blick zu lösen13, wäre für den, der ihm ein- 
mal wirklich ausgesetzt war, Verrat. Für den aber, auf den dieser Blick des 
liebenden Menschen zum ersten oder erneuten Mal fällt, ist dieses Gesche- 
hen Eröffnung von Zukunft, die Erfahrung unbedingten Sinns, ein erstes 
oder erneutes Hineingenommen-Werden in die Auferstehung Jesu. 

Vgl. ebd. 97. 

Ewigkeit und erfüllte Zeit 

Gibt es ein Leben vor dem Tod? 

Ludger Viefhues, Frankfurt 

Et in Arcadia ego! 

Der neue Frankfurter Friedhof liegt außerhalb der Stadt. Gleich am geräu- 
migen Parkplatz erwartet uns ein Torgebäude. Es ist nicht erschlagend oder 
gebieterisch groß ausgefallen, wie andernorts. Das Tor wird uns hineinlas- 
sen, ohne zu erdrücken oder klein zu machen; einerseits. Andererseits kön- 
nen wir auch nicht einfach die Schwelle zum Friedhof überschreiten. Wink- 
lige dunkle Mauern verhindern, daß wir - wie gewohnt - festen Schrittes die 
Direktissima zum Ziel wählen. Unsere Gerade wird durchbrochen. Wir müs- 
sen abbiegen und auf einem Zickzackweg die Schwelle überschreiten. Ha- 
ben wir sie aber überschritten und sind eingetreten in den umfriedeten Be- 
reich, so erwartet uns eine leicht hügelig angelegte, werdende Parkland- 
schaft. Rasenflächen breiten sich angenehm abfallend und ansteigend aus, 
und im Hintergrund sehen wir die Höhen des Taunus. Linkerhand zieht eine 




