
Bernd J. Claret 86 

deren letzte und tiefste Aufgabe, deren Sendung darin besteht, den Blick des 
liebenden Menschen, der sich für uns kreuzigen ließ - sein Geheimnis - ge- 
genwärtig und gleichsam wirksam zu halten. 

Wer Jesus, der für uns gekreuzigt wurde, einmal voll liebender Aufmerk- 
samkeit angesehen hat, hat den wahrhaft lieben(den) Menschen kennenge- 
lernt, dessen Blick zum nie versiegenden Trost, aber auch zur nie verstum- 
menden Aufforderung geworden ist; und zwar zur Aufforderung, unter allen 
Umständen aus dem Glauben an die Macht der Liebe zu leben, zu denken 
und zu handeln. Sich von diesem Blick zu lösen13, wäre für den, der ihm ein- 
mal wirklich ausgesetzt war, Verrat. Für den aber, auf den dieser Blick des 
liebenden Menschen zum ersten oder erneuten Mal fällt, ist dieses Gesche- 
hen Eröffnung von Zukunft, die Erfahrung unbedingten Sinns, ein erstes 
oder erneutes Hineingenommen-Werden in die Auferstehung Jesu. 

Vgl. ebd. 97. 

Ewigkeit und erfüllte Zeit 

Gibt es ein Leben vor dem Tod? 

Ludger Viefhues, Frankfurt 

Et in Arcadia ego! 

Der neue Frankfurter Friedhof liegt außerhalb der Stadt. Gleich am geräu- 
migen Parkplatz erwartet uns ein Torgebäude. Es ist nicht erschlagend oder 
gebieterisch groß ausgefallen, wie andernorts. Das Tor wird uns hineinlas- 
sen, ohne zu erdrücken oder klein zu machen; einerseits. Andererseits kön- 
nen wir auch nicht einfach die Schwelle zum Friedhof überschreiten. Wink- 
lige dunkle Mauern verhindern, daß wir - wie gewohnt - festen Schrittes die 
Direktissima zum Ziel wählen. Unsere Gerade wird durchbrochen. Wir müs- 
sen abbiegen und auf einem Zickzackweg die Schwelle überschreiten. Ha- 
ben wir sie aber überschritten und sind eingetreten in den umfriedeten Be- 
reich, so erwartet uns eine leicht hügelig angelegte, werdende Parkland- 
schaft. Rasenflächen breiten sich angenehm abfallend und ansteigend aus, 
und im Hintergrund sehen wir die Höhen des Taunus. Linkerhand zieht eine 



Ewigkeit und erfüllte Zeit 87 

weiße Marmormauer auf einen Kuppelbau in dunklem Stein zu. Unter die- 
ser Kuppel am Ende der stilisierten Gräberstraße wird die Trauer- und Ab- 
schiedszeremonie stattfinden. Nach den Worten und Ritualen öffnen sich 
mächtige Portale und entlassen den Leichnam in die buccholische Land- 
schaft. •Et in Arcadia ego". So grüßt zum Ausgang der Portikus. 

Arkadische Asssoziationen Frankfurter Friedhofsmacher. Die geschwun- 
genen Rasenflächen und die streng geformten Gebäude, das antike Idyll, die 
Ewigkeit des Menschlichen im Stein (vorgeblendet) und die Ewigkeit der 
Natur im Hain (kultiviert) mögen uns Trost und Mahnung sein. Und der 
Frankfurter Trauernde darf durch diesen Trost zitierter Kultur inspiriert eine 
Reise antreten, die über Italien zu den schönen Künsten führt. Denn dort, in 
der Malerei, findet er sie wieder, die buccholische Landschaft, Hirten und 
ein Grab mit der Inschrift •Et in Arcadia ego". Die Toten grüßen die Le- 
benden: •Auch wir waren einst in Arkadien". •Trauert nicht um uns" - so 
mögen sie sagen - •auch wir haben im Paradies gelebt, auch wir haben in 
vollen Zügen gelebt". Trostvolle Assoziationen aus Frankfurt/ Arkadien, 
•Memento vitae!" sozusagen. Aber assoziieren wir weiter, so verblaßt der 
Trost. Denn die Formel •Et in Arcadia ego" findet sich bereits auf früheren 
Gemälden. Nur ist sie hier, bei // Guercino z.B. als Mahnung des Todes ge- 
dacht. Der Tod spricht zu den Hirten im Idyll: •Auch ich herrsche hier!" 
Auch in Arkadien mit all seinen paradiesischen Möglichkeiten wird gestor- 
ben. •Auch wenn du dein Leben in vollen Zügen genießt," - so können wir 
hören - •so wirst du dem Tod nicht entrinnen!" •Memento mori!" 

Die Ernüchterung ist nicht einfach ein hermeneutischer Unfall im Frank- 
furter Bild- und Assoziationsprogramm, sondern es gibt eine Logik in die- 
sem Geschehen. Denn wenn auch die Toten erhobenen Hauptes rufen •Wir 
haben gelebt", so kann der Tod immer antworten •Und ihr seid gestorben! 
Was nützt es, daß ihr in vollen Zügen gelebt habt? Auch euer Leben ist ab- 
gebrochen. Auch euer Leib ist verrottet und mit ihm sind eure Hoffnungen 
und Wünsche begraben." Selbst ein paradiesisches Leben, ein Leben in der 
Hochform der Menschlichkeit wird ein Ende haben. 

Diese Logik der Ernüchterung wäre nicht weiter ernstzunehmen, wenn sie 
nur arkadische Friedhöfe beträfe. Aber sie spiegelt, und das macht das post- 
moderne Zitatenspiel bedenkenswert, etwas von den Konflikten und Ver- 
strickungen wider, die Menschen erleben, die mit dem eigenen Sterben oder 
mit dem Sterben ihrer Freunde und ihrer Lieben zu tun haben: Wenn Erin- 
nerungen an das gelebte Leben und Gedanken an den nahen Tod aufeinan- 
dertreffen. Als Seelsorger für an Aids erkrankte Menschen in ihrer letzten 
Lebensphase war ich oft Zeuge dieser Ernüchterung: •Wissen Sie, da war 
ich mein Leben lang ein Kämpfer. Und was nutzt mir das jetzt?" oder •Vor 
sechs Wochen, da konnte ich noch Spitzentanz. Und ich hab' immer Diät ge- 



Ludger Viefhues 88 

halten und auf meinen Körper geachtet. Aber das ist jetzt alles vorbei. Es ist 
wie ein Spiegel, der zerbrochen wird". 

Die Bilder der eigenen Zufriedenheit, des persönlichen Paradieses, der 
schöne Körper, die glückliche Familie, der erfolgreiche Beruf, die lange ge- 
wünschte Bindung, die endlich erreichte Selbstständigkeit: Alles das zer- 
bricht. Die Realität, die Unausweichlichkeit des eigenen Sterbens trifft diese 
Bilder, wie ein Stein einen Spiegel trifft. Sie zersplittern. Und nicht nur die 
Bilder des individuellen Lebens werden getroffen. Die beunruhigende 
Macht des Todes greift schleichend und dauerhaft in das Lebensgefüge al- 
ler ein, und seine Gegenwart zerstört die kulturellen Gewißheiten über das 
Leben überhaupt. 

Der Tod als chronisches Problem des Lebens 

Eine verbreitete Metapher für Tod und Leben ist die Zeit. Uhren oder Stun- 
dengläser sind ein häufiges Attribut von Darstellungen des Todes. Und um- 
gekehrt wird auch die Zeit selbst durch Leben und Tod, durch junges auf- 
blühendes und altes verblühendes Leben ins Bild gesetzt; das neue Jahr ist 
ein kleines Kind, das kommt und aufwächst, und das alte Jahr ist eine grei- 
senhafte Gestalt, die dem Grab zuwankt. 

In diesem Bildprogramm ist das Leben charakterisiert durch Zeit, die zur 
Verfügung steht. Leben bedeutet, Zeit zu haben. Ich habe Zeit dafür, meine 
Projekte zu verwirklichen, Erfahrungen zu sammeln, Beziehungen einzuge- 
hen, zu lösen und wieder einzugehen. Das Leben besteht in einer Fülle im- 
mer neuer Möglichkeiten und Notwendigkeiten der Gestaltung, die mir 
durch die scheinbar unerschöpfliche Ressource •Zeit" gegeben ist. Entspre- 
chend ist eben die dem Leben angemessene Zeitdimension die Zukunft. Das 
Leben, oder die andauernde Bewegung findet statt als Schritt in die Zukunft. 

Und diese Verknüpfung von Leben und Zeit hat nicht nur ein verbreitetes 
Bildprogramm geprägt. Sie ist tief eingewurzelt in die Selbstverständlich- 
keiten unserer Kultur: Das ganze Konzept der Vorsorge, das Konzept langer 
Ausbildung und Erziehung, die in unserer Kultur so wesentlich ist, fußt auf 
der Vorstellung von der unendlichen Zeitressource. Denn die heutigen Fru- 
strationen und Entbehrungen nehmen wir auf uns im Hinblick auf die künf- 
tigen Erträge und Freuden. Wir treffen heute Vorsorge für das Morgen. 
Ebenso brauchen wir Zeit für unsere Bedürfnisbefriedigung. Schon der Be- 
griff •Wunsch nach etwas" beinhaltet eine Vorstellung von Zukunft. Nur 
wenn alle Wünsche erfüllt wären oder wenn wir aufhören würden, zu wün- 
schen, brauchten wir keine Zeit mehr. Aber unendlich wie die Kette der 
Wünsche ist auch die Zeit, die wir zur Wunschbefriedigung brauchten. In 



Ewigkeit und erfüllte Zeit 89 

Vorsorge und Bedürfnisbefriedigung spiegelt sich nun nicht nur ein ängstli- 
ches oder gieriges Menschenwesen. Es spiegelt sich mehr noch die mensch- 
liche Fähigkeit, sich selbst und sein Leben in die Hand zu nehmen und zu 
gestalten. In diesen Akten gebe ich meinem Leben eine bestimmte Gestalt 
und somit gestalte ich meine Freiheit. Freiheit setzt in diesem Sinne aber im- 
mer notwendigerweise einen Handlungsspielraum, und das heißt Zeit, vor- 
aus. Ein endlicher Handlungsspielraum (eine endliche Zeit) würde aber zu 
einer begrenzten Freiheit führen. Und das wäre ein Unbegriff, Freiheit muß 
unendlich sein. 

All das, Vorsorge, Bedürfnisbefriedigung und Selbstgestaltung, wäre also 
nicht möglich, ohne die mehr oder minder große Gewißheit, daß es ein mor- 
gen geben wird. Und unser ganzes kulturelles und persönliches Handeln 
wird von dieser Gewißheit bestimmt. Der Tod aber konterkariert sie. Er be- 
deutet die irreversible Erschöpfung der Zeitressource. Es bleibt mir keine 
Zeit mehr, um das oder jenes zu tun oder zu erleben oder wiedergutzu- 
machen. Meine Projekte, Pläne und Vorsorgen scheitern, weil es eben kein 
morgen mehr geben wird. Mit dem Abbruch der Zeit, bricht - von außen auf- 
gezwungen! - die Kette der Vorsorge, Bedürfnisbefriedigung und Selbstset- 
zung, die Kette des Lebens zusammen. 

Die schleichende Fernwirkung des Todes in das Leben hinein, das chro- 
nische Problem des Lebens besteht also darin, daß die Gewißheit des Todes, 
d.h. die Gewißheit der Erschöpfung der Zeit, die Gewißheit der unerschöpf- 
lichen Zeitressource zur Fiktion macht. Damit wird aber die Basis für un- 
sere Lebenskonzeption (persönlich und kulturell) weitgehend zur Fiktion. 
Wozu sollte ich auf den Genuß hier und jetzt verzichten, wenn unklar ist, ob 
es einen Genuß in Zukunft geben wird? 

Hier könnte man zwar einwenden, daß ein Genußverzicht in den ersten 
dreißig Lebensjahren doch durch einen um so größeren Genuß in den dar- 
auffolgenden dreißig Jahren belohnt werde, und es für einen Mitteleuropäer 
relativ realistisch sei, diesen Genuß auch ungestört erleben zu können. Al- 
lerdings hält auch dieser Einwand dem chronischen Problem des Todes nicht 
stand. Denn auf jene dreißig Jahre Genuß können und werden wohl wieder 
Jahre des Abstiegs folgen. Und in dieser Perspektve wird das Leben eine 
Kette von Verzicht und Genuß und von Genuß und Verzicht. Stunden der 
Fülle werden abgelöst von Stunden der Leere, gute von schlechten Jahren. 
Aber alles endet im Abbruch und der Erschöpfung. Der •Rentnertraum" ist 
höchst prekär. Denn wie oft haben Menschen wirklich die Chance, das alles 
zu tun und zu erleben, was sie sich für den Ruhestand vorgenommen haben? 
Und selbst wenn vieles davon möglich wird, so endet doch auch diese Phase 
des Genusses einmal. Ohne die imaginierte Perspektive der Unendlichkeit 
wird aber aus diesem Leben nur ein zufälliges Hintereinander von Höhen 



Ludger Viefliues 90 

und Tiefen oder Tiefen und Höhen, eine unverbundene Abfolge verschieden 
getönter Erlebnisse. Und angesichts dieser unverbundenen Abfolge stellt 
sich in der Tat die Frage, warum man das Leben noch extra durch Ver- 
zichtsleistungen beschweren sollte, wo es doch ohnehin noch genug Ver- 
zicht mit sich bringen wird. Jeder Tag ist schwer genug, und wenn etwas 
Gutes kommt und sich anbietet, sollten wir es genießen, denn wir wissen, 
wie schnell es vergeht. 

Diese Hinweise darauf, wie nackt wir sind unter den neuen/ alten Klei- 
dern der Lebensvorsorge und Versicherung, sind nicht neu. Schon Kohelet, 
einer der größten Dichtertheologen des Alten Bundes, hat sie subtil und zer- 
setzend formuliert. Unter seiner Kritik zerfällt der Reigen des menschlichen 
Lebens. Das Leben zerfällt in eine Vielzahl von einzelnen Erlebnissen und 
Begebenheiten, die nicht mehr zueinander finden, die nicht zusammenge- 
schlossen werden können in den ewigen Kreislauf der Natur, in dem Geburt 
auf Tod folgt. Für den Menschen gibt es nur eine rätselhafte Abfolge von 
Höhen und Tiefen, von Freude und Leid, die irgendwann - ebenso rätselhaft 
- abbricht. Die Lebenslinie zerfällt in eine endliche Summe von Punkten. 

Geben wir dieser Kritik Raum, so ist die Idee einer vorsorgenden Kultur, 
die Bedürfnisbefriedigungen zurückstellt zugunsten von späteren Zielen, an- 
gegriffen. Statt dessen gewinnt der Slogan •Ich will Genuß, sofort!" eine 
nicht von der Hand zu weisende Plausibilität. Und auch die Lieblingsidee 
unserer Kultur, die Idee der Selbstgestaltung ist betroffen. Denn wenn sich 
die Vorstellung eines unendlichen Handlungsspielraums als Fiktion erweist, 
erweist sich auch die Vorstellung einer unendlichen Freiheit der Selbstge- 
staltung als Fiktion. Damit hebt sich aber der Begriff der Freiheit der Selbst- 
gestaltung auf. 

Hier könnte man wieder eine Rückzugsposition einnehmen und zugeste- 
hen, daß es keine unendliche Freiheit gäbe, und behaupten, man habe doch 
immerhin in Grenzen Handlungsspielräume zur Selbstgestaltung. Aber auch 
diese Position wird unterminiert. Denn die Grenzen der Freiheit oder die 
Grenzen der Selbstgestaltung werden mit dem Herannahen des Todes immer 
enger. Dann wären aber Selbstgestaltung und damit der Vollzug der mensch- 
lichen Freiheit etwas, was im wesentlichen Menschen zu Beginn ihres Le- 
bens beträfe; sicher aber nicht alte und anderweitig mit Tod und begrenzten 
Handlungsspielräumen konfrontierte Menschen. Zudem wirkt auch hier der 
•Kohelet-Effekt": Wenn mit dem Verlust der Fiktion der unendlichen 
Zeitressource das Leben in eine unverbundene Abfolge von Einzelerlebnis- 
sen zerfällt, dann bedeutet das, daß auch die Akte der Selbstgestaltung nur 
noch als unverbundene Abfolge verstanden werden können. Und diese Ver- 
sion der Selbstgestaltung löst die Idee einer einheitlichen Persönlichkeit und 
eines einheitlichen Lebensentwurfes auf. Damit ist allerdings auch etwas 



Ewigkeit und erfüllte Zeit 91 

aufgelöst, was für den Freiheitsbegriff unabdingbar ist: ein Zentrum der 
Zuschreibbarkeit der Handlungen. Wenn es keine Person mehr gibt, gibt es 
keinen mehr, der handelt. Dinge geschehen, verändern sich, und dieses 
Patchwork von Ereignissen kennt keine Instanz der Verantwortlichkeit oder 
Gestaltungsfähigkeit. Vielleicht gibt es verschiedene Selbste, die sich ver- 
wirklichen. Aber auch ihr Verlangen nach Konsistenz von Handlungen, ihr 
Verlangen nach Einheitlichkeit wird sich als Fiktion erweisen. Das Leben 
kann nur noch als eine Art Video Clip, als eine endliche Sequenz verschie- 
dener Bilder und Stimmungen aufgefaßt werden. 

Das Dilemma der erschöpften Moderne 

Und in der Tat findet sich dieses Lebenskonzept in der Kultfigur und im Ge- 
samtkunstwerk •Cyrill Collard". Sein Film •Les nuits fauves", repräsentiert 
formal und inhaltlich dieses Konzept des Lebens als Video Clip: In kurzen 
Sequenzen wird die Geschichte von drei Personen erzählt, die sich irgend- 
wie unglücklicherweise im materiellen und HIV-infizierten Cluster, den man 
mit Cyrill Collard benennen kann, verbinden. Wir sehen blitzartig Cyrill, 
der Samy liebt, einen Jungen aus den Pariser Vorstädten. Wir sehen ebenso 
blitzartig, wie Cyrill Laura liebt, bei der er sich •sauber" und uninfiziert 
fühlt. Und wir sehen Cyrill, wie er am Seineufer seine masochistischen Ten- 
denzen in anonymen sexuellen Begegnungen auslebt. Das Drama, von dem 
hauptsächlich die jeweiligen Partner des jeweiligen Cyrill betroffen sind, 
kommt nur dadurch zustande, daß es überhaupt eine Verbindung dieser drei 
Lebensgeschichten gibt. Ließen sich die drei Geschichten vollends vonein- 
ander ablösen, bestünde das Problem nicht. Und so ist auch die Lösung des 
Romans, die Lösung des Films und wohl auch des Lebens die Auflösung der 
Fiktion der Person des Cyrill. Er ist alle drei Personen, und er ist keine von 
ihnen. Er geht auf in der Glut der Sonne Marokkos. 

Vielleicht spürte Collard, wie sehr unsere modernen Selbstverständlich- 
keiten eine Vorstellung von Ewigkeit brauchen und wie sehr die Erschöp- 
fung dieser Vorstellung auch die Erschöpfung der Moderne ist. Vielleicht 
sieht die postmoderne Kultur ehrlicher dem Faktum des Todes ins Gesicht 
und hängt weniger irgendwelchen Unsterblichkeitsideen an als die Moderne. 

Und in der Tat ist die Vorstellung der Ewigkeit als unendlicher Zeit (als 
unerschöpflicher Zeitressource) auch irgendwie obszön. Denn sie nimmt 
weder die Gewalt des Todes noch die Spannung des Lebens ernst: Der Tod 
ist die Realität der umfassenden, totalen Vernichtung. Ob diese Vernichtung 
nun individuell trifft (im Tod des einzelnen Menschen) oder kollektiv (im 
Tod der Menschheit, des Universums...), immer geht es um eine umfassende 



Ludger Viefhues 92 

Vernichtung. Das macht ja gerade das Problem des Todes aus. Wer aus dem 
Wissen, daß es bisher immer weiter ging, schließt, daß es auch nach dem 
Tod weitergeht, trifft die Radikalität der Vernichtung nicht. Der Tod ist nicht 
Übergang, sondern Ende. Zum anderen ist das Leben spannungsvoll. Ein 
eleusischer Zustand, wie ihn Vergil beschreibt, mit himmlischen Rei- 
gentänzen und Rezitationsabenden, in dem der Lebensstil der antiken Ober- 
schicht demokratisiert und perpetuiert ist, nimmt diese Spannung nicht 
ernst. Ein Leben in permanenter Entspannung wäre ein Leben des Stillstan- 
des. Hier trifft in der Tat Kant?, Kritik, daß wir nach dieser Vorstellung den 
vulgären Tod der Langeweile im Jenseits stürben, da wir entweder immer 
dasselbe Halleluja oder dasselbe Jammerlied sängen. Anders gesagt, gehört 
zum Begriff des Wunsches eben auch ein Moment der Unerfülltheit. Wenn 
ich jetzt etwas trinken möchte, dann bin ich eben jetzt durstig. Eine •in- 
stantane" Wunschbefriedigung löst das Wünschen-können überhaupt auf. 
Ebenso würde eine Vorstellung der totalen Befriedigung das Befriedigtwer- 
denkönnen auflösen. 

So führt die schleichende Fernwirkung des Todes zum Dilemma der er- 
schöpften Moderne: Entweder halten wir an der Fiktion der unendlichen 
Zeitressource fest und an der Vorstellung, es gäbe eine irgendwie zeitlich ge- 
artete Ewigkeit. Das moderne Lebenskonzept der Vorsorge, der aufgescho- 
benen Bedürfnisbefriedigung und der Selbstgestaltung machte dann Sinn. 
Der Preis hierfür wäre eine Verharmlosung des Todes. Er ist dann ein purer 
Übergang. Für den Sterbenden bliebe die Hoffnung darauf, dieses Durch- 
gangsstadium zu überstehen und •danach" ohne Grenzen •weitermachen" 
zu können. Der Spiegel würde gewissermaßen wieder zusammengesetzt 
werden. Oder wir nehmen den Tod in seiner Gewalt ernst und geben uns kei- 
ner Illusion über seine Vernichtungskraft hin. Allerdings zahlen wir dann 
den Preis, daß unser Leben postmodern in sinnlos aneinandergereihte 
Bruchstücke zerfällt. Für den Sterbenden bliebe hier nur das Einstimmen in 
diesen Zerfall und die Entdeckung, daß im Grunde das ganze Leben nur eine 
Aneinanderreihung von Bruchstücken war. Der intakte Spiegel war nur eine 
Illusion gewesen. 

Erfüllte Zeit 

Eine Lösung für dieses - persönlich und kulturell belastende - Dilemma 
kann nur damit beginnen, die Gewalt des Todes radikal ernst zu nehmen: Im 
Angesicht des Todes bleibt keine Zeit mehr, die •Uhr" des Sterbenden läuft 
ab. Und je knapper die Zeitressource wird, desto dringlicher stellt sich die 
Frage: Wozu brauche ich noch Zeit? Was im meinem Leben wartet noch auf 



Ewigkeit und erfüllte Zeit 93 

Klärung? Was in meinem Leben will ich und kann ich noch klären? Dies 
sind intime Fragen, die zu einer radikalen Ehrlichkeit rufen. Aber diese Ehr- 
lichkeit ist nicht nur hart, sie kann auch einen Weg der Lösung und Ein- 
stimmung öffnen, an dessen Ende sich das Leben klärt, sich das Lösbare löst 
und das Unlösbare offen bleiben kann. Die ehrlichen Fragen angesichts der 
verrinnenden Zeit können in den intimen Bereich hineinführen, in dem mein 
Leben zu einem Abschluß kommen darf. •Ja, ich brauche keine Zeit mehr. 
Es ist gut so!" Dieser Satz kann, geäußert, gefühlt und vollzogen einen sol- 
chen Abschluß markieren. Zu den beeindruckenden Erfahrungen in der Ar- 
beit bei Sterbenden gehört es, zu erleben, wie oft der Abschluß so gelingt, 
wie Menschen nach einem langen Leiden und einer weiß Gott gebrochenen 
Biographie dazu kommen, zu sagen und zu erleben: •Ja, es ist gut so! Ich 
brauche keine Zeit mehr". In diesem Abschluß liegt eine tiefe Einstimmung 
und Bejahung des eigenen Lebens. Und in dieser Einstimmung liegt ein tie- 
fer Realismus. Sie beinhaltet ein Wissen von der Offenheit und Brüchigkeit 
des menschlichen Lebens. Sie erwartet keine Vollkommenheit (•erst, wenn 
ich vollkommen bin, darf ich wirklich leben!"). Sie ist eine Einstimmung in 
dieses gebrochene und brüchige Leben. •Es ist gut so" beinhaltet, es ist jetzt 
gut mit den Dingen, die ungelöst und offen bleiben. Ich brauche keine Zu- 
kunft mehr, um die oder die Verletzungen der Vergangenheit zu wiederho- 
len oder wiedergutzumachen. Und ich brauche keine Vergangenheit mehr, 
um mich - auf der Flucht vor dem, was jetzt ist, - in ihren Erinnerungen zu 
bergen. Zukunft und Vergangenheit verblassen vor dieser tiefen Einstim- 
mung in die Gegenwart. Es ist wichtig, daß es hier nicht um irgendeine eso- 
terische Sondererfahrung geht. Viele Menschen in ganz verschiedenen Si- 
tuationen kennen solche Erfahrungen der Einstimmung: Momente der tiefen 
Bejahung in das eigene Leben, so wie es ist, und so wie es geworden ist. In 
diesen Momenten, die aufblitzen vor dem Hintergrund des Lebens, die sich 
aber auch verdichten können zu einem Fundament, scheint die Zeit still zu 
stehen. Es muß nicht mehr weitergehen. Es ist eben gut so, wie es ist. Es 
geht, in unseren Zeitkategorien ausgedrückt, um einen Moment der reinen 
Gegenwart, also quasi um eine •Unzeit". In diesen Momenten steigen wir 
gewissermaßen punktuell aus der Zeit aus. Die Momente der Einstimmung 
sind Erfahrungen des Abschlusses. Die Lebenszeit, Lebenshandlung scheint 
abgeschlossen. Die Zeit und das Leben ist •erfüllt". 

Aber wirklich abgeschlossen ist unsere Lebenshandlung erst am Ende des 
Lebens. Erst hier kann die offene Zeit in eine geschlossene, erfüllte Zeit 
übergehen. Die Zeit hört wirklich und nicht nur gewissermaßen auf, denn 
wir hören auf zu existieren. Ein wirklicher Abschluß, eine wirkliche Tiefe 
der Einstimmung setzt also geradezu die Radikalität des Todes voraus. Erst 
hier kann sich das eigene Leben erfüllen und bejahen lassen. D.h. im Tod 



Ludger Viefliues 94 

geschieht nicht nur ein Abbruch der Zeit, sondern ihre Aufhebung. Somit 
liegt in der Bejahung, im Ausstieg aus der Zeit eben das, was man mit 
•Ewigkeit" - mit dem, was jenseits von Zeit und Raum ist - bezeichnen 
kann. Hier ist Ewigkeit gerade nicht etwas Zeitliches, sondern genau das 
Verlassen der Zeit, ihr Ende und Abschluß. 

Einstimmung 

Es gehört, wie gesagt, zu den beindruckenden Erfahrungen, erleben zu dür- 
fen, wie oft Menschen nach einer zerschlagenen Biographie in diese Be- 
jahung einstimmen können und so in die Ewigkeit gelangen. Für mich als 
Christ hat diese Bejahung eine besondere religiöse Bedeutung. Sie hat in 
zweifacher Weise mit Gott zu tun. 

Zum einen geht es um eine Einstimmung nicht nur in das eigene Leben, 
sondern auch um eine Einstimmung in das Ja Gottes zu diesem Leben. Die- 
ses Ja ist vorgängig zu unserem Ja. Denn über unserem Leben steht, in der 
Taufe auch sakramental an den symbolischen Anfang gesetzt, die immer 
wiederkehrende Bejahung Gottes: •Gott sah, daß es gut war". Dieses vor- 
gängige unser Leben durchgreifende Ja Gottes ist von großer Bedeutung. 
Denn es geht darin um eine tiefe Wertschätzung unserer Geschichte. Auch 
wenn ich mich •wie ein Tier" erlebe oder von anderen zu einem Tier herab- 
gewürdigt werde, bleibt diese Wertschätzung Gottes bestehen. Dieses Ja bie- 
tet die Chance, eine der schärfsten Waffen der Fremd- und Selbstunter- 
drückung stumpf zu machen, die Waffe, dem anderen oder mir selbst die 
Würde abzusprechen. In einer Kultur, in der die Fremd- und Selbstunter- 
drückung der Schwäche, der Krankheit und des Alters weite Kreise zieht, ist 
dieses vorgängige schöpferische Ja Gottes zu jedem Leben, ob es krank, 
schwach und alt ist, von hoher Wichtigkeit. Denn mit diesem Gedanken des 
•objektiven" Ja Gottes zu unserem Leben ist die Hoffnung verbunden, daß 
kein Leben, auch wenn es im Blickwinkel der einzelnen oder kollektiven 
Subjektivität gebrochen und wertlos ist, ohne Wert und ohne Bejahung 
bleibt. 

Zum anderen verbindet sich mit der Bejahung des eigenen Lebens für den 
religiösen Menschen auch eine Bejahung Gottes. Die vollständige und tiefe 
Bejahung des eigenen Lebens, so wie es geworden ist, bedeutet für den 
Frommen auch eine vollständige und tiefe Bejahung Gottes, der dieses Le- 
ben geschaffen hat. Die Zustimmung zu Gott aus ungeteiltem Herzen - das 
religiöse Ideal der Bibel - bindet sich an die Zustimmung zu meinem Leben 
aus ungeteiltem Herzen. Wie schwer diese Zustimmung ist, sowohl die Zu- 
stimmung des eigenen Lebens, als auch die damit verbundene Zustimmung 



Ewigkeit und erfüllte Zeit 95 

zu Gott, ist klar. Insofern ist das Wort •Einstimmung" mit Bedacht gewählt. 
Denn es geht nicht darum, quasi voluntaristisch, mein Leben jetzt endlich zu 
bejahen. Das wäre so absurd wie der Versuch, der Aufforderung nachzu- 
kommen: •Sei spontan!" Es geht darum, in die •Melodie der Bejahung 
Gottes einzustimmen", sich in dieses Ja hineinzugeben. 

Verneinung 

So stellt sich natürlich die Frage nach den Menschen, denen diese Einstim- 
mung nicht gelingt. Und in der Tat gehört es zu den belastendsten Erfah- 
rungen im Kontakt mit Kranken, zu erleben, wie ein Mensch stirbt, ohne daß 
für ihn die Zeit der Bejahung gekommen zu sein scheint. Ich formuliere hier 
bewußt vorsichtig. Denn bisweilen scheint es für uns so, als ob die Bejahung 
nicht stattgefunden habe; zumindest sehen wir wenig Anzeichen dafür. Und 
immer wieder gibt es Menschen, bei denen das Sterben eher eine negative 
Ewigkeit bedeutet. Nicht •Es ist gut so!" scheint auf ihrem Ausgang ge- 
schrieben zu sein, sondern ihr Leben vollendet sich unter dem Satz: •Es ist 
schlecht so!" Zunächst weist diese Tatsache auf die Bedeutung unseres ge- 
lebten Lebens hin. Der Tod als Endpunkt - und die Möglichkeit der Nega- 
tion - setzt unser Leben einer Ernsthaftigkeit aus. Entscheidungen sind nicht 
beliebig revidierbar. Und das, was wir im Leben gelebt und entschieden ha- 
ben, hat Gewicht und Bedeutung; ebenso wie das, was uns angetan und wo- 
mit wir bereichert wurden. Die Negation meines Lebens, so wie es ist und 
geworden ist, kann nun verschiedene Färbungen annehmen. •Es ist schlecht 
so! Und es ist schlecht, daß es so ist", so könnte man eine mögliche Färbung 
skizzieren. In dieser Färbung bleibt ein Rest des Wissens davon, daß ich 
Besseres verdient hätte, daß ich nicht wertlos bin, erhalten. In der Farbe von 
Trauer und Rebellion bleibt noch eine Spur Hoffnung und damit ein Zeitbe- 
dürfnis. Die Negation meines Lebens kann aber auch die Färbung anneh- 
men: •Es ist schlecht, und das ist gut so!" Hier ist jeder Wunsch nach Än- 
derung ausgelöscht. Die Negation ist total. 
Es wird deutlich sein, daß zwischen beiden Färbungen der Negation Unter- 
schiede bestehen. In einer nicht religiösen Perspektive sind sie wohl irrele- 
vant. Es ist unbedeutend, ob noch ein Rest von Rebellion bleibt oder nicht. 
Einer stoischen Lebenshaltung ähnlich können wir hier nur zu einer Ars mo- 
riendi mahnen: Mit dem Blick auf die mögliche ewige Negation ist es um 
so dringlicher, sich in eine Lebenshaltung einzuüben, die eine Bejahung des 
Lebens in seiner ganzen Realität ermöglicht. 

Dem religiösen Menschen steht eine andere Interpretation offen, in der 
der Unterschied beider Färbungen eine Rolle spielt. In der Färbung der Re- 



Ludger Viefliues 96 

bellion und Trauer bleibt, wie gesagt, eine Spur von Hoffnung und damit ein 
Wissen vom eigenen Wert. In der christlichen Tradition kann der Glaube an- 
knüpfen, daß dieses eingefärbte Wissen vom eigenen Wert auf die dauernde 
Bejahung Gottes trifft. Und mit diesem Wissen verknüpft sich die Hoffnung, 
daß der Grundton der Bejahung durch Gott, schließlich doch zur Einstim- 
mung, zu einer Bejahung des eigenen Lebens führt. Aber diese Hoffnung 
ist zart und sie baut auf etwas, was in den letzten Sekunden geschieht. In ihr 
drückt sich letztlich auch der Gedanke aus, daß es in jedem Leben einen 
Grundbestand an empfangener Liebe und an Wertempfinden gibt. 

In der Färbung der totalen Negation aber ist auch diese Hoffnung aus- 
gelöscht. Es gibt keinen Ansatzpunkt dafür. •Mein Leben ist schlecht, und 
ich will es im Grunde auch nicht anders." Die eigene Negation zelebriert 
sich, wie unter den Klängen der •Siegfriedapotheose". Sie verewigt sich. 
Der Mensch bleibt eingesponnen in die Negativität. 

Diese Verewigung der Negation bringt uns zu einem bedrängenden an- 
thropologischen Rätsel. Denn in ihr spiegelt sich das Potential des Men- 
schen, eine Lösung seines Lebens abzulehnen und mehr oder minder bewußt 
in der Verhärtung oder Verkrampfung zu verharren. Ein tief beeindrucken- 
des Bild für dieses Rätsel bietet eine der letzten Szenen des neuseeländi- 
schen Filmes •Das Piano": Am Ende einer grausamen Geschichte von Ver- 
letzung und Verstrickung finden wir die Hauptdarstellerin auf einem Boot 
wieder. Sie verläßt mit dem Mann, der sie liebt und den sie liebt, das Sumpf- 
gebiet ihrer Schmerzen. Zum ersten Mal im Film ist der Himmel hell und 
klar. Das Drama ist gelöst. Sie fährt heim. Plötzlich gerät das Boot durch 
eine Welle ins Wanken, das Piano geht über Bord, ein Tau umgreift ihren 
Schuh und das Piano reißt sie mit in die Tiefe. Und jetzt auf dem Weg zum 
Meeresgrund hören wir ihre Gedanken: Soll ich aufsteigen zur Sonne oder 
soll ich nicht doch hinabsinken auf den Grund, wo es still ist und ruhig? 
Erst nach zerdehnten Sekunden entschließt sie sich dazu, den Schuh auszu- 
ziehen und sich so vom Tau zu befreien. Sie taucht auf. Diese Szene mar- 
kiert eindrücklich, daß es nicht selbstverständlich ist, in die Lösung des Le- 
bens einzustimmen, daß es einen Sog dazu gibt, im ungelösten verneinen- 
den Leben zu verharren. 

•Das himmlische Jerusalem" 

Die christliche Hoffnung aber ist, daß die Schlußsequenz unseres Lebens zu 
einem anderen Bild führt. Das Schlußbild dieser Vision des Lebens ist das 
Himmlische Jerusalem, rauschend ausgemalt in der Offenbarung des Johan- 
nes: •Und die Heilige Stadt ein neues Jerusalem sah ich niederfahren aus 



Ewigkeit und erfüllte Zeit 97 

dem Himmel von Gott her: wie eine Braut gerüstet, geschmückt für ihren 
Mann. Sie hatte die Herrlichkeit Gottes: ihr Lichtglanz gleich wertvollstem 
Stein, wie Jaspisstein kristallen strahlend. Und einen Tempel sah ich nicht 
in ihr. Denn der Herr, Gott, der Allumwaltende ist ihr Tempel - und das 
Lamm. Und die Stadt braucht nicht die Sonne und nicht den Mond, daß sie 
ihr scheinen. Denn die Herrlichkeit des Herrn hat sie erleuchtet. Und ihre 
Lampe ist das Lamm. Und die Völker gehen den Weg in ihrem Licht. Und 
die Könige der Erde tragen die Herrlichkeit und den Preis der Völker zu ihr." 

Das himmlische Jerusalem ist keine geschäftige Stadt, keine ideale Polis 
oder Gesellschaft. Es ist vielmehr ein Raum für den ewigen ungeteilten und 
zwecklosen Gottesdienst. Gott ist anwesend und sein Volk, die Menschen al- 
ler Völker und die Engel, loben ihn. Das Himmlische Jerusalem ist der Tem- 
pel, es ist der Versammlungsraum, in dem sich die Erfahrungen und Ge- 
schichten der Völker versammeln, um im Licht der Bejahung Gottes zu ste- 
hen und um Gott zu loben. Und dieses Lob Gottes, dieses Einstimmen in das 
Lob des Schöpfers und in das Lob unseres Lebens durch den Schöpfer, ist 
zeitlos. Es zielt auf nichts. In ihm versammelt sich zum Abschluß die ganze 
Existenz, das ganze ausgelebte Leben. 

Dieses Schlußbild und dieser Blick auf Tod und Ewigkeit entwerten also 
weder das gelebte Leben noch gehen sie über die Gewalt des Todes hinweg. 
Sie ermöglichen eine Durchfahrt zwischen der postmodernen Skylla der 
Zersplitterung und der modernen Charybdis der Verdrängung. Der Ernst des 
Todes und der Ernst des Lebens finden hier gleichermaßen Raum. Durch 
diese Vorstellungen kann der Zersetzungsprozeß, das chronische Problem 
des Lebens, aufgelöst werden. Das Leben vor dem Tod behält sein Gewicht. 
Unsere Lebensentwürfe und -gestalten laufen zusammen in den einen Punkt 
der erfüllten Zeit. Und dem Sterbenden steht der Weg der Einstimmung in 
das Ja Gottes zu seinem Leben offen. Nicht der sinnlose Scherbenhaufen ist 
das Bild des Lebens, sondern der Spiegel und der liebevolle Blick auf die 
Scherben. 




