Bernd J. Claret 86

deren letzte und tiefste Aufgabe, deren Sendung darin besteht, den Blick des
liebenden Menschen, der sich fiir uns kreuzigen lie§ — sein Geheimnis — ge-
genwiirtig und gleichsam wirksam zu halten.

Wer Jesus, der fiir uns gekreuzigt wurde, einmal voll liebender Aufmerk-
samkeit angesehen hat, hat den wahrhaft lieben(den) Menschen kennenge-
lernt, dessen Blick zum nie versiegenden Trost, aber auch zur nie verstum-
menden Aufforderung geworden ist; und zwar zur Aufforderung, unter allen
Umstinden aus dem Glauben an die Macht der Liebe zu leben, zu denken
und zu handeln. Sich von diesem Blick zu 16sen'?, wire fiir den, der ihm ein-
mal wirklich ausgesetzt war, Verrat. Fiir den aber, auf den dieser Blick des
liebenden Menschen zum ersten oder erneuten Mal fillt, ist dieses Gesche-
hen Eréffnung von Zukunft, die Erfahrung unbedingten Sinns, ein erstes
oder erneutes Hineingenommen-Werden in die Auferstehung Jesu.

3 Vgl. ebd. 97.

Ewigkeit und erflillte Zeit

Gibt es ein Leben vor dem Tod?

Ludger Viefhues, Frankfurt

Et in Arcadia ego!

Der neue Frankfurter Friedhof liegt auBlerhalb der Stadt. Gleich am geriu-
migen Parkplatz erwartet uns ein Torgebdude. Es ist nicht erschlagend oder
gebieterisch grof} ausgefallen, wie andernorts. Das Tor wird uns hineinlas-
sen, ohne zu erdriicken oder klein zu machen; einerseits. Andererseits kon-
nen wir auch nicht einfach die Schwelle zum Friedhof iiberschreiten. Wink-
lige dunkle Mauern verhindern, da3 wir — wie gewohnt — festen Schrittes die
Direktissima zum Ziel wihlen. Unsere Gerade wird durchbrochen. Wir miis-
sen abbiegen und auf einem Zickzackweg die Schwelle iiberschreiten. Ha-
ben wir sie aber iiberschritten und sind eingetreten in den umfriedeten Be-
reich, so erwartet uns eine leicht hiigelig angelegte, werdende Parkland-
schaft. Rasenfldchen breiten sich angenehm abfallend und ansteigend aus,
und im Hintergrund sehen wir die Hohen des Taunus. Linkerhand zieht eine



Ewigkeit und erfiillte Zeit 87

weiBe Marmormauer auf einen Kuppelbau in dunklem Stein zu. Unter die-
ser Kuppel am Ende der stilisierten Gréberstrafie wird die Trauer- und Ab-
schiedszeremonie stattfinden. Nach den Worten und Ritualen 6ffnen sich
michtige Portale und entlassen den Leichnam in die buccholische Land-
schaft. ,,Et in Arcadia ego®. So griiBt zum Ausgang der Portikus.

Arkadische Asssoziationen Frankfurter Friedhofsmacher. Die geschwun-
genen Rasenflidchen und die streng geformten Gebiude, das antike Idyll, die
Ewigkeit des Menschlichen im Stein (vorgeblendet) und die Ewigkeit der
Natur im Hain (kultiviert) mégen uns Trost und Mahnung sein. Und der
Frankfurter Trauernde darf durch diesen Trost zitierter Kultur inspiriert eine
Reise antreten, die iiber Italien zu den schonen Kiinsten fiihrt. Denn dort, in
der Malerei, findet er sie wieder, die buccholische Landschaft, Hirten und
ein Grab mit der Inschrift ,,Et in Arcadia ego*. Die Toten griilen die Le-
benden: ,,Auch wir waren einst in Arkadien®. ,, Trauert nicht um uns“ — so
mégen sie sagen — ,,auch wir haben im Paradies gelebt, auch wir haben in
vollen Ziigen gelebt“. Trostvolle Assoziationen aus Frankfurt/ Arkadien,
.Memento vitae!“ sozusagen. Aber assoziieren wir weiter, so verblaBt der
Trost. Denn die Formel ,,Et in Arcadia ego* findet sich bereits auf fritheren
Gemalden. Nur ist sie hier, bei Il Guercino z.B. als Mahnung des Todes ge-
dacht. Der Tod spricht zu den Hirten im Idyll: ,,Auch ich herrsche hier!
Auch in Arkadien mit all seinen paradiesischen Mdglichkeiten wird gestor-
ben. ,,Auch wenn du dein Leben in vollen Ziigen genielt,” — so kénnen wir
horen — ,,so wirst du dem Tod nicht entrinnen!* ,, Memento mori!*

Die Erniichterung ist nicht einfach ein hermeneutischer Unfall im Frank-
furter Bild- und Assoziationsprogramm, sondern es gibt eine Logik in die-
sem Geschehen. Denn wenn auch die Toten erhobenen Hauptes rufen ,,Wir
haben gelebt*, so kann der Tod immer antworten ,,Und ihr seid gestorben!
Was niitzt es, daB ihr in vollen Ziigen gelebt habt? Auch euer Leben ist ab-
gebrochen. Auch euer Leib ist verrottet und mit ihm sind eure Hoffnungen
und Wiinsche begraben.” Selbst ein paradiesisches Leben, ein Leben in der
Hochform der Menschlichkeit wird ein Ende haben.

Diese Logik der Erniichterung wire nicht weiter ernstzunehmen, wenn sie
nur arkadische Friedhofe betrife. Aber sie spiegelt, und das macht das post-
moderne Zitatenspiel bedenkenswert, etwas von den Konflikten und Ver-
strickungen wider, die Menschen erleben, die mit dem eigenen Sterben oder
mit dem Sterben ihrer Freunde und ihrer Lieben zu tun haben: Wenn Erin-
nerungen an das gelebte Leben und Gedanken an den nahen Tod aufeinan-
dertreffen. Als Seelsorger fiir an Aids erkrankte Menschen in ihrer letzten
Lebensphase war ich oft Zeuge dieser Erniichterung: ,,Wissen Sie, da war
ich mein Leben lang ein Kdmpfer. Und was nutzt mir das jetzt?* oder ,,Vor
sechs Wochen, da konnte ich noch Spitzentanz. Und ich hab’ immer Dit ge-



Ludger Viefhues 88

halten und auf meinen Korper geachtet. Aber das ist jetzt alles vorbei. Es ist
wie ein Spiegel, der zerbrochen wird“.

Die Bilder der eigenen Zufriedenheit, des personlichen Paradieses, der
schone Korper, die gliickliche Familie, der erfolgreiche Beruf, die lange ge-
wiinschte Bindung, die endlich erreichte Selbststidndigkeit: Alles das zer-
bricht. Die Realitit, die Unausweichlichkeit des eigenen Sterbens trifft diese
Bilder, wie ein Stein einen Spiegel trifft. Sie zersplittern. Und nicht nur die
Bilder des individuellen Lebens werden getroffen. Die beunruhigende
Macht des Todes greift schleichend und dauerhaft in das Lebensgefiige al-
ler ein, und seine Gegenwart zerstort die kulturellen GewiBheiten iiber das
Leben iiberhaupt.

Der Tod als chronisches Problem des Lebens

Eine verbreitete Metapher fiir Tod und Leben ist die Zeit. Uhren oder Stun-
dengliser sind ein héufiges Attribut von Darstellungen des Todes. Und um-
gekehrt wird auch die Zeit selbst durch Leben und Tod, durch junges auf-
bliihendes und altes verblithendes Leben ins Bild gesetzt; das neue Jahr ist
ein kleines Kind, das kommt und aufwichst, und das alte Jahr ist eine grei-
senhafte Gestalt, die dem Grab zuwankt.

In diesem Bildprogramm ist das Leben charakterisiert durch Zeit, die zur
Verfiigung steht. Leben bedeutet, Zeit zu haben. Ich habe Zeit dafiir, meine
Projekte zu verwirklichen, Erfahrungen zu sammeln, Beziehungen einzuge-
hen, zu 16sen und wieder einzugehen. Das Leben besteht in einer Fiille im-
mer neuer Moglichkeiten und Notwendigkeiten der Gestaltung, die mir
durch die scheinbar unerschépfliche Ressource ,,Zeit* gegeben ist. Entspre-
chend ist eben die dem Leben angemessene Zeitdimension die Zukunft. Das
Leben, oder die andauernde Bewegung findet statt als Schritt in die Zukunft.

Und diese Verkniipfung von Leben und Zeit hat nicht nur ein verbreitetes
Bildprogramm geprégt. Sie ist tief eingewurzelt in die Selbstverstindlich-
keiten unserer Kultur: Das ganze Konzept der Vorsorge, das Konzept langer
Ausbildung und Erziehung, die in unserer Kultur so wesentlich ist, fuBt auf
der Vorstellung von der unendlichen Zeitressource. Denn die heutigen Fru-
strationen und Entbehrungen nehmen wir auf uns im Hinblick auf die kiinf-
tigen Ertrige und Freuden. Wir treffen heute Vorsorge fiir das Morgen.
Ebenso brauchen wir Zeit fiir unsere Bediirfnisbefriedigung. Schon der Be-
griff ,,Wunsch nach etwas* beinhaltet eine Vorstellung von Zukunft. Nur
wenn alle Wiinsche erfiillt wiiren oder wenn wir aufhéren wiirden, zu wiin-
schen, brauchten wir keine Zeit mehr. Aber unendlich wie die Kette der
Wiinsche ist auch die Zeit, die wir zur Wunschbefriedigung briuchten. In



Ewigkeit und erfiillte Zeit 89

Vorsorge und Bediirfnisbefriedigung spiegelt sich nun nicht nur ein &ngstli-
ches oder gieriges Menschenwesen. Es spiegelt sich mehr noch die mensch-
liche Fihigkeit, sich selbst und sein Leben in die Hand zu nehmen und zu
gestalten. In diesen Akten gebe ich meinem Leben eine bestimmte Gestalt
und somit gestalte ich meine Freiheit. Freiheit setzt in diesem Sinne aber im-
mer notwendigerweise einen Handlungsspielraum, und das heit Zeit, vor-
aus. Ein endlicher Handlungsspielraum (eine endliche Zeit) wiirde aber zu
einer begrenzten Freiheit fiilhren. Und das wire ein Unbegriff, Freiheit muB
unendlich sein.

All das, Vorsorge, Bediirfnisbefriedigung und Selbstgestaltung, wire also
nicht moglich, ohne die mehr oder minder groe Gewilheit, daB es ein mor-
gen geben wird. Und unser ganzes kulturelles und personliches Handeln
wird von dieser GewiBheit bestimmt. Der Tod aber konterkariert sie. Er be-
deutet die irreversible Erschopfung der Zeitressource. Es bleibt mir keine
Zeit mehr, um das oder jenes zu tun oder zu erleben oder wiedergutzu-
machen. Meine Projekte, Pline und Vorsorgen scheitern, weil es eben kein
morgen mehr geben wird. Mit dem Abbruch der Zeit, bricht — von auBen auf-
gezwungen! — die Kette der Vorsorge, Bediirfnisbefriedigung und Selbstset-
zung, die Kette des Lebens zusammen.

Die schleichende Fernwirkung des Todes in das Leben hinein, das chro-
nische Problem des Lebens besteht also darin, daB die GewiBheit des Todes,
d.h. die GewiBheit der Erschopfung der Zeit, die GewiBheit der unerschopf-
lichen Zeitressource zur Fiktion macht. Damit wird aber die Basis fiir un-
sere Lebenskonzeption (personlich und kulturell) weitgehend zur Fiktion.
Wozu sollte ich auf den GenuB hier und jetzt verzichten, wenn unklar ist, ob
es einen Genuf} in Zukunft geben wird?

Hier konnte man zwar einwenden, daB ein GenuBverzicht in den ersten
dreiBig Lebensjahren doch durch einen um so groBeren GenuB in den dar-
auffolgenden dreiBig Jahren belohnt werde, und es fiir einen Mitteleuropéer
relativ realistisch sei, diesen GenuB auch ungestort erleben zu konnen. Al-
lerdings hilt auch dieser Einwand dem chronischen Problem des Todes nicht
stand. Denn auf jene dreiBig Jahre GenuBl konnen und werden wohl wieder
Jahre des Abstiegs folgen. Und in dieser Perspektve wird das Leben eine
Kette von Verzicht und GenuB und von GenuB und Verzicht. Stunden der
Fiille werden abgelost von Stunden der Leere, gute von schlechten Jahren.
Aber alles endet im Abbruch und der Erschépfung. Der , Rentnertraum® ist
hichst prekir. Denn wie oft haben Menschen wirklich die Chance, das alles
zu tun und zu erleben, was sie sich fiir den Ruhestand vorgenommen haben?
Und selbst wenn vieles davon moglich wird, so endet doch auch diese Phase
des Genusses einmal. Ohne die imaginierte Perspektive der Unendlichkeit
wird aber aus diesem Leben nur ein zufélliges Hintereinander von Hohen



Ludger Viefhues 90

und Tiefen oder Tiefen und Hohen, eine unverbundene Abfolge verschieden
getonter Erlebnisse. Und angesichts dieser unverbundenen Abfolge stellt
sich in der Tat die Frage, warum man das Leben noch extra durch Ver-
zichtsleistungen beschweren sollte, wo es doch ohnehin noch genug Ver-
zicht mit sich bringen wird. Jeder Tag ist schwer genug, und wenn etwas
Gutes kommt und sich anbietet, sollten wir es genicfBen, denn wir wissen,
wie schnell es vergeht.

Diese Hinweise darauf, wie nackt wir sind unter den neuen/ alten Klei-
dern der Lebensvorsorge und Versicherung, sind nicht neu. Schon Kohelet,
einer der groften Dichtertheologen des Alten Bundes, hat sie subtil und zer-
setzend formuliert. Unter seiner Kritik zerfillt der Reigen des menschlichen
Lebens. Das Leben zerfillt in eine Vielzahl von einzelnen Erlebnissen und
Begebenheiten, die nicht mehr zueinander finden, die nicht zusammenge-
schlossen werden konnen in den ewigen Kreislauf der Natur, in dem Geburt
auf Tod folgt. Fiir den Menschen gibt es nur eine ritselhafte Abfolge von
Hohen und Tiefen, von Freude und Leid, die irgendwann — ebenso ritselhaft
— abbricht. Die Lebenslinie zerfillt in eine endliche Summe von Punkten.

Geben wir dieser Kritik Raum, so ist die Idee einer vorsorgenden Kultur,
die Bediirfnisbefriedigungen zuriickstellt zugunsten von spiteren Zielen, an-
gegriffen. Statt dessen gewinnt der Slogan ,Ich will GenuB8, sofort!* eine
nicht von der Hand zu weisende Plausibilitit. Und auch die Lieblingsidee
unserer Kultur, die Idee der Selbstgestaltung ist betroffen. Denn wenn sich
die Vorstellung eines unendlichen Handlungsspielraums als Fiktion erweist,
erweist sich auch die Vorstellung einer unendlichen Freiheit der Selbstge-
staltung als Fiktion. Damit hebt sich aber der Begriff der Freiheit der Selbst-
gestaltung auf.

Hier k6énnte man wieder eine Riickzugsposition einnehmen und zugeste-
hen, daB es keine unendliche Freiheit gibe, und behaupten, man habe doch
immerhin in Grenzen Handlungsspielrdume zur Selbstgestaltung. Aber auch
diese Position wird unterminiert. Denn die Grenzen der Freiheit oder die
Grenzen der Selbstgestaltung werden mit dem Herannahen des Todes immer
enger. Dann wiren aber Selbstgestaltung und damit der Vollzug der mensch-
lichen Freiheit etwas, was im wesentlichen Menschen zu Beginn ihres Le-
bens betrife; sicher aber nicht alte und anderweitig mit Tod und begrenzten
Handlungsspielrdumen konfrontierte Menschen. Zudem wirkt auch hier der
»Kohelet-Effekt*: Wenn mit dem Verlust der Fiktion der unendlichen
Zeitressource das Leben in eine unverbundene Abfolge von Einzelerlebnis-
sen zerfdllt, dann bedeutet das, daB auch die Akte der Selbstgestaltung nur
noch als unverbundene Abfolge verstanden werden koénnen. Und diese Ver-
sion der Selbstgestaltung 16st die Idee einer einheitlichen Persénlichkeit und
eines einheitlichen Lebensentwurfes auf. Damit ist allerdings auch etwas



Ewigkeit und erfiillte Zeit 91

aufgelost, was fiir den Freiheitsbegriff unabdingbar ist: ein Zentrum der
Zuschreibbarkeit der Handlungen. Wenn es keine Person mehr gibt, gibt es
keinen mehr, der handelt. Dinge geschehen, verindern sich, und dieses
Patchwork von Ereignissen kennt keine Instanz der Verantwortlichkeit oder
Gestaltungsfihigkeit. Vielleicht gibt es verschiedene Selbste, die sich ver-
wirklichen. Aber auch ihr Verlangen nach Konsistenz von Handlungen, ihr
Verlangen nach Einheitlichkeit wird sich als Fiktion erweisen. Das Leben
kann nur noch als eine Art Video Clip, als eine endliche Sequenz verschie-
dener Bilder und Stimmungen aufgefal3t werden.

Das Dilemma der erschopften Moderne

Und in der Tat findet sich dieses Lebenskonzept in der Kultfigur und im Ge-
samtkunstwerk ,,Cyrill Collard “. Sein Film ,,Les nuits fauves®, reprédsentiert
formal und inhaltlich dieses Konzept des Lebens als Video Clip: In kurzen
Sequenzen wird die Geschichte von drei Personen erzihlt, die sich irgend-
wie ungliicklicherweise im materiellen und HIV-infizierten Cluster, den man
mit Cyrill Collard benennen kann, verbinden. Wir sehen blitzartig Cyrill,
der Samy liebt, einen Jungen aus den Pariser Vorstiddten. Wir sehen ebenso
blitzartig, wie Cyrill Laura liebt, bei der er sich ,;sauber und uninfiziert
fiihlt. Und wir sehen Cyrill, wie er am Seineufer seine masochistischen Ten-
denzen in anonymen sexuellen Begegnungen auslebt. Das Drama, von dem
hauptsichlich die jeweiligen Partner des jeweiligen Cyrill betroffen sind,
kommt nur dadurch zustande, daf} es iberhaupt eine Verbindung dieser drei
Lebensgeschichten gibt. LieBen sich die drei Geschichten vollends vonein-
ander abldsen, bestiinde das Problem nicht. Und so ist auch die Losung des
Romans, die Losung des Films und wohl auch des Lebens die Auflésung der
Fiktion der Person des Cyrill. Er ist alle drei Personen, und er ist keine von
ihnen. Er geht auf in der Glut der Sonne Marokkos.

Vielleicht spiirte Collard, wie sehr unsere modernen Selbstverstindlich-
keiten eine Vorstellung von Ewigkeit brauchen und wie sehr die Erschop-
fung dieser Vorstellung auch die Erschopfung der Moderne ist. Vielleicht
sieht die postmoderne Kultur ehrlicher dem Faktum des Todes ins Gesicht
und hiingt weniger irgendwelchen Unsterblichkeitsideen an als die Moderne.

Und in der Tat ist die Vorstellung der Ewigkeit als unendlicher Zeit (als
unerschopflicher Zeitressource) auch irgendwie obszon. Denn sie nimmt
weder die Gewalt des Todes noch die Spannung des Lebens ernst: Der Tod
ist die Realitit der umfassenden, totalen Vernichtung. Ob diese Vernichtung
nun individuell trifft (im Tod des einzelnen Menschen) oder koliektiv (im
Tod der Menschheit, des Universums...), immer geht es um eine umfassende



Ludger Viefhues 92

Vernichtung. Das macht ja gerade das Problem des Todes aus. Wer aus dem
Wissen, daB es bisher immer weiter ging, schlieBt, daB es auch nach dem
Tod weitergeht, trifft die Radikalitit der Vernichtung nicht. Der Tod ist nicht
Ubergang, sondern Ende. Zum anderen ist das Leben spannungsvoll. Ein
eleusischer Zustand, wie ihn Vergil beschreibt, mit himmlischen Rei-
gentdnzen und Rezitationsabenden, in dem der Lebensstil der antiken Ober-
schicht demokratisiert und perpetuiert ist, nimmt diese Spannung nicht
ernst. Ein Leben in permanenter Entspannung wire ein Leben des Stillstan-
des. Hier trifft in der Tat Kants Kritik, daB wir nach dieser Vorstellung den
vulgiren Tod der Langeweile im Jenseits stiirben, da wir entweder immer
dasselbe Halleluja oder dasselbe Jammerlied sédngen. Anders gesagt, gehort
zum Begriff des Wunsches eben auch ein Moment der Unerfiilltheit. Wenn
ich jetzt etwas trinken mochte, dann bin ich eben jetzt durstig. Eine ,,in-
stantane™ Wunschbefriedigung 16st das Wiinschen-konnen iiberhaupt auf.
Ebenso wiirde eine Vorstellung der totalen Befriedigung das Befriedigtwer-
denkonnen auflosen.

So fiihrt die schleichende Fernwirkung des Todes zum Dilemma der er-
schopften Moderne: Entweder halten wir an der Fiktion der unendlichen
Zeitressource fest und an der Vorstellung, es giibe cine irgendwie zeitlich ge-
artete Ewigkeit. Das moderne Lebenskonzept der Vorsorge, der aufgescho-
benen Bediirfnisbefriedigung und der Selbstgestaltung machte dann Sinn.
Der Preis hierfiir wire eine Verharmlosung des Todes. Er ist dann ein purer
Ubergang. Fiir den Sterbenden bliebe die Hoffnung darauf, dieses Durch-
gangsstadium zu {liberstehen und ,,danach* ohne Grenzen ,weitermachen®
zu konnen. Der Spiegel wiirde gewissermaBen wieder znsammengesetzt
werden. Oder wir nehmen den Tod in seiner Gewalt ernst und geben uns kei-
ner Illusion iiber seine Vernichtungskraft hin. Allerdings zahlen wir dann
den Preis, daB unser Leben postmodern in sinnlos aneinandergereihte
Bruchstiicke zerfillt. Fiir den Sterbenden bliebe hier nur das Einstimmen in
diesen Zerfall und die Entdeckung, daB im Grunde das ganze Leben nur eine
Aneinanderreihung von Bruchstiicken war. Der intakte Spiegel war nur eine
Illusion gewesen.

Erfiillte Zeit

Eine Losung fiir dieses — personlich und kulturell belastende — Dilemma
kann nur damit beginnen, die Gewalt des Todes radikal ernst zu nehmen: Im
Angesicht des Todes bleibt keine Zeit mehr, die ,,Uhr* des Sterbenden liuft
ab. Und je knapper die Zeitressource wird, desto dringlicher stellt sich die
Frage: Wozu brauche ich noch Zeit? Was im meinem Leben wartet noch auf



Ewigkeit und erfiillte Zeit 93

Klirung? Was in meinem Leben will ich und kann ich noch kldren? Dies
sind intime Fragen, die zu einer radikalen Ehrlichkeit rufen. Aber diese Ehr-
lichkeit ist nicht nur hart, sie kann auch einen Weg der Losung und Ein-
stimmung 6ffnen, an dessen Ende sich das Leben klért, sich das Losbare 16st
und das Unlosbare offen bleiben kann. Die ehrlichen Fragen angesichts der
verrinnenden Zeit kdnnen in den intimen Bereich hineinfiihren, in dem mein
Leben zu einem AbschluBB kommen darf. ,,Ja, ich brauche keine Zeit mehr.
Es ist gut so!“ Dieser Satz kann, geduBert, gefiihlt und vollzogen einen sol-
chen AbschluB markieren. Zu den beeindruckenden Erfahrungen in der Ar-
beit bei Sterbenden gehort es, zu erleben, wie oft der Abschlufl so gelingt,
wie Menschen nach einem langen Leiden und einer weifl Gott gebrochenen
Biographie dazu kommen, zu sagen und zu erleben: ,Ja, es ist gut so! Ich
brauche keine Zeit mehr*. In diesem AbschluB liegt eine tiefe Einstimmung
und Bejahung des eigenen Lebens. Und in dieser Einstimmung liegt ein tie-
fer Realismus. Sie beinhaltet ein Wissen von der Offenheit und Briichigkeit
des menschlichen Lebens. Sie erwartet keine Vollkommenheit (,,erst, wenn
ich vollkommen bin, darf ich wirklich leben!*). Sie ist eine Einstimmung in
dieses gebrochene und briichige Leben. ,.Es ist gut so* beinhaltet, es ist jetzt
gut mit den Dingen, die ungeldst und offen bleiben. Ich brauche keine Zu-
kunft mehr, um die oder die Verletzungen der Vergangenheit zu wiederho-
len oder wiedergutzumachen. Und ich brauche keine Vergangenheit mehr,
um mich — auf der Flucht vor dem, was jetzt ist, — in ihren Erinnerungen zu
bergen. Zukunft und Vergangenheit verblassen vor dieser tiefen Einstim-
mung in die Gegenwart. Es ist wichtig, daf3 es hier nicht um irgendeine eso-
terische Sondererfahrung geht. Viele Menschen in ganz verschiedenen Si-
tuationen kennen solche Erfahrungen der Einstimmung: Momente der tiefen
Bejahung in das eigene Leben, so wie es ist, und so wie es geworden ist. In
diesen Momenten, die aufblitzen vor dem Hintergrund des Lebens, die sich
aber auch verdichten konnen zu einem Fundament, scheint die Zeit still zu
stehen. Es muBl nicht mehr weitergehen. Es ist eben gut so, wie es ist. Es
geht, in unseren Zeitkategorien ausgedriickt, um einen Moment der reinen
Gegenwart, also quasi um eine ,,Unzeit. In diesen Momenten steigen wir
gewissermaBen punktuell aus der Zeit aus. Die Momente der Einstimmung
sind Erfahrungen des Abschlusses. Die Lebenszeit, Lebenshandlung scheint
abgeschlossen. Die Zeit und das Leben ist ,erfiillt*.

Aber wirklich abgeschlossen ist unsere Lebenshandlung erst am Ende des
Lebens. Erst hier kann die offene Zeit in eine geschlossene, erfiillte Zeit
iibergehen. Die Zeit hort wirklich und nicht nur gewissermallen auf, denn
wir horen auf zu existieren. Ein wirklicher Abschluf}, eine wirkliche Tiefe
der Einstimmung setzt also geradezu die Radikalitéit des Todes voraus. Erst
hier kann sich das eigene Leben erfiillen und bejahen lassen. D.h. im Tod



Ludger Viefhues 94

geschieht nicht nur ein Abbruch der Zeit, sondern ihre Aufhebung. Somit
liegt in der Bejahung, im Ausstieg aus der Zeit eben das, was man mit
,»Ewigkeit — mit dem, was jenseits von Zeit und Raum ist — bezeichnen
kann. Hier ist Ewigkeit gerade nicht etwas Zeitliches, sondern genau das
Verlassen der Zeit, ihr Ende und Abschluf3.

Einstimmung

Es gehort, wie gesagt, zu den beindruckenden Erfahrungen, erleben zu diir-
fen, wie oft Menschen nach einer zerschlagenen Biographie in diese Be-
jahung einstimmen konnen und so in die Ewigkeit gelangen. Fiir mich als
Christ hat diese Bejahung eine besondere religiose Bedeutung. Sie hat in
zweifacher Weise mit Gott zu tun.

Zum einen geht es um eine Einstimmung nicht nur in das eigene Leben,
sondern auch um eine Einstimmung in das Ja Gottes zu diesem Leben. Die-
ses Ja ist vorgingig zu unserem Ja. Denn iiber unserem Leben steht, in der
Taufe auch sakramental an den symbolischen Anfang gesetzt, die immer
wiederkehrende Bejahung Gottes: ,,Gott sah, daB es gut war“. Dieses vor-
gédngige unser Leben durchgreifende Ja Gottes ist von grofier Bedeutung.
Denn es geht darin um eine tiefe Wertschitzung unserer Geschichte. Auch
wenn ich mich ,,wie ein Tier” erlebe oder von anderen zu einem Tier herab-
gewlirdigt werde, bleibt diese Wertschitzung Gottes bestehen. Dieses Ja bie-
tet die Chance, eine der schirfsten Waffen der Fremd- und Selbstunter-
driickung stumpf zu machen, die Waffe, dem anderen oder mir selbst die
Wiirde abzusprechen. In einer Kultur, in der die Fremd- und Selbstunter-
driickung der Schwiiche, der Krankheit und des Alters weite Kreise zieht, ist
dieses vorgédngige schopferische Ja Gottes zu jedem Leben, ob es krank,
schwach und alt ist, von hoher Wichtigkeit. Denn mit diesem Gedanken des
»objektiven* Ja Gottes zu unserem Leben ist die Hoffnung verbunden, dafl
kein Leben, auch wenn es im Blickwinkel der einzelnen oder kollektiven
Subjektivitit gebrochen und wertlos ist, ohne Wert und ohne Bejahung
bleibt.

Zum anderen verbindet sich mit der Bejahung des eigenen Lebens fiir den
religiosen Menschen auch eine Bejahung Gottes. Die vollstidndige und tiefe
Bejahung des eigenen Lebens, so wie es geworden ist, bedeutet fiir den
Frommen auch eine vollstindige und tiefe Bejahung Gottes, der dieses Le-
ben geschaffen hat. Die Zustimmung zu Gott aus ungeteiltem Herzen - das
religiose Ideal der Bibel — bindet sich an die Zustimmung zu meinem Leben
aus ungeteiltem Herzen. Wie schwer diese Zustimmung ist, sowohl die Zu-
stimmung des eigenen Lebens, als auch die damit verbundene Zustimmung



Ewigkeit und erfiillte Zeit 95

zu Gott, ist klar. Insofern ist das Wort ,.Einstimmung* mit Bedacht gewihlt.
Denn es geht nicht darum, quasi voluntaristisch, mein Leben jetzt endlich zu
bejahen. Das wire so absurd wie der Versuch, der Aufforderung nachzu-
kommen: ,,Sei spontan!“ Es geht darum, in die ,,Melodie der Bejahung
Gottes einzustimmen®, sich in dieses Ja hineinzugeben.

Verneinung

So stellt sich natiirlich die Frage nach den Menschen, denen diese Einstim-
mung nicht gelingt. Und in der Tat gehort es zu den belastendsten Erfah-
rungen im Kontakt mit Kranken, zu erleben, wie ein Mensch stirbt, ohne daB
fiir ihn die Zeit der Bejahung gekommen zu sein scheint. Ich formuliere hier
bewult vorsichtig. Denn bisweilen scheint es fiir uns so, als ob die Bejahung
nicht stattgefunden habe; zumindest sehen wir wenig Anzeichen dafiir. Und
immer wieder gibt es Menschen, bei denen das Sterben eher eine negative
Ewigkeit bedeutet. Nicht ,,Es ist gut so!* scheint auf ihrem Ausgang ge-
schrieben zu sein, sondern ihr Leben vollendet sich unter dem Satz: , Es ist
schlecht so!“ Zunichst weist diese Tatsache auf die Bedeutung unseres ge-
lebten Lebens hin. Der Tod als Endpunkt — und die Moglichkeit der Nega-
tion — setzt unser Leben einer Ernsthaftigkeit aus. Entscheidungen sind nicht
beliebig revidierbar. Und das, was wir im Leben gelebt und entschieden ha-
ben, hat Gewicht und Bedeutung; ebenso wie das, was uns angetan und wo-
mit wir bereichert wurden. Die Negation meines Lebens, so wie es ist und
geworden ist, kann nun verschiedene Farbungen annehmen. ,,Es ist schlecht
so! Und es ist schlecht, daB es so ist*, so kdnnte man eine mégliche Firbung
skizzieren. In dieser Farbung bleibt ein Rest des Wissens davon, daB ich
Besseres verdient hiitte, daf ich nicht wertlos bin, erhalten. In der Farbe von
Trauer und Rebellion bleibt noch eine Spur Hoffnung und damit ein Zeitbe-
diirfnis. Die Negation meines Lebens kann aber auch die Féarbung anneh-
men: ,,Es ist schlecht, und das ist gut so!“ Hier ist jeder Wunsch nach An-
derung ausgeldscht. Die Negation ist total.
Es wird deutlich sein, daB} zwischen beiden Féarbungen der Negation Unter-
schiede bestehen. In einer nicht religiosen Perspektive sind sie wohl irrele-
vant. Es ist unbedeutend, ob noch ein Rest von Rebellion bleibt oder nicht.
Einer stoischen Lebenshaltung dhnlich kdnnen wir hier nur zu einer Ars mo-
riendi mahnen: Mit dem Blick auf die mogliche ewige Negation ist es um
so dringlicher, sich in eine Lebenshaltung einzuiiben, die eine Bejahung des
Lebens in seiner ganzen Realitit ermdglicht.

Dem religidsen Menschen steht eine andere Interpretation offen, in der
der Unterschied beider Fiarbungen eine Rolle spielt. In der Fdarbung der Re-



Ludger Viefhues 96

bellion und Trauer bleibt, wie gesagt, eine Spur von Hoffnung und damit ein
Wissen vom eigenen Wert. In der christlichen Tradition kann der Glaube an-
kniipfen, daB dieses eingefiarbte Wissen vom eigenen Wert auf die dauernde
Bejahung Gottes trifft. Und mit diesem Wissen verkniipft sich die Hoffnung,
dafl der Grundton der Bejahung durch Gott, schliellich doch zur Einstim-
mung, zu einer Bejahung des eigenen Lebens fiihrt. Aber diese Hoffnung
ist zart und sie baut auf etwas, was in den letzten Sekunden geschieht. In ihr
driickt sich letztlich auch der Gedanke aus, daB es in jedem Leben einen
Grundbestand an empfangener Liebe und an Wertempfinden gibt.

In der Fdrbung der totalen Negation aber ist auch diese Hoffnung aus-
geloscht. Es gibt keinen Ansatzpunkt dafiir. ,,Mein Leben ist schlecht, und
ich will es im Gronde auch nicht anders.” Die eigene Negation zelebriert
sich, wie unter den Kldngen der ,,Siegfriedapotheose”. Sie verewigt sich.
Der Mensch bleibt eingesponnen in die Negativitiit.

Diese Verewigung der Negation bringt uns zv einem bedringenden an-
thropologischen Ritsel. Denn in ihr spiegelt sich das Potential des Men-
schen, eine Losung seines Lebens abzulehnen und mehr oder minder bewuf3t
in der Verhidrtung oder Verkrampfung zo verharren. Ein tief beeindrucken-
des Bild fiir dieses Ritsel bietet eine der letzten Szenen des neuseeldndi-
schen Filmes ,.Das Piano*: Am Ende einer grausamen Geschichte von Ver-
letzung und Verstrickung finden wir die Hauptdarstellerin auf einem Boot
wieder. Sie verldBt mit dem Mann, der sie liebt und den sie liebt, das Sumpf-
gebiet ihrer Schmerzen. Zum ersten Mal im Film ist der Himmel hell und
klar. Das Drama ist gelost. Sie fahrt heim. Plotzlich gerit das Boot durch
eine Welle ins Wanken, das Piano geht iiber Bord, ein Tau umgreift ihren
Schuh und das Piano rei3t sie mit in die Tiefe. Und jetzt anf dem Weg zum
Meeresgrund horen wir ihre Gedanken: Soll ich aufsteigen zur Sonne oder
soll ich nicht doch hinabsinken auf den Grund, wo es still ist und ruhig?
Erst nach zerdehnten Sekunden entschlief3t sie sich dazu, den Schuh auszu-
ziehen und sich so vom Tau zu befreien. Sie taucht auf. Diese Szene mar-
kiert eindriicklich, daB} es nicht selbstversténdlich ist, in die Lésung des Le-
bens einzostimmen, dall es einen Sog dazu gibt, im ungeldsten verneinen-
den Leben zun verharren.

,,Das himmlische Jerusalem*

Die christliche Hoffnung aber ist, daf die Schlufisequenz unseres Lebens zu
einem anderen Bild fiihrt. Das SchluBbild dieser Vision des Lebens ist das
Himmlische Jerusalem, rauschend ausgemalt in der Offenbarung des Johan-
nes: ,,Und die Heilige Stadt ein neues Jerusalem sah ich niederfahren aus



Ewigkeit und erfiillte Zeit 97

dem Himmel von Gott her: wie eine Braut geriistet, geschmiickt fiir ihren
Mann. Sie hatte die Herrlichkeit Gottes: ihr Lichtglanz gleich wertvollstem
Stein, wie Jaspisstein kristallen strahlend. Und einen Tempel sah ich nicht
in ihr. Denn der Herr, Gott, der Allumwaltende ist ihr Tempel — und das
Lamm. Und die Stadt braucht nicht die Sonne und nicht den Mond, daf} sie
ihr scheinen. Denn die Herrlichkeit des Herrn hat sie erleuchtet. Und ihre
Lampe ist das Lamm. Und die Volker gehen den Weg in ihrem Licht. Und
die Konige der Erde tragen die Herrlichkeit und den Preis der Volker zu ihr.*

Das himmlische Jerusalem ist keine geschiftige Stadt, keine ideale Polis
oder Gesellschaft. Es ist vielmehr ein Raum fiir den ewigen ungeteilten und
zwecklosen Gottesdienst. Gott ist anwesend und sein Volk, die Menschen al-
ler Volker und die Engel, loben ihn. Das Himmlische Jerusalem ist der Tem-
pel, es ist der Versammlungsraum, in dem sich die Erfahrungen und Ge-
schichten der Volker versammeln, um im Licht der Bejahung Gottes zu ste-
hen und vm Gott zu loben. Und dieses Lob Gottes, dieses Einstimmen in das
Lob des Schopfers und in das Lob unseres Lebens durch den Schopfer, ist
zeitlos. Es zielt auf nichts. In ihm versammelt sich zam Abschluf} die ganze
Existenz, das ganze ausgelebte Leben.

Dieses SchluBbild und dieser Blick auf Tod und Ewigkeit entwerten also
weder das gelebte Leben noch gehen sie iiber die Gewalt des Todes hinweg.
Sie erméglichen eine Durchfahrt zwischen der postmodernen Skylla der
Zersplitterung und der modernen Charybdis der Verdringung. Der Ernst des
Todes und der Ernst des Lebens finden hier gleichermafen Raum. Durch
diese Vorstellungen kann der Zersetzungsprozefl, das chronische Problem
des Lebens, aufgelost werden. Das Leben vor dem Tod behilt sein Gewicht.
Unsere Lebensentwiirfe und -gestalten laufen zusammen in den einen Punkt
der erfiillten Zeit. Und dem Sterbenden steht der Weg der Einstimmung in
das Ja Gottes zu seinem Leben offen. Nicht der sinnlose Scherbenhaufen ist
das Bild des Lebens, sondern der Spiegel und der liebevolle Blick auf die
Scherben.





