
An der Schwelle zum dritten Jahrtausend 

Wird dem Christentum der Einzug gelingen? 

Eugen Biser, München 

Der Wächterengel 

Beim Überschreiten einer entscheidenden Schwelle befällt den Menschen 
ein tiefsitzendes Angstgefühl, das sich bisweilen zu einer Gestalt verdichtet. 
Es ist in Dantes Göttlicher Komödie die Gestalt des Wächterengels, der den 
Büßern, bevor sie den rettenden Läuterungsweg betreten, die vielsagende 
Mahnung mitgibt: •Wer rückwärts schaut, muß rückwärts gehen!". Es ist bei 
Franz Kafka die Figur des übermächtigen Türhüters, der den Mann vom 
Lande, der den Eingang zum Gesetz sucht, derart einschüchtert, daß er die 
Schwelle lebenslang nicht zu überschreiten wagt, obwohl der Eingang ein- 
zig für ihn bestimmt war. Und es ist bei Nikolaus von Kues der, wie er sich 
ausdrückt, höchste Denk-Geist, der die Pforte zum Wohnort Gottes bewacht 
und der besiegt werden muß, wenn sich die Pforte öffnen soll. 

Schwerlich könnte die Lage von Christentum und Kirche auf der Schwelle 
zum dritten Jahrtausend genauer beschrieben werden. Auch vor ihr erhebt 
sich eine abwehrende Drohgestalt, gebildet aus den auf sie eindringenden 
Tendenzkräften, aber auch aus inneren Hypotheken, die überwunden werden 
müssen, wenn der Eintritt gelingen soll. 

Die Tendenzkräfte 

Was die Tendenzkräfte betrifft, so wird die Zukunft nach allem, was sich ab- 
sehen läßt, stärker noch als bisher von der Technik, insbesondere von der Bio- 
und Medientechnik bestimmt werden, die mit der Aussicht auf unvorstellbare 
Vergünstigungen, aber auch auf schwerste Bedrohungen verbunden sind. 
Denn die Biotechnik überträgt dem Menschen, Schritt für Schritt, die Rolle 
des Schöpfers, zuletzt sogar die des Schöpfers seiner eigenen Zukunftsge- 
stalt. Und die Medientechnik steht im Begriff, die konkrete Wirklichkeit 
durch eine •virtuelle" zu ersetzen. Beiden Entwicklungen gegenüber sind 
dem Christentum aber von seinem Ursprung her entscheidende Möglichkei- 
ten an die Hand gegeben. Der Biotechnik gegenüber, sofern es als die Reli- 
gion des menschgewordenen Gottes für die unvertretbare Würde und die un- 



An der Schwelle zum dritten Jahrtausend 99 

veräußerlichen Rechte des Menschen einzutreten hat; und der Medientechnik 
gegenüber, sofern es schon durch Paulus ebenso als die Religion konstrukti- 
ver Mediennutzung wie einer grundsätzlichen Medienkritik erwiesen wurde.1 

Auch gegenüber Säkularismus und Aufklärung, die vielen immer noch als 
die Totengräber des Glaubens gelten, befindet sich das Christentum in einer 
günstigeren Position, als es weithin den Anschein hat. Im Verhältnis zum 
Säkularismus, weil diesem mit der Krise des Fortschrittsglaubens buchstäb- 
lich das Rückgrat gebrochen ist. Aber auch im Verhältnis zur Aufklärung, 
weil die Einsicht um sich greift, daß diese - bei aller Polemik - keineswegs 
als eine Ausgeburt der Hölle zu gelten hat, sondern als eine, wenngleich kri- 
tische Folgeerscheinung des Glaubens, die wesentliche Motive der Jesus- 
botschaft wie Freiheit, Solidarität und Toleranz in Profanbereiche eindrin- 
gen ließ, die nur auf diesem Umweg erreicht werden konnten. 

Nach Samuel Huntington steht die Zukunft der Welt aber nicht mehr im 
Zeichen politischer und wirtschaftlicher Konflikte, sondern in dem des •Zu- 
sammenpralls der Zivilisationen". Hier ist das Christentum, zusammen mit 
den beiden konkurrierenden •Abrahamsreligionen" gefragt, ob es ihnen an- 
gesichts des weltweit vordringenden Atheismus nicht endlich gelingt, ihre 
Konflikte beizulegen und ihre Kräfte zur Überwindung des gemeinsamen 
Gegners zu bündeln. Voraussetzung dessen aber wird es sein, im Gespräch 
mit dem Judentum eine Deutung von Auschwitz zu finden, die im Kern- 
schatten der Sinnlosigkeit eine Spur von Sinn, und sei es in der Sprache des 
Verstummens, aufscheinen ließe, und in der Annäherung an den Islam jenen 
Erdenrest im Gotteswort ausfindig zu machen, der es ermöglicht, ihm in der 
Weise kritischen Verstehens zu begegnen. Was es nun aber mit den inneren 
Hypotheken auf sich hat, wird sich in dem Maß klären, wie sich das Chri- 
stentum im Vergleich mit dem Judentum und dem Islam auf seine Identität 
besinnt und seiner sinnstiftenden Kraft bewußt wird. 

Die Unterscheidungen 

Diesen Versuch einer •Unterscheidung des Christlichen" (R. Guardini) ste- 
hen aber ebenso gravierende wie verbreitete Mißdeutungen entgegen. Eine 
erste, meist nur unterschwellig faßbare, unterstellt dem Christentum, auf die 
Schwächung des Lebenswillens hinzuarbeiten und die kreative Selbstentfal- 
tung des Menschen zu behindern. Ziel der kirchlichen Pädagogik sei der un- 

1 Dazu meine Ausführungen in: Der Mensch - das uneingelöste Versprechen. Entwurf einer 
Modalanthropologie. Düsseldorf 1995, 100 ff; 254-257, und in: Paulus: Zeuge, Vordenker, 
Mystiker. München 1993, 293-298, 393-398. 



Eugen Biser \ 00 

terwürfige, angepaßte und seinem Selbstwillen entfremdete Mensch, der das 
für Gott wohlgefällig halte, was ihm schwerfällt und wehtut. Doch so viel 
diese Ansicht an Fehlhaltungen aufdeckt, lehrt doch der Vergleich mit dem 
Buddhismus, um den vor allem Romano Guardini bemüht war: 

Das Christentum ist keine asketische, 
sondern eine therapeutische Religion. 

Denn Buddha ging es bei seinem Eingriff in das Aktionszentrum des Men- 
schen, durch den er den Vergleich mit Jesus herausfordert, um den Versuch, 
den menschlichen Seins- und Lebenswillen auszulöschen; Jesus zielt dem 
gegenüber auf seine Umgestaltung zum Gotteskind und Bürger des Gottes- 
reichs. 

Die zweifellos aktuellste Unterscheidung betrifft das Judentum, und dies 
im Gegenzug zu den überhandnehmenden Tendenzen, gerade diesen Unter- 
schied aus situativen Gründen zu verwischen. Dabei darf diese Grenzziehung 
dreierlei nicht übersehen: weder die vielfältige Verwurzelung des Christen- 
tums und zumal seines Stifters im •Ölbaum Israels" (Rom 11,16ff) noch die 
Übereinkunft im Offenbarungsglauben, aber erst recht nicht die furchtbare 
Last der Mitverantwortung an den Judenverfolgungen in Geschichte und Ge- 
genwart. Indessen tritt im Vergleich mit dem Judentum eine Differenz zutage, 
die gegenüber der von Wolfgang Trillhaas vertretenen und heute weithin ak- 
zeptierten These, daß das Christentum in sein •ethisches Stadium" eingetre- 
ten sei und dem modernen Menschen nur noch als Ethik vermittelt werden 
könne, nicht deutlich genug markiert werden kann, denn: 

das Christentum ist keine moralische, 
sondern eine mystische Religion. 

Damit ist der unterschiedliche Stellenwert der Moral in den beiden Religio- 
nen angesprochen. Das Judentum ist von seiner Gründung her eine morali- 
sche Religion, während das Christentum zwar einen moralischen Auftrag 
hat, darin aber, entgegen dem gegenwärtigen Anschein, nicht aufgeht. Denn 
dem Christentum geht es primär nicht um die Erziehung, sondern um die Er- 
hebung und, wie die Selbstbezeichnung Jesu als •Arzt" der Kranken (Mk 
2,17) zu verstehen gibt, um die Heilung des durch seine Todverfallenheit zu- 
innerst verwundeten Menschen. 

Angesichts des Einbruchs fundamentalistischer Denk- und Verhaltens- 
weisen ist aber auch die Abgrenzung vom Islam, ungeachtet seiner Zu- 
gehörigkeit zur Trias der •Abrahamsreligionen", von kaum geringerer Be- 
deutung. Denn eine dritte, gleichfalls tief eingewurzelte Fehlmeinung hält 
das Christentum für eine Religion, die auf die Gleichsetzung von Schrift und 
Gotteswort gegründet ist und demgemäß zu einem streng rezeptiven Um- 



An der Schwelle zum dritten Jahrtausend 101 

gang mit dessen schriftlich niedergelegten Dokumentation verpflichtet. 
Doch in Abgrenzung vom Islam gilt: 

das Christentum ist keine primäre, 
sondern eine sekundäre Schriftreligion. 

Im Unterschied zum Koran, der nach einer islamischen Ursprungslegende 
dem Offenbarungsempfänger unmittelbar in Form eines mit den himmli- 
schen Original beschrifteten Seidentuchs übergeben, um nicht zu sagen: 
•eingepreßt" wurde, kamen die neutestamentlichen Schriften, wie Luther 
betonte, nur im Gefolge der •Not" zustande, die durch den Tod der Augen- 
zeugen und die rapide Ausdehnung eingetreten war.2 Weil die Rückfrage an 
die Augenzeugen mit deren Tod unmöglich geworden war, und weil der 
Kommunikationsraum alle mündlich zu bewältigenden Strecken schon früh 
überstieg, wurde die schriftliche Dokumentation und Kommunikation uner- 
läßlich. Insofern haftet den neutestamentlichen Schriften das Stigma einer, 
wenngleich höchst effektiven •Notlösung" an. Doch gerade deshalb besteht 
diesen unter dem Druck der verlorenen Gleichzeitigkeit und der räumlichen 
Expansion entstandenen Schriften gegenüber eine Freiheit, die so im Fall ei- 
nes göttlichen Diktats undenkbar wäre. Es ist die Freiheit zum interpretie- 
renden Umgang mit ihnen, wenn nicht sogar zu ihrer Umgestaltung und 
Neufassung, jedenfalls aber jene Freiheit, aus der die christliche Theologie 
hervorgegangen ist und lebt. 

Der Identitätsgrund 

Indessen betrifft die wichtigste Unterscheidung den Gottesbegriff, da die 
Identität einer jeden Religion an ihre spezifische Sicht des Gottesgeheim- 
nisses zurückgebunden ist. Für das Judentum ist dies der Begriff des einen, 
weltüberlegenen Gottes, vor dem die Vielheit der Götter zu Nichtigkeiten 
zerstiebt, und der der Welt, seiner Schöpfung, in absoluter Transzendenz ge- 
genübersteht. Er reißt alle numinosen Qualitäten an sich, so daß die ihrer 
Selbstherrlichkeit entkleideten Kreaturen in die Verfügungsmacht des Men- 
schen geraten, dem es aufgegeben ist, sie stellvertretend für Gott und des- 
halb in seinem Sinn zu verwalten. Im Fall des Islam ist es der in absoluter 
Einzigkeit begriffene Gott, der durch diesen Begriff eine einzigartige Macht 
über den Menschen gewinnt, und dies mit der Folge, daß der Islam im Ver- 
gleich zu anderen Religionen über den ungleich stärkeren Zugriff auf seine 
Gläubigen verfügt. 

' Dazu G. Ebeling, Luther. Einführung in sein Denken. Tübingen 1981, 145 f. 



Eugen Biser 102 

Im Gefolge des Zweiten Vatikanums brach sich die Einsicht Bahn, daß 
aber auch Jesus eine vergleichbare Innovation bewirkte, sofern er den •am- 
bivalenten Gott" (M. Görg) der menschheitlichen und jüdischen Tradition in 
die rettende Eindeutigkeit führte. Getragen von einer ebenso beseligenden 
wie kämpferisch errungenen und qualvoll erlittenen Gotteserfahrung, wurde 
er zum größten Revolutionär der Religionsgeschichte, dem es gelang, den 
Schatten des Angst- und Schreckenerregenden aus dem traditionellen Got- 
tesbild zu tilgen, indem er auf dessen Grund das Antlitz des bedingungslos 
liebenden Vaters zum Vorschein brachte. Damit schlug er den politischen 
Fanatikern seiner Gegenwart und aller Folgezeiten den religiösen Vorwand 
ihres Kampfes aus der Hand, und damit nahm er den Bann der schlimmsten 
aller Ängste, der Gottesangst, von den Herzen der Menschen. 

Hand in Hand mit den Tendenzen, die auf die Zurücknahme der durch das 
Konzil eröffneten Freiheiten abzielen, melden sich im Raum der Gegen- 
wartstheologie Stimmen, die sich mit wachsendem Nachdruck dafür aus- 
sprechen, daß diesem •Vater der Erbarmungen und Gott allen Trostes" der 
•unheile" Gott der alttestamentlichen Tradition und daß dem Botschafter der 
Liebe der Prediger des Gerichts entgegengesetzt werden müsse, der doch 
mit aller Deutlichkeit von der drohenden Verwerfung, ja sogar vom •Heulen 
und Zähneknirschen" gesprochen habe. 

Aus diesen Stimmen spricht aber nicht nur die Mißachtung des herme- 
neutischen Grundsatzes, daß das Evangelium auf seine Mitte hin gelesen 
werden müsse und daß aus Bildern keine Lehre abgelesen werden kann, son- 
dern, bedenklicher noch, eine skeptische Einschätzung der Lebensleistung 
Jesu, vermutlich sogar ein resignatives Einverständnis mit der •Tragik des 
Weltlaufs" (J. Bernhart). Tatsächlich entspricht der ambivalente Gott der 
Menschheitstradition der durch den Wechsel von Licht und Verdüsterung 
bestimmten Geschichtserfahrung, vor der seine Befürworter offensichtlich 
kapituliert haben. Aber sah sich Jesus nicht einer mindestens ebenso düste- 
ren Zeit gegenüber; und sprach er nicht gerade in sie seine Verheißung des 
kommenden Gottesreiches hinein? Käme es deshalb nicht nach dem Zu- 
sammenbruch der roten Utopie darauf an, ihm darin nachzufolgen? Doch 
wird die in einer Lähmung begriffene Christenheit dazu bereit sein; und wel- 
che Symptome sprechen dafür? 

Die Glaubenswende 

Wie Vorgänge nach Art des Kirchenvolksbegehrens oder der Kruzifixdebatte 
zeigen, ist das Glaubensbewußtsein in einer weit stärkeren Bewegung be- 
griffen, als es nach außenhin den Anschein hat. Darauf arbeiten ebenso in- 



An der Schwelle zum dritten Jahrtausend 103 

nere wie auch äußere Gründe hin. Eine innere Nötigung zunächst; denn 
kaum etwas belastet das Glaubensbewußtsein stärker als die derzeitige Un- 
sicherheit hinsichtlich der christlichen Identität. Unterschiedliche Gründe, 
zu denen ebenso die Entdeckung der alttestamentlichen Wurzeln der Denk- 
welt Jesu wie die Verlagerung der Botschaft auf moralische Direktiven und 
nicht zuletzt das durch Auschwitz unheilvoll gestörte Verhältnis zum Ju- 
dentum gehören, führten dazu, dieses Verhältnis im Sinn einer Abhängigkeit 
zu bestimmen, so daß das Christentum geradezu als ein Derivat des Spätju- 
dentums erschien. Dann aber hört es auf, eine Weltreligion eigenen Ranges 
und Rechtes zu sein und einen legitimen Anspruch auf Mitgestaltung des 
kommenden Jahrtausends erheben zu können. 

Zu den äußeren Herausforderungen zählt demgegenüber die Erosionskraft 
des nachwirkenden Säkularismus, vor allem aber der •ozeanische" Atheis- 
mus, dessen Größenordnung erst durch den Fall des Eisernen Vorhangs deut- 
lich geworden ist. Während sich das Christentum im ersten Fall auf die Krise 
des Fortschrittsglaubens verlassen kann, durch die der Säkularismus seine 
Schwung- und Stoßkraft verloren hat, wird es sich angesichts der atheisti- 
schen Herausforderung nach Bundesgenossen umsehen müssen. Nach Lage 
der Dinge kommen dafür in erster Linie die beiden Abrahamsreligionen in 
Betracht. Deshalb liegt entscheidend daran, daß es mit ihnen, ungeachtet al- 
ler Spannungen, in ein dialogisches Verhältnis tritt, um mit ihnen gemein- 
sam einen Wall gegen die andringende Sturmflut des Unglaubens aufzu- 
richten. Gleichzeitig aber wird es sich, entschiedener als bisher, auf jene 
Mitte zurückbeziehen müssen, die ebenso der Sammelpunkt seiner Initiati- 
ven wie der Quellgrund seiner Inspirationen und Energien ist. Kaum etwas 
ist aber erstaunlicher und tröstlicher als die Feststellung, daß das Christen- 
tum, ungeachtet aller Irritationen, bereits auf diesem Weg zu seiner Mitte be- 
griffen ist. Das zeigt zunächst schon die dreifache Umschichtung im Glau- 
bensbewußtsein, die nach der Zäsur des Zweiten Vatikanums einsetzte. Sie 
betrifft den Wandel: 

Vom Gehorsams- zum Verstehensglauben, 
vom Bekenntnis- zum Erfahrungsglauben und 
vom Leistungs- zum Verantwortungsglauben. 

Begriff sich der vorkonziliare Glaube als die gehorsame Unterwerfung un- 
ter die Autorität des Offenbarungsgottes, so der konziliare, wie es der 
Klärung des Offenbarungsbegriffs entsprach, als den lebenslangen Versuch, 
die Selbstzusage Gottes in seinem menschgewordenen Sohn verstehend 
nachzuvollziehen. Hilfreich wirkte darauf das differenzierte Autoritätsver- 
ständnis hin, das Hans-Georg Gadamer in seiner philosophischen Herme- 



Eugen Biser 104 

neutik •Wahrheit und Methode" entwickelte3. Denn im Licht seiner Unter- 
scheidung zeigt sich, daß Gott dem Glaubenden nicht in der Autorität des 
allmächtigen Herrn Himmels und der Erde, sondern in der Autorität des 
Lehrers (S. Kierkegaard) entgegentritt, der ihm das denkbar Wichtigste - 
sich selbst - zu sagen hat. In der Doppelsinnigkeit dieses •sich selbst" be- 
steht der Reichtum und das Glück des christlichen Glaubens. Denn im sel- 
ben Maß, wie sich Gott im Sinn des Begriffs •Selbstoffenbarung" (K. 
Rahner) selber sagt, gibt er sich dem Glaubenden auch als den Inbegriff sei- 
ner Sinnfindung zu verstehen. So aber tritt an die Stelle des unwissenden, 
unterwürfigen Knechtes der mitwissende Partner und Freund, wie ihn der jo- 
hanneische Jesus (Joh 15,15) gefordert hatte. 

Im selben Maß, wie diese Einsicht an Boden gewinnt, verlagert sich das 
Interesse von den dogmatisch umschriebenen Inhalten auf diese selbst, da 
der Glaube, wie schon Thomas von Aquin betonte, nicht so sehr den Sätzen 
als vielmehr dem gilt, den sie umschreiben und meinen4. Das wurde von den 
bedeutendsten Christentumskritikern der ausgehenden Neuzeit bestätigt. 
Sprachtheoretisch durch Nietzsche, für den das Verständlichste an der Spra- 
che nicht in den Worten liegt, sondern in der Musik hinter den Worten, in 
der Leidenschaft hinter der Musik und in der Person hinter der Leiden- 
schaft5. Auf den Glaubensakt bezogen, besagt das, daß er sich, vermittelt 
durch die Glaubenssätze und Schriftworte letztlich auf den bezieht, der sich 
durch sie zu verstehen gibt und zu dem der Glaubende so in eine dialogische 
Personbeziehung tritt. Glaubenstheoretisch unterstrich das Martin Buber mit 
seiner in •Zwei Glaubensweisen" geübten Kritik des christlichen Satzglau- 
bens, dem er vorwirft, von der Höhe des prophetischen Vertrauensglaubens, 
den auch Jesus geteilt habe, auf ein formales Glaubensverständnis abgesun- 
ken zu sein, bei dem es in erster Linie auf die Richtigkeit der für wahr ge- 
haltenen Sätze ankommt. Doch der wahre Gegensatz des für-wahr-haltenden 
Satzglaubens ist nicht so sehr das Vertrauen als vielmehr die Mystik, ver- 
standen als das Verlangen, zu dem von den Sätzen umschriebenen Inhalt 
vorzudringen, um ihn zum Lebensinhalt zu gewinnen. Eben dies meint das 
berühmte Rahner-Wort, daß der Christ der Zukunft ein Mystiker oder aber 

3 H. G. Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik. Tü- 
bingen 1972, 262-269; dazu die Ausführungen meiner Untersuchung: Die glaubensge- 
schichtliche Wende. Eine theologische Positionsbestimmung. Graz 1986, 193-199. 
4 Dazu das Kapitel: Der Verlust der Attribute. Zur Dekomposition des Gottesbegriffs, in mei- 
ner Schrift: Glaubensbewährung. Bedrängnis und Aufbruch. Augsburg 1995, 52-68. Thomas 
von Aquin, Summa theol. II/2, q. 1, a.2, ad 2. 
5 Dazu das Kapitel: Der tägliche Tod, in meiner Studie: Der Mensch - das uneingelöste Ver- 
sprechen. Düsseldorf 1995, 200-203; F. Nietzsche, Nachgelassene Fragmente vom Herbst 
1882, in: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe X. München 1980, 89. 



An der Schwelle zum dritten Jahrtausend 105 

nicht mehr sein werde, sofern Mystik in diesem Satzzusammenhang das 
Verlangen nach Gotteserfahrung bezeichnet. 

Ein ebenso wichtiger Wandel betrifft schließlich den vom Leistungs- und 
Versicherungsglauben zum Verantwortungsglauben. Denn der Satzglaube 
wurde, wie es sich aus dem Moment des Festhaltens ergab, als die vom je- 
weils einzelnen zu erbringende Leistung begriffen, die sich mit der Hoff- 
nung auf individuelle Heilssicherung verband und so dem Kirchenvolk un- 
ter dem Motto •Rette deine Seele!" ans Herz gelegt wurde. Doch das Herz 
wurde davon schwerlich berührt. Umso mehr gelingt das dem Verstehens- 
glauben, weil es dabei nicht so sehr um eine rezeptive Annahme von Vorge- 
gebenem als vielmehr um die kreative Mitgestaltung von Aufgegebenem zu 
tun ist. Mit der Entdeckung der Kreativität des Glaubens geht aber die sei- 
nes Mitvollzugs mit der Gemeinschaft der Glaubenden Hand in Hand. •Nie- 
mand weiß, aus welchen - vielleicht räumlich entfernten oder zeitlich ver- 
gangenen - gläubigen Existenzen heraus sein eigener Glaube gespeist wird", 
sagt Guardini in seiner nachgelassenen •Existenz des Christen"; und er fügt 
dem hinzu: •ebenso wenig wie er weiß, welche Menschen er selbst mit- 
trägt"6. Denn der Glaube gehört, um es ins Prinzipielle zu heben, zu jenen 
höchsten Gütern der Menschheit, die man - wie Freiheit, Hoffnung und 
Frieden - voll nur mit allen anderen zusammen, oder, falls diese Bedingung 
nicht gegeben ist, nur in fragmentierter Weise haben kann. So gesehen, steht 
die Glaubenskraft in einer funktionalen Abhängigkeit vom Grad des Willens 
zur Glaubenseinheit, so wie dieser einen seiner stärksten Beweggründe im 
Bestreben nach Intensivierung der Glaubenskraft haben müßte. 

Dessen aber bedarf es vor allem, wenn das Ziel erreicht werden soll, auf 
das der dreifache Wandel hinwirkt und das die Achse der längst schon in 
Gang gekommenen glaubensgeschichtlichen Wende bildet: die Neuent- 
deckung Jesu im Glaubensbewußtsein der Gegenwart. Während Guardini 
noch auf breite Zustimmung stieß, als er den Stand des Glaubensbewußt- 
seins am Ende des Ersten Weltkriegs auf die Formel brachte: •Die Kirche 
erwacht in den Seelen", müßte dieser Satz heute umgeschrieben werden, so 
daß vom Erwachen Jesu im Glauben - und Unglauben - der Gegenwart die 
Rede ist7. Seine eindruckvollste, wenngleich in ihrer Bedeutung längst nicht 
zureichend gewürdigte Bestätigung fand dieser Vorgang in der spontanen 
Entstehung einer ganzen Jesusliteratur im unmittelbaren Gefolge des Kon- 
zils, an der sich auch eine Reihe von jüdischen Autoren, allen voran Scha- 

6 J.B. Metz, Der unpassende Gott, in: Wir sind Kirche. Das Kirchenvolksbegehren in der Dis- 
kussion. Freiburg 1995, 200-203; R. Guardini, Die Existenz des Christen. Paderborn 1976, 
409. 
7 Dazu das Kapitel: Ein Zeichen der Verständigung, in: Glaubensbewährung. 29-41; R. 
Guardini, Vom Sinn der Kirche. Mainz 1955, 19. 



Eugen Biser 106 

lom Ben-Chorin mit seinem Buch •Bruder Jesus" beteiligte. Daß dieses 
christologische Erwachen auch den Unglauben ergriff, bestätigen die sensa- 
tionellsten Dokumente der Neuentdeckung, die wie •Jesus für Atheisten" 
von Milan Machovec und •Matthäuspassion" von Hans Blumenberg Athei- 
sten und Agnostiker zu Verfassern haben. 

Über die durch die Neuentdeckung bedingte und sie bestätigende Per- 
spektivendrehung geben die Titel der dafür signifikanten Werke Aufschluß, 
die von einem überraschenden Positionswechsel sprechen. Der Herr, zu dem 
Guardini aufgeblickt hatte, stieg diesen Benennungen zufolge vom Podest 
seines Herrentums herab, um den Seinen als •Bruder" und •Helfer" entge- 
genzutreten und sie schließlich in ein •Freundschaftsverhältnis" mit sich zu 
ziehen8. Das aber markiert den Umbruch von einer Christologie der Auto- 
rität zu einer der Solidarität und schließlich der Identität, wie es dem Weg 
des Glaubens im Stadium seiner mystischen Verinnerlichung entspricht. 
Wenn aber dieses Ziel in Sichtweite gerät, zeigt sich auch, daß die Glau- 
benswende der Identitätsfindung des Christentums in die Hand arbeitet. 
Denn zur Neuentdeckung Jesu gehört in erster Linie der Einblick in sein 
Herz, den Ort seiner beseligend-leidvollen Gotteserfahrung, die ihrerseits im 
Zentrum seiner revolutionären Lebensleistung steht9. Doch ihr stehen tief 
eingewurzelte Vorstellungen entgegen, die ausgeräumt werden müssen, weil 
sie den freien Blick auf das Identifikationsziel behindern. 

Die Selbstkorrektur 

Wie das Wort vom •Erwachen" Jesu im Glaubensbewußtsein der Gegenwart 
darauf hinwies, daß die glaubensgeschichtliche Wende letztlich nicht als die 
Wirkung menschlicher Initiativen, sondern als sein Werk in den Glaubenden 
begriffen werden muß, ist auch von der notwendigen Korrektur zu sagen, 
daß sie weithin den Eindruck einer Selbstkorrektur erweckt. Das zeigt sich 
daran, daß die entscheidenden Hindernisse, die Satisfaktions- und Rechtfer- 
tigungslehre, wie zunehmend deutlich wird, über keine tragende Grundlage 
mehr verfügen, so daß damit zu rechnen ist, daß beide Gedankengebäude 
über kurz oder lang einstürzen werden10. Im Fall der Satisfaktionstheorie er- 
gab sich das aus der Einsicht, daß das Licht, das der Sühnegedanke auf das 
Rätsel des Kreuzestodes Jesu zu werfen schien, mit einer Verdunkelung des 

8 R. Schnackenburg, Freundschaft mit Jesus. Freiburg 1995. 
9 Gegen R. Bultmann, Zur Frage der Christologie, in: Glauben und Verstehen I; Tübingen 
1966, 93 f., 101. 
10 Dazu Th. S. Kuhn, Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen. Frankfurt 1973   107 ff 
203 ff. 



An der Schwelle zum dritten Jahrtausend 107 

Gottesbegriffs erkauft war: erkauft mit dem Rückfall auf den von Jesus über- 
wundenen Gott der rigorosen Strafgerechtigkeit, der auf unbedingter Ge- 
nugtuung bestehen und sich daher das Todesopfer des eigenen Sohnes ab- 
verlangen mußte". Für die Rechtfertigungslehre betonte dies Günter Rohr- 
moser, als er der Frage Luthers nach dem gnädigen Gott mit der Gegenfrage 
entgegentrat: 

Ist der Mensch der Gegenwart durch diese Frage Luthers noch er- 
reichbar, wird er von ihr noch betroffen oder entzieht sie sich völlig 
seinem Begreifen? Was bleibt von dem Kernstück des ganzen Prote- 
stantismus, der Rechtfertigungslehre, wenn diese Frage nicht mehr das 
sie bewegende Zentrum bildet?12 

Abgesehen von ihrem Plausibilitätsverlust kranken beide Vorstellungen 
daran, daß sie Jesus im Sinn der ihm zugesprochenen Sühne- und Rechtfer- 
tigungsfunktion instrumentalisieren und damit gegen den kategorischen Im- 
perativ verstoßen, wonach der Mensch niemals als Mittel zu behandeln, son- 
dern stets als Selbstzweck zu achten ist. Daß sich beide Modelle noch im- 
mer einer beträchtlichen Konjunktur erfreuen, dürfte sich, ebenso wie der 
theologische Rückfall in die Schreckensperspektive Gottes, letztlich aus der 
periodischen Wiederkehr apokalyptischer Angstvorstellungen, besonders im 
Maß der Annäherung an die Jahrtausendwende, erklären. Auch wenn für die 
erste die historischen Quellen nur spärlich fließen, sprechen doch die skur- 
rilen Ungeheuer an zeitgenössischen Kapitellen und die extensiven Höllen- 
darstellungen im Tympanon der Kirchenportale eine Sprache, die auf eine 
ins Chaotische treibende Vorstellungswelt schließen läßt. Eine von Panik- 
zuständen begleitete Gottesverdüsterung spiegelt sich auch in der Kunst des 
Übergangs vom Mittelalter zur Neuzeit wie etwa in den Höllenphantasien 
des Hieronymus Bosch und in der Versuchung des heiligen Antonius auf 
dem Isenheimer Altar. Sie fand ihren theologischen Niederschlag in Luthers 
Suche nach dem gnädigen Gott und zumal in dem zum Inbegriff der radika- 
len Übermacht erstarrten Gott, dem Descartes das Wort redete (G. Krüger)13. 
Als verkürze sich der Zeitraum der Wiederkehr derartiger Krisen jeweils um 
die Hälfte, bricht das Bild des unheimlichen, jetzt sogar vor sich selbst 
erschreckenden Gottes bei Kant wieder durch, der auf einem Höhepunkt 
seiner •Kritik der reinen Vernunft" das höchste unter allen Wesen in ein 
Selbstgespräch eintreten und zu sich sagen läßt: 

11 Dazu das Kapitel: Bindet ihn los! Vom Sinn des Todes Jesu, in: Glaubensbewährung, 9-28. 
12 G. Rohrmoser, Geistige Wende - warum? Mainz 1984, 67. 
11 G. Krüger, Die Herkunft des philosophischen Selbstbewußtseins, in: Freiheit und Weltver- 
waltung. Freiburg, München 1958, 42. 



Eugen Biser 108 

Ich bin von Ewigkeit zu Ewigkeit, außer mir ist nichts, ohne das, was 
bloß durch meinen Willen etwas ist; aber woher bin ich denn?14 

Da nach allen Anzeichen mit der Annäherung der Jahrtausendwende eine 
gesteigerte Wiederholung dessen zu befürchten ist, muß jetzt schon eine Ge- 
geninitiative ergriffen werden. Und dies in Gestalt jener Selbstkorrektur, die 
auf die Beseitigung der Hindernisse abzielt, die der Konzentration des Chri- 
stentums auf seine Mitte entgegenstehen. Sie betrifft in erster Linie den 
Geist der Schwere, der mit seinen lähmenden Einflüsterungen das Christen- 
tum in den Anschein einer asketischen, womöglich sogar auf den Opferge- 
danken gegründeten Religion bringt. Vergessen ist das Herrenwort, daß die 
Hochzeitsgäste nicht fasten können, solange der Bräutigam bei ihnen ist, zu- 
mal dieser Aufruf zur Glaubensfreude schon früh mit dem Zusatz abge- 
schwächt wurde: •doch werden Tage kommen, da ihnen der Bräutigam ent- 
rissen wird; dann werden sie fasten" (Mk 2,19f). Hier ist ein Exorzismus an- 
gesagt, der die Austreibung dieses beschwerenden Ungeistes zum Ziel hat 
und der, wie das erwähnte Beispiel zeigt, vom Rückgriff auf die originäre 
Jesusbotschaft ausgehen muß. Zentral wird es dabei um die Wiederent- 
deckung der Anwesenheit des •Bräutigams" gehen. Denn dort, wo die Nähe 
dieses •Freudenmeisters" gefühlt wird, müssen, wie Bach in seiner Motette 
•Jesu, meine Freude" (von 1723) versichert, die •Trauergeister" der Resi- 
gnation und Hoffnungslosigkeit weichen. 

Aufs engste hängt das mit der wichtigsten Korrektur zusammen, die sich 
auf die Beseitigung der moralischen Kopflastigkeit in der derzeitigen Selbst- 
darstellung der Kirche beziehen und die Wiedergewinnung des inneren 
Gleichgewichts zum Ziel haben müßte. Im Unterschied zum Judentum, das 
von seinem Ursprung her eine vorwiegend moralische Religion ist, hat das 
Christentum zwar eine moralische Mission; doch geht es darin, anders als 
die offiziellen Äußerungen vermuten lassen, nicht auf, weil es ihm, wie be- 
reits hervorgehoben wurde, letztlich nicht um die Erziehung des Menschen, 
sondern um seine Erhebung zum Rang der Gotteskindschaft zu tun ist. Denn 
das Christentum ist von seiner Mitte her eine mystische, auf die Lebensge- 
meinschaft mit dem Stifter gegründete und von seinem Fortleben in der 
Glaubensgemeinschaft bewegte Religion. Wenn das derzeitige Ungleichge- 
wicht behoben werden soll, muß es auf diese Mitte hin wieder neu justiert 
werden. 

Doch die schwerste Korrektur betrifft die dreifache Verstörung, unter der 
das Christentum quer durch alle Konfessionen leidet. Unter einer hermeneu- 
tischen zunächst, die auf seiner Verwechslung mit einer primären Schriftre- 

141. Kant, Kritik der reinen Vernunft (Ausgabe Schmidt). Hamburg 1956, 583. 



An der Schwelle zum dritten Jahrtausend 109 

ligion beruht und durch die Gleichsetzung von Schrift und Offenbarung (R. 
Guardini) fundamentalistische Tendenzen heraufbeschwört. Tatsächlich aber 
unterscheidet sich das Christentum dadurch vom Islam, diesem Modell einer 
primären Schriftreligion, dadurch, daß es von einer Gottesoffenbarung aus- 
geht, die nicht in Form eines heiligen Buchs, sondern in Gestalt des 
menschgewordenen Gottessohnes an die Welt erging. Hier bedarf es nach- 
haltiger Aufklärungsarbeit, die vor allem in der Sicherung und Verbreitung 
der Erkenntnisse bestehen muß, zu der die wissenschaftliche Theologie in 
akribischer Denkleistung seit Beginn dieses Jahrhunderts gelangte. Denn die 
Bibel ist, in ihrer menschlichen Bedingtheit gesehen, ein antikes Buch, das 
im Sinn seiner Entstehungsbedingungen gewürdigt werden muß, weil es nur 
so, wie es verstanden sein will, auch verstanden werden kann. 

Gleichzeitig muß aber auch die strukturelle Verstörung behoben werden, 
die zu einer wachsenden Entfremdung zwischen der Kirchenspitze und der 
Basis und dadurch zu jenem Bruch geführt hat, der die Gefahr eines •verti- 
kalen Schismas" heraufbeschwört. Dazu kam es hauptsächlich infolge jener 
kopflastigen Verkündigung, die längst schon einen Überdruß gegenüber der 
moralischen Unterweisung erregte und entscheidend mit dem Ungleichge- 
wicht im kirchlichen Kommunikationsverlauf zu tun hat. Denn noch immer 
gilt hier das Wort von oben, ohne daß dem Kirchenvolk Gelegenheit zu ei- 
ner wirklichen Antwort gegeben wäre. Obwohl in der Kirche das Lehramt 
von ihrer ganzen Bestimmung her •das Sagen hat", steht doch auch dem Kir- 
chenvolk ein Mitspracherecht zu, weil sich der vom Konzil geforderte Dia- 
log nur in Rede und Gegenrede vollziehen kann. 

Die angesprochene Kopflastigkeit hängt aber auch mit einer dritten Ver- 
Störung zusammen, die auf eine Verkennung des Adressaten zurückgeht. Denn 
noch immer geht die kirchliche Verkündigung vom Bild eines Menschen aus, 
der von einem unbändigen Lebenswillen erfüllt und von Leidenschaften um- 
getrieben wird, so daß er in seinem eigenen Interesse an die Zügel genommen 
werden muß. Doch dieser Mensch ist längst einem ganz anderen gewichen, 
der, weil er unter einem Selbstzerwürfnis leidet und von einer schier unstill- 
baren Lebensangst gepeinigt wird, in erster Linie der Heilung bedarf. Was er 
brauchte, ist die •Heilung von Grund auf, die allein jener Helfer bewirkt, der 
nach Kierkegaard nicht nur Hilfe bietet sondern •die Hilfe ist", weil er zu- 
sammen mit seinen Gaben sich selbst als Lebenshilfe und Lebensinhalt gibt15. 
So entspricht es einem Christentum, das begriffen hat, daß es von seinem Ur- 
sprung her keine asketische sondern eine therapeutische Religion ist. Doch 

15 W. Beinert (Hrsg.), Hilft Glaube heilen? Düsseldorf 1985; ferner meine Studie: Theologie 
als Therapie. Zur Wiedergewinnung einer verlorenen Dimension. Heidelberg 1985. 



Eugen Biser HO 

wird die von Entfremdungen belastete und bis in die ihrer Frage nach ihrer 
Identität hinein zerrissene Christenheit dazu in der Lage sein? 

Die Hoffnungszeichen 

Vermutlich könnte sie sich kaum aus der gegenwärtigen Lethargie erheben, 
wenn ihr nicht Hoffnungsimpulse erster Ordnung zuhilfe kämen, die, um 
wirksam zu werden, nur deutlicher als bisher ins allgemeine Glaubensbe- 
wußtsein eingebracht werden müßten. Es sind dies die nachwirkende Schub- 
kraft des Zweiten Vatikanums, das als das Konzil der Wende seine Botschaft 
in erster Linie an die Kirche der Zukunft richtet, die im Gefolge des Konzils 
eingetretene Neuentdeckung Jesu und der sich oft schon zu Selbsthilfeak- 
tionen verfestigende mystische Aufbruch. 

Uneingelöst ist noch immer die Verheißung einer Glaubensgemeinschaft, 
wie sie das Konzil mit seinem zentralen Vorhaben, der Kirche in Gestalt des 
dialogischen Prinzips einen neuen Geist einzuhauchen, im Blick hatte. Dazu 
aber wird es schrittweise kommen, wenn der Dialog über die bisher ange- 
zielten Bereiche des innerkirchlichen Gesprächs und des ökumenischen Ver- 
hältnisses zu anderen Konfessionen und Religionen hinaus auf den bezogen 
wird, der den Glaubenden in ein lebenslanges Gespräch mit sich zu ziehen 
sucht: mit dem Gott, der sich in der Person und Lebensgeschichte Jesu auf 
eine zugleich übersprachliche und alle sprachlichen Möglichkeiten umgrei- 
fende Weise zu verstehen gab. Ihn verstehen aber ruft das innerste Verlan- 
gen des Menschenherzens nach Bestätigung wach und läßt es gleichzeitig 
auf vollkommenste Weise - im Erlebnis definitiver Sinnfindung - in Erfül- 
lung gehen. 

Doch die stärkste Schubkraft geht zweifellos von der entscheidenden Fol- 
geerscheinung des Konzils in Gestalt der Neuentdeckung Jesu aus, sofern 
diese nur als seine spirituelle Auferstehung im heutigen Glaubensbewußt- 
sein begriffen wird. Wie das Ereignis der Auferstehung dazu führte, daß der 
Verkündigende zum Verkündigten wurde, zeichnet sich auch heute eine 
nicht unverständliche Neigung zu dogmatischer Festschreibung ab. Doch so 
begründet diese immer sein mag, entsprach ihr doch schon in der ersten 
Stunde der Christenheit eine spirituelle Gegenbewegung, die sich am deut- 
lichsten im Eingangswort des Ersten Johannesbriefs ausspricht: 

Was von Anfang an war, was wir gehört und gesehen, was wir mit un- 
seren Augen geschaut und mit unseren Händen berührt haben - das 
Wort des Lebens, das verkünden wir euch (1 Joh l,lff). 

Der Satz spricht weder vom Erlebnis der Osterzeugen noch von der Wirk- 



An der Schwelle zum dritten Jahrtausend 111 

lichkeit der Menschwerdung, sondern davon, daß der zum Gegenstand und 
Herrn des Glaubens Erhobene auf neue Weise vernommen, geschaut und ge- 
fühlt wurde, so wie es in seinem charismatisch nachempfundenen Selbst- 
zeugnis in den •Oden Salomons" zum Ausdruck kommt: 

Ich bin auferstanden und in ihrer Mitte; 
durch ihren Mund will ich reden (42,6): 

Das entspricht aufs genaueste der Glaubenserfahrung jener Mitgestalter des 
Neuen Testaments, die sich aufgrund ihrer Verbundenheit mit dem erhöhten 
Herrn befugt wußten, bekannte Jesusworte umzuformen oder neue zu gestal- 
ten, die der inzwischen tiefgreifend gewandelten Situation entsprachen. 
Doch was besagt das für die Gegenwart? 

Sicher nicht, daß im Sinn sektierischer Ansprüche mit •Neuoffenbarun- 
gen" zu rechnen ist, da die Möglichkeit der Neugestaltung nach Ausweis der 
Kanonbildung auf die erste Stunde der Christenheit eingegrenzt war. Wohl 
aber tritt im Zusammenhang damit der Sinn des mystischen Aufbruchs zu- 
tage, der als das deutlichste Hoffnungszeichen der Gegenwart zu gelten hat. 
Er bezieht sich auf das wachsende Verlangen, daß sich der Schrein der dog- 
matischen und kultischen Vergegenständlichungen öffnen und sein Inhalt in 
einer Weise zugänglich werden möge, daß er vom Glaubenden aufgenom- 
men, mitvollzogen und schließlich als Lebensinhalt gewonnen werden kann. 
Nur so entspricht es der Zusage dessen, der vom Podest seines Herrentums 
herabstieg, um das Freundschaftsverhältnis zu erneuern, das er seiner Jün- 
gergemeinde zusprach. Nur so entspricht es seiner Entdeckung des neuen 
Gottes, der das Elend seiner Kreatur dadurch überwindet, daß er sie an sein 
Herz zieht, sie in ein Kindesverhältnis zu sich aufnimmt und ihre Not und 
Schuld im Feuer seiner läuternden Liebe verglühen läßt. Und nur so ent- 
spricht es einem Christentum, das in diesem Gott seinen Identitätsgrund ent- 
deckt und gefunden hat. Daher mußte es von asketischen und moralischen 
Religionen ebenso wie von dem Modell einer primären Schriftreligion ab- 
gegrenzt werden, weil nur so der Identitätsgrund verdeutlicht werden 
konnte, der, wie sich dem staunenden Menschen schließlich zeigt, zugleich 
der Grund ist, in dem sich der Sinn seines eigenen Lebens klärt. Wenn es 
dem Christentum gelingt, sich dem nach Identität verlangenden Menschen 
als die vollgültige Beantwortung seiner Lebens- und Sinnfrage glaubhaft zu 
machen, ist an seiner Zukunftsfähigkeit nicht zu zweifeln. Dann wird ihm, 
wenngleich nur unter dem Aufgebot seiner ganzen spirituellen Kraft, der 
Einzug ins dritte Jahrtausend gelingen. 




