An der Schwelle zum dritten Jahrtausend
Wird dem Christentum der Einzug gelingen?

Eugen Biser, Miinchen

Der Wichterengel

Beim Uberschreiten einer entscheidenden Schwelle befillt den Menschen
ein tiefsitzendes Angstgefiihl, das sich bisweilen zu einer Gestalt verdichtet.
Es ist in Dantes Goéttlicher Komddie die Gestalt des Wiichterengels, der den
Biiern, bevor sie den rettenden Liuterungsweg betreten, die vielsagende
Mahnung mitgibt: ,,Wer riickwirts schaut, muB riickwirts gehen!*. Es ist bei
Franz Kafka die Figur des iibermichtigen Tiirhiiters, der den Mann vom
Lande, der den Eingang zum Gesetz sucht, derart einschiichtert, da} er die
Schwelle lebenslang nicht zu iiberschreiten wagt, obwohl der Eingang ein-
zig fiir ihn bestimmt war. Und es ist bei Nikolaus von Kues der, wie er sich
ausdriickt, hochste Denk-Geist, der die Pforte zum Wohnort Gottes bewacht
und der besiegt werden muB}, wenn sich die Pforte 6ffnen soll.

Schwerlich kénnte die Lage von Christentum und Kirche auf der Schwelle
zum dritten Jahrtausend genauer beschrieben werden. Auch vor ihr erhebt
sich eine abwehrende Drohgestalt, gebildet aus den auf sie eindringenden
Tendenzkriften, aber auch aus inneren Hypotheken, die iiberwunden werden
miissen, wenn der Eintritt gelingen soll.

Die Tendenzkrifte

Was die Tendenzkrifte betrifft, so wird die Zukunft nach allem, was sich ab-
sehen l4Bt, stirker noch als bisher von der Technik, insbesondere von der Bio-
und Medientechnik bestimmt werden, die mit der Aussicht auf unvorstellbare
Vergiinstigungen, aber auch auf schwerste Bedrohungen verbunden sind.
Denn die Biotechnik iibertrigt dem Menschen, Schritt fiir Schritt, die Rolle
des Schopfers, zuletzt sogar die des Schopfers seiner eigenen Zukunftsge-
stalt. Und die Medientechnik steht im Begriff, die konkrete Wirklichkeit
durch eine ,,virtuelle” zu ersetzen. Beiden Entwicklungen gegeniiber sind
dem Christentum aber von seinem Ursprung her entscheidende Moglichkei-
ten an die Hand gegeben. Der Biotechnik gegeniiber, sofern es als die Reli-
gion des menschgewordenen Gottes fiir die unvertretbare Wiirde und die un-



An der Schwelle zum dritten Jahrtausend 99

verauBerlichen Rechte des Menschen einzutreten hat; und der Medientechnik
gegeniiber, sofern es schon durch Paulus ebenso als die Religion konstrukti-
ver Mediennutzung wie einer grundsitzlichen Medienkritik erwiesen wurde.!

Auch gegeniiber Sikularismus und Aufklirung, die vielen immer noch als
die Totengriber des Glaubens gelten, befindet sich das Christentum in einer
giinstigeren Position, als es weithin den Anschein hat. Im Verhiltnis zum
Sdkularismus, weil diesem mit der Krise des Fortschrittsglanbens buchstib-
lich das Riickgrat gebrochen ist. Aber auch im Verhiltnis zur Aufkldrung,
weil die Einsicht um sich greift, da8 diese — bei aller Polemik — keineswegs
als eine Ausgeburt der Holle zu gelten hat, sondern als eine, wenngleich kri-
tische Folgeerscheinung des Glaubens, die wesentliche Motive der Jesus-
botschaft wie Freiheit, Solidaritit und Toleranz in Profanbereiche eindrin-
gen lieB, die nur auf diesem Umweg erreicht werden konnten.

Nach Samuel Huntington steht die Zukunft der Welt aber nicht mehr im
Zeichen politischer und wirtschaftlicher Konflikte, sondern in dem des ,,Zu-
sammenpralls der Zivilisationen*. Hier ist das Christentum, zusammen mit
den beiden konkurrierenden ,,Abrahamsreligionen® gefragt, ob es ihnen an-
gesichts des weltweit vordringenden Atheismus nicht endlich gelingt, ihre
Konflikte beizulegen und ihre Krifte zur Uberwindung des gemeinsamen
Gegners zu biindeln. Voraussetzung dessen aber wird es sein, im Gesprich
mit dem Judentum eine Dentung von Auschwitz zu finden, die im Kern-
schatten der Sinnlosigkeit eine Spur von Sinn, und sei es in der Sprache des
Verstummens, aufscheinen lieBe, und in der Annéherung an den Islam jenen
Erdenrest im Gotteswort ausfindig zu machen, der es erméglicht, ihm in der
Weise kritischen Verstehens zu begegnen. Was es nun aber mit den inneren
Hypotheken auf sich hat, wird sich in dem MaB kliren, wie sich das Chri-
stentum im Vergleich mit dem Judentum und dem Islam auf seine Identitit
besinnt und seiner sinnstiftenden Kraft bewuf3t wird.

Die Unterscheidungen

Diesen Versuch einer ,,Unterscheidung des Christlichen* (R. Guardini) ste-
hen aber ebenso gravierende wie verbreitete Midentungen entgegen. Eine
erste, meist nur unterschwellig falbare, unterstelit dem Christentum, auf die
Schwichung des Lebenswillens hinzuarbeiten und die kreative Selbstentfal-
tung des Menschen zu behindern. Ziel der kirchlichen P4adagogik sei der un-

' Dazu meine Ausfiihrungen in: Der Mensch — das uneingeléste Versprechen. Entwurf einer
Modalanthropologie. Diisseldorf 1995, 100 ff; 254-257, und in: Paulus: Zeuge, Vordenker,
Mystiker. Miinchen 1993, 293-298, 393-398.



Eugen Biser 100

terwiirfige, angepalBte und seinem Selbstwillen entfremdete Mensch, der das
fiir Gott wohlgefillig halte, was ihm schwerfllt und wehtut. Doch so viel
diese Ansicht an Fehlhaltungen aufdeckt, lehrt doch der Vergleich mit dem
Buddhismus, um den vor allem Romano Guardini bemiiht war:

Das Christentum ist keine asketische,
sondern eine therapeutische Religion.

Denn Buddha ging es bei seinem Eingriff in das Aktionszentrum des Men-
schen, durch den er den Vergleich mit Jesus herausfordert, nm den Versuch,
den menschlichen Seins- und Lebenswillen auszuldschen; Jesus zielt dem
gegeniiber auf seine Umgestaltung zum Gotteskind und Biirger des Gottes-
reichs.

Die zweifellos aktuellste Unterscheidung betrifft das Judentum, und dies
im Gegenzug zu den iiberhandnehmenden Tendenzen, gerade diesen Unter-
schied aus situativen Griinden zu verwischen. Dabei darf diese Grenzziehung
dreierlei nicht libersehen: weder die vielféltige Verwurzelung des Christen-
tums und zumal seines Stifters im ,,Olbaum Israels (Rom 11,16ff) noch die
Ubereinkunft im Offenbarungsglauben, aber erst recht nicht die furchtbare
Last der Mitverantwortung an den Judenverfolgungen in Geschichte und Ge-
genwart. Indessen tritt im Vergleich mit dem Judentum eine Differenz zutage,
die gegeniiber der von Wolfgang Trillhaas vertretenen und heute weithin ak-
zeptierten These, da3 das Christentum in sein ,,ethisches Stadium* eingetre-
ten sei und dem modernen Menschen nur noch als Ethik vermittelt werden
konne, nicht deutlich genug markiert werden kann, denn:

das Christentum ist keine moralische,
sondern eine mystische Religion.

Damit ist der unterschiedliche Stellenwert der Moral in den beiden Religio-
nen angesprochen. Das Judentom ist von seiner Griindung her eine morali-
sche Religion, wihrend das Christentum zwar einen moralischen Auftrag
hat, darin aber, entgegen dem gegenwirtigen Anschein, nicht aufgeht. Denn
dem Christentum geht es primér nicht um die Erziehung, sondern um die Er-
hebung und, wie die Selbstbezeichnung Jesu als ,,Arzt* der Kranken (Mk
2,17) zu verstehen gibt, um die Heilung des durch seine Todverfallenheit zu-
innerst verwundeten Menschen.

Angesichts des Einbruchs fundamentalistischer Denk- und Verhaltens-
weisen ist aber auch die Abgrenzung vom Islam, ungeachtet seiner Zu-
gehorigkeit zur Trias der ,,Abrahamsreligionen®, von kaum geringerer Be-
deutung. Denn eine dritte, gleichfalls tief eingewurzelte Fehlmeinung hilt
das Christentum fiir eine Religion, die auf die Gleichsetzung von Schrift und
Gotteswort gegriindet ist und demgemifl zu einem streng rezeptiven Um-



An der Schwelle zum dritten Jahrtausend 101

gang mit dessen schriftlich niedergelegten Dokumentation verpflichtet.
Doch in Abgrenzung vom Islam gilt:

das Christentum ist keine primire,
sondern eine sekundére Schriftreligion.

Im Unterschied zum Koran, der nach einer islamischen Ursprungslegende
dem Offenbarungsempfinger unmittelbar in Form eines mit den himmli-
schen Original beschrifteten Seidentuchs libergeben, um nicht zu sagen:
»eingepreBt wurde, kamen die neutestamentlichen Schriften, wie Luther
betonte, nur im Gefolge der ,,Not“ zustande, die durch den Tod der Augen-
zeugen und die rapide Ausdehnung eingetreten war.? Weil die Riickfrage an
die Augenzeugen mit deren Tod unméglich geworden war, und weil der
Kommunikationsraum alle miindlich zu bewiéltigenden Strecken schon friih
tiberstieg, wurde die schriftliche Dokumentation und Kommunikation uner-
14Blich. Insofern haftet den neutestamentlichen Schriften das Stigma einer,
wenngleich hochst effektiven ,,Notlosung® an. Doch gerade deshalb besteht
diesen unter dem Druck der verlorenen Gleichzeitigkeit und der rdumlichen
Expansion entstandenen Schriften gegeniiber eine Freiheit, die so im Fall ei-
nes gottlichen Diktats undenkbar wire. Es ist die Freiheit zum interpretie-
renden Umgang mit ihnen, wenn nicht sogar zu ihrer Umgestaltung und
Neufassung, jedenfalls aber jene Freiheit, aus der die christliche Theologie
hervorgegangen ist und lebt.

Der Identitdtsgrund

Indessen betrifft die wichtigste Unterscheidung den Gottesbegriff, da die
Identitiit einer jeden Religion an ihre spezifische Sicht des Gottesgeheim-
nisses zuriickgebunden ist. Fiir das Judentum ist dies der Begriff des einen,
weltiiberlegenen Gottes, vor dem die Vielheit der Gotter zu Nichtigkeiten
zerstiebt, und der der Welt, seiner Schopfung, in absoluter Transzendenz ge-
geniibersteht. Er reifit alle numinosen Qualitéiten an sich, so daBl die ihrer
Selbstherrlichkeit entkleideten Kreaturen in die Verfligungsmacht des Men-
schen geraten, dem es aufgegeben ist, sie stellvertretend fiir Gott und des-
halb in seinem Sinn zu verwalten. Im Fall des Islam ist es der in absoluter
Einzigkeit begriffene Gott, der durch diesen Begriff eine einzigartige Macht
iiber den Menschen gewinnt, und dies mit der Folge, dal} der Islam im Ver-
gleich zu anderen Religionen iiber den ungleich stirkeren Zugriff auf seine
Glaubigen verfiigt.

2 Dazu G. Ebeling, Luther. Einfithrung in sein Denken. Tiibingen 1981, 145 f.



Eugen Biser 102

Im Gefolge des Zweiten Vatikanums brach sich die Einsicht Bahn, da
aber auch Jesus eine vergleichbare Innovation bewirkte, sofern er den ,,am-
bivalenten Gott* (M. Gorg) der menschheitlichen und jiidischen Tradition in
die rettende Eindeutigkeir fiihrte. Getragen von einer ebenso beseligenden
wie kimpferisch errungenen und qualvoll erlittenen Gotteserfahrung, wurde
er zum groBten Revolutiondr der Religionsgeschichte, dem es gelang, den
Schatten des Angst- und Schreckenerregenden aus dem traditionellen Got-
tesbild zu tilgen, indem er auf dessen Grund das Antlitz des bedingungslos
licbenden Vaters zum Vorschein brachte. Damit schlug er den politischen
Fanatikern seiner Gegenwart und aller Folgezeiten den religitsen Vorwand
ithres Kampfes aus der Hand, und damit nahm er den Bann der schlimmsten
aller Angste, der Gottesangst, von den Herzen der Menschen.

Hand in Hand mit den Tendenzen, die auf die Zuriicknahme der durch das
Konzil erdffneten Freiheiten abzielen, melden sich im Raum der Gegen-
wartstheologie Stimmen, die sich mit wachsendem Nachdruck dafiir aus-
sprechen, dall diesem ,,Vater der Erbarmungen und Gott allen Trostes* der
,unheile* Gott der alttestamentlichen Tradition und daf3 dem Botschafter der
Liebe der Prediger des Gerichts entgegengesetzt werden miisse, der doch
mit aller Deutlichkeit von der drohenden Verwerfung, ja sogar vom ,,Heulen
und Zihneknirschen™ gesprochen habe.

Aus diesen Stimmen spricht aber nicht nur die MiBachtung des herme-
neutischen Grundsatzes, daB das Evangelium auf seine Mitte hin gelesen
werden miisse und daB aus Bildern keine Lehre abgelesen werden kann, son-
dern, bedenklicher noch, eine skeptische Einschatzung der Lebensleistung
Jesu, vermutlich sogar ein resignatives Einverstindnis mit der ,,Tragik des
Weltlaufs* (J. Bernhart). Tatséichlich entspricht der ambivalente Gott der
Menschheitstradition der durch den Wechsel von Licht und Verdiisterung
bestimmten Geschichtserfahrung, vor der seine Befiirworter offensichtlich
kapituliert haben. Aber sah sich Jesus nicht einer mindestens ebenso diiste-
ren Zeit gegeniiber; und sprach er nicht gerade in sie seine VerheiBung des
kommenden Gottesreiches hinein? Kime es deshalb nicht nach dem Zu-
sammenbruch der roten Utopie darauf an, ihm darin nachzufolgen? Doch
wird die in einer Lihmung begriffene Christenheit dazu bereit sein; und wel-
che Symptome sprechen dafiir?

Die Glaubenswende
Wie Vorgiinge nach Art des Kirchenvolksbegehrens oder der Kruzifixdebatte

zeigen, ist das GlaubensbewuBtsein in einer weit stirkeren Bewegung be-
griffen, als es nach auBenhin den Anschein hat. Darauf arbeiten ebenso in-



An der Schwelle zum dritten Jahrtausend 103

nere wie auch duBere Griinde hin. Eine innere No&tigung zunichst; denn
kaum etwas belastet das GlaubensbewuBtsein stirker als die derzeitige Un-
sicherheit hinsichtlich der christlichen Identitidt. Unterschiedliche Griinde,
zu denen ebenso die Entdeckung der alttestamentlichen Wurzeln der Denk-
welt Jesu wie die Verlagerung der Botschaft auf moralische Direktiven und
nicht zuletzt das durch Auschwitz unheilvoll gestorte Verhiltnis zum Ju-
dentum gehoren, fiihrten dazu, dieses Verhiltnis im Sinn einer Abhingigkeit
zu bestimmen, so daB das Christentum geradezu als ein Derivat des Spétju-
dentums erschien. Dann aber hort es auf, eine Weltreligion eigenen Ranges
und Rechtes zu sein und einen legitimen Anspruch auf Mitgestaltung des
kommenden Jahrtausends erheben zu kénnen.

Zu den duBeren Herausforderungen zdhlt demgegeniiber die Erosionskraft
des nachwirkenden Sikularismus, vor allem aber der ,,0zeanische® Atheis-
mus, dessen GroBenordnung erst durch den Fall des Eisernen Vorhangs deut-
lich geworden ist. Wihrend sich das Christentum im ersten Fall auf die Krise
des Fortschrittsglanbens verlassen kann, durch die der Sidkularismus seine
Schwung- und StoBkraft verloren hat, wird es sich angesichts der atheisti-
schen Herausforderung nach Bundesgenossen umschen miissen. Nach Lage
der Dinge kommen dafiir in erster Linie die beiden Abrahamsreligionen in
Betracht. Deshalb liegt entscheidend daran, daf§ es mit ihnen, ungeachtet al-
ler Spannungen, in ein dialogisches Verhiltnis tritt, um mit ihnen gemein-
sam einen Wall gegen die andringende Sturmflut des Unglaubens anfzu-
richten. Gleichzeitig aber wird es sich, entschiedener als bisher, auf jene
Mitte zuriickbeziehen miissen, die ebenso der Sammelpunkt seiner Initiati-
ven wie der Quellgrund seiner Inspirationen und Energien ist. Kaum etwas
ist aber erstaunlicher und trostlicher als die Feststellung, dal das Christen-
tum, ungeachtet aller Irritationen, bereits auf diesem Weg zu seiner Mitte be-
griffen ist. Das zeigt zanéchst schon die dreifache Umschichtung im Glan-
bensbewuBtsein, die nach der Zisur des Zweiten Vatikanums einsetzte. Sie
betrifft den Wandel:

Vom Gehorsams- zum Verstehensglauben,
vom Bekenntnis- zum Erfahrungsglauben und
vom Leistungs- zum Verantwortungsglauben.

Begriff sich der vorkonziliare Glaube als die gehorsame Unterwerfung un-
ter die Autoritit des Offenbarungsgottes, so der konziliare, wie es der
Klirung des Offenbarungsbegriffs entsprach, als den lebenslangen Versuch,
die Selbstzusage Gottes in seinem menschgewordenen Sohn verstehend
nachzuvollziehen. Hilfreich wirkte darauf das differenzierte Autorititsver-
stindnis hin, das Hans-Georg Gadamer in seiner philosophischen Herme-



Eugen Biser 104

neutik ,,Wahrheit und Methode* entwickelte?. Denn im Licht seiner Unter-
scheidung zeigt sich, dal Gott dem Glaubenden nicht in der Autoritit des
allméchtigen Herrn Himmels und der Erde, sondern in der Autoritit des
Lehrers (S. Kierkegaard) entgegentritt, der ihm das denkbar Wichtigste —
sich selbst — zu sagen hat. In der Doppelsinnigkeit dieses ,,sich selbst* be-
steht der Reichtum und das Gliick des christlichen Glaubens. Denn im sel-
ben MaB, wie sich Gott im Sinn des Begriffs .Selbstoffenbarung (K.
Rahner) selber sagt, gibt er sich dem Glaubenden auch als den Inbegriff sei-
ner Sinnfindung zu verstehen. So aber tritt an die Stelle des unwissenden,
unterwiirfigen Knechtes der mitwissende Partner und Freund, wie ihn der jo-
hanneische Jesus (Joh 15,15) gefordert hatte.

Im selben Mal, wie diese Einsicht an Boden gewinnt, verlagert sich das
Interesse von den dogmatisch umschriebenen Inhalten auf diese selbst, da
der Glaube, wie schon Thomas von Aquin betonte, nicht so sehr den Sitzen
als vielmehr dem gilt, den sie umschreiben und meinen*. Das wurde von den
bedeutendsten Christentumskritikern der ausgehenden Neuzeit bestitigt.
Sprachtheoretisch durch Nietzsche, fiir den das Verstindlichste an der Spra-
che nicht in den Worten liegt, sondern in der Musik hinter den Worten, in
der Leidenschaft hinter der Musik und in der Person hinter der Leiden-
schaft>. Auf den Glaubensakt bezogen, besagt das, daB er sich, vermittelt
durch die Glaubenssitze und Schriftworte letztlich auf den bezieht, der sich
durch sie zu verstehen gibt und zu dem der Glaubende so in eine dialogische
Personbeziehung tritt. Glaubenstheoretisch unterstrich das Martin Buber mit
seiner in ,,Zwei Glaubensweisen** geiibten Kritik des christlichen Satzglau-
bens, dem er vorwirft, von der Hohe des prophetischen Vertrauensglaubens,
den auch Jesus geteilt habe, auf ein formales Glaubensverstindnis abgesun-
ken zu sein, bei dem es in erster Linie auf die Richtigkeit der fiir wahr ge-
haltenen Sétze ankommt. Doch der wahre Gegensatz des fiir-wahr-haltenden
Satzglaubens ist nicht so sehr das Vertrauen als vielmehr die Mystik, ver-
standen als das Verlangen, zu dem von den Sitzen umschriebenen Inhalt
vorzudringen, um ihn zum Lebensinhalt zu gewinnen. Eben dies meint das
beriihmte Rahner-Wort, dal der Christ der Zukunft ein Mystiker oder aber

*H. G. Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Hermeneutik. Tii-
bingen 1972, 262-269; dazu die Ausfilhrungen meiner Untersuchung: Die glaubensge-
schichtliche Wende. Eine theologische Positionsbestimmung. Graz 1986, 193-199.

* Dazu das Kapitel: Der Verlust der Attribute. Zur Dekomposition des Gottesbegriffs, in mei-
ner Schrift: Glaubensbewdhrung. Bedringnis und Aufbruch. Augsburg 1995, 52—-68. Thomas
von Aquin, Summa theol. 1172, q. 1, a.2, ad 2.

* Dazu das Kapitel: Der rigliche Tod, in meiner Studie: Der Mensch — das uneingeloste Ver-
sprechen. Disseldorf 1995, 200-203; F. Nietzsche, Nachgelassene Fragmente vom Herbst
1882, in: Siamtliche Werke. Kritische Studienausgabe X. Miinchen 1980, 89.



An der Schwelle zum dritten Jahrtausend 105

nicht mehr sein werde, sofern Mystik in diesem Satzzusammenhang das
Verlangen nach Gotteserfahrung bezeichnet.

Ein ebenso wichtiger Wandel betrifft schlieBlich den vom Leistungs- und
Versicherungsglauben zum Verantwortungsglauben. Denn der Satzglaube
wurde, wie es sich aus dem Moment des Festhaltens ergab, als die vom je-
weils einzelnen zu erbringende Leistung begriffen, die sich mit der Hoff-
nung auf individuelle Heilssicherung verband und so dem Kirchenvolk un-
ter dem Motto ,Rette deine Seele!* ans Herz gelegt wurde. Doch das Herz
wurde davon schwerlich beriihrt. Umso mehr gelingt das dem Verstehens-
glauben, weil es dabei nicht so sehr um eine rezeptive Annahme von Vorge-
gebenem als vielmehr um die kreative Mitgestaltung von Aufgegebenem zu
tun ist. Mit der Entdeckung der Kreativitit des Glaubens geht aber die sei-
nes Mitvollzugs mit der Gemeinschaft der Glanbenden Hand in Hand. ,,Nie-
mand weil}, aus welchen — vielleicht rdumlich entfernten oder zeitlich ver-
gangenen — gldubigen Existenzen heraus sein eigener Glaube gespeist wird*,
sagt Guardini in seiner nachgelassenen ,,Existenz des Christen; und er fiigt
dem hinzu: ,.ebenso wenig wie er weill, welche Menschen er selbst mit-
tragt“®. Denn der Glaube gehort, um es ins Prinzipielle zu heben, zu jenen
hochsten Giitern der Menschheit, die man — wie Freiheit, Hoffnung und
Frieden — voll nur mit allen anderen zusammen, oder, falls diese Bedingung
nicht gegeben ist, nur in fragmentierter Weise haben kann. So gesehen, steht
die Glaubenskraft in einer funktionalen Abhingigkeit vom Grad des Willens
zur Glaubenseinheit, so wie dieser einen seiner stirksten Beweggriinde im
Bestreben nach Intensivierung der Glaubenskraft haben miifite.

Dessen aber bedarf es vor allem, wenn das Ziel erreicht werden soll, auf
das der dreifache Wandel hinwirkt und das die Achse der ldngst schon in
Gang gekommenen glaubensgeschichtlichen Wende bildet: die Neuent-
deckung Jesu im GlaubensbewuBtsein der Gegenwart. Wihrend Guardini
noch auf breite Zustimmung stie, als er den Stand des Glaubensbewuf3t-
seins am Ende des Ersten Weltkriegs auf die Formel brachte: ,,.Die Kirche
erwacht in den Seelen®, miifite dieser Satz heute umgeschrieben werden, so
daB vom Erwachen Jesu im Glauben — und Unglauben — der Gegenwart die
Rede ist’. Seine eindruckvollste, wenngleich in ihrer Bedeutung ldngst nicht
zureichend gewiirdigte Bestitigung fand dieser Vorgang in der spontanen
Entstehung einer ganzen Jesusliteratur im unmittelbaren Gefolge des Kon-
zils, an der sich auch eine Reihe von jiidischen Autoren, allen voran Scha-

¢ J.B. Metz, Der unpassende Gott, in: Wir sind Kirche. Das Kirchenvolksbegehren in der Dis-
kussion. Freiburg 1995, 200-203; R. Guardini, Die Existenz des Christen. Paderborn 1976,
409.

7 Dazu das Kapitel: Ein Zeichen der Verstindigung, in: Glaubensbewidhrung. 29-41; R.
Guardini, Vom Sinn der Kirche. Mainz 1955, 19.



Eugen Biser 106

lom Ben-Chorin mit seinem Buch ,,Bruder Jesus* beteiligte. DaBl dieses
christologische Erwachen auch den Unglanben ergriff, bestitigen die sensa-
tionellsten Dokumente der Neuentdecknng, die wie ,,Jesus fiir Atheisten®
von Milan Machovec und , Matthinspassion* von Hans Blumenberg Athei-
sten und Agnostiker zu Verfassern haben.

Uber die durch die Neuwentdeckang bedingte und sie bestitigende Per-
spektivendrehung geben die Titel der dafiir signifikanten Werke AufschluB,
die von einem iiberraschenden Positionswechsel sprechen. Der Herr, zo dem
Guardini anfgeblickt hatte, stieg diesen Benennungen zufolge vom Podest
seines Herrentums herab, um den Seinen als ,,Bruder* nnd .Helfer* entge-
genzutreten und sie schlieBlich in ein ,,Freundschaftsverhiiltnis* mit sich zu
ziehen®. Das aber markiert den Umbruch von einer Christologie der Auto-
ritdt zu einer der Solidaritit und schlieBlich der Identitit, wie es dem Weg
des Glaubens im Stadiom seiner mystischen Verinnerlichung entspricht.
Wenn aber dieses Ziel in Sichtweite geriit, zeigt sich auch, daB3 die Glano-
benswende der Identititsfindung des Christentums in die Hand arbeitet.
Denn zur Neunentdeckung Jesu gehort in erster Linie der Einblick in sein
Herz, den Ort seiner beseligend-leidvollen Gotteserfahrung, die ihrerseits im
Zentrum seiner revolutiondren Lebensleistung steht’. Doch ihr stehen tief
eingewnrzelte Vorstellungen entgegen, die ansgerdumt werden miissen, weil
sie den freien Blick anf das Identifikationsziel behindern.

Die Selbstkorrektur

Wie das Wort vom ,,Erwachen* Jesu im GlaubensbewnBtsein der Gegenwart
darauf hinwies, daB} die glaubensgeschichtliche Wende letztlich nicht als die
Wirkung menschlicher Initiativen, sondern als sein Werk in den Glanbenden
begriffen werden muB, ist anch von der notwendigen Korrektur zu sagen,
daB} sie weithin den Eindruck einer Selbstkorrektur erweckt. Das zeigt sich
daran, daf die entscheidenden Hindernisse, die Satisfaktions- und Rechtfer-
tigungslehre, wie zunehmend deutlich wird, iiber keine tragende Grundlage
mehr verfiigen, so daB damit zu rechnen ist, daB beide Gedankengebiude
tiber karz oder lang einstiirzen werden'®. Im Fall der Satisfaktionstheorie er-
gab sich das aus der Einsicht, daB das Licht, das der Stihnegedanke auf das
Ritsel des Kreuzestodes Jesu zn werfen schien, mit einer Verdunkelung des

# R. Schnackenburg, Freundschaft mit Jesus. Freiburg 1995,

° Gegen R. Bultmann, Zur Frage der Christologie, in: Glauben und Verstehen I; Tiibingen
1966, 93 £., 101.

' Dazn Th. S. Knhn, Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen. Frankfurt 1973, 107 ff,
203 ff.



An der Schwelle zum dritten Jahrtausend 107

Gottesbegriffs erkanft war: erkauft mit dem Riickfall auf den von Jesus iiber-
wundenen Gott der rigorosen Strafgerechtigkeit, der auf unbedingter Ge-
nugtuung bestehen und sich daher das Todesopfer des eigenen Sohnes ab-
verlangen mufite!'. Fiir die Rechtfertigungslehre betonte dies Giinter Rohr-
moser, als er der Frage Luthers nach dem gnidigen Gott mit der Gegenfrage
entgegentrat:

Ist der Mensch der Gegenwart durch diese Frage Luthers noch er-
reichbar, wird er von ihr noch betroffen oder entzieht sie sich vollig
seinem Begreifen? Was bleibt von dem Kernstiick des ganzen Prote-
stantismus, der Rechtfertigungslehre, wenn diese Frage nicht mehr das
sie bewegende Zentrum bildet?!?

Abgesehen von ihrem Plausibilititsverlust kranken beide Vorstellungen
daran, daf} sie Jesus im Sinn der ihm zugesprochenen Siihne- und Rechtfer-
tigungsfunktion instrumentalisieren und damit gegen den kategorischen Im-
perativ verstolen, wonach der Mensch niemals als Mittel zu behandeln, son-
dern stets als Selbstzweck zu achten ist. DaB} sich beide Modelle noch im-
mer einer betrichtlichen Konjunktur erfreuen, diirfte sich, ebenso wie der
theologische Riickfall in die Schreckensperspektive Gottes, letztlich aus der
periodischen Wiederkehr apokalyptischer Angstvorstellungen, besonders im
Malf der Annédherung an die Jahrtausendwende, erkliaren. Auch wenn fiir die
erste die historischen Quellen nur spérlich flielen, sprechen doch die skur-
rilen Ungeheuer an zeitgenossischen Kapitellen und die extensiven Hollen-
darstellungen im Tympanon der Kirchenportale eine Sprache, die auf eine
ins Chaotische treibende Vorstellungswelt schlieBen 146t. Eine von Panik-
zustidnden begleitete Gottesverdiisterung spiegelt sich auch in der Kunst des
Ubergangs vom Mittelalter zur Neuzeit wie etwa in den Hollenphantasien
des Hieronymus Bosch und in der Versuchung des heiligen Antonius auf
dem Isenheimer Altar. Sie fand ihren theologischen Niederschlag in Luthers
Suche nach dem gnidigen Gott und zumal in dem zum Inbegriff der radika-
len Ubermacht erstarrten Gott, dem Descartes das Wort redete (G. Kriiger)'3.
Als verkiirze sich der Zeitraum der Wiederkehr derartiger Krisen jeweils um
die Hilfte, bricht das Bild des unheimlichen, jetzt sogar vor sich selbst
erschreckenden Gottes bei Kant wieder durch, der auf einem Hohepunkt
seiner ,,Kritik der reinen Vernunft das hochste unter allen Wesen in ein
Selbstgesprich eintreten und zu sich sagen laBt:

' Dazu das Kapitel: Bindet ihn los! Vom Sinn des Todes Jesu, in: Glaubensbewdhrung, 9-28.
12.G. Rohrmoser, Geistige Wende — warum? Mainz 1984, 67.

'3 G. Kriiger, Die Herkunft des philosophischen Selbstbewuftseins, in: Freiheit und Weltver-
waltung. Freiburg, Miinchen 1958, 42.



Eugen Biser 108

Ich bin von Ewigkeit zu Ewigkeit, auer mir ist nichts, ohne das, was
bloB durch meinen Willen etwas ist; aber woher bin ich denn?'4

Da nach allen Anzeichen mit der Anndherung der Jahrtausendwende eine
gesteigerte Wiederholung dessen zu befiirchten ist, muf jetzt schon eine Ge-
geninitiative ergriffen werden. Und dies in Gestalt jener Selbstkorrektur, die
anf die Beseitigung der Hindernisse abzielt, die der Konzentration des Chri-
stentums anf seine Mitte entgegenstehen. Sie betrifft in erster Linie den
Geist der Schwere, der mit seinen ldhmenden Einfliisterungen das Christen-
tum in den Anschein einer asketischen, womdglich sogar auf den Opferge-
danken gegriindeten Religion bringt. Vergessen ist das Herrenwort, daf die
Hochzeitsgéste nicht fasten konnen, solange der Briantigam bei ihnen ist, zu-
mal dieser Aufruf zur Glaubensfrende schon friith mit dem Zusatz abge-
schwicht warde: ,,doch werden Tage kommen, da ihnen der Briutigam ent-
rissen wird; dann werden sie fasten* (Mk 2,19f). Hier ist ein Exorzismus an-
gesagt, der die Anstreibung dieses beschwerenden Ungeistes zum Ziel hat
und der, wie das erwihnte Beispiel zeigt, vom Riickgriff auf die originiire
Jesusbotschaft ausgehen muB. Zentral wird es dabei um die Wiederent-
deckung der Anwesenheit des ,,Briantigams*“ gehen. Denn dort, wo die Nihe
dieses ,,Frendenmeisters gefiihlt wird, miissen, wie Bach in seiner Motette
»Jesn, meine Freude® (von 1723) versichert, die ,,Tranergeister* der Resi-
gnation und Hoftnungslosigkeit weichen.

Aufs engste hingt das mit der wichtigsten Korrektur zusammen, die sich
auf die Beseitigung der moralischen Kopflastigkeit in der derzeitigen Selbst-
darstellung der Kirche beziehen und die Wiedergewinnung des inneren
Gleichgewichts zum Ziel haben miiBte. Im Unterschied zum Judentum, das
von seinem Ursprung her eine vorwiegend moralische Religion ist, hat das
Christentum zwar eine moralische Mission; doch geht es darin, anders als
die offiziellen AuBerungen vermuten lassen, nicht auf, weil es ihm, wie be-
reits hervorgehoben wurde, letztlich nicht um die Erziehung des Menschen,
sondern um seine Erhebung zom Rang der Gotteskindschaft za tun ist. Denn
das Christentum ist von seiner Mitte her eine mystische, auf die Lebensge-
meinschaft mit dem Stifter gegriindete und von seinem Fortleben in der
Glanbensgemeinschaft bewegte Religion. Wenn das derzeitige Ungleichge-
wicht behoben werden soll, muB} es auf diese Mitte hin wieder nen justiert
werden.

Doch die schwerste Korrektur betrifft die dreifache Verstorung, unter der
das Christentum quer dorch alle Konfessionen leidet. Unter einer hermeneu-
tischen zunichst, die auf seiner Verwechslung mit einer priméren Schriftre-

'“1. Kant, Kritik der reinen Vernunft (Ausgabe Schmidt). Hamburg 1956, 583.



An der Schwelle zum dritten Jahrtausend 109

ligion beruht und durch die Gleichsetzung von Schrift und Offenbarung (R.
Guardini) fundamentalistische Tendenzen heraufbeschwort. Tatsdchlich aber
unterscheidet sich das Christentum dadurch vom Islam, diesem Modell einer
primiren Schriftreligion, dadurch, daB es von einer Gottesoffenbarung aus-
geht, die nicht in Form eines heiligen Buchs, sondern in Gestalt des
menschgewordenen Gottessohnes an die Welt erging. Hier bedarf es nach-
haltiger Aufklirungsarbeit, die vor allem in der Sicherung und Verbreitung
der Erkenntnisse bestehen muB, zu der die wissenschaftliche Theologie in
akribischer Denkleistung seit Beginn dieses Jahrhunderts gelangte. Denn die
Bibel ist, in ihrer menschlichen Bedingtheit gesehen, ein antikes Buch, das
im Sinn seiner Entstehungsbedingungen gewiirdigt werden muf}, weil es nur
so, wie es verstanden sein will, auch verstanden werden kann.

Gleichzeitig muB aber auch die strukturelle Verstérung behoben werden,
die zu einer wachsenden Entfremdung zwischen der Kirchenspitze und der
Basis und dadurch zu jenem Bruch gefiihrt hat, der die Gefahr eines ,,verti-
kalen Schismas‘ herautbeschwort. Dazu kam es hauptséchlich infolge jener
kopflastigen Verkiindigung, die lingst schon einen Uberdru gegeniiber der
moralischen Unterweisung erregte und entscheidend mit dem Ungleichge-
wicht im kirchlichen Kommunikationsverlauf zu tun hat. Denn noch immer
gilt hier das Wort von oben, ohne dal dem Kirchenvolk Gelegenheit zu ei-
ner wirklichen Antwort gegeben wire. Obwohl in der Kirche das Lehramt
von ihrer ganzen Bestimmung her ,,das Sagen hat*, steht doch auch dem Kir-
chenvolk ein Mitspracherecht zu, weil sich der vom Konzil geforderte Dia-
log nur in Rede und Gegenrede vollziechen kann.

Die angesprochene Kopflastigkeit hingt aber auch mit einer dritten Ver-
storung zusammen, die auf eine Verkennung des Adressaten zuriickgeht. Denn
noch immer geht die kirchliche Verkiindigung vom Bild eines Menschen aus,
der von einem unbindigen Lebenswillen erfiillt und von Leidenschaften um-
getrieben wird, so daf er in seinem eigenen Interesse an die Ziigel genommen
werden mufB. Doch dieser Mensch ist ldngst einem ganz anderen gewichen,
der, weil er unter einem Selbstzerwiirfnis leidet und von einer schier unstill-
baren Lebensangst gepeinigt wird, in erster Linie der Heilung bedarf. Was er
briiuchte, ist die ,,Heilung von Grund auf*, die allein jener Helfer bewirkt, der
nach Kierkegaard nicht nur Hilfe bietet sondern ,.die Hilfe ist“, weil er zu-
sammen mit seinen Gaben sich selbst als Lebenshilfe und Lebensinhalt gibt!.
So entspricht es einem Christentum, das begriffen hat, da3 es von seinem Ur-
sprung her keine asketische sondern eine therapeutische Religion ist. Doch

'S W. Beinert (Hrsg.), Hilft Glaube heilen? Diisseldorf 1985; ferner meine Stndie: Theologie
als Therapie. Zur Wiedergewinnung einer verlorenen Dimension. Heidelberg 1985.



Eugen Biser 110

wird die von Entfremdungen belastete und bis in die ihrer Frage nach ihrer
Identitit hinein zerrissene Christenheit dazu in der Lage sein?

Die Hoftnungszeichen

Vermutlich konnte sie sich kaum aus der gegenwirtigen Lethargie erheben,
wenn ihr nicht Hoffnungsimpulse erster Ordnung zuhilfe kimen, die, um
wirksam zu werden, nur deutlicher als bisher ins allgemeine Glaubensbe-
wuBtsein eingebracht werden miiten. Es sind dies die nachwirkende Schub-
kraft des Zweiten Vatikanums, das als das Konzil der Wende seine Botschaft
in erster Linie an die Kirche der Zukunft richtet, die im Gefolge des Konzils
eingetretene Neuentdeckung Jesu und der sich oft schon zu Selbsthilfeak-
tionen verfestigende mystische Aufbruch.

Uneingeldst ist noch immer die VerheiBung einer Glaubensgemeinschaft,
wie sie das Konzil mit seinem zentralen Vorhaben, der Kirche in Gestalt des
dialogischen Prinzips einen neuen Geist einzuhauchen, im Blick hatte. Dazu
aber wird es schrittweise kommen, wenn der Dialog iiber die bisher ange-
zielten Bereiche des innerkirchlichen Gespriichs und des kumenischen Ver-
hiltnisses zu anderen Konfessionen und Religionen hinaus auf den bezogen
wird, der den Glaubenden in ein lebenslanges Gesprich mit sich zu ziehen
sucht: mit dem Gott, der sich in der Person und Lebensgeschichte Jesu auf
eine zugleich tibersprachliche und alle sprachlichen Méglichkeiten umgrei-
fende Weise zu verstehen gab. Ihn verstehen aber ruft das innerste Verlan-
gen des Menschenherzens nach Bestitigung wach und ldBt es gleichzeitig
auf vollkommenste Weise — im Erlebnis definitiver Sinnfindung — in Erfiil-
lung gehen.

Doch die stirkste Schubkraft geht zweifellos von der entscheidenden Fol-
geerscheinung des Konzils in Gestalt der Neuentdeckung Jesu aus, sofern
diese nur als seine spirituelle Auferstehung im heutigen GlaubensbewuBt-
sein begriffen wird. Wie das Ereignis der Auferstehung dazu fiihrte, daB der
Verkiindigende zum Verkiindigten wurde, zeichnet sich auch heute eine
nicht unverstdndliche Neigung zu dogmatischer Festschreibung ab. Doch so
begriindet diese immer sein mag, entsprach ihr dach schon in der ersten
Stunde der Christenheit eine spirituelle Gegenbewegung, die sich am deut-
lichsten im Eingangswort des Ersten Johannesbriefs ausspricht:

Was von Anfang an war, was wir gehort und gesehen, was wir mit un-
seren Augen geschaut und mit unseren Hinden beriihrt haben — das
Wort des Lebens, das verkiinden wir euch (1 Joh I, 1£f).

Der Satz spricht weder vom Erlebnis der Osterzeugen noch von der Wirk-



An der Schwelle zum dritten Jahrtausend Il

lichkeit der Menschwerdung, sondern davon, daf3 der zum Gegenstand und
Herrn des Glaubens Erhobene auf neue Weise vernommen, geschaut und ge-
fiihlt wurde, so wie es in seinem charismatisch nachempfundenen Selbst-
zeugnis in den ,,Oden Salomons* zum Ausdruck kommt:

Ich bin auferstanden und in ihrer Mitte;
durch ihren Mund will ich reden (42,6):

Das entspricht aufs genaueste der Glaubenserfahrung jener Mitgestalter des
Neuen Testaments, die sich aufgrund ihrer Verbundenheit mit dem erh6hten
Herrn befugt wuliten, bekannte Jesusworte umzuformen oder neue zu gestal-
ten, die der inzwischen tiefgreifend gewandelten Situation entsprachen.
Doch was besagt das fiir die Gegenwart?

Sicher nicht, dal im Sinn sektierischer Anspriiche mit ,,Neuoffenbarun-
gen* zu rechnen ist, da die Moglichkeit der Neugestaltung nach Ausweis der
Kanonbildung auf die erste Stunde der Christenheit eingegrenzt war. Wohl
aber tritt im Zusammenhang damit der Sinn des mystischen Aufbruchs zu-
tage, der als das deutlichste Hoffnungszeichen der Gegenwart zu gelten hat.
Er bezieht sich auf das wachsende Verlangen, daf} sich der Schrein der dog-
matischen und kultischen Vergegenstiandlichungen 6ffnen und sein Inhalt in
einer Weise zugénglich werden moge, dafl er vom Glaubenden aufgenom-
men, mitvollzogen und schiieBlich als Lebensinhalt gewonnen werden kann.
Nur so entspricht es der Zusage dessen, der vom Podest seines Herrentums
herabstieg, um das Freundschaftsverhiltnis zu erneuern, das er seiner Jiin-
gergemeinde zusprach. Nur so entspricht es seiner Entdeckung des neuen
Gottes, der das Elend seiner Kreatur dadurch iiberwindet, daB er sie an sein
Herz zieht, sie in ein Kindesverhiltnis zu sich aufnimmt und ihre Not und
Schuld im Feuer seiner lduternden Liebe vergliihen 1d6t. Und nur so ent-
spricht es einem Christentum, das in diesem Gott seinen Identitdtsgrund ent-
deckt und gefunden hat. Daher mufite es von asketischen und moralischen
Religionen ebenso wie von dem Modell einer priméren Schriftreligion ab-
gegrenzt werden, weil nur so der Identitdtsgrund verdeutlicht werden
konnte, der, wie sich dem staunenden Menschen schlieBlich zeigt, zugleich
der Grund ist, in dem sich der Sinn seines eigenen Lebens klirt. Wenn es
dem Christentum gelingt, sich dem nach Identitit verlangenden Menschen
als die vollgiiltige Beantwortung seiner Lebens- und Sinnfrage glaubhaft zu
machen, ist an seiner Zukunftsfihigkeit nicht zu zweifeln. Dann wird ihm,
wenngleich nur unter dem Aufgebot seiner ganzen spirituellen Kraft, der
Einzug ins dritte Jahrtausend gelingen.





