,,Fruchtbar im Lande meines Elends*
(Gen 41,52)

Vom Konflikt zur Versohnung wachsen: Josef und seine Briider!

Paul Deselaers, Miinster

Wenn das Wort ,Verséhnung* gebraucht wird, klingt es fiir jede und jeden
anders, je nach den eigenen Erlebnissen von gewordener oder nicht gewor-
dener Versbhnung. Wenn das Wort ,Versshnung® in der Bibel auftaucht, hat
es plastische Grundbedeutungen, etwa: ,.ein erziirntes Gesicht besénftigen;
eine Abfindung bezahlen; eine zerstorte Ordnung wieder herstellen (hebr.:
kpr) oder: ,vertauschen, verdndern, anders machen“ und davon abgeleitet:
,»einen unseligen Zustand zum Besseren hin dndern, Krieg durch Frieden er-
setzen‘ (gr.: kataldsso).

Wo von Versshnung gesprochen wird, ist also immer die Erfahrung von
nichtheiler Welt, von kaputten‘ Beziechungen im Spiel. Dann steht die Frage
da: Wie kann es befriedete, versohnte Verhiltnisse geben? Welche Voraus-
setzungen braucht es dafiir? Wo immer in der Welt von einem Friedenspro-
zell gesprochen wird, ist auch Vershnung miteingeschlossen. Papst Johan-
nes XXIII begriiite die ersten Rabbiner im Vatikan mit den Worten: ,,Ich bin
Josef, euer Bruder.“ Kurz vor seinem Tod 1963 notierte er: ,,Wir erkennen
nun, daB viele, viele Jahrhunderte der Blindheit unsere Augen bedeckt haben,
so daB wir die Schonheit Deines auserwihlten Volkes nicht mehr sehen und
in seinem Gesicht nicht mehr die Ziige unseres erstgeborenen Bruders wie-
dererkennen. Wir erkennen, daf3 das Kainszeichen auf unserer Stirne steht.
Jahrhundertelang hat Abel darniedergelegen in Blut und Trinen, weil wir
Deine Liebe vergaBen. Vergib uns die Verfluchung, die wir zu Unrecht aus-
sprachen iiber den Namen der Juden. Vergib uns, dal wir Dich in ihrem Flu-
che zum zweiten Mal kreuzigten. Denn wir wullten nicht, was wir taten ...

! Uberarbeitete Fassung einer Predigt, die in einer Reihe von Fastenpredigten unter dem Titel
,.Geschichten mit Gott am 5. April 1995 im S1.-Paulus-Dom zu Miinster gehalten wurde. Fiir
die Vorbereitung hat mir folgende Literatur geholfen:

G. von Rad, Die Josephsgeschichte, in: ders., Gottes Wirken in Israel. Neukirchen-Vluyn
1974, 22-41; A. Schenker, Versohnung und Sithne (BB 15). Freiburg/Schweiz 1981, 15-40;
J. Scharbert, Ich bin Josef, euer Bruder. Die Erzdhlung von Josef und seinen Briidern, wie sie
nicht in der Bibel steht. St. Ottilien 1988; W. Dietrich, Die Josephserziihlung als Novelle und
Geschichtsschreibung (BThSt 14). Neukirchen-Viuyn 1989. Fiir die Bearbeitung der Predigt
konnte ich auf das groBziigig zur Verfiigung gestellte Vorlesungsmanuskript von Prof. Dr. Pe-
ter Weimar (Miinster), Die Josefserzahlung WS 1991/92 zuriickgreifen. 1hm verdanke ich
manche Prazisierung.



Josef und seine Briider 113

Welch ein schwerfilliger ProzeB des Verstehenwollens, der Annédherung
ist seit dem schmerzhaften Trennungsprozef3 der Kirche von Israel gesche-
hen! Kann man schon von Versshnung sprechen? Wenn mitten im Versh-
nungsprozefl zwischen Israelis und Palédstinensern einer der ,,Architekten®
des Friedens und der Versohnung erschossen wird, Izchak Rabin im No-
vember 1995, — wie kann der Prozef3 weitergehen? Welche Grundhaltung
braucht es? Wie kénnen Schritte zum Ziel aussehen? Die biblische Josefs-
erzihlung zeigt, wie eine Vision der solidarischen Gemeinschaft von Ge-
schwistern auch Ressourcen an Lebensliebe und Versdhnungsmoglichkeiten
freilegen kann.

1. Eine schwierige Lage

,.Meine Briider suche ich“ (Gen 37,16a). So stellt sich Josef selbst vor. Er
ist die Hauptgestalt dieser groBten Geschichte in der Genesis. Sie umfaft 14
groBe Kapitel. Es ist eine dieser uralten Geschichten, die es in sich haben;
einige Momentaufnahmen auf dem langen Weg des Gottesvolkes Israel, ver-
dichtete Erfahrungen und Einsichten, erzihlte Bekenntnisse, ja mit Leiden
und Freuden beglaubigte und immer wieder neu verstandene Erzihlungen.
Das Erzihlen konzentriert sich ganz auf das Geschehen, die Personen wer-
den kommentarlos profiliert allein durch die Handlung und durch ihre Re-
den. Und das wird schnell, geradezu mit fliegendem Atem erzéhlt. So kon-
nen wir selbst uns hineinfithlen und -leben in diese Personen.

,Meine Briider suche ich.“ Diese Selbstvorstellung Josefs zeigt sein
Thema an, das ein Leben lang andauert: die Suche nach den Briidern, die
Suche nach Versdhnung mit den Geschwistern. Dieses Wort ist eingewoben
in eine vielschichtige und komplizierte Ausgangssituation und Entwicklung:
Der Schalom, der Friede, das Heilsein einer Gemeinschaft, dieser groflen
Familie, ist zerbrochen. Mit dem Wort ,Schalom* begrii3t man sich sonst iib-
licherweise. Es ist ein gemeinschaftstiftender Gruf. Die Briider Josefs reden
anders. Als sie Josef kommen sehen, kaum daB er ihre Spur gefunden hat,
sagen sie haBerfiilit: ,,Ei, der Meister Trdumer, da kommt er ja daher! Los
jetzt, kommt, wir bringen ihn um* (37,19f).

Josefs Lage wird also auch durch seine Briider vorgestellt: Sie hassen Jo-
sef. So heiBt es unverhohlen, oder auch: Sie sind eifersiichtig (37,4.8.11).
Sie konnen ihn nicht mehr sehen. Es geht um die Gunst des Vaters Jakob.
Josef wird von ihm bevorzugt. Er bekommt den knochellangen Armelrock,
ein Ehrenkleid, das ihn aus der Schar der Briider heraushebt. Josef hinter-
bringt dem Vater, was die Briider Boses tun. Mehr wird nicht erzihlt. Allein
dadurch ist er aus der Reihe getanzt. Der Neid entwickelt seine Zer-



Paul Deselaers 114

storungskraft. Seit Kain und Abel ist deutlich, daf3 mit dem Geschwistersein
nicht nur Harmonie, sondern immer auch neid- und leidvolles Rivalisieren
gegeben ist. Die Frage ist nicht, ob es solches Rivalisieren unter Geschwi-
stern geben darf, sondern wie es ausgetragen wird. Neid, Eifersucht, Ha
sind im tiefsten der Wunsch, ein anderer, eine andere zu sein, als man ist.
Neid hindert, mit sich selbst einverstanden zu sein. Das Steckenbleiben im
Neid ist ein sicherer Weg zum Ungliicklichsein. Eifersucht erwichst aus der
Krinkung, nicht der einzig interessante Mensch im Leben eines anderen zu
sein. HaB ist enttduschte Liebe; er erwichst aus dem Gefiihl, ausgeschlos-
sen zu sein von jemandem, dem man sich zugehorig fiihlt, den man fiir sich
,haben‘ will. An Menschen, auf die wir neidisch oder eifersiichtig sind, die
wir gar hassen, denken wir wahrscheinlich ebensoviel, wenn nicht mehr, als
an Menschen, die wir lieben. Sich in diese Leidenschaften und Gefiihle zu
verbohren, hindert, aneinander zu wachsen. In eine nicht mehr zu entwir-
rende Geschichte von Liebe und HaB ist Josef da also geraten.

Und die hat entscheidend auch mit seinem Vater Jakob zu tun, der ,,Josef
unter allen seinen SGhnen am meisten liebte, weil er ihm noch im hohen Al-
ter geboren worden war* (37,3). Vorgestellt wird Josef also auch noch im
Lichte seines Vaters. Denn geboren ist diese Geschichte Josefs auch aus der
Angst Jakobs, selbst als jiingerer Bruder zu kurz zu kommen. Ihm blieb
zunichst nur der Weg, dem Bruder Esau, an dem er sich schadlos gehalten
hatte, aus den Augen zu gehen. Diese Lebensphase kennen die Sohne, auch
die Phase der Versohnung. Denn noch bevor Jakob im Kampf am Jabbok er-
fahren hat, da3 der Gott Israels grofer ist als die menschliche Schuld, da
er an unserer Grenze noch nicht am Ende ist und neue Wege der Versdhnung
erdffnet, ist Josef geboren (30,23). Er ist in die Schuldgeschichte des Vaters
hineingeboren und wie seine Briider verflochten. Das Schuldpaket des Va-
ters hat in den S6hnen Spuren hinterlassen.

Vorgestellt wird Josef schlieBlich durch seine Triume. Sie zeigen ihn als
Erwidhlten Gottes. Triume konnen mitunter wichtiger sein als unsere Ta-
geserfahrungen. Sie enthalten manchmal Fahrten der Seele in unbewufte
Tiefen, die heilsam hinzutreten zu den Tageserfahrungen. Josef trdumt, wie
er groBer und stérker wird als alle seine Briider und sie sich vor ihm vernei-
gen. Verhiillt und indirekt gibt Gott in diesen Traumen die Richtung der Er-
eignisse an. Die Briider halten Josef fiir groBenwahnsinnig, sie fiihlen sich
bedroht und wollen ihm seine Triume austreiben. Am Ende aber werden die
Traume wahr. Denn sie sind ein Spiegel und Vorgriff zukiinftiger Wirklich-
keit. Josef selber soll sich wachhalten fiir seine Traume, und er soll diese
Trdume bedenken und leben. Am Ende wird klar, dal Gottes Erwihlung und
Fiithrung in allen Angelegenheiten die Entwicklung erméglicht hat. Aber erst
am Ende. Noch ist dieses Ende nicht in Sicht. Vielmehr wird die Lage eher



Josef und seine Briider 115

aussichtslos. Bedenkt man, dal hinter den einzelnen Gestalten der Erzih-
long méglicherweise Stimme oder Volksgruppen stehen, dann riickt eine
Losung noch eher in weite, fast unerreichbare Ferne. Uns bleibt, dal wir uns
an Einzelgestalten halten. Weil es wohl immer so ist, da3 einzelne Menschen
Lésungen vorleben, die wir anderen uns dann zu eigen machen und schop-
ferisch iibertragen k&nnen.

I1. Abstieg und Aufstieg Josefs

Was sich ans dem Konflikt entwickelt, ist schnell dargestelit. Josef, 17 Jahre
alt, ist also unbeliebt bei seinen zehn dlteren Briidern, hingegen der Liebling
seines Vaters. Sein Doppeltraum schwebt wie ein leitender Stern iiber den
Schicksalen und Taten der Familie Jakobs. Die Briider versuchen, Josefs
Trdume um ihre Verwirklichung zu bringen. Sie zerstéren Josefs Freiheit
und seinen Lebensbereich im Schofe seiner Familie, indem sie ihn in das
Gefingnis stecken, das ihnen zur Verfiigung steht, in den Brunnen, und dann
nach Agypten verkaufen. Der Schauplatz der Tat ist fern vom Vater, in einer
schwer auffindbaren Gegend. Der schnell abgesprochene Mordanschlag
wird vom #ltesten Bruder Ruben zunichst verhindert, ans Ehrfurcht vor dem
Vater. Auch der Bruder Juda hilt den Mord auf und schléigt den Verkauof Jo-
sefs an midianitische reisende Kaufleute vor. Es ist das weniger gefdhrliche
Verbrechen. So wird es dann gemacht. Doch bis dahin sitzt Josef in der Zi-
sterne. Das dabei verwendete hebrdische Wort 146t andere Worte anklingen:
Grube, Grab, Unterwelt, Gefingnis, Agypten. Das Wort hat den Geschmack
von Tod an sich. An einer Grube, an einer Zisterne, an einem Brunnen pas-
siert immer etwas. Und immer gibt es Menschen, die die Zisterne ,,passie-
ren”. Zum Gliick. Nur deswegen wird Josef aus der Grube gezogen (37,28).
Dieser Vorgang, dieses Bild wird zom Hoffnungszeichen. Denn wer aus der
Grube gerettet wird, ist jemand, der dem Geheimnis von Leben und Tod
nidhergekommen ist. Er kann vom Diesseits in ein jenseitiges Land gelan-
gen. Er ist ein Grenzginger, der mit Himmel und Erde in Beriihrung ge-
kommen ist; er ist in Kontakt mit der Tiefe, weill um die Abgriindigkeit
menschlicher Wirklichkeit und versteht sie. Weil er nene Lebenskraft ge-
wonnen hat, kann er zum Leben anstiften, kann er Neues mit dem Alten ver-
binden. Doch ist das an Josef noch nicht sichtbar. Josef muf3 den Preis fiir
sein Lebensthema bezahlen, fiir sein Wort: ,,Meine Briider suche ich.“ Er
wird aus dem Gedichtnis der Briider ausgeldscht, ans ihrer Welt geschaftt.

Das Verschwinden Josefs muf3 vor dem Vater vertuscht und erklirt wer-
den. So legen die Briider dem Vater das vom Blut eines Ziegenbocks
getrankte Gewand Josefs kommentarlos vor. Er soll die Folgerungen aus der



Paul Deselaers 116

Tatsache ziehen. Die Liige kostet die Briider kein Wort. Der Vater zieht so-
fort die Konsequenz, die seine Sohne gezogen haben wollen. Der Bruder ist
aus der Familie geworfen, der Vater durch Betrug hintergegangen, der Fa-
milienkreis kann sich iiber der Liicke wieder schliefen. Wenn die Wunde des
Vaters vernarbt ist. Wenn!

Josef ist aus der Welt geschafft. Josef ist aus dem Gedéchtnis ausgewischt.
Zwar 1dBt sich der Vater Jakob nicht trosten. Doch sind die Briider darauf
angewiesen, wenigstens zu verdringen. Josef existiert somit, ohne zu exi-
stieren: in der nicht vernarbten Wunde des Vaters, in der Verdringung der
Briider.

Deshalb wendet sich ihm die Erzidhlung weiter zu (39,11f). Der verkaufte
Josef wird als Sklave weiterverkauft an den dgyptischen Hofbeamten Poti-
far. Der entdeckt bald, wie umsichtig und verldBlich Josef ist, und macht ihn
zum zweiten Mann seines Hauses und Besitzes, zom Okonom, zum Proku-
risten. Das wirkt sich fiir Potifar giinstig aus: Sein Besitz mehrt sich.

Josef bestiitigt das in ihn gesetzte Vertraven und will auch keinen Ver-
trauensbruch begehen, als Potifars Frau ihn begehrt und mit ihm schlafen
will (39,7-21). Wenngleich Josef sich weigert, ihr Begehren zu erfiillen, und
vor der Fran flieht, — glaubt sie ihn in der Gewalt. Denn als sie das Gewand
des fliehenden Josef festhilt (39,13), sieht sie die Voraussetzung fiir die Ver-
leumdung perfekt. Fiir ihre Niederlage nimmt sie Rache. Wieder ist Josefs
Gewand das corpus delicti, wieder ist es das Mittel der Tduschung, das ihn
ins Gefidngnis bringt. Wird er auch diesmal, wie damals in der Steppe, aus
dem Gefédngnis gerettet?

Die néchste Szene zeigt Josef im Getédngnis. Wieder erweist er sich als
umsichtig und verlédfllich, so dafl der Gefidngniswirter ihm seinen ganzen
Wirkungsbereich anvertraut. Josef wird der zweite Mann im Gefingnis. Als
er hier zwei Gefangenen die Triume deutet, trifft alles genau der Deutung
entsprechend ein. Was ihm zu Hause zum Verhdngnis wurde, seine Triaume,
das hilft ihm zunichst weiter. Seine Bitte an den einen einflufireichen Ge-
fangenen, er moge sich nach seiner eigenen Rehabilitierung fiir den un-
schuldigen Josef verwenden und seine Befreiung erwirken, bleibt allerdings
ohne Ergebnis. Josef kann nur bitter enttduscht sein, er ist wieder vergessen
und verlassen.

Seine Stunde kommt erst spiter, als er gerufen wird, die Triume des Pha-
rao zu deuten. Das tut er so iiberzengend und perspektivenreich-praktisch,
daB der Pharao Josef zum zweiten Mann in Agypten einsetzt. Ist Josef, der
verkaufte Bruder, der Sklave, jetzt am Ziel? Nach dieser scheinbaren Auf-
stiegsgeschichte aus trostlosem, beklemmendem Dunkel?

Die Erzihlung sagt, daB der LEBENDIGE GOTT mit Josef ist (39,2. 3.
21. 23) und daB er deswegen ein ,,Mann des Gelingens* ist. Das wird von



Josef und seine Briider 117

auBen gesagt, vom Erzihler. Es erweist sich handgreiflich, eben in der Auf-
stiegsgeschichte und in den sieben fetten Jahren, in denen Josef fiir die an-
gekiindigten sieben Hungerjahre als Stellvertreter des Pharao erfolgreich
Vorsorge trifft. Das erweist sich auch in der Gabe Josefs, Traume deuten zu
konnen. Damit kann er die Zeichen des gottlichen Wirkens in der Welt wahr-
nehmen und aufdecken. Ist damit alles gut fiir Josef? Hat er hinter sich las-
sen konnen, was ihm in seinem Elternhaus widerfahren ist? Ist darin der
Traum erfiillt, da er hoher steht als seine Briider? Ist das die Voraussetzung
einer erwiinschten Verséhnung — einer hat so viel Einfluf}, daf die anderen
nichts dagegen ausrichten konnen?

Die Erzdhlung verhehlt nicht, in vorsichtigen Andeutungen zwar, dal Jo-
sef aus der Erfahrung der tiefsten Krankung innere Umbriiche erlebt hat, daf}
vielleicht manche Abhingigkeit und Unsensibilitit regelrecht abgeschmir-
gelt wurde. Die Erzdhlung verhehlt auch nicht, dal Gottes Mitsein sich im-
mer auch im Mitsein der Menschen miteinander auswirkt (s. 45,5-8;
50,17-21). Also braucht es eine Fortsetzung. Wird Josef sich weiterhin
fiihren lassen? Zur Verséhnung fithren lassen? Und wie?

IIT Die beiden Kinder im Lande des Elends

Fast 20 Jahre nach dem gewaltsamen Verkauf aus der Heimat verdichtet sich
fiir Josef etwas, das zur Grundlage fiir den weiteren Weg der Versthnung
wird. Es geht um die Voraussetzung der Verséhnung iiberhaupt. Nur drei
Verse sind es, die das ins Wort bringen, Verse voller Gewicht. Sie ,,unter-
brechen den Zusammenhang*?, doch werden sie leicht iiberlesen. Sie heilen
so:
Ein Jahr, bevor die Hungersnot kam, wurden Josef zwei S6hne geboren. Ase-
nat, die Tochter Potiferas, des Priesters von On, gebar sie ihm. Josef nannte
den Erstgeborenen Manasse (VergeBling), denn er sagte: Gott hat mich alle
meine inneren Schmerzen, meinen Kummer und mein ganzes Vaterhaus ver-
gessen lassen. Den zweiten Sohn nannte er Efraim (Fruchtbringer), denn er

sagte: Gott hat mich fruchtbar werden lassen im Lande meines Elends (Gen
41,50-52).

Josef, etwa 36 Jahre alt (s. 37,2; 41,46. 50), der Schweres hinter sich hat,
im Angesicht von zwei Neugeborenen! Wer kénnte sich dem Zarten, Duf-
tenden, Zerbrechlichen, Pflegebediirftigen, Liebenswiirdigen und dem Le-
benswillen entziehen, das in Babys aufscheint! Was hat Josef selbst an Zu-
kunft vor sich in diesen Kindern! Die beiden Kinder bekommen Namen, die

2C. Westermann, Genesis III (BK 1/3), Neukirchen-Vluyn 1982, S. 101.



Paul Deselaers 118

die Erfahrungen ihres Vaters in der Fremde verdichten. Es sind zunéchst Na-
men, die den LEBENDIGEN GOTT als Bewahrenden und Segnenden prei-
sen, Namen, in denen Josef selbst bestitigt, was der Erzihler schon einge-
blendet hat: Daf der Herr mit Josef ist. Erst jetzt versteht Josef selbst seine
Geschichte als Frucht von etwas, was er aktiv vollzogen hat, was aber zu-
gleich eingefddelt war vom Wirken Gottes. Josef erfalit seinen Weg als Ko-
operation von géttlichem und menschlichem Tun. Hier liegt die geheime
Mitte der Josefs-Geschichte. Denn mit der Geburt seiner Kinder wichst Jo-
sef aus seiner bisherigen Geschichte heraus und 6ffnet sich neu fiir die Zu-
kunft, fiir die Zukunft der Versohnung.

Da ist Manasse, der Erstgeborene. Sein Name wird gedeutet: ,,Gott hat
mich all meinen inneren Schmerz, meinen Kummer und mein ganzes Vater-
haus vergessen lassen.* Fiir Josef ist hier sein ganzes Leid zusammengefalt —
der RiB in seinem Leben, von der Familie getrennt zu werden, die Todesbe-
drohung, der Verlust seiner Heimat, die Demiitigung und Erniedrigung zum
Sklaven, die Verleumdungen, das Verlassen- und Vergessensein. Viel hat sich
in seinem Leben verdndert. Was mag es alles an Gefiihlsstiirmen in Josef ge-
geben haben: Weinen, Schreien, Zorn, Angstausbriiche, Anklagen, Rachege-
danken! Nichts davon berichtet die Bibel. Doch 148t sie es offen, damit wir es
uns vorstellen konnen. Nach fast 20 Jahren sagt Josef: Gott hat es bewirkt, dafl
ich den Verlust verarbeiten kann, daf ich die Verletzungen loslassen kann. Das
ist mit dem Wort ,Vergessen® in der iiblichen Ubersetzung gemeint. Vergessen
heiBit hier nicht, es aus dem Gedichtnis ausstreichen, als sei es gar nicht ge-
wesen, wohl, es loslassen, es sinken lassen, so daf die Bitternis und das Vor-
wurfsvolle aus dem Schmerz nicht lebensbestimmend werden. Denn etwas,
was vergessen ist, kann nicht geheilt werden, und was nicht geheilt werden
kann, wird leicht die Ursache fiir gréBeres Unheil. Josef verbirgt seine Ver-
gangenheit nicht und macht sich so nicht zam Richter iiber die geschehenen
Ereignisse. Er gibt zu erkennen: Gott hat bewirkt, dal ich meine Verletzungen
loslassen kann, daB ich mich wieder ganz auf das Leben einlassen kann, daf3
ich durch die Trauver hindurch wieder in Einklang mit mir selber gekommen
bin. Josef steht mit Manasse da nicht als einer, der sich nur beraubt sieht, son-
dern als einer, der nen geworden ist, durch das Leid hindurch. Er sagt: Gott
hat das ermdglicht, daB ich mich wieder auf das Leben eingelassen habe.

Vielleicht gibt es heute oft soviel Niedergeschlagenheit, auch soviel Zorn
oder Unversohnlichkeit, weil viel Trauer nicht ausgetrauert wird, weil vie-
les an Enttduschung und Verlust nicht ausgedriickt wird und so neues Leben
verhindert. Manasse: Gott hat mir geholfen, all meinen inneren Schmerz und
Kummer und das ganzes Leid mit meinem Vaterhaus loszulassen, sinken zu
lassen. Das ist das eine Kind. Gut, daB Josef Zwillinge bekommen hat.

Das zweite Kind heifit Efraim, Doppelfrucht. Dieser Name wird so ge-



Josef und seine Briider 119

deutet: ,,Gott hat mich fruchtbar werden lassen im Lande meines Elends.*
Diesem Kind widmet Josef die gleiche Aufmerksamkeit. Es konnte ja sein,
daB ihm all die Wendungen in seinem Schicksal nicht nahegehen, dall der
Aufstieg, der wie von langer Hand vorbereitet scheint, nichts fruchtet, weil
er iiber den Verlust nicht hinwegkidme und sich innerlich weigerte, dal sich
in seinem Leben etwas dnderte. Doch Josef widmet sich auch diesem Kind:
,,Gott hat mich fruchtbar werden lassen im Lande meines Elends.” Was
braucht es an Wahrnehmungskraft, auf der Folie des Unerwarteten zu sehen,
was sich entwickelt, Ja zu sagen zu dem Neuen und es zu genieBen! Wo
diese Wahrnehmung ausfillt, verwandelt sich das Leben in ein tristes Ge-
bilde. An die Stelle dessen, was ist und geschieht, tritt dann das Reich der
Angste, Schreckgebilde, Lihmungen und sich ausbreitender Kiimmernisse.
Die Wahrnehmung nach der Art des Josef hiingt eng mit dem Vertrauen zu-
sammen, dal der LEBENDIGE GOTT mit dabei ist in diesem Leben. Die
Fruchtbarkeit, die Friichte, die sein Leben bringt, sieht er als Gesten des
groBeren Gliicks, das noch einmal von einem GroBeren kommt, eben von
Gott. ,,ER hat mich fruchtbar werden lassen im Lande meines Elends.* Jo-
sef verschweigt nicht, daB er im Ausland ist, fern der Heimat, eben im
Elend, im elilenti, wie althochdeutsch die Fremde heifit. Doch er glaubt sich
gehalten, gefiihrt, erwéhlt. Das entdeckt Josef, und das hilft ihm zur Kri-
senbewiltigung. Er vertraut, daf} es so, wie es gegangen ist und geht, mit
rechten Dingen zugeht. Seine Erinnerung hilft ihm, seine Vergangenheit zu
kliren, zu reinigen, schirfer sehen zu lassen und die Ereignisse als verbor-
gene Gaben in den Vordergrund zu riicken.

Die Erfahrungen, die Josef in seinen Kindern Manasse und Efraim ver-
dichtet, werden zur Schule weiteren Suchens, durch das er vordringt in den
Kern der Versshnung. Denn jetzt kann er den Briidern begegnen, ohne
Furcht, daB Rache tiber ihn Herr wird. Er kann mit innerem Standvermdgen
den guten Blick bewahren.

Dieses Bild lohnt sich zu betrachten, — besser: Josef mit diesen beiden
Kindern Manasse und Efraim. Dann bekommen die beiden nach und nach
ihr besonderes Aussehen. Denn manche und mancher hat etwas, was er be-
harrlich erwartet, das doch nicht eintritt, und ist deswegen trotzig, ent-
tauscht, bitter und weill doch, daB es nicht eintreten kann: berechtigte Wiin-
sche, die nicht erfiillt sind, Kridnkungen, die nicht mehr riickgéngig gemacht
werden kénnen. Wenn das den Ton im Leben angibt, ist Manasse noch nicht
geboren und auch nicht Efraim.

Geboren werden sie beide hintereinander, zuerst Manasse und dann
Efraim, wie es die Erzidhlung von Josef sagt. Sie wachsen zusammen heran
und lassen den Blick freier werden und den Mut stdrker, dem inneren Auf-
bruch auch das Unterwegssein folgen zu lassen.



Paul Deselaers 120

Vielleicht hilft die Vorstellung, mit beiden Kindern zu gehen und sie an
die Hand zu nehmen: Manasse, — und mit ihm die ausgetrauerten Krinkun-
gen, das Leid, die Verluste, die Briiche und Efraim, — und mit ihm die Frucht
des Lebens, das Gelungene, das, womit jemand positiv nie ,gerechnet* hat.
Diese Kinder sind der lebendige Hinweis daranf, da8 die Zukunft versohn-
lich werden kann. Doch bricht Gott menschliches Tun nicht ab und nimmt
niemandem die Freiheit.

IV. Ein Weg zur Versohnung, der nichts erspart

Josef ist fiir die Versohnung mit den Briidern vorbereitet. Wie steht es mit
den Briidern? Von thnen ist erst wieder die Rede, als sie in Kanaan von der
gleichen Hungersnot erreicht werden, die in Agypten herrscht. Der Getrei-
deverkauf in Agypten fiihrt sie mit Josef zusammen. Wird es so gehen, wie
es in der Not oft geht? Not schweiBt zusammen. Wenn es um das Elemen-
tarste geht, was man zum Leben braucht, ist der Zusammenhalt not-wendig,
im wahrsten Sinne des Wortes.

Die Konstellation der Briider beim Zusammentreffen ist in allem doppel-
sinnig: Josef erkennt seine Briider, wihrend er aufgrund seiner Stellung,
Kleidung und Sprache unerkannt bleibt. Wie wird das Ganze weitergehen?
Josef gibt seinen Briidern Getreide, damit sie leben konnen. Das steht anBer
Frage. Doch die Erinnerung lebt wieder auf. ,,Sich erinnern” — das heiBt in
der englischen Sprache ,,to remember und bedeutet wortlich, sich wieder
zu einem Mitglied, zum ,,member* einer Familie, eines Volkes machen, zu-
gehdrig werden. Darum geht es Josef, daB sie alle als Briider, als Geschwi-
ster leben. Den Weg dahin geht er in einer gewagten Aktion.

Um herauszubekommen, was die Briider von sich selbst sagen, wie sie
sich verstehen, wirft Josef ihnen vor: ,,Spionierende seid ihr* (42,9). Die
Briider verwahren sich dagegen und antworten: ,,Wir alle sind Sohne eines
einzigen Mannes, rechtschaffene Leute sind wir* (42,11). Die weitere, span-
nende Erzédhlung zeigt: Genau das sollen die Briider erweisen, und zwar ein-
mal, da} sie gegeniiber ihrem Vater rechtschaffen, ehrlich sind, zum ande-
ren, daf sie untereinander solidarisch sind. Thre Selbstvorstellung soll keine
leere Rede sein.

Das will Josef aufdecken. Deshalb nimmt er einen der Briider, Simeon, in
Geiselhaft. Wenn die Briider zu ihm stehen und ihn auslsen wollen, miis-
sen sie wiederkommen. Wiederkommen aber miissen sie mit Benjamin, dem
jiingsten Bruder, der beim Vater Jakob geblieben ist. Dieser Befehl Josefs
ergeht unter Todesandrohung (42,19-20).

Hier genau durchbricht Josef den Panzer der Gefiihls- und Gedanken-



Josef und seine Briider 121

losigkeit bei den Briidern. Ihre Verdringung der Existenz Josefs bricht

zusammen. Sie erinnern sich ihres Verbrechens an ihm, erinnern sich seiner

Angste. Sie sagen: ,,GewiB, Schuldige sind wir an unserem Bruder Josef*

(42.,21). Josef hort ihr Schuldeingestidndnis, aber sie wissen nicht, dal Josef

sie verstehen kann. Damit sind die Briider in zwei Fragen hineingezogen:

— Sollen wir unseren Bruder Simeon fallenlassen oder uns fiir ihn verwen-
den, indem wir Benjamin nach Agypten bringen?

— Sollen wir unseren Vater Jakob erneut beliigen oder mit unserem Leben
und unseren eigenen Kindern fiir die Unversehrtheit Benjamins einste-
hen?

Josef fiihrt mit Feingefiihl und Festigkeit seine Briider in die Erkenntnis,
daB sie alles tun miissen, um Benjamin ihm selbst und ihrem Vater zuriick-
zubringen. Wenn sie es tun, dann erweisen sie sich als ,rechtschaffene
Leute*. Genau an diesem Punkt werden die Briider anders. Sie wollen S6hne
ihres Vaters und Briider untereinander sein. Dafiir miissen sie viele Wege ge-
hen. Auf diesem Weg gibt es Zogern, die Suche nach Umwegen. Vor allem
aber gibt es Gespriche. Solange im Sprechen auf den Tisch kommit, was ist
und geschehen ist, konnen auch verdringte Konflikte einer Losung zuge-
fiihrt werden, und Schuldiggewordensein verhindert dann nicht mehr das
Zusammenleben.

Mit der provokativen Anklage, sie seien Spione, bringt Josef seine Brii-
der in eine ungewohnliche Bewidhrungsprobe. In der Angst um ihr eigenes
Leben erkennen und erinnern sie, was sie Josef (42,21; 44,16) und ihrem Va-
ter angetan haben, ja sie erkennen, wie sehr ihr Tun den Plan Gottes mit den
Menschen schrittweise zerstort hat. Josef trifft den wundesten Punkt bei den
Briidern. Sie sollen den jiingsten Sohn ihres Vaters Jakob, den Benjamin,
jetzt das liebste Kind des Vaters, mit nach Agypten bringen. Die Briider tun
es, nach langem Zogern des Vaters. Doch kniipft Josef mit unheimlicher Pré-
zision die Fiden so, daB Benjamin als Dieb erscheint: Er habe Josefs Sil-
berbecher gestohlen; damit habe er das Gastrecht frech gebrochen und
miisse sterben. Doch diesmal entledigen sich die Briider des einen Bruders
nicht, wie damals bei Josef. In einer bewegenden Rede fiihrt Juda
(44,18-34) die Wende des Geschehens herbei. Er kann keine Rechte geltend
machen. Aber er zeigt, wie die Briider aus dem Zulassen und der Anerken-
nung ihrer eigenen Schuld gewachsen sind, wie sie jetzt fiir den alten Vater
eintreten und um Mitleid mit ihm bitten. Zugleich stellt sich Juda vor den
jlingsten Bruder Benjamin und gibt um seinetwillen seine eigene Freiheit
hin. Er sagt: ,,Darum soll jetzt dein Knecht an Stelle des Knaben dableiben
als Sklave fiir meinen Herrn“ (44,33). Die Briider treten fiireinander ein.

Genau an dieser Stelle vollzieht sich die Versohnung. Josef gibt sich zu
erkennen. In der Bibel hei3t es wortlich so: ,,Ich bin Josef, euer Bruder, den



Paul Deselaers 122

ihr nach Agypten verkauft habt. Jetzt aber laBt es euch nicht mehr leid sein
und grimt euch nicht, weil ihr mich hierher verkauft habt. Denn um Leben
zu erhalten, hat mich Gott vor euch hergesandt* (45,4-5).

Daf3 Gott mit ihm ist, hat Josef in der Geburt seiner Kinder Manasse und
Efraim wahrgenommen. Dieses Mitsein Gottes zeigt sich im Sinkenlas-
senkonnen all seiner Krinkungen und im Gelingen seines Weges, der ihn
vom sicher scheinenden gewaltsamen Tod Schritt um Schritt wegfiihrt. Es
zeigt sich auch in der Solidaritit der geeinten Briider. Die biblische Josefs-
erzdhlung zeigi, dal die Versohnung durch zwei Bewegungen entsteht. Die
erste ist grundlegend und geht von Josef aus, weil er dahin wachsen konnte:
Er verzichtete auf Rache und ist grundsitzlich bereit, den Briidern zu ver-
zeihen. Die zweite Bewegung 16st Josef bei den Briidern aus. Sie haben aus
den Ereignissen mit Josef gelernt und tun im Verlauf des Versshnungspro-
zesses das Gegenteil jener Untat, die am Anfang stand. Das ist ihre ver-
wirklichte Umkehr.

Wie zerbrechlich die gewonnene Solidaritit ist, zeigt die Fortsetzung der
Josefsgeschichte. Als die Briider zu Jakob, dem Vater, der unter der Riva-
litdt der Sohne gelitten hat, zuriickkommen und ihm sagen, daB Josef noch
am Leben ist, heillt es: , Jakobs Herz aber blieb starr, denn er traute ihnen
nicht“ (45,26). Offenbar kann er soviel Gelingen nicht glauben. Er hat sich
abgefunden mit dem Miflingen, dem Scheitern seiner Hoffnungen in den
Kindern. Es braucht einige Zeit, bis er der Sache traut und auflebt (45,271).

Auch die Briider Josefs scheinen skeptisch. Als ob sie der erfahrenen Giite
nicht trauen kénnen. Nach Jakobs Tod ist ihre Sorge, ob Josef mit ihnen ab-
rechnet. Doch hier konnen sie auf das Erbe ihres Vaters zuriickgreifen, auf
sein Wort, das sie Josef libermitteln: ,,Dein Vater hat uns, bevor er starb, auf-
getragen: So sagt zu Josef: Vergib doch deinen Briidern ihre Untat und
Siinde, denn Schlimmes haben sie dir angetan (50,16. 17a). Der Vater hat
den Sohnen einen Weg geebnet, er hat ihnen die Sprache gegeben. Manch-
mal gibt es Augenblicke im Leben, wo es die gréBte Gabe ist, Worte zu be-
kommen. Dieses Wort des Vaters hilft den Briidern, ihr eigenes anzufiigen
und vor Josef zum ersten Mal unmittelbar ihre Schuld auszusprechen: ,,Nun,
vergib doch die Untat der Knechte des Gottes deines Vaters* (50,17b)! Und
Josef? Er antwortet: , Fiirchtet euch nicht. Stehe ich denn an Gottes Stelle?*
(50,19).

Alle Briider stellen sich unter das Angesicht Gottes und sehen ihre
menschliche Begrenzung. Denn der LEBENDIGE GOTT allein ist es, der
uns seine Giite schenkt, damit wir Giite weitergeben kénnen, damit wir als
Geschwister leben konnen. Er ist es, der auch verfahrenste Situationen zum
Guten wenden kann, der Vergebung und Versohnung gelingen lassen kann,
auch durch Angst und Wunden hindurch.





