
•Fruchtbar im Lande meines Elends" 
(Gen 41,52) 

Vom Konflikt zur Versöhnung wachsen: Josef und seine Brüder1 

Paul Deselaers, Münster 

Wenn das Wort .Versöhnung' gebraucht wird, klingt es für jede und jeden 
anders, je nach den eigenen Erlebnissen von gewordener oder nicht gewor- 
dener Versöhnung. Wenn das Wort,Versöhnung' in der Bibel auftaucht, hat 
es plastische Grundbedeutungen, etwa: •ein erzürntes Gesicht besänftigen; 
eine Abfindung bezahlen; eine zerstörte Ordnung wieder herstellen" (hebr.: 
kpr) oder: •vertauschen, verändern, anders machen" und davon abgeleitet: 
•einen unseligen Zustand zum Besseren hin ändern, Krieg durch Frieden er- 
setzen" (gr.: katalässo). 

Wo von Versöhnung gesprochen wird, ist also immer die Erfahrung von 
nichtheiler Welt, von ,kaputten' Beziehungen im Spiel. Dann steht die Frage 
da: Wie kann es befriedete, versöhnte Verhältnisse geben? Welche Voraus- 
setzungen braucht es dafür? Wo immer in der Welt von einem Friedenspro- 
zeß gesprochen wird, ist auch Versöhnung miteingeschlossen. Papst Johan- 
nes XXIII begrüßte die ersten Rabbiner im Vatikan mit den Worten: •Ich bin 
Josef, euer Bruder." Kurz vor seinem Tod 1963 notierte er: •Wir erkennen 
nun, daß viele, viele Jahrhunderte der Blindheit unsere Augen bedeckt haben, 
so daß wir die Schönheit Deines auserwählten Volkes nicht mehr sehen und 
in seinem Gesicht nicht mehr die Züge unseres erstgeborenen Bruders wie- 
dererkennen. Wir erkennen, daß das Kainszeichen auf unserer Stirne steht. 
Jahrhundertelang hat Abel darniedergelegen in Blut und Tränen, weil wir 
Deine Liebe vergaßen. Vergib uns die Verfluchung, die wir zu Unrecht aus- 
sprachen über den Namen der Juden. Vergib uns, daß wir Dich in ihrem Flu- 
che zum zweiten Mal kreuzigten. Denn wir wußten nicht, was wir taten ..." 

1 Überarbeitete Fassung einer Predigt, die in einer Reihe von Fastenpredigten unter dem Titel 
•Geschichten mit Gott" am 5. April 1995 im St.-Paulus-Dom zu Münster gehalten wurde. Für 
die Vorbereitung hat mir folgende Literatur geholfen: 
G. von Rad, Die Josephsgeschichte, in: ders., Gottes Wirken in Israel. Neukirchen-Vluyn 
1974, 22-41; A. Schenker, Versöhnung und Sühne (BB 15). Freiburg/Schweiz 1981, 15-40; 
J. Scharbert, Ich bin Josef, euer Bruder. Die Erzählung von Josef und seinen Brüdern, wie sie 
nicht in der Bibel steht. St. Ottilien 1988; W. Dietrich, Die Josephserzählung als Novelle und 
Geschichtsschreibung (BThSt 14). Neukirchen-Vluyn 1989. Für die Bearbeitung der Predigt 
konnte ich auf das großzügig zur Verfügung gestellte Vorlesungsmanuskript von Prof. Dr. Pe- 
ter Weimar (Münster), Die Josefserzählung WS 1991/92 zurückgreifen. Ihm verdanke ich 
manche Präzisierung. 



Josef und seine Brüder 113 

Welch ein schwerfälliger Prozeß des Verstehenwollens, der Annäherung 
ist seit dem schmerzhaften Trennungsprozeß der Kirche von Israel gesche- 
hen! Kann man schon von Versöhnung sprechen? Wenn mitten im Versöh- 
nungsprozeß zwischen Israelis und Palästinensern einer der •Architekten" 
des Friedens und der Versöhnung erschossen wird, Izchak Rabin im No- 
vember 1995, - wie kann der Prozeß weitergehen? Welche Grundhaltung 
braucht es? Wie können Schritte zum Ziel aussehen? Die biblische Josefs- 
erzählung zeigt, wie eine Vision der solidarischen Gemeinschaft von Ge- 
schwistern auch Ressourcen an Lebensliebe und Versöhnungsmöglichkeiten 
freilegen kann. 

I. Eine schwierige Lage 

•Meine Brüder suche ich" (Gen 37,16a). So stellt sich Josef selbst vor. Er 
ist die Hauptgestalt dieser größten Geschichte in der Genesis. Sie umfaßt 14 
große Kapitel. Es ist eine dieser uralten Geschichten, die es in sich haben; 
einige Momentaufnahmen auf dem langen Weg des Gottesvolkes Israel, ver- 
dichtete Erfahrungen und Einsichten, erzählte Bekenntnisse, ja mit Leiden 
und Freuden beglaubigte und immer wieder neu verstandene Erzählungen. 
Das Erzählen konzentriert sich ganz auf das Geschehen, die Personen wer- 
den kommentarlos profiliert allein durch die Handlung und durch ihre Re- 
den. Und das wird schnell, geradezu mit fliegendem Atem erzählt. So kön- 
nen wir selbst uns hineinfühlen und -leben in diese Personen. 

•Meine Brüder suche ich." Diese Selbstvorstellung Josefs zeigt sein 
Thema an, das ein Leben lang andauert: die Suche nach den Brüdern, die 
Suche nach Versöhnung mit den Geschwistern. Dieses Wort ist eingewoben 
in eine vielschichtige und komplizierte Ausgangssituation und Entwicklung: 
Der Schalom, der Friede, das Heilsein einer Gemeinschaft, dieser großen 
Familie, ist zerbrochen. Mit dem Wort,Schalom' begrüßt man sich sonst üb- 
licherweise. Es ist ein gemeinschaftstiftender Gruß. Die Brüder Josefs reden 
anders. Als sie Josef kommen sehen, kaum daß er ihre Spur gefunden hat, 
sagen sie haßerfüllt: •Ei, der Meister Träumer, da kommt er ja daher! Los 
jetzt, kommt, wir bringen ihn um" (37,19f)- 

Josefs Lage wird also auch durch seine Brüder vorgestellt: Sie hassen Jo- 
sef. So heißt es unverhohlen, oder auch: Sie sind eifersüchtig (37,4.8.11). 
Sie können ihn nicht mehr sehen. Es geht um die Gunst des Vaters Jakob. 
Josef wird von ihm bevorzugt. Er bekommt den knöchellangen Ärmelrock, 
ein Ehrenkleid, das ihn aus der Schar der Brüder heraushebt. Josef hinter- 
bringt dem Vater, was die Brüder Böses tun. Mehr wird nicht erzählt. Allein 
dadurch ist er aus der Reihe getanzt. Der Neid entwickelt seine Zer- 



Paul Deselaers 114 

störungskraft. Seit Kain und Abel ist deutlich, daß mit dem Geschwistersein 
nicht nur Harmonie, sondern immer auch neid- und leidvolles Rivalisieren 
gegeben ist. Die Frage ist nicht, ob es solches Rivalisieren unter Geschwi- 
stern geben darf, sondern wie es ausgetragen wird. Neid, Eifersucht, Haß 
sind im tiefsten der Wunsch, ein anderer, eine andere zu sein, als man ist. 
Neid hindert, mit sich selbst einverstanden zu sein. Das Steckenbleiben im 
Neid ist ein sicherer Weg zum Unglücklichsein. Eifersucht erwächst aus der 
Kränkung, nicht der einzig interessante Mensch im Leben eines anderen zu 
sein. Haß ist enttäuschte Liebe; er erwächst aus dem Gefühl, ausgeschlos- 
sen zu sein von jemandem, dem man sich zugehörig fühlt, den man für sich 
,haben' will. An Menschen, auf die wir neidisch oder eifersüchtig sind, die 
wir gar hassen, denken wir wahrscheinlich ebensoviel, wenn nicht mehr, als 
an Menschen, die wir lieben. Sich in diese Leidenschaften und Gefühle zu 
verbohren, hindert, aneinander zu wachsen. In eine nicht mehr zu entwir- 
rende Geschichte von Liebe und Haß ist Josef da also geraten. 

Und die hat entscheidend auch mit seinem Vater Jakob zu tun, der •Josef 
unter allen seinen Söhnen am meisten liebte, weil er ihm noch im hohen Al- 
ter geboren worden war" (37,3). Vorgestellt wird Josef also auch noch im 
Lichte seines Vaters. Denn geboren ist diese Geschichte Josefs auch aus der 
Angst Jakobs, selbst als jüngerer Bruder zu kurz zu kommen. Ihm blieb 
zunächst nur der Weg, dem Bruder Esau, an dem er sich schadlos gehalten 
hatte, aus den Augen zu gehen. Diese Lebensphase kennen die Söhne, auch 
die Phase der Versöhnung. Denn noch bevor Jakob im Kampf am Jabbok er- 
fahren hat, daß der Gott Israels größer ist als die menschliche Schuld, daß 
er an unserer Grenze noch nicht am Ende ist und neue Wege der Versöhnung 
eröffnet, ist Josef geboren (30,23). Er ist in die Schuldgeschichte des Vaters 
hineingeboren und wie seine Brüder verflochten. Das Schuldpaket des Va- 
ters hat in den Söhnen Spuren hinterlassen. 

Vorgestellt wird Josef schließlich durch seine Träume. Sie zeigen ihn als 
Erwählten Gottes. Träume können mitunter wichtiger sein als unsere Ta- 
geserfahrungen. Sie enthalten manchmal Fahrten der Seele in unbewußte 
Tiefen, die heilsam hinzutreten zu den Tageserfahrungen. Josef träumt, wie 
er größer und stärker wird als alle seine Brüder und sie sich vor ihm vernei- 
gen. Verhüllt und indirekt gibt Gott in diesen Träumen die Richtung der Er- 
eignisse an. Die Brüder halten Josef für größenwahnsinnig, sie fühlen sich 
bedroht und wollen ihm seine Träume austreiben. Am Ende aber werden die 
Träume wahr. Denn sie sind ein Spiegel und Vorgriff zukünftiger Wirklich- 
keit. Josef selber soll sich wachhalten für seine Träume, und er soll diese 
Träume bedenken und leben. Am Ende wird klar, daß Gottes Erwählung und 
Führung in allen Angelegenheiten die Entwicklung ermöglicht hat. Aber erst 
am Ende. Noch ist dieses Ende nicht in Sicht. Vielmehr wird die Lage eher 



Josefund seine Brüder 115 

aussichtslos. Bedenkt man, daß hinter den einzelnen Gestalten der Erzäh- 
lung möglicherweise Stämme oder Volksgruppen stehen, dann rückt eine 
Lösung noch eher in weite, fast unerreichbare Ferne. Uns bleibt, daß wir uns 
an Einzelgestalten halten. Weil es wohl immer so ist, daß einzelne Menschen 
Lösungen vorleben, die wir anderen uns dann zu eigen machen und schöp- 
ferisch übertragen können. 

II. Abstieg und Aufstieg Josefs 

Was sich aus dem Konflikt entwickelt, ist schnell dargestellt. Josef, 17 Jahre 
alt, ist also unbeliebt bei seinen zehn älteren Brüdern, hingegen der Liebling 
seines Vaters. Sein Doppeltraum schwebt wie ein leitender Stern über den 
Schicksalen und Taten der Familie Jakobs. Die Brüder versuchen, Josefs 
Träume um ihre Verwirklichung zu bringen. Sie zerstören Josefs Freiheit 
und seinen Lebensbereich im Schöße seiner Familie, indem sie ihn in das 
Gefängnis stecken, das ihnen zur Verfügung steht, in den Brunnen, und dann 
nach Ägypten verkaufen. Der Schauplatz der Tat ist fern vom Vater, in einer 
schwer auffindbaren Gegend. Der schnell abgesprochene Mordanschlag 
wird vom ältesten Bruder Ruben zunächst verhindert, aus Ehrfurcht vor dem 
Vater. Auch der Bruder Juda hält den Mord auf und schlägt den Verkauf Jo- 
sefs an midianitische reisende Kaufleute vor. Es ist das weniger gefährliche 
Verbrechen. So wird es dann gemacht. Doch bis dahin sitzt Josef in der Zi- 
sterne. Das dabei verwendete hebräische Wort läßt andere Worte anklingen: 
Grube, Grab, Unterwelt, Gefängnis, Ägypten. Das Wort hat den Geschmack 
von Tod an sich. An einer Grube, an einer Zisterne, an einem Brunnen pas- 
siert immer etwas. Und immer gibt es Menschen, die die Zisterne •passie- 
ren". Zum Glück. Nur deswegen wird Josef aus der Grube gezogen (37,28). 
Dieser Vorgang, dieses Bild wird zum Hoffnungszeichen. Denn wer aus der 
Grube gerettet wird, ist jemand, der dem Geheimnis von Leben und Tod 
nähergekommen ist. Er kann vom Diesseits in ein jenseitiges Land gelan- 
gen. Er ist ein Grenzgänger, der mit Himmel und Erde in Berührung ge- 
kommen ist; er ist in Kontakt mit der Tiefe, weiß um die Abgründigkeit 
menschlicher Wirklichkeit und versteht sie. Weil er neue Lebenskraft ge- 
wonnen hat, kann er zum Leben anstiften, kann er Neues mit dem Alten ver- 
binden. Doch ist das an Josef noch nicht sichtbar. Josef muß den Preis für 
sein Lebensthema bezahlen, für sein Wort: •Meine Brüder suche ich." Er 
wird aus dem Gedächtnis der Brüder ausgelöscht, aus ihrer Welt geschafft. 

Das Verschwinden Josefs muß vor dem Vater vertuscht und erklärt wer- 
den. So legen die Brüder dem Vater das vom Blut eines Ziegenbocks 
getränkte Gewand Josefs kommentarlos vor. Er soll die Folgerungen aus der 



Paul Deselaers 116 

Tatsache ziehen. Die Lüge kostet die Brüder kein Wort. Der Vater zieht so- 
fort die Konsequenz, die seine Söhne gezogen haben wollen. Der Bruder ist 
aus der Familie geworfen, der Vater durch Betrug hintergegangen, der Fa- 
milienkreis kann sich über der Lücke wieder schließen. Wenn die Wunde des 
Vaters vernarbt ist. Wenn! 

Josef ist aus der Welt geschafft. Josef ist aus dem Gedächtnis ausgewischt. 
Zwar läßt sich der Vater Jakob nicht trösten. Doch sind die Brüder darauf 
angewiesen, wenigstens zu verdrängen. Josef existiert somit, ohne zu exi- 
stieren: in der nicht vernarbten Wunde des Vaters, in der Verdrängung der 
Brüder. 

Deshalb wendet sich ihm die Erzählung weiter zu (39,lff). Der verkaufte 
Josef wird als Sklave weiterverkauft an den ägyptischen Hofbeamten Poti- 
far. Der entdeckt bald, wie umsichtig und verläßlich Josef ist, und macht ihn 
zum zweiten Mann seines Hauses und Besitzes, zum Ökonom, zum Proku- 
risten. Das wirkt sich für Potifar günstig aus: Sein Besitz mehrt sich. 

Josef bestätigt das in ihn gesetzte Vertrauen und will auch keinen Ver- 
trauensbruch begehen, als Potifars Frau ihn begehrt und mit ihm schlafen 
will (39,7-21). Wenngleich Josefsich weigert, ihr Begehren zu erfüllen, und 
vor der Frau flieht, - glaubt sie ihn in der Gewalt. Denn als sie das Gewand 
des fliehenden Josef festhält (39,13), sieht sie die Voraussetzung für die Ver- 
leumdung perfekt. Für ihre Niederlage nimmt sie Rache. Wieder ist Josefs 
Gewand das corpus delicti, wieder ist es das Mittel der Täuschung, das ihn 
ins Gefängnis bringt. Wird er auch diesmal, wie damals in der Steppe, aus 
dem Gefängnis gerettet? 

Die nächste Szene zeigt Josef im Gefängnis. Wieder erweist er sich als 
umsichtig und verläßlich, so daß der Gefängniswärter ihm seinen ganzen 
Wirkungsbereich anvertraut. Josef wird der zweite Mann im Gefängnis. Als 
er hier zwei Gefangenen die Träume deutet, trifft alles genau der Deutung 
entsprechend ein. Was ihm zu Hause zum Verhängnis wurde, seine Träume, 
das hilft ihm zunächst weiter. Seine Bitte an den einen einflußreichen Ge- 
fangenen, er möge sich nach seiner eigenen Rehabilitierung für den un- 
schuldigen Josef verwenden und seine Befreiung erwirken, bleibt allerdings 
ohne Ergebnis. Josef kann nur bitter enttäuscht sein, er ist wieder vergessen 
und verlassen. 

Seine Stunde kommt erst später, als er gerufen wird, die Träume des Pha- 
rao zu deuten. Das tut er so überzeugend und perspektivenreich-praktisch, 
daß der Pharao Josef zum zweiten Mann in Ägypten einsetzt. Ist Josef, der 
verkaufte Bruder, der Sklave, jetzt am Ziel? Nach dieser scheinbaren Auf- 
stiegsgeschichte aus trostlosem, beklemmendem Dunkel? 

Die Erzählung sagt, daß der LEBENDIGE GOTT mit Josef ist (39,2. 3. 
21. 23) und daß er deswegen ein •Mann des Gelingens" ist. Das wird von 



Josefund seine Brüder 117 

außen gesagt, vom Erzähler. Es erweist sich handgreiflich, eben in der Auf- 
stiegsgeschichte und in den sieben fetten Jahren, in denen Josef für die an- 
gekündigten sieben Hungerjahre als Stellvertreter des Pharao erfolgreich 
Vorsorge trifft. Das erweist sich auch in der Gabe Josefs, Träume deuten zu 
können. Damit kann er die Zeichen des göttlichen Wirkens in der Welt wahr- 
nehmen und aufdecken. Ist damit alles gut für Josef? Hat er hinter sich las- 
sen können, was ihm in seinem Elternhaus widerfahren ist? Ist darin der 
Traum erfüllt, daß er höher steht als seine Brüder? Ist das die Voraussetzung 
einer erwünschten Versöhnung - einer hat so viel Einfluß, daß die anderen 
nichts dagegen ausrichten können? 

Die Erzählung verhehlt nicht, in vorsichtigen Andeutungen zwar, daß Jo- 
sef aus der Erfahrung der tiefsten Kränkung innere Umbrüche erlebt hat, daß 
vielleicht manche Abhängigkeit und Unsensibilität regelrecht abgeschmir- 
gelt wurde. Die Erzählung verhehlt auch nicht, daß Gottes Mitsein sich im- 
mer auch im Mitsein der Menschen miteinander auswirkt (s. 45,5-8; 
50,17-21). Also braucht es eine Fortsetzung. Wird Josef sich weiterhin 
führen lassen? Zur Versöhnung führen lassen? Und wie? 

III Die beiden Kinder im Lande des Elends 

Fast 20 Jahre nach dem gewaltsamen Verkauf aus der Heimat verdichtet sich 
für Josef etwas, das zur Grundlage für den weiteren Weg der Versöhnung 
wird. Es geht um die Voraussetzung der Versöhnung überhaupt. Nur drei 
Verse sind es, die das ins Wort bringen, Verse voller Gewicht. Sie •unter- 
brechen den Zusammenhang"2, doch werden sie leicht überlesen. Sie heißen 
so: 

Ein Jahr, bevor die Hungersnot kam, wurden Josef zwei Söhne geboren. Ase- 
nat, die Tochter Potiferas, des Priesters von On, gebar sie ihm. Josef nannte 
den Erstgeborenen Manasse (Vergeßling), denn er sagte: Gott hat mich alle 
meine inneren Schmerzen, meinen Kummer und mein ganzes Vaterhaus ver- 
gessen lassen. Den zweiten Sohn nannte er Efraim (Fruchtbringer), denn er 
sagte: Gott hat mich fruchtbar werden lassen im Lande meines Elends (Gen 
41,50-52). 

Josef, etwa 36 Jahre alt (s. 37,2; 41,46. 50), der Schweres hinter sich hat, 
im Angesicht von zwei Neugeborenen! Wer könnte sich dem Zarten, Duf- 
tenden, Zerbrechlichen, Pflegebedürftigen, Liebenswürdigen und dem Le- 
benswillen entziehen, das in Babys aufscheint! Was hat Josef selbst an Zu- 
kunft vor sich in diesen Kindern! Die beiden Kinder bekommen Namen, die 

2C. Westermann, Genesis III (BK 1/3), Neukirchen-Vluyn 1982, S. 101. 



Paul Deselaers 118 

die Erfahrungen ihres Vaters in der Fremde verdichten. Es sind zunächst Na- 
men, die den LEBENDIGEN GOTT als Bewahrenden und Segnenden prei- 
sen, Namen, in denen Josef selbst bestätigt, was der Erzähler schon einge- 
blendet hat: Daß der Herr mit Josef ist. Erst jetzt versteht Josef selbst seine 
Geschichte als Frucht von etwas, was er aktiv vollzogen hat, was aber zu- 
gleich eingefädelt war vom Wirken Gottes. Josef erfaßt seinen Weg als Ko- 
operation von göttlichem und menschlichem Tun. Hier liegt die geheime 
Mitte der Josefs-Geschichte. Denn mit der Geburt seiner Kinder wächst Jo- 
sef aus seiner bisherigen Geschichte heraus und öffnet sich neu für die Zu- 
kunft, für die Zukunft der Versöhnung. 

Da ist Manasse, der Erstgeborene. Sein Name wird gedeutet: •Gott hat 
mich all meinen inneren Schmerz, meinen Kummer und mein ganzes Vater- 
haus vergessen lassen." Für Josef ist hier sein ganzes Leid zusammengefaßt - 
der Riß in seinem Leben, von der Familie getrennt zu werden, die Todesbe- 
drohung, der Verlust seiner Heimat, die Demütigung und Erniedrigung zum 
Sklaven, die Verleumdungen, das Verlassen- und Vergessensein. Viel hat sich 
in seinem Leben verändert. Was mag es alles an Gefühlsstürmen in Josef ge- 
geben haben: Weinen, Schreien, Zorn, Angstausbrüche, Anklagen, Rachege- 
danken! Nichts davon berichtet die Bibel. Doch läßt sie es offen, damit wir es 
uns vorstellen können. Nach fast 20 Jahren sagt Josef: Gott hat es bewirkt, daß 
ich den Verlust verarbeiten kann, daß ich die Verletzungen loslassen kann. Das 
ist mit dem Wort,Vergessen' in der üblichen Übersetzung gemeint. Vergessen 
heißt hier nicht, es aus dem Gedächtnis ausstreichen, als sei es gar nicht ge- 
wesen, wohl, es loslassen, es sinken lassen, so daß die Bitternis und das Vor- 
wurfsvolle aus dem Schmerz nicht lebensbestimmend werden. Denn etwas, 
was vergessen ist, kann nicht geheilt werden, und was nicht geheilt werden 
kann, wird leicht die Ursache für größeres Unheil. Josef verbirgt seine Ver- 
gangenheit nicht und macht sich so nicht zum Richter über die geschehenen 
Ereignisse. Er gibt zu erkennen: Gott hat bewirkt, daß ich meine Verletzungen 
loslassen kann, daß ich mich wieder ganz auf das Leben einlassen kann, daß 
ich durch die Trauer hindurch wieder in Einklang mit mir selber gekommen 
bin. Josef steht mit Manasse da nicht als einer, der sich nur beraubt sieht, son- 
dern als einer, der neu geworden ist, durch das Leid hindurch. Er sagt: Gott 
hat das ermöglicht, daß ich mich wieder auf das Leben eingelassen habe. 

Vielleicht gibt es heute oft soviel Niedergeschlagenheit, auch soviel Zorn 
oder Unversöhnlichkeit, weil viel Trauer nicht ausgetrauert wird, weil vie- 
les an Enttäuschung und Verlust nicht ausgedrückt wird und so neues Leben 
verhindert. Manasse: Gott hat mir geholfen, all meinen inneren Schmerz und 
Kummer und das ganzes Leid mit meinem Vaterhaus loszulassen, sinken zu 
lassen. Das ist das eine Kind. Gut, daß Josef Zwillinge bekommen hat. 

Das zweite Kind heißt Efraim, Doppelfrucht. Dieser Name wird so ge- 



Josefund seine Brüder 119 

deutet: •Gott hat mich fruchtbar werden lassen im Lande meines Elends." 
Diesem Kind widmet Josef die gleiche Aufmerksamkeit. Es könnte ja sein, 
daß ihm all die Wendungen in seinem Schicksal nicht nahegehen, daß der 
Aufstieg, der wie von langer Hand vorbereitet scheint, nichts fruchtet, weil 
er über den Verlust nicht hinwegkäme und sich innerlich weigerte, daß sich 
in seinem Leben etwas änderte. Doch Josef widmet sich auch diesem Kind: 
•Gott hat mich fruchtbar werden lassen im Lande meines Elends." Was 
braucht es an Wahrnehmungskraft, auf der Folie des Unerwarteten zu sehen, 
was sich entwickelt, Ja zu sagen zu dem Neuen und es zu genießen! Wo 
diese Wahrnehmung ausfällt, verwandelt sich das Leben in ein tristes Ge- 
bilde. An die Stelle dessen, was ist und geschieht, tritt dann das Reich der 
Ängste, Schreckgebilde, Lähmungen und sich ausbreitender Kümmernisse. 
Die Wahrnehmung nach der Art des Josef hängt eng mit dem Vertrauen zu- 
sammen, daß der LEBENDIGE GOTT mit dabei ist in diesem Leben. Die 
Fruchtbarkeit, die Früchte, die sein Leben bringt, sieht er als Gesten des 
größeren Glücks, das noch einmal von einem Größeren kommt, eben von 
Gott. •ER hat mich fruchtbar werden lassen im Lande meines Elends." Jo- 
sef verschweigt nicht, daß er im Ausland ist, fern der Heimat, eben im 
Elend, im elilenti, wie althochdeutsch die Fremde heißt. Doch er glaubt sich 
gehalten, geführt, erwählt. Das entdeckt Josef, und das hilft ihm zur Kri- 
senbewältigung. Er vertraut, daß es so, wie es gegangen ist und geht, mit 
rechten Dingen zugeht. Seine Erinnerung hilft ihm, seine Vergangenheit zu 
klären, zu reinigen, schärfer sehen zu lassen und die Ereignisse als verbor- 
gene Gaben in den Vordergrund zu rücken. 

Die Erfahrungen, die Josef in seinen Kindern Manasse und Efraim ver- 
dichtet, werden zur Schule weiteren Suchens, durch das er vordringt in den 
Kern der Versöhnung. Denn jetzt kann er den Brüdern begegnen, ohne 
Furcht, daß Rache über ihn Herr wird. Er kann mit innerem Standvermögen 
den guten Blick bewahren. 

Dieses Bild lohnt sich zu betrachten, - besser: Josef mit diesen beiden 
Kindern Manasse und Efraim. Dann bekommen die beiden nach und nach 
ihr besonderes Aussehen. Denn manche und mancher hat etwas, was er be- 
harrlich erwartet, das doch nicht eintritt, und ist deswegen trotzig, ent- 
täuscht, bitter und weiß doch, daß es nicht eintreten kann: berechtigte Wün- 
sche, die nicht erfüllt sind, Kränkungen, die nicht mehr rückgängig gemacht 
werden können. Wenn das den Ton im Leben angibt, ist Manasse noch nicht 
geboren und auch nicht Efraim. 

Geboren werden sie beide hintereinander, zuerst Manasse und dann 
Efraim, wie es die Erzählung von Josef sagt. Sie wachsen zusammen heran 
und lassen den Blick freier werden und den Mut stärker, dem inneren Auf- 
bruch auch das Unterwegssein folgen zu lassen. 



Paul Deselaers 120 

Vielleicht hilft die Vorstellung, mit beiden Kindern zu gehen und sie an 
die Hand zu nehmen: Manasse, - und mit ihm die ausgetrauerten Kränkun- 
gen, das Leid, die Verluste, die Brüche und Efraim, - und mit ihm die Frucht 
des Lebens, das Gelungene, das, womit jemand positiv nie gerechnet' hat. 
Diese Kinder sind der lebendige Hinweis darauf, daß die Zukunft versöhn- 
lich werden kann. Doch bricht Gott menschliches Tun nicht ab und nimmt 
niemandem die Freiheit. 

IV. Ein Weg zur Versöhnung, der nichts erspart 

Josef ist für die Versöhnung mit den Brüdern vorbereitet. Wie steht es mit 
den Brüdern? Von ihnen ist erst wieder die Rede, als sie in Kanaan von der 
gleichen Hungersnot erreicht werden, die in Ägypten herrscht. Der Getrei- 
deverkauf in Ägypten führt sie mit Josef zusammen. Wird es so gehen, wie 
es in der Not oft geht? Not schweißt zusammen. Wenn es um das Elemen- 
tarste geht, was man zum Leben braucht, ist der Zusammenhalt not-wendig, 
im wahrsten Sinne des Wortes. 

Die Konstellation der Brüder beim Zusammentreffen ist in allem doppel- 
sinnig: Josef erkennt seine Brüder, während er aufgrund seiner Stellung, 
Kleidung und Sprache unerkannt bleibt. Wie wird das Ganze weitergehen? 
Josef gibt seinen Brüdern Getreide, damit sie leben können. Das steht außer 
Frage. Doch die Erinnerung lebt wieder auf. •Sich erinnern" - das heißt in 
der englischen Sprache •to remember" und bedeutet wörtlich, sich wieder 
zu einem Mitglied, zum •member" einer Familie, eines Volkes machen, zu- 
gehörig werden. Darum geht es Josef, daß sie alle als Brüder, als Geschwi- 
ster leben. Den Weg dahin geht er in einer gewagten Aktion. 

Um herauszubekommen, was die Brüder von sich selbst sagen, wie sie 
sich verstehen, wirft Josef ihnen vor: •Spionierende seid ihr" (42,9). Die 
Brüder verwahren sich dagegen und antworten: •Wir alle sind Söhne eines 
einzigen Mannes, rechtschaffene Leute sind wir" (42,11). Die weitere, span- 
nende Erzählung zeigt: Genau das sollen die Brüder erweisen, und zwar ein- 
mal, daß sie gegenüber ihrem Vater rechtschaffen, ehrlich sind, zum ande- 
ren, daß sie untereinander solidarisch sind. Ihre Selbstvorstellung soll keine 
leere Rede sein. 

Das will Josef aufdecken. Deshalb nimmt er einen der Brüder, Simeon, in 
Geiselhaft. Wenn die Brüder zu ihm stehen und ihn auslösen wollen, müs- 
sen sie wiederkommen. Wiederkommen aber müssen sie mit Benjamin, dem 
jüngsten Bruder, der beim Vater Jakob geblieben ist. Dieser Befehl Josefs 
ergeht unter Todesandrohung (42,19-20). 

Hier genau durchbricht Josef den Panzer der Gefühls- und Gedanken- 



Josefund seine Brüder 121 

losigkeit bei den Brüdern. Ihre Verdrängung der Existenz Josefs bricht 
zusammen. Sie erinnern sich ihres Verbrechens an ihm, erinnern sich seiner 
Ängste. Sie sagen: •Gewiß, Schuldige sind wir an unserem Bruder Josef" 
(42,21). Josef hört ihr Schuldeingeständnis, aber sie wissen nicht, daß Josef 
sie verstehen kann. Damit sind die Brüder in zwei Fragen hineingezogen: 
- Sollen wir unseren Bruder Simeon fallenlassen oder uns für ihn verwen- 

den, indem wir Benjamin nach Ägypten bringen? 
- Sollen wir unseren Vater Jakob erneut belügen oder mit unserem Leben 

und unseren eigenen Kindern für die Unversehrtheit Benjamins einste- 
hen? 
Josef führt mit Feingefühl und Festigkeit seine Brüder in die Erkenntnis, 

daß sie alles tun müssen, um Benjamin ihm selbst und ihrem Vater zurück- 
zubringen. Wenn sie es tun, dann erweisen sie sich als •rechtschaffene 
Leute". Genau an diesem Punkt werden die Brüder anders. Sie wollen Söhne 
ihres Vaters und Brüder untereinander sein. Dafür müssen sie viele Wege ge- 
hen. Auf diesem Weg gibt es Zögern, die Suche nach Umwegen. Vor allem 
aber gibt es Gespräche. Solange im Sprechen auf den Tisch kommt, was ist 
und geschehen ist, können auch verdrängte Konflikte einer Lösung zuge- 
führt werden, und Schuldiggewordensein verhindert dann nicht mehr das 
Zusammenleben. 

Mit der provokativen Anklage, sie seien Spione, bringt Josef seine Brü- 
der in eine ungewöhnliche Bewährungsprobe. In der Angst um ihr eigenes 
Leben erkennen und erinnern sie, was sie Josef (42,21; 44,16) und ihrem Va- 
ter angetan haben, ja sie erkennen, wie sehr ihr Tun den Plan Gottes mit den 
Menschen schrittweise zerstört hat. Josef trifft den wundesten Punkt bei den 
Brüdern. Sie sollen den jüngsten Sohn ihres Vaters Jakob, den Benjamin, 
jetzt das liebste Kind des Vaters, mit nach Ägypten bringen. Die Brüder tun 
es, nach langem Zögern des Vaters. Doch knüpft Josef mit unheimlicher Prä- 
zision die Fäden so, daß Benjamin als Dieb erscheint: Er habe Josefs Sil- 
berbecher gestohlen; damit habe er das Gastrecht frech gebrochen und 
müsse sterben. Doch diesmal entledigen sich die Brüder des einen Bruders 
nicht, wie damals bei Josef. In einer bewegenden Rede führt Juda 
(44,18-34) die Wende des Geschehens herbei. Er kann keine Rechte geltend 
machen. Aber er zeigt, wie die Brüder aus dem Zulassen und der Anerken- 
nung ihrer eigenen Schuld gewachsen sind, wie sie jetzt für den alten Vater 
eintreten und um Mitleid mit ihm bitten. Zugleich stellt sich Juda vor den 
jüngsten Bruder Benjamin und gibt um seinetwillen seine eigene Freiheit 
hin. Er sagt: •Darum soll jetzt dein Knecht an Stelle des Knaben dableiben 
als Sklave für meinen Herrn" (44,33). Die Brüder treten füreinander ein. 

Genau an dieser Stelle vollzieht sich die Versöhnung. Josef gibt sich zu 
erkennen. In der Bibel heißt es wörtlich so: •Ich bin Josef, euer Bruder, den 



Paul Deselaers 122 

ihr nach Ägypten verkauft habt. Jetzt aber laßt es euch nicht mehr leid sein 
und grämt euch nicht, weil ihr mich hierher verkauft habt. Denn um Leben 
zu erhalten, hat mich Gott vor euch hergesandt" (45,4-5). 

Daß Gott mit ihm ist, hat Josef in der Geburt seiner Kinder Manasse und 
Efraim wahrgenommen. Dieses Mitsein Gottes zeigt sich im Sinkenlas- 
senkönnen all seiner Kränkungen und im Gelingen seines Weges, der ihn 
vom sicher scheinenden gewaltsamen Tod Schritt um Schritt wegführt. Es 
zeigt sich auch in der Solidarität der geeinten Brüder. Die biblische Josefs- 
erzählung zeigt, daß die Versöhnung durch zwei Bewegungen entsteht. Die 
erste ist grundlegend und geht von Josef aus, weil er dahin wachsen konnte: 
Er verzichtete auf Rache und ist grundsätzlich bereit, den Brüdern zu ver- 
zeihen. Die zweite Bewegung löst Josef bei den Brüdern aus. Sie haben aus 
den Ereignissen mit Josef gelernt und tun im Verlauf des Versöhnungspro- 
zesses das Gegenteil jener Untat, die am Anfang stand. Das ist ihre ver- 
wirklichte Umkehr. 

Wie zerbrechlich die gewonnene Solidarität ist, zeigt die Fortsetzung der 
Josefsgeschichte. Als die Brüder zu Jakob, dem Vater, der unter der Riva- 
lität der Söhne gelitten hat, zurückkommen und ihm sagen, daß Josef noch 
am Leben ist, heißt es: •Jakobs Herz aber blieb starr, denn er traute ihnen 
nicht" (45,26). Offenbar kann er soviel Gelingen nicht glauben. Er hat sich 
abgefunden mit dem Mißlingen, dem Scheitern seiner Hoffnungen in den 
Kindern. Es braucht einige Zeit, bis er der Sache traut und auflebt (45,27f). 

Auch die Brüder Josefs scheinen skeptisch. Als ob sie der erfahrenen Güte 
nicht trauen können. Nach Jakobs Tod ist ihre Sorge, ob Josef mit ihnen ab- 
rechnet. Doch hier können sie auf das Erbe ihres Vaters zurückgreifen, auf 
sein Wort, das sie Josef übermitteln: •Dein Vater hat uns, bevor er starb, auf- 
getragen: So sagt zu Josef: Vergib doch deinen Brüdern ihre Untat und 
Sünde, denn Schlimmes haben sie dir angetan" (50,16. 17a). Der Vater hat 
den Söhnen einen Weg geebnet, er hat ihnen die Sprache gegeben. Manch- 
mal gibt es Augenblicke im Leben, wo es die größte Gabe ist, Worte zu be- 
kommen. Dieses Wort des Vaters hilft den Brüdern, ihr eigenes anzufügen 
und vor Josef zum ersten Mal unmittelbar ihre Schuld auszusprechen: •Nun, 
vergib doch die Untat der Knechte des Gottes deines Vaters" (50,17b)! Und 
Josef? Er antwortet: •Fürchtet euch nicht. Stehe ich denn an Gottes Stelle?" 
(50,19). 

Alle Brüder stellen sich unter das Angesicht Gottes und sehen ihre 
menschliche Begrenzung. Denn der LEBENDIGE GOTT allein ist es, der 
uns seine Güte schenkt, damit wir Güte weitergeben können, damit wir als 
Geschwister leben können. Er ist es, der auch verfahrenste Situationen zum 
Guten wenden kann, der Vergebung und Versöhnung gelingen lassen kann, 
auch durch Angst und Wunden hindurch. 




