Wenn die Nichstenliebe zum Verhingnis wird —
oder: Liebe deinen Nichsten wie dich selbst.

Karl Frielingsdorf, Frankfurt

1. Einfithrung

Der Titel dieses Artikels klingt widerspriichlich und paradox: Wenn die
Nichstenliebe zum Verhingnis wird. Kann Néchstenliebe iiberhaupt zum
Verhiingnis werden? Kann ich meinen Nichsten iiberhaupt genug lieben?
Fordert der christliche Glaube nicht, daB wir uns im Dienst am Néchsten
verzehren und aufopfern? Ist die Selbstverleugnung nicht eine christliche
Tugend?

Gleichzeitig erleben wir gerade in unserer Zeit und in unserer westlichen

Kultur Phinomene und Syndrome, die von einem UbermaB an Helfen und
Leistung herrithren, wie z.B. das Helfersyndrom, der Workolismus (Ar-
beitssucht) oder das Burn-out-Syndrom (Ausgebranntsein).
So wie bei vielen Dingen des menschlichen Lebens ist es auch bei der Nich-
stenliebe: Das UbermaB, die Ubertreibung und Einseitigkeit sind das, was
krank macht, was zum Verhingnis wird und zur Lebensbehinderung fiihrt.
Man kann sich tot-arbeiten, tot-schuften, tot-laufen, tot-essen, tot-trinken
und auch tot-lieben. Die heilsame Lésung finden wir im Untertitel, einem
Zitat aus dem Markusevangelium: ,Liebe Deinen Néachsten wie dich
selbst“(Mk 12,30).

Doch kehren wir zuriick zur aktuellen Situation. Wir erleben in unserer
Welt trotz der groBeren individuellen Freiheit und den vielfaltigen Moglich-
keiten zur Selbstverwirklichung eine wachsende Sinnleere, Hoffnungslosig-
keit und Resignation. Immer mehr Menschen nehmen therapeutische Hilfe
in Anspruch, um mit ihren Problemen fertig zu werden. Die alten, bewéhr-
ten Strukturen mit ihren festen Normen und Werten greifen nicht mehr. Der
einzelne muB sich angesichts der vielfiltigen Moglichkeiten immer wieder
,in Freiheit neu entscheiden. Das iiberfordert zahlreiche Menschen, die
friiher, ohne sich viele Gedanken zu machen, einfach mitgelebt haben, mit
dem Strom geschwommen sind. Das gilt auch fiir den Bereich der Kirche.

Als ich vor einiger Zeit in einem Kurs eine Metapher-Meditation zum
Thema Hoffnung machte, driickte die Ordensoberin eines groen Kranken-
hauses ihre personliche Hoffnung in der Gruppe so aus: ,,Hoffnung ist fiir
mich wie eine Raupe, die bei StoBverkehr iiber die Autobahn kriecht®. Wir
waren von der scheinbar hoffnungslosen Aussage dieser Ordensfrau, die



Karl Frielingsdorf 124

sich in der Leitung des Krankenhauses und des Konventes restlos iiberfor-
dert fiihlte, sehr betroffen.

Steht diese Aussage einer gldubigen Frau nicht stellvertretend fiir eine
weltweite Hoffnungslosigkeit und Mutlosigkeit, die sich angesichts der
schier uniiberwindbaren, weltweiten Probleme auch in der Kirche breitma-
chen? Hat sich in den letzten Jahren nicht so etwas wie eine kollektive Re-
signation und depressive Grundstimmung in unseren Lebensbereichen, in
den weltlichen und religiésen Gemeinden entwickelt? Junge Menschen di-
stanzieren sich zunehmend von Staat und Kirche. Man spricht von einer
Staats- und Kirchenverdrossenheit.

Natiirlich hat ein so komplexes Problem unterschiedliche Ursachen. Wir
wollen uns auf eine wichtige Ursache beschrinken: den Aktivismus und den
damit verbundenen Stref3 als eine Hauptursache fiir die weitverbreitete Hoff-
nungslosigkeit und Resignation auch in der Kirche. W. Habdank stellt diese
Situation in seinem Holzschnitt ,, Tretmiihle* dar'.

2. Aktivismus und StreB, ein Phinomen unserer Zeit.

Es ist miiBig, den Menschen in unserem Land beweisen zu wollen, daB sie
im Stref3 leben. Denn nicht erst der Topmanager mit seinem 20-Stunden-Ar-
beitstag, sondern auch schon das Kleinkind mit berufstitigen Eltern,
Schiiler, Studenten, Hausfrauen, Arbeiter und Angestellte, alle leiden sie an
Uberforderung und klagen iiber StreB, obwohl die eigentliche Arbeitszeit
immer kiirzer wird.

Es gibt unterdessen zahlreiche Literatur zu diesem Thema. Es liegen For-
schungsergebnisse iiber den StreB vor, z.B. in der Schule, am Arbeitsplatz
und in der Freizeit. Zentren fiir Entspannung, Entstressung, Kommunika-
tion, Meditation und Kreativitit bieten streBgeplagten Menschen Erholung
fiir Leib und Seele an. Offensichtlich haben immer mehr Menschen das Be-
diirfnis, aus ihrer beruflichen und privaten StreBsituation herauszukommen.
Sie suchen Hilfe, um dem Teufelskreis von Leistungsdruck und Aktivismus
zu entfliehen. Oft bestimmt der StreB sie bis in ihre Freizeit und Ferien hin-
ein, wenn sie z.B. am Wochenende weiterarbeiten oder in den Ferien in ner-
venaufreibenden Staus stehen und méglichst viele Kilometer und Besichti-
gungen machen wollen. Nur wenigen Menschen gelingt es, das Steuer ge-
gen alle Widerstéinde und Trends der Umwelt selbstindig in die Hand zu
nehmen und fiir ibr Leben andere Priorititen zu setzen. Wer von uns wei$}

" A K. Ruf, (Hg.), In Erwartung. Meditationen zu Holzschnitten von W. Habdank, Freiburg
1979, 21






Karl Frielingsdorf 126

nicht aus eigener Erfahrung, wie schwer es ist, den Leistungsnormen und Er-
wartungen zu widerstehen und im richtigen Augenblick nein zu sagen.

Daher infizieren sich so viele an dieser Zeitkrankheit des Aktivismus, des
Workolismus. Sie iibernehmen immer mehr Aufgaben und setzen sich so-
lange der Uberforderung aus, bis die ,,Sicherung® durchbrennt und es zu
psychischen und physischen Stérungen kommt, zuweilen bis hin zum volli-
gen Zusammenbruch. Das ,,Burn-out-Syndrom* wird unterdessen als die
Krankheit unserer Leistungsgesellschaft angesehen.

Allerdings tritt mit der dann notwendigen Zwangspause nicht schon au-
tomatisch eine grundlegende Anderung des Verhaltens oder gar der eigenen
MabBstébe beziiglich Leistung und Selbstwert ein, ganz zu schweigen von
Heilung. Denn StreBmelodien wie ,,Du muBt mehr leisten”, ,,Es ist noch
nicht gut genug®, ,,Du muft besser sein als die anderen®, , Du darfst nie die
Erwartungen der anderen enttduschen®, ,,Das bist du dir selbst und deinem
Namen schuldig®, ,,Sonst wirst du iiberrundet® etc. sind meist schon jahre-
lang in die ,,Lebensplatte” eingeprigt. So besteht die Gefahr, daB die Nadel
nach der Zwangspause in der gewohnten Umwelt allzu schnell wieder in die
alte Rille rutscht. Es sei denn, die Zwangspause wird zu einer schopferi-
schen Pause genutzt, in der die eintdnige und einsilbige StreBmelodie iiber-
priift und durch andere Variationen ergéinzt wird.

3. Der geistliche Aktivismus und StreB in der Kirche

Wer die Worte Glauben, Christentum, Theologie, Kirche, geistliches Leben
oder Orden hort und spontan assoziiert, wird sie wohl kaum mit Vorstellun-
gen wie Aktivismus, Leistung, Erfolgsdenken oder StreB in Verbindung
bringen. Denn diese Einstellungen widersprechen offensichtlich nicht nur
der biblischen Botschaft, sie sind auch nicht in der geistlichen Uberlieferung
der Kirche beheimatet.

Und doch ist das gefliigelte Wort vom ,,Umhergehen der Erfolgs- und Lei-
stungsteufel in der Kirche von heute“ keine bloBe Erfindung. Wir kénnen
uns selbst fragen, nach welchen Kriterien wir in christlichen Familien, Ge-
meinden, Kommaunititen, in Di6zesen Entscheidungen treffen und Men-
schen einschitzen. Wie oft sind hier leistungsbezogene und materielle Ge-
sichtspunkte ausschlaggebend.-Wer kennt nicht die von Termin zu Termin
hetzenden geistlichen Manager, von denen erwartet wird, daB sie fiir alle und
alles Zeit haben, nur nicht fiir sich selbst? Der Terminkalender ist vielfach
wichtiger geworden als das MeBbuch oder das Brevier. Wir kénnen weiter
fragen: In welchem Verhiltnis stehen Aktivititen, Tagungen, Besprechun-
gen etc. zu Zeiten der Stille, des Gebetes, der MuBie und Entspannung im



Wenn die Néiichstenliebe zum Verhdngnis wird 127

normalen Tagesablauf eines christlichen Laien, eines Pfarrers, einer kirchli-
chen Mitarbeiterin, einer Oberin, eines Theologieprofessors, eines Bi-
schofs? Welche Priorititen bestimmen in Wirklichkeit unser Leben?

Typisch fiir den Trend zum Aktivismus und zur Uberforderung im kirch-
lichen Bereich sind folgende Beispiele.

Ein Regionaldekan:

,,Seit Jahren bin ich von morgens bis abends im Stref. Die Arbeit schligt iiber mir
zusammen und macht mir immer weniger Freude. Sie zermiirbt mich allméhlich. Fe-
rien und Exerzitien habe ich seit Jahren nicht mehr gemacht. Wer soll mich denn
vertreten?

Zum Meditieren komme ich schon lange nicht mehr und beim Brevierbeten schlafe
ich am Abend oft ein. Wo kann man da noch innerlich Kraft und Zuversicht schop-
fen?*

Dieser Dekan steht stellvertretend fiir viele Priester, die sich aus iibertriebenem
PflichtbewuBtsein, aus Angst vor Prestigeverlust (,,Ohne mich geht es nicht*), aus
MiBtrauen gegen die Mitarbeiterlnnen oder nach dem Motto ,.ein Priester muf im-
mer fiir alle da sein stidndig tiberfordern.

Ein Diakon:

,,Meine Frau war zuerst Feuer und Flamme, als ich aus meinem ,weltlichen*® Beruf
in den kirchlichen Dienst wechselte. Jetzt haben wir dauernd Streit, weil ich zu we-
nig zu Hause bin. Der Dekan verlangt, daf} ich auch am Wochenende zur Verfiigung
stehe. Bei allem guten Willen stecken wir in einer schweren Ehekrise, v.a. weil ich
abends zu lange arbeite und meinen freien Tag nicht einhalte. Aber ich habe einfach
ein schlechtes Gewissen, abends frither SchluB zu machen, wenn mein Chef bis
lange nach Mitternacht arbeitet....*

Ein Chefarzt:

,Freie Zeit fiir mich? Die kenne ich als Katholik nicht. Ich lebe fiir meine Arbeit
und meine Kranken.... Sie fragen nach meinem Hobby? Mein Hobby ist halt meine
Arbeit...

In seinem einseitigen Aktivismus bemerkte der Arzt nicht, daB er sich ,krank arbei-
tete* und seit Jahren seine Familie vernachlédssigte. Er war ganz erstaunt, als seine
Frau eines Tages von Scheidung sprach.

Ein Kaplan:

., Man funktioniert halt, angesichts der vielen Arbeit. Was frither drei Kaplidne unter
sich aufteilten, muB ich jetzt allein schaffen. Ich bin eigentlich stiindig beschaftigt.
Uberall, wo einer fehlt, muB ich als Jiingster einspringen. Aber dafiir bin ich ja Prie-
ster geworden. Fiir mich ist halt die Arbeit im Weinberg des Herm wie ein Gebet,
denn zum Meditieren habe ich keine Zeit. Das wire Luxus. Wie heifit es so schon:
Priesterleben — Opferleben. Die Frage ist, wie lange ein Kaplan eine solches Le-
ben ohne grofBeren Schaden fithren kann.



Karl Frielingsdorf 128

Eine Ordensoberin:

.-Eigentlich rotiere ich schon seit Jahren, fiihle mich stéindig iiberfordert, habe keine
Zeit, einmal auszuspannen. Von der Arbeit werde ich férmlich aufgefressen. Aber
ich habe ja gelernt, die Zihne zusammenzubeiBen und durchzuhalten. Irgendwie
geht es ja auch weiter, aber fragen Sie mich nicht wie ...

Wenn die , fiir die Kirche Tétigen” einen Prioritdtenkatalog fiir ihren nor-
malen Tag, eine Woche, einen Monat und ein Jahr aufstellen, dann zeigt sich
libereinstimmend folgendes im kirchlichen Bereich: Eine relativ groBe Zahl
nennen bereits als erste Prioritdt Leistung und Aktivititen. Sie sind ganz er-
staunt, wenn sie entdecken, dafl so wichtige Dinge wie die Beziehung zu
Gott, Zeiten des Gebetes und der Muf3e, Meditation und Eucharistie in ihrem
Leben keinen allzu groBen Stellenwert haben.

Bei anderen stehen zwar die letztgenannten Priorititen. Aber in einer ehr-
lichen Realitétskontrolle, wieviel Zeit sie tiglich, wachentlich und jéhrlich
fiir diese angegebenen Prioritaten aufwenden, zeigt sich schon bald, daB dies
vielleicht die erwiinschten, aber nicht die realen Priorititen ihres Lebens
sind.

Die Beispiele lieBen sich beliebig fortsetzen. Sie zeigen, wie sehr so ge-
fahrliche Zeittrends wie das Leistungs- und Erfolgsdenken, einseitiger Ak-
tivismus und Stref bereits in den kirchlichen Bereich eingedrungen sind. Je
leerer und ausgelangter sich diese Aktivisten fiihlen, je trostloser und aus-
sichtsloser sie ihre Situation und die Zukunft empfinden, desto mehr fliich-
ten sie wieder in die Arbeit. Sie konnen oft die Stille, das Alleinsein und
letztlich sich selbst nicht mehr ertragen. Als ich einen Pfarrer fragte, ob er
den vereinbarten freien Tag eingehalten habe, antwortete er frendig: ,Ja,
endlich konnte ich die schon lange liegengebliebenen Sachen aufarbeiten*!
Wen wundert es, daf sich diese aktivistischen Seelsorgerinnen und Seelsor-
ger innerlich von Gott und den Menschen verlassen fiihlen, sich als Verlie-
rer sehen und ungliicklich sind.

Solche gestre3ten Christen greifen in ihrer Not oft zu Kompensationsmit-
teln wie Alkohol, unmiBiges Essen oder Tabletten. Sie werden in ihren Ag-
gressionen gegen ihre Umgebung und gegen sich selbst immer unberechen-
barer, was sich dann haufig in Depressionen bis hin zur Svizidgefihrdung
dufert. Sie versuchen sich mit verschiedenen Abwehrmechanismen wie
Rationalisieren oder Projizieren iiber ihren eigenen Zustand und die Re-
aktionen der Umwelt hinwegzutiuschen: Sie verlieren immer mehr die
Realititskontrolle. Dabei wird nicht selten der ungeziigelte, selbstzerstore-
rische Aktivismus und das Erfolgsdenken als ,,Néchstenliebe* oder die stin-
dige Uberforderung als ,,Opferbereitschaft spirituell gedeutet. Gerade diese
religiosen Fehlinterpretationen machen es schwer, die schiidlichen Zeit-



Wenn die Niichstenliebe zum Verhdngnis wird 129

geister Aktivismus-Leistung-Stre, wenn sie in christlichem Gewand auf-
treten, in einer richtigen Unterscheidung der Geister zu entlarven?.

4. Der unbewuBte, iiberfordernde Leistungsgott.

Eine weitere Ursache fiir eine ilibersteigerte und unangemessene Nichsten-
liebe sind unbewufte Gottesbilder, die den Menschen bestimmen. Meist ist
es der iiberfordernde Leistungsgott, der den geistlichen Aktivismus fordert.

Die Leistung als Uberlebenstrategie

Die Formulierung ,,iiberfordernder“ Leistungsgott ist bewulit gewéhlt, weil
gerade in der Uberforderung das Didmonische dieses scheinbar guten Gottes
liegt. Indem er zur Ubertreibung einer in sich guten Leistung verfiihrt, er-
reicht er letztlich die Selbstzerstorung des Menschen, der auch noch in dem
Glauben lebt, ,,Gottes Willen zu erfiillen“. Wen der ,Diabolos‘ (das griechi-
sche Wort ,Diabolos‘ bedeutet: Verwirrer) nicht direkt zum B6sen verfiilhren
kann, den verleitet er dazu, das Gute maflos zu tun®.

Fast zwei Drittel (65 Prozent) der an einer Untersuchung iiber unbewuf3te
Gottesbilder beteiligten 600 Frauen und Minner entdeckten den iiberfor-
dernden Leistungsgott als ihr dimonisches Gottesbild. Dabei war ein deut-
licher Unterschied zwischen den jiingeren und &lteren Teilnehmerinnen und
Teilnehmern festzustellen. 62 Prozent von denen, die den dimonischen Lei-
stungsgott benannten, sind in der Zeit vor bis etwa 10 Jahre nach dem zwei-
ten Weltkrieg geboren. Dieser Zeitabschnitt war stark vom Wiederaufbau
bestimmt, wo die Eltern iiber ihre Krifte hinaus ,schufteten‘ und bauten,
,,damit es die Kinder einmal besser haben als wir®. Auf diese Weise lebten
sie ihren Kindern ein Modell von Leben vor, das die Arbeit, die Leistung
und den Erfolg in den Vordergrund stellte. Obwohl alles fiir die Kinder ge-
tan wurde, bemerkten nur wenige Eltern, daf§ sie paradoxerweise ihre Kin-
der vernachliissigten, indem sie ihnen bei diesem stressigen Lebensstil die
nétige Zeit, die ersehnte Zuwendung und Liebe vorenthalten mubBten.

2 Hier sind verschiedene Einfliisse unverkennbar, die ihren Ursprung in der Aufkldrung bis
hin zu marxistischem und humanistischem Gedankengut haben: Wenn der Mensch nur seine
ganze Kraft und Intelligenz einsetzt, wenn die Menschheit ihre letzten Leistungsreserven mo-
bilisiert, dann werden schlieBlich alle sozialen und individuellen Probleme geltst werden. Es
ist letztlich der alte Traum vom selbstgeschaffenen Paradies und vom Ubermenschen. Viel-
leicht ist die Versuchung zur Selbsterldsung heute gréfler geworden, weil das Baumaterial und
die technischen Mittel viel perfekter sind als zur Zeit des Turmbaus zu Babel.

3 Ausfiihrliche Informationen iiber die unbewuften Gottesbilder und ihren Einflu auf das re-
ligitse Leben finden sich in: K. Frielingsdorf, Ddmonische Gottesbilder, Mainz 1993.



Karl Frielingsdorf 130

Diese Leistungstendenz gilt auch heute noch in unserer Gesellschaft. So
antworten viele an der Untersuchung Beteiligten als ,Kinder unserer Zeit
auf die Frage nach den Lebensprinzipien und Priorititen ihrer Eltern mit fol-
genden Leitsdtzen: , Leiste was, dann bist du was*; , Arbeit ist das ganze Le-
ben; ,,Arbeit macht das Leben siiB*; ,,Arbeit ist die beste Medizin*; , Lei-
stung und Erfolg machen den Wert eines Menschen aus* etc. Nicht selten
waren diese ,Lebensweisheiten” als Merkspriiche iiber der Haustiir oder an
der Hauswand im Elternhaus angebracht. Auf diese Weise haben ganze Ge-
nerationen als Selbstwertgefiihl gelernt: ,,Ich bin nur soviel wert, wie ich lei-
ste und Erfolg habe“.

4.2. Die Leistungspiidagogik

E. Erikson weist darauf hin, daB die dem Leistungsgott entsprechende Uber-
lebenstrategie bereits in der friihen Kindheit, der analen Phase, nach dem Ver-
geltungsprinzip (do ut des = gibst du mir, dann geb ich dir) in der Reinlich-
keitserziehung grundgelegt wird*. Menschen, denen diese Muster von Lei-
stung und Erfolg in der Kindheit vorgelebt oder gar eingepriigelt wurden, zah-
len fiir die eingehandelte Anerkennung und Zuwendung der Eltern meist ei-
nen hohen Preis: Lebensingste, Skrupel, Perfektionismus und andere Zwiinge
koénnen die schwerwiegenden Folgen einer solchen Leistungspiddagogik sein.

Besonders gefihrdet ist die Entwicklung der Selbstindigkeit und Auto-
nomie in den Fillen, wo die Mutter ihre Zuwendung und sogenannte
,.Liebe* dem Kind als Leistung vorhilt. Mit dem Hinweis auf das vierte Ge-
bot ,,Du sollst Vater und Mutter ehren, auf daB§ es Dir wohl ergehe und Du
lange lebest auf Erden®, wird eine lebenslange Dankbarkeit eingefordert.
Auf diese Weise bleibt das Kind auch noch als Erwachsener in einer sym-
biotischen und abhingigen Beziehung, die die eigene Selbstwerdung ver-
hindert. Dementsprechend litten nicht wenige der Teilnehmerinnen und Teil-
nehmer noch im Erwachsenenalter unter starken Schuldgefiihlen, weil sie
sich gegen diese vereinnahmende ,,Dank-Schuld-Symbiose* gewehrt und ihr
Recht auf das eigene Leben verteidigt hatten.

Auffillig ist die verhaltnismaBig groBe Zahl der Erstgeborenen in der Ge-
schwisterreihe (etwa 35 Prozent), die diese leistungs- und erfolgsorientierte
Uberlebensstrategie gewihlt haben. Meist muBten sie schon sehr friih Ver-
antwortung fiir ihre jlingeren Geschwister iibernehmen und mitarbeiten. Da-
mit verdienten sie sich regelrecht ihre Anerkennung und Lebensberechti-
gung von Seiten der Eltern. Gleichzeitig waren sie iiberfordert und ihnen
fehlte eine unbeschwerte Kindheit, in der das Spielen im Vordergrund stand.

* E. Erikson, Identitit und Lebenszyklus. Frankfurt 1973, 81



Wenn die Niichstenliebe zum Verhdngnis wird 131

4.3. Die unbewufte Ubertragung auf Gott

Menschen, die zu einem solchen Leistungsdenken erzogen wurden, iibertra-
gen diese Erfahrungen oft unbewuBt auf Gott, in der Meinung, auch Gottes
Liebe miisse durch eigene Leistungen mit viel Miihe und Anstrengung ver-
dient werden. In den Lebensskripts, in imaginativen Ubungen, in Triumen
und vor allem in Ubungen zur Erarbeitung der Schliisselposition mit ihrem
korrespondierenden, unbewuBten Gottesbild entpuppen sich diese ,Lei-
stungsgotter” als ,,Parasiten”, deren Leistungshunger niemals zu stillen ist.
Eine 51jihrige Frau schreibt iiber ihren ,,Leistungsgott®: ,,Dieser Ausbeu-
tergott mibraucht schamlos die Menschen, nachdem er sie betort hat, ihm
aus Liebe zu dienen; man kann ihn nie zufrieden stellen, er verlangt immer
mehr...* Andere charakterisieren diesen Leistungsgott als ,,Blutsauger®, der
wie ein Vampir die Lebenskraft heraussaugt’.

Schwierig gestaltet sich die Entlarvung des ,,Leistungsgottes®, wenn in ei-
ner falsch verstandenen christlichen Piadagogik, sei es in der Familie, im Re-
ligionsunterricht, in der Katechese, im Noviziat oder Priesterseminar, der
Selbstverzicht einseitig idealisiert und die selbstlose Nichstenliebe verabso-
lutiert als hochste Tugend verkiindet wurde, nach dem Motto: ,,Liebe deinen
Nichsten liber alles, nur nicht dich selbst®.

Diese Maxime verfilscht das Hauptgebot der Liebe: ,,Liebe deinen Nich-
sten wie dich selbst“. In der biblischen Aussage wird die Nichstenliebe an
der Selbstliebe gemessen. Eine einseitige religiose Erziehung im Sinne der
Selbst-losigkeit um des Leistungsgottes willen, iibersieht, dal nur der
Mensch selbst-los sein kann, der sein ,, Selbst*“ besitzt, dessen ,,Selbst* exi-
stiert. Das miBverstandene Liebesgebot kann in seiner einseitig aszetischen
Radikalitét selbstzerstorerisch wirken.

Besonders kompliziert war die Auseinandersetzung mit dem Leistungs-
gott bei iiberforderten Priestern und kirchlichen Mitarbeiterinnen und Mit-
arbeitern, die auftretende psychosomatische Krankheitssymptome als ,,Teil-
nahme am Leiden Christi* und damit als wichtigen Teil ihrer Jesus-Nach-
folge deuteten.

Ein unbewuft verehrter Leistungs-Damon kann auch magische Ziige an-
nehmen. So wenn Frau R. schreibt: ,,Nur eine Leistung bringt mir von Gott
eine Belohnung und Anerkennung ein. Je mehr ich mich anstrenge, umso
groBer fillt der Lohn aus. Auch Gott ist an dieses Gesetz des ,Gebens und
Nehmens‘ gebunden*. Gnade und Erlosung miissen hier ,verdient‘ werden,
ein ,geistlicher Aktivismus®, der geradezu menschenfeindlich ist.

* K. Frielingsdorf, Démonische Gottesbilder, 152ff



Karl Frielingsdorf 132

4.4. Die Auseinandersetzung mit dem déimonischen Leistungsgott

Der erste Schritt aus diesem Teufelskreis von Leistung, Uberforderung und
Frustration ist die bewufite Auseinandersetzung mit dem einseitigen, damo-
nischen Leistungsgott, der das Leben bisher unbemerkt beeinfluBt und ge-
prdgt hat. Nach dem Anschauen und Bearbeiten der ,Leistungsmuster”, in
denen unbewuBt die erlernten Uberlebensstrategien und Verhaltensweisen
der Kindheit wiederholt werden, besteht die Chance, bewuf3t andere Akzente
zu setzen. Dann konnen die Betroffenen eigenverantwortlich entscheiden,
ob sie einerseits die positiven Anteile an der iibernommenen Leistungsma-
xime beibehalten und andererseits die negativen Anteile durch korrigierende
und neue Elemente ergiinzen wollen.

Hierbei kénnen Worte und Gleichnisse der Bibel Mut machen: Z.B. die Be-
gegnung Jesu mit Martha und Maria (Lk 10,38ff.), das Gleichnis von den
Arbeitern im Weinberg (Mt 20,1ff.), vom verlorenen Sohn und dem barm-
herzigen Vater (Lk 15,11ff.) oder vom Pharisder und Zsllner (Lk 18,9ff.).
Allerdings ist ein wichtiger Schritt auf dem Weg der Verwandlung des di-
monischen Gottesbildes in ein heilendes, daB ich den LebensverheiBungen
des wahren Gottes mehr glaube als den leeren Versprechungen des Versu-
chers, der sich z.B. als Leistungsdimon immer wieder einschleicht. Hier gilt
es, die Geister zu unterscheiden, um zu einem heilsamen Tun zu gelangen:

,»Dies sei die erste Regel im Tun:
Vertraue so auf Gott,

als hinge der gesamte Erfolg

der Dinge von dir,

nichts von Gott ab;

aber wende ihnen so alle Miihe zu,
als wiirdest du nichts

und Gott alles allein tun®.

Bei dieser ,,Unterscheidung der Geister* hat vielen folgende leibhaft gestal-
tete Ubung geholfen. Die Gruppe bildet einen Kreis um den ,.Leistungsbe-
sessenen®, genannt A. Er steht in der Mitte und alle strecken ihm bittend und
fordernd die leeren Hinde entgegen, damit er sie fiillen kann mit dem, was
sie fordern. Zunichst geht A. langsam von einem zum anderen und legt sym-
bolisch etwas in die Hidnde, verbunden mit einem kurzen Blick. Dann wird
das Tempo des Herumgehens und Verteilens immer mehr beschleunigt, bis
es A. allmihlich schwindelig wird und er hilflos stehen bleibt. A. spiirt den

¢ Thesaurus spiritualis Societatis Jesu. Vatikanstadt 1948, 480, Nr. II



Wenn die Néichstenliebe zum Verhdngnis wird 133

Bewegungen im Korper und den damit verbundenen Gefiihlen nach. Auf die
Frage: ,,Was geschieht, wenn sie dieses Herumlaufen und Austeilen noch ei-
nige Stunden fortsetzen wiirden? antwortet er: ,,Ich wiirde erschopft in der
Mitte des Kreises zusammenbrechen®. Eine weitere Frage: ,,Was wiirden
dann die Umstehenden im Alltag tun?*“. Seine Antwort: ,,Sie wiirden mich
vermutlich liegen lassen und sich abwenden, weil ich fiir sie nichts mehr
bringe, weil ich fiir sie nicht mehr niitzlich bin.* Viele haben &hnliche
schmerzvolle Erfahrungen im Alltag gemacht.

Wenn die eben beschriebene Ubung fortgesetzt wird, kann die sogenannte
JNichstenliebe* entlarvt werden. A. dreht sich, in der Mitte stehend, mit aus-
gestreckten Armen immer schneller um die eigene Achse. Jetzt ist auch kein
Blick mehr méglich zu denen, die ihm ihre fordernden Hinde entgegen-
strecken. A. muB sich auf sich selbst konzentrieren, damit er iiberhaupt auf
den FiiBen stehen bleiben kann. Schon wenig spiter ist der Punkt erreicht,
wo er sich nur noch mit geschlossenen Augen im Kreis um sich selbst dre-
hen kann und sich schlieBlich in der Mitte niedersetzt, auller Atem, orien-
tierungslos.

Die Ubung zeigt schmerzlich die selbstzerstorerische Tendenz einer
falsch verstandenen Nichstenliebe auf, die nicht an einer geordneten Selbst-
liecbe gemessen wird. Diese ,Nichstenliebe® gleicht letztlich, wie in der
Ubung, einem ,,Sich-in-den-Mittelpunkt-stellen®, einem ,,Kreisen-um-sich-
selbst®, das keinen befriedigt, weder den Gebenden noch den Empfangen-
den.

Fiir die meisten ist es in dieser Ubung schwierig, gestalterisch-symbolisch
eine positive Losung zu finden. Sie bleiben hilflos im Kreis stehen, gehen
auf einen oder zwei zu, wobei die anderen dann fordernd an ihnen zerren.
Manche lassen sich in der Kreismitte nieder. Andere fliichten aus dem Kreis.
Nur wenige kommen auf die Idee, sich in den Kreis mit den anderen einzu-
reihen, z.B. mit offenen Hinden, um so die eigene Bediirftigkeit zu zeigen
oder mit einer gebenden und nehmenden Hand, um die notwendige Wech-
selbeziehung von ,Geben und Nehmen® in der Nichsten- und Selbstliebe
darzustellen.

In der Auseinandersetzung mit dem ,,Leistungsddmon* zeigt sich haufi-
ger folgende Variante: Unter dem stindigen Druck der Uberforderung des
Leistenmiissens versuchen sich manche unbewuBt von ,diesem unersittli-
chen Gott* zu befreien, indem sie in der Beziehung zu Gott auf Distanz ge-
hen. Das kann sich z.B. darin duBern, daf} sie nicht mehr beten und medi-
tieren, keine Zeit fiir Gott haben oder aus der Kirche austreten. Sie drehen
ihm ganz den Riicken zu und wenden sich von ihm ab nach dem Motto:
. Wenn ich diesem Gott stindig Leistung und Erfolg vorweisen muf, ohne
ihn je zufrieden stellen zu konnen, dann setze ich meine Krifte lieber fiir



Karl Frielingsdorf 134

mich selbst ein und verwirkliche und erlése mich selbst, ohne diesen Gott,
der mich doch nur ansbeutet und qualt*.

Im Grunde ist dies eine Fortsetzung des ,,Leistungsmusters*. Denn so ori-
entieren sie sich an einem Selbstverwirklichungs- und Selbsterldsungskon-
zept, nach dem fiir den Menschen letztlich alles machbar und leistbar ist.
Gleichzeitig tritt in einem solchen Verhalten der Mensch in Konkurrenz zu
Gott: Er wird sein eigener Erloser und Befreier und Gott spielt bestenfalls
als tranzendentes und fernes Wesen (k)eine Rolle. Dieser einseitige Versuch
der Selbstverwirklichung fiihrt schon bald zu Enttéuschungen und Frustra-
tionen, weil der Leistungsdruck nur noch groBer wird. Jetzt hiingt alles vom
Menschen ab, der als ,selbsternannter Gott® sich stindig selbst iiberfordert.

5. Einige konkrete Hinweise zur Uberwindung
des ,.geistlichen Aktivismus*

Wir sind ausgegangen von einer typischen Krisensituation unserer Zeit: von
einer um sich greifenden Resignation und Hoffnungslosigkeit in der Kirche.
Wir fanden als Ursachen: Den vom Zeittrend favorisierten Aktivismus, den
Leistungszwang und den damit verbundenen StreB. Weiter konnten wir se-
hen, daf} gerade ein als Néchstenliebe miBdeuteter und getarnter geistlicher
Aktivismus die eigentlichen Quellen nnseres Glaubens und vnserer Hoff-
nung verschiitten und zu schweren Storungen fithren kann.

Wie kann jch nun aus dem aktivistischen Teufelskreis herauskommen?

Besinnen wir uns zunéchst auf die wesentlichen Elemente unseres Glau-
bens und Lebens in der Nachfolge Christi. Um eine solche grundlegende Be-
sinnung durchzufiihren, brauchen wir geniigend Zeit fiir Ruhe und Samm-
lung. Denn eine solche Reflexion kann nur in einem Raum der Stille, des
Gebetes und des geistlichen Gesprichs fernab von den tiglichen Aktivititen
und Verpflichtungen gelingen.

Wenn heute in den Zentren fiir Entspannung und Entstressung von Arzten
und Therapeuten betont wird, daB der Mensch Zeiten der Ruhe, der stillen
Reflexion, der Meditation und MuBe notwendig braucht, dann greifen sie
eine Gronderfahrung der christlichen Tradition auf. Was z.B. Benedikt mit
seinem ,ora et labora‘ (bete und arbeite) meint oder was Ignatius mit seinem
,contemplativus in actione® (beschaulich in der Titigkeit) beschreibt, weist
darauf hin, daB sich das Leben des Christen nicht in einseitigem Aktivismus
erschopft. Neben der Niéchstenliebe steht gleichberechtigt die Selbstliebe,
die beide in der Gottesliebe verwurzelt sind. In der Begegnung mit Maria
und Martha hat Jesus auf die zwei wesentlichen Aspekte des christlichen
Lebens hingewiesen: auf der einen Seite das Gesprich mit Gott im Gebet



Wenn die Néchstenliebe zum Verhdngnis wird 135

und die Selbstbesinnung verbunden mit Mufe und Entspannung; und auf der
anderen Seite die Aktivitit und der Einsatz fiir den Nichsten (Lk 10,38ff.).
Beides gehort zusammen. Wird eine der Polarititen einseitig gelebt, dann
kann echtes geistliches Leben, kann ,,Liebe* nicht gelingen.

Der Teufelskreis Aktivismus — Leistung — StreB3 beginnt dort, wo die Ar-
beit zum einzigen Gebet des Christen wird, wenn das Liebesgebot einseitig
zu (un)gunsten der Nichstenliebe verkiirzt und somit verfilscht wird in:
,Liebe deinen Nichsten iiber alles“. Die Humanwissenschaften lehren
ebenso wie die christliche Tradition, daB sich erst aus einer gesunden Selbst-
liebe (nicht zu verwechseln mit Egoismus) eine echte Liebe zu Gott und dem
Nichsten entwickeln kann. Dagegen verhindern Aktivismus und Stre3 die
Entwicklung und Entfaltung der Nichstenliebe, denn sie entstammen hiufig
narziftischen und masochistischen Wurzeln. Doch so zerstdren sie auf die
Dauer nicht nur den Menschen selbst (Burn-out), sondern auch seine positi-
ven Beziehungen zu Gott und den Mitmenschen.

Die fundamentale ,Revision de vie‘ setzt solche Zeiten der Stille und
Selbstbesinnung fiir das Leben eines Christen als notwendig voraus. Hier
wire langfristig ein Umdenken und eine BewuBtseinsinderung in der Kir-
che vonnéten, damit wir die Stille, das Gebet in seinen vielfaltigen Formen,
die Kreativitit und Innerlichkeit des geistlichen Lebens gegen den Zeittrend
wieder mehr bejahen und praktizieren.

Natiirlich muB sich hier jeder von uns die Frage stellen: Welche Prioritd-
ten bestimmen mein Leben, welche Kriterien und Maf3stibe spielen bei mir
letztlich eine Rolle? Was will ich? Was bin ich bereit dafiir zu tun? Ganz
konkret: Wieviel Zeit nehme ich mir an einem Tag, in einer Woche, in einem
Monat, in einem Jahr fiir mich persénlich, fiir Selbstbesinnung, Gebet und
Entspannung? In welchem Verhiltnis will ich die Zeiten der Stille, der Ent-
spannung und geistlichen Reflexion zu den Zeiten der Aktivitét und Leistung
setzen? Wie will ich in meinem Leben die Zeiten fiir Gott, fiir den Nichsten
und fiir mich selbst ausgewogen gestalten? Bei dieser Reflexion kann eine
spiegelbildliche Sichtweise hilfreich sein, die eigene Realitiit wahrzuneh-
men, um davon ausgehend geeignete und realistische Schritte zu gehen: Wie
erleben mich die anderen? Welches Lebensmodell biete ich den Menschen
meiner Umgebung an, als Mutter, als Vater, als kirchliche Mitarbeiterin, als
Priester, als Lehrerin, als Diakon? Strahlt mein Leben mehr Hoffnung, Zu-
versicht oder mehr Hoffnungslosigkeit und Resignation aus? Wirke ich wie
ein termingehetzter Manager, der durchs Leben eilt und niemals verweilt?
Nehme ich mir geniigend Zeit fiir mich selbst, zur Erholung, zum Genieflen,
fiir meine Freunde, fiir meine Familie, meine Gemeinschaft?

Oft hindern uns negative Elternbotschaften daran, eine ausgewogene und
heilsame Nichsten-, Selbst- und Gottesliebe zu leben und zu gestalten. Hier



Karl Frielingsdorf 136

kann die Frage hellhtrig machen: Habe ich Zeiten fiir mich, wo ich tun und
lassen kann, was mir Spa8 macht, ohne daB gleich der Zeigefinger des El-
tern-Ichs mahnt: ,,Wie kannst du nur so sinnlos deine Zeit vergeuden? Wo
bleibt dein Verantwortungsgefiihl? Was hittest du alles in der freien Zeit tun
konnen? Was sollen die anderen denken? Wolltest du nicht immer fiir die an-
deren da sein? Ist das nicht sehr egoistisch? Diese negativen Elternbot-
schaften, die sich in sogenannten Gewissensbissen oder Schuldgefiihlen
duBern, sind meist schon in der Kindheit tief eingeprigt worden und treiben
uns dem Aktivismus und Erfolgsdenken in die Arme, wenn wir diese Bot-
schaften nicht bewufit umschreiben und durch die christliche Botschaft er-
génzen.

6. Schluf

Die Botschaft Jesu fiir unsere Zeit heiBt nicht: Noch mehr Aktivititen, mehr
Leistungen, mehr Erfolg, mehr Stre8 oder ,,Liebe deinen Nichsten iiber al-
les®. Jesu Botschaft ist vielmehr die einer geordneten Gottes- und Selbst-
liebe, die in Selbstbesinnung und persinlichem Gebet griinden und nur so
eine stimmige Niichstenliebe ermoglichen. Aus einer solchen geordneten
Selbstliebe erwachsen dann die Energie und die Freude fiir das apostolische
Wirken in der Nachfolge Jesu, fiir die Verkiindigung der Frohbotschaft.
Dann kann aus der negativen Raupen-Metapher der Hoffnungslosigkeit:

,-Hoffnung ist fiir mich wie eine Raupe, die bei StoBverkehr iiber die Auto-
bahn kriecht” eine Metapher der Zuversicht werden, wie im folgenden Ge-
dicht iiber die Barenraupe”:

Chance der Bdrenraupe, iiber die Straf3e zu kommen

Keine Chance. Sechs Meter Asphalt.
Zwanzig Autos in einer Minute.
Fiinf Laster, ein Schlepper, ein Pferdefuhrwerk.

Die Béarenraupe weill nichts von Autos.
Sie wei} nicht, wie breit der Asphalt ist.
Weil nichts von FuBgéngern, Radfahrern, Mopeds.

" R.O. Wiemer, Chance der Birenraupe. In: P. Jakobi (Hg.), Damit unser Leben gelingen
kann, Mainz 1981, 98



Wenn die Niichstenliebe zum Verhdngnis wird 137

Die Birenraupe wei3 nur, daBl jenseits
Griin wichst. Herrliches Griin, vermutlich fre3bar.
Sie hat Lust auf Griin. Man miifte hiniiber.

Keine Chance. Sechs Meter Asphalt.
Sie geht los. Geht los auf Stummelfiien.
Zwanzig Autos in der Minute.

Geht los ohne Hast. Ohne Furcht. Ohne Taktik.
Fiinf Laster, ein Schlepper. Ein Pferdefuhrwerk.
Geht los, und geht und geht und geht und kommt an.

EINUBUNG UND WEISUNG

,,Bs 1st der Herr* (Joh 21,7)

Betrachtungen zur iltesten Pantokrator-lIkone des Sinaiklosters

Seit der Geburt Jesu Christi erreicht das Wort Gottes die Ohren der Menschen auf
menschliche Weise; seit jener Zeit hat Gott ein menschliches Gesicht. Deshalb ha-
ben Theologen es immer wieder neu versucht, das Wort Gottes in menschliche
Worte umzusetzen und Kiinstler haben sich bemiiht, das menschliche Antlitz Gottes
darzustellen.

Doch ist das nicht so einfach, wie es klingt: Auch wenn Gott uns in Jesus Chri-
stus menschlich nahe kommt, so bleibt er doch der Geheimnisvolle, der unbegreif-
bare Gott. Wir kénnen auch Jesus nicht einfach auf ein Wort festlegen, wir konnen
ihn nicht in ein bestimmtes Christusbild einsperren. Immer ist er der ganz andere,
den wir nie vollig erfassen. Immer wenn wir meinen, ihn zu kennen, wenn uns sein
Gesicht vertraut geworden ist, so sollten wir uns aufriitteln lassen von den vielen an-
deren Gesichtern, die er uns zuwendet.

Deshalb wollen wir hier ein Christusbild betrachten, das uns wieder neu die Au-
gen 6ffnen kann fiir die vielen Gesichter Christi, da es das fleischgewordene Wort
Gottes zugleich in seiner gottlichen Majestit und in seiner menschlichen Giite und
Nihe darzustellen versucht. Es ist jedenfalls kein einfacher, kein ,,pflegeleichter*
Jesus, der uns da anblickt; es ist ein forderndes, ein einnehmendes Gesicht. Aus die-
sem Grunde wollen wir den Satz {iber dieses Bild schreiben, den der Lieblingsjiin-
ger am See Tiberias zu Petrus sagte: ,,Es ist der Herr* (Joh 21,7).





