
Wenn die Nächstenliebe zum Verhängnis wird - 
oder: Liebe deinen Nächsten wie dich selbst. 

Karl Frielingsdorf, Frankfurt 

1. Einführung 

Der Titel dieses Artikels klingt widersprüchlich und paradox: Wenn die 
Nächstenliebe zum Verhängnis wird. Kann Nächstenliebe überhaupt zum 
Verhängnis werden? Kann ich meinen Nächsten überhaupt genug lieben? 
Fordert der christliche Glaube nicht, daß wir uns im Dienst am Nächsten 
verzehren und aufopfern? Ist die Selbstverleugnung nicht eine christliche 
Tugend? 

Gleichzeitig erleben wir gerade in unserer Zeit und in unserer westlichen 
Kultur Phänomene und Syndrome, die von einem Übermaß an Helfen und 
Leistung herrühren, wie z.B. das Helfersyndrom, der Workolismus (Ar- 
beitssucht) oder das Burn-out-Syndrom (Ausgebranntsein). 
So wie bei vielen Dingen des menschlichen Lebens ist es auch bei der Näch- 
stenliebe: Das Übermaß, die Übertreibung und Einseitigkeit sind das, was 
krank macht, was zum Verhängnis wird und zur Lebensbehinderung führt. 
Man kann sich tot-arbeiten, tot-schuften, tot-laufen, tot-essen, tot-trinken 
und auch tot-lieben. Die heilsame Lösung finden wir im Untertitel, einem 
Zitat aus dem Markusevangelium: •Liebe Deinen Nächsten wie dich 
selbst"(Mk 12,30). 

Doch kehren wir zurück zur aktuellen Situation. Wir erleben in unserer 
Welt trotz der größeren individuellen Freiheit und den vielfältigen Möglich- 
keiten zur Selbstverwirklichung eine wachsende Sinnleere, Hoffnungslosig- 
keit und Resignation. Immer mehr Menschen nehmen therapeutische Hilfe 
in Anspruch, um mit ihren Problemen fertig zu werden. Die alten, bewähr- 
ten Strukturen mit ihren festen Normen und Werten greifen nicht mehr. Der 
einzelne muß sich angesichts der vielfältigen Möglichkeiten immer wieder 
•in Freiheit" neu entscheiden. Das überfordert zahlreiche Menschen, die 
früher, ohne sich viele Gedanken zu machen, einfach mitgelebt haben, mit 
dem Strom geschwommen sind. Das gilt auch für den Bereich der Kirche. 

Als ich vor einiger Zeit in einem Kurs eine Metapher-Meditation zum 
Thema Hoffnung machte, drückte die Ordensoberin eines großen Kranken- 
hauses ihre persönliche Hoffnung in der Gruppe so aus: •Hoffnung ist für 
mich wie eine Raupe, die bei Stoßverkehr über die Autobahn kriecht". Wir 
waren von der scheinbar hoffnungslosen Aussage dieser Ordensfrau, die 



Karl Frielingsdorf 124 

sich in der Leitung des Krankenhauses und des Konventes restlos überfor- 
dert fühlte, sehr betroffen. 

Steht diese Aussage einer gläubigen Frau nicht stellvertretend für eine 
weltweite Hoffnungslosigkeit und Mutlosigkeit, die sich angesichts der 
schier unüberwindbaren, weltweiten Probleme auch in der Kirche breitma- 
chen? Hat sich in den letzten Jahren nicht so etwas wie eine kollektive Re- 
signation und depressive Grundstimmung in unseren Lebensbereichen, in 
den weltlichen und religiösen Gemeinden entwickelt? Junge Menschen di- 
stanzieren sich zunehmend von Staat und Kirche. Man spricht von einer 
Staats- und Kirchenverdrossenheit. 

Natürlich hat ein so komplexes Problem unterschiedliche Ursachen. Wir 
wollen uns auf eine wichtige Ursache beschränken: den Aktivismus und den 
damit verbundenen Streß als eine Hauptursache für die weitverbreitete Hoff- 
nungslosigkeit und Resignation auch in der Kirche. W. Habdank stellt diese 
Situation in seinem Holzschnitt •Tretmühle" dar1. 

2. Aktivismus und Streß, ein Phänomen unserer Zeit. 

Es ist müßig, den Menschen in unserem Land beweisen zu wollen, daß sie 
im Streß leben. Denn nicht erst der Topmanager mit seinem 20-Stunden-Ar- 
beitstag, sondern auch schon das Kleinkind mit berufstätigen Eltern, 
Schüler, Studenten, Hausfrauen, Arbeiter und Angestellte, alle leiden sie an 
Überforderung und klagen über Streß, obwohl die eigentliche Arbeitszeit 
immer kürzer wird. 

Es gibt unterdessen zahlreiche Literatur zu diesem Thema. Es liegen For- 
schungsergebnisse über den Streß vor, z.B. in der Schule, am Arbeitsplatz 
und in der Freizeit. Zentren für Entspannung, Entstressung, Kommunika- 
tion, Meditation und Kreativität bieten streßgeplagten Menschen Erholung 
für Leib und Seele an. Offensichtlich haben immer mehr Menschen das Be- 
dürfnis, aus ihrer beruflichen und privaten Streßsituation herauszukommen. 
Sie suchen Hilfe, um dem Teufelskreis von Leistungsdruck und Aktivismus 
zu entfliehen. Oft bestimmt der Streß sie bis in ihre Freizeit und Ferien hin- 
ein, wenn sie z.B. am Wochenende weiterarbeiten oder in den Ferien in ner- 
venaufreibenden Staus stehen und möglichst viele Kilometer und Besichti- 
gungen machen wollen. Nur wenigen Menschen gelingt es, das Steuer ge- 
gen alle Widerstände und Trends der Umwelt selbständig in die Hand zu 
nehmen und für ihr Leben andere Prioritäten zu setzen. Wer von uns weiß 

1 A.K. Ruf, (Hg.), In Erwartung. Meditationen zu Holzschnitten von W. Habdank, Freiburg 
1979, 21 



Wenn die Nächstenliebe zum Verhängnis wird 125 



Karl Frielingsdorf 126 

nicht aus eigener Erfahrung, wie schwer es ist, den Leistungsnormen und Er- 
wartungen zu widerstehen und im richtigen Augenblick nein zu sagen. 

Daher infizieren sich so viele an dieser Zeitkrankheit des Aktivismus, des 
Workolismus. Sie übernehmen immer mehr Aufgaben und setzen sich so- 
lange der Überforderung aus, bis die •Sicherung" durchbrennt und es zu 
psychischen und physischen Störungen kommt, zuweilen bis hin zum völli- 
gen Zusammenbruch. Das •Burn-out-Syndrom" wird unterdessen als die 
Krankheit unserer Leistungsgesellschaft angesehen. 

Allerdings tritt mit der dann notwendigen Zwangspause nicht schon au- 
tomatisch eine grundlegende Änderung des Verhaltens oder gar der eigenen 
Maßstäbe bezüglich Leistung und Selbstwert ein, ganz zu schweigen von 
Heilung. Denn Streßmelodien wie •Du mußt mehr leisten", •Es ist noch 
nicht gut genug", •Du mußt besser sein als die anderen", •Du darfst nie die 
Erwartungen der anderen enttäuschen", •Das bist du dir selbst und deinem 
Namen schuldig", •Sonst wirst du überrundet" etc. sind meist schon jahre- 
lang in die •Lebensplatte" eingeprägt. So besteht die Gefahr, daß die Nadel 
nach der Zwangspause in der gewohnten Umwelt allzu schnell wieder in die 
alte Rille rutscht. Es sei denn, die Zwangspause wird zu einer schöpferi- 
schen Pause genutzt, in der die eintönige und einsilbige Streßmelodie über- 
prüft und durch andere Variationen ergänzt wird. 

3. Der geistliche Aktivismus und Streß in der Kirche 

Wer die Worte Glauben, Christentum, Theologie, Kirche, geistliches Leben 
oder Orden hört und spontan assoziiert, wird sie wohl kaum mit Vorstellun- 
gen wie Aktivismus, Leistung, Erfolgsdenken oder Streß in Verbindung 
bringen. Denn diese Einstellungen widersprechen offensichtlich nicht nur 
der biblischen Botschaft, sie sind auch nicht in der geistlichen Überlieferung 
der Kirche beheimatet. 

Und doch ist das geflügelte Wort vom •Umhergehen der Erfolgs- und Lei- 
stungsteufel in der Kirche von heute" keine bloße Erfindung. Wir können 
uns selbst fragen, nach welchen Kriterien wir in christlichen Familien, Ge- 
meinden, Kommunitäten, in Diözesen Entscheidungen treffen und Men- 
schen einschätzen. Wie oft sind hier leistungsbezogene und materielle Ge- 
sichtspunkte ausschlaggebend. -Wer kennt nicht die von Termin zu Termin 
hetzenden geistlichen Manager, von denen erwartet wird, daß sie für alle und 
alles Zeit haben, nur nicht für sich selbst? Der Terminkalender ist vielfach 
wichtiger geworden als das Meßbuch oder das Brevier. Wir können weiter 
fragen: In welchem Verhältnis stehen Aktivitäten, Tagungen, Besprechun- 
gen etc. zu Zeiten der Stille, des Gebetes, der Muße und Entspannung im 



Wenn die Nächstenliebe zum Verhängnis wird 127 

normalen Tagesablauf eines christlichen Laien, eines Pfarrers, einer kirchli- 
chen Mitarbeiterin, einer Oberin, eines Theologieprofessors, eines Bi- 
schofs? Welche Prioritäten bestimmen in Wirklichkeit unser Leben? 

Typisch für den Trend zum Aktivismus und zur Überforderung im kirch- 
lichen Bereich sind folgende Beispiele. 

Ein Regionaldekan: 
•Seit Jahren bin ich von morgens bis abends im Streß. Die Arbeit schlägt über mir 
zusammen und macht mir immer weniger Freude. Sie zermürbt mich allmählich. Fe- 
rien und Exerzitien habe ich seit Jahren nicht mehr gemacht. Wer soll mich denn 
vertreten? 
Zum Meditieren komme ich schon lange nicht mehr und beim Brevierbeten schlafe 
ich am Abend oft ein. Wo kann man da noch innerlich Kraft und Zuversicht schöp- 
fen?" 
Dieser Dekan steht stellvertretend für viele Priester, die sich aus übertriebenem 
Pflichtbewußtsein, aus Angst vor Prestigeverlust (•Ohne mich geht es nicht"), aus 
Mißtrauen gegen die Mitarbeiterinnen oder nach dem Motto •ein Priester muß im- 
mer für alle da sein" ständig überfordern. 

Ein Diakon: 
•Meine Frau war zuerst Feuer und Flamme, als ich aus meinem ,weltlichen' Beruf 
in den kirchlichen Dienst wechselte. Jetzt haben wir dauernd Streit, weil ich zu we- 
nig zu Hause bin. Der Dekan verlangt, daß ich auch am Wochenende zur Verfügung 
stehe. Bei allem guten Willen stecken wir in einer schweren Ehekrise, u.a. weil ich 
abends zu lange arbeite und meinen freien Tag nicht einhalte. Aber ich habe einfach 
ein schlechtes Gewissen, abends früher Schluß zu machen, wenn mein Chef bis 
lange nach Mitternacht arbeitet...." 

Ein Chefarzt: 
•Freie Zeit für mich? Die kenne ich als Katholik nicht. Ich lebe für meine Arbeit 
und meine Kranken.... Sie fragen nach meinem Hobby? Mein Hobby ist halt meine 
Arbeit..." 
In seinem einseitigen Aktivismus bemerkte der Arzt nicht, daß er sich ,krank arbei- 
tete' und seit Jahren seine Familie vernachlässigte. Er war ganz erstaunt, als seine 
Frau eines Tages von Scheidung sprach. 

Ein Kaplan: 
•Man funktioniert halt, angesichts der vielen Arbeit. Was früher drei Kapläne unter 
sich aufteilten, muß ich jetzt allein schaffen. Ich bin eigentlich ständig beschäftigt. 
Überall, wo einer fehlt, muß ich als Jüngster einspringen. Aber dafür bin ich ja Prie- 
ster geworden. Für mich ist halt die Arbeit im Weinberg des Herrn wie ein Gebet, 
denn zum Meditieren habe ich keine Zeit. Das wäre Luxus. Wie heißt es so schön: 
Priesterleben - Opferleben." Die Frage ist, wie lange ein Kaplan eine solches Le- 
ben ohne größeren Schaden führen kann. 



Karl Frielingsdorf 128 

Eine Ordensoberin: 
•Eigentlich rotiere ich schon seit Jahren, fühle mich ständig überfordert, habe keine 
Zeit, einmal auszuspannen. Von der Arbeit werde ich förmlich aufgefressen. Aber 
ich habe ja gelernt, die Zähne zusammenzubeißen und durchzuhalten. Irgendwie 
geht es ja auch weiter, aber fragen Sie mich nicht wie ..." 

Wenn die •für die Kirche Tätigen" einen Prioritätenkatalog für ihren nor- 
malen Tag, eine Woche, einen Monat und ein Jahr aufstellen, dann zeigt sich 
übereinstimmend folgendes im kirchlichen Bereich: Eine relativ große Zahl 
nennen bereits als erste Priorität Leistung und Aktivitäten. Sie sind ganz er- 
staunt, wenn sie entdecken, daß so wichtige Dinge wie die Beziehung zu 
Gott, Zeiten des Gebetes und der Muße, Meditation und Eucharistie in ihrem 
Leben keinen allzu großen Stellenwert haben. 

Bei anderen stehen zwar die letztgenannten Prioritäten. Aber in einer ehr- 
lichen Realitätskontrolle, wieviel Zeit sie täglich, wöchentlich und jährlich 
für diese angegebenen Prioritäten aufwenden, zeigt sich schon bald, daß dies 
vielleicht die erwünschten, aber nicht die realen Prioritäten ihres Lebens 
sind. 

Die Beispiele ließen sich beliebig fortsetzen. Sie zeigen, wie sehr so ge- 
fährliche Zeittrends wie das Leistungs- und Erfolgsdenken, einseitiger Ak- 
tivismus und Streß bereits in den kirchlichen Bereich eingedrungen sind. Je 
leerer und ausgelaugter sich diese Aktivisten fühlen, je trostloser und aus- 
sichtsloser sie ihre Situation und die Zukunft empfinden, desto mehr flüch- 
ten sie wieder in die Arbeit. Sie können oft die Stille, das Alleinsein und 
letztlich sich selbst nicht mehr ertragen. Als ich einen Pfarrer fragte, ob er 
den vereinbarten freien Tag eingehalten habe, antwortete er freudig: •Ja, 
endlich konnte ich die schon lange liegengebliebenen Sachen aufarbeiten"! 
Wen wundert es, daß sich diese aktivistischen Seelsorgerinnen und Seelsor- 
ger innerlich von Gott und den Menschen verlassen fühlen, sich als Verlie- 
rer sehen und unglücklich sind. 

Solche gestreßten Christen greifen in ihrer Not oft zu Kompensationsmit- 
teln wie Alkohol, unmäßiges Essen oder Tabletten. Sie werden in ihren Ag- 
gressionen gegen ihre Umgebung und gegen sich selbst immer unberechen- 
barer, was sich dann häufig in Depressionen bis hin zur Suizidgefährdung 
äußert. Sie versuchen sich mit verschiedenen Abwehrmechanismen wie 
Rationalisieren oder Projizieren über ihren eigenen Zustand und die Re- 
aktionen der Umwelt hinwegzutäuschen: Sie verlieren immer mehr die 
Realitätskontrolle. Dabei wird nicht selten der ungezügelte, selbstzerstöre- 
rische Aktivismus und das Erfolgsdenken als •Nächstenliebe" oder die stän- 
dige Überforderung als •Opferbereitschaft" spirituell gedeutet. Gerade diese 
religiösen Fehlinterpretationen machen es schwer, die schädlichen Zeit- 



Wenn die Nächstenliebe zum Verhängnis wird 129 

geister Aktivismus-Leistung-Streß, wenn sie in christlichem Gewand auf- 
treten, in einer richtigen Unterscheidung der Geister zu entlarven2. 

4. Der unbewußte, überfordernde Leistungsgott. 

Eine weitere Ursache für eine übersteigerte und unangemessene Nächsten- 
liebe sind unbewußte Gottesbilder, die den Menschen bestimmen. Meist ist 
es der überfordernde Leistungsgott, der den geistlichen Aktivismus fördert. 

Die Leistung als Überlebenstrategie 

Die Formulierung •überfordernder" Leistungsgott ist bewußt gewählt, weil 
gerade in der Überforderung das Dämonische dieses scheinbar guten Gottes 
liegt. Indem er zur Übertreibung einer in sich guten Leistung verführt, er- 
reicht er letztlich die Selbstzerstörung des Menschen, der auch noch in dem 
Glauben lebt, •Gottes Willen zu erfüllen". Wen der ,Diabolos' (das griechi- 
sche Wort ,Diabolos' bedeutet: Verwirrer) nicht direkt zum Bösen verführen 
kann, den verleitet er dazu, das Gute maßlos zu tun3. 

Fast zwei Drittel (65 Prozent) der an einer Untersuchung über unbewußte 
Gottesbilder beteiligten 600 Frauen und Männer entdeckten den überfor- 
dernden Leistungsgott als ihr dämonisches Gottesbild. Dabei war ein deut- 
licher Unterschied zwischen den jüngeren und älteren Teilnehmerinnen und 
Teilnehmern festzustellen. 62 Prozent von denen, die den dämonischen Lei- 
stungsgott benannten, sind in der Zeit vor bis etwa 10 Jahre nach dem zwei- 
ten Weltkrieg geboren. Dieser Zeitabschnitt war stark vom Wiederaufbau 
bestimmt, wo die Eltern über ihre Kräfte hinaus .schufteten' und bauten, 
•damit es die Kinder einmal besser haben als wir". Auf diese Weise lebten 
sie ihren Kindern ein Modell von Leben vor, das die Arbeit, die Leistung 
und den Erfolg in den Vordergrund stellte. Obwohl alles für die Kinder ge- 
tan wurde, bemerkten nur wenige Eltern, daß sie paradoxerweise ihre Kin- 
der vernachlässigten, indem sie ihnen bei diesem stressigen Lebensstil die 
nötige Zeit, die ersehnte Zuwendung und Liebe vorenthalten mußten. 

2 Hier sind verschiedene Einflüsse unverkennbar, die ihren Ursprung in der Aufklärung bis 
hin zu marxistischem und humanistischem Gedankengut haben: Wenn der Mensch nur seine 
ganze Kraft und Intelligenz einsetzt, wenn die Menschheit ihre letzten Leistungsreserven mo- 
bilisiert, dann werden schließlich alle sozialen und individuellen Probleme gelöst werden. Es 
ist letztlich der alte Traum vom selbstgeschaffenen Paradies und vom Übermenschen. Viel- 
leicht ist die Versuchung zur Selbsterlösung heute größer geworden, weil das Baumaterial und 
die technischen Mittel viel perfekter sind als zur Zeit des Turmbaus zu Babel. 
3 Ausführliche Informationen über die unbewußten Gottesbilder und ihren Einfluß auf das re- 
ligiöse Leben finden sich in: K. Frielingsdorf, Dämonische Gottesbilder, Mainz 1993. 



Karl Frielingsdorf \ 30 

Diese Leistungstendenz gilt auch heute noch in unserer Gesellschaft. So 
antworten viele an der Untersuchung Beteiligten als ,Kinder unserer Zeit' 
auf die Frage nach den Lebensprinzipien und Prioritäten ihrer Eltern mit fol- 
genden Leitsätzen: •Leiste was, dann bist du was"; •Arbeit ist das ganze Le- 
ben"; •Arbeit macht das Leben süß"; •Arbeit ist die beste Medizin"; •Lei- 
stung und Erfolg machen den Wert eines Menschen aus" etc. Nicht selten 
waren diese •Lebensweisheiten" als Merksprüche über der Haustür oder an 
der Hauswand im Elternhaus angebracht. Auf diese Weise haben ganze Ge- 
nerationen als Selbstwertgefühl gelernt: •Ich bin nur soviel wert, wie ich lei- 
ste und Erfolg habe". 

4.2. Die Leistungspädagogik 

E. Erikson weist darauf hin, daß die dem Leistungsgott entsprechende Über- 
lebenstrategie bereits in der frühen Kindheit, der analen Phase, nach dem Ver- 
geltungsprinzip (do ut des = gibst du mir, dann geb ich dir) in der Reinlich- 
keitserziehung grundgelegt wird4. Menschen, denen diese Muster von Lei- 
stung und Erfolg in der Kindheit vorgelebt oder gar eingeprügelt wurden, zah- 
len für die eingehandelte Anerkennung und Zuwendung der Eltern meist ei- 
nen hohen Preis: Lebensängste, Skrupel, Perfektionismus und andere Zwänge 
können die schwerwiegenden Folgen einer solchen Leistungspädagogik sein. 

Besonders gefährdet ist die Entwicklung der Selbständigkeit und Auto- 
nomie in den Fällen, wo die Mutter ihre Zuwendung und sogenannte 
•Liebe" dem Kind als Leistung vorhält. Mit dem Hinweis auf das vierte Ge- 
bot •Du sollst Vater und Mutter ehren, auf daß es Dir wohl ergehe und Du 
lange lebest auf Erden", wird eine lebenslange Dankbarkeit eingefordert. 
Auf diese Weise bleibt das Kind auch noch als Erwachsener in einer sym- 
biotischen und abhängigen Beziehung, die die eigene Selbstwerdung ver- 
hindert. Dementsprechend litten nicht wenige der Teilnehmerinnen und Teil- 
nehmer noch im Erwachsenenalter unter starken Schuldgefühlen, weil sie 
sich gegen diese vereinnahmende •Dank-Schuld-Symbiose" gewehrt und ihr 
Recht auf das eigene Leben verteidigt hatten. 

Auffällig ist die verhältnismäßig große Zahl der Erstgeborenen in der Ge- 
schwisterreihe (etwa 35 Prozent), die diese leistungs- und erfolgsorientierte 
Überlebensstrategie gewählt haben. Meist mußten sie schon sehr früh Ver- 
antwortung für ihre jüngeren Geschwister übernehmen und mitarbeiten. Da- 
mit verdienten sie sich regelrecht ihre Anerkennung und Lebensberechti- 
gung von Seiten der Eltern. Gleichzeitig waren sie überfordert und ihnen 
fehlte eine unbeschwerte Kindheit, in der das Spielen im Vordergrund stand. 

E. Erikson, Identität und Lebenszyklus. Frankfurt 1973, 81 



Wenn die Nächstenliebe zum Verhängnis wird 131 

4.3. Die unbewußte Übertragung auf Gott 

Menschen, die zu einem solchen Leistungsdenken erzogen wurden, übertra- 
gen diese Erfahrungen oft unbewußt auf Gott, in der Meinung, auch Gottes 
Liebe müsse durch eigene Leistungen mit viel Mühe und Anstrengung ver- 
dient werden. In den Lebensskripts, in imaginativen Übungen, in Träumen 
und vor allem in Übungen zur Erarbeitung der Schlüsselposition mit ihrem 
korrespondierenden, unbewußten Gottesbild entpuppen sich diese •Lei- 
stungsgötter" als •Parasiten", deren Leistungshunger niemals zu stillen ist. 
Eine 51jährige Frau schreibt über ihren •Leistungsgott": •Dieser Ausbeu- 
tergott mißbraucht schamlos die Menschen, nachdem er sie betört hat, ihm 
aus Liebe zu dienen; man kann ihn nie zufrieden stellen, er verlangt immer 
mehr..." Andere charakterisieren diesen Leistungsgott als •Blutsauger", der 
wie ein Vampir die Lebenskraft heraussaugt5. 

Schwierig gestaltet sich die Entlarvung des •Leistungsgottes", wenn in ei- 
ner falsch verstandenen christlichen Pädagogik, sei es in der Familie, im Re- 
ligionsunterricht, in der Katechese, im Noviziat oder Priesterseminar, der 
Selbstverzicht einseitig idealisiert und die selbstlose Nächstenliebe verabso- 
lutiert als höchste Tugend verkündet wurde, nach dem Motto: •Liebe deinen 
Nächsten über alles, nur nicht dich selbst". 

Diese Maxime verfälscht das Hauptgebot der Liebe: •Liebe deinen Näch- 
sten wie dich selbst". In der biblischen Aussage wird die Nächstenliebe an 
der Selbstliebe gemessen. Eine einseitige religiöse Erziehung im Sinne der 
Selbst-losigkeit um des Leistungsgottes willen, übersieht, daß nur der 
Mensch selbst-los sein kann, der sein •Selbst" besitzt, dessen •Selbst" exi- 
stiert. Das mißverstandene Liebesgebot kann in seiner einseitig aszetischen 
Radikalität selbstzerstörerisch wirken. 

Besonders kompliziert war die Auseinandersetzung mit dem Leistungs- 
gott bei überforderten Priestern und kirchlichen Mitarbeiterinnen und Mit- 
arbeitern, die auftretende psychosomatische Krankheitssymptome als •Teil- 
nahme am Leiden Christi" und damit als wichtigen Teil ihrer Jesus-Nach- 
folge deuteten. 

Ein unbewußt verehrter Leistungs-Dämon kann auch magische Züge an- 
nehmen. So wenn Frau R. schreibt: •Nur eine Leistung bringt mir von Gott 
eine Belohnung und Anerkennung ein. Je mehr ich mich anstrenge, umso 
größer fällt der Lohn aus. Auch Gott ist an dieses Gesetz des ,Gebens und 
Nehmens' gebunden". Gnade und Erlösung müssen hier ,verdient' werden, 
ein •geistlicher Aktivismus", der geradezu menschenfeindlich ist. 

5 K. Frielingsdorf, Dämonische Gotteshilder, 152ff 



Karl Frielingsdorf 132 

4.4. Die Auseinandersetzung mit dem dämonischen Leistungsgott 

Der erste Schritt aus diesem Teufelskreis von Leistung, Überforderung und 
Frustration ist die bewußte Auseinandersetzung mit dem einseitigen, dämo- 
nischen Leistungsgott, der das Leben bisher unbemerkt beeinflußt und ge- 
prägt hat. Nach dem Anschauen und Bearbeiten der ,Leistungsmuster', in 
denen unbewußt die erlernten Überlebensstrategien und Verhaltensweisen 
der Kindheit wiederholt werden, besteht die Chance, bewußt andere Akzente 
zu setzen. Dann können die Betroffenen eigenverantwortlich entscheiden, 
ob sie einerseits die positiven Anteile an der übernommenen Leistungsma- 
xime beibehalten und andererseits die negativen Anteile durch korrigierende 
und neue Elemente ergänzen wollen. 
Hierbei können Worte und Gleichnisse der Bibel Mut machen: Z.B. die Be- 
gegnung Jesu mit Martha und Maria (Lk 10,38ff.), das Gleichnis von den 
Arbeitern im Weinberg (Mt 20,Iff.), vom verlorenen Sohn und dem barm- 
herzigen Vater (Lk 15,1 Iff.) oder vom Pharisäer und Zöllner (Lk 18,9ff.). 
Allerdings ist ein wichtiger Schritt auf dem Weg der Verwandlung des dä- 
monischen Gottesbildes in ein heilendes, daß ich den Lebensverheißungen 
des wahren Gottes mehr glaube als den leeren Versprechungen des Versu- 
chers, der sich z.B. als Leistungsdämon immer wieder einschleicht. Hier gilt 
es, die Geister zu unterscheiden, um zu einem heilsamen Tun zu gelangen: 

•Dies sei die erste Regel im Tun: 
Vertraue so auf Gott, 
als hinge der gesamte Erfolg 
der Dinge von dir, 
nichts von Gott ab; 
aber wende ihnen so alle Mühe zu, 
als würdest du nichts 
und Gott alles allein tun"6. 

Bei dieser •Unterscheidung der Geister" hat vielen folgende leibhaft gestal- 
tete Übung geholfen. Die Gruppe bildet einen Kreis um den •Leistungsbe- 
sessenen", genannt A. Er steht in der Mitte und alle strecken ihm bittend und 
fordernd die leeren Hände entgegen, damit er sie füllen kann mit dem, was 
sie fordern. Zunächst geht A. langsam von einem zum anderen und legt sym- 
bolisch etwas in die Hände, verbunden mit einem kurzen Blick. Dann wird 
das Tempo des Herumgehens und Verteilens immer mehr beschleunigt, bis 
es A. allmählich schwindelig wird und er hilflos stehen bleibt. A. spürt den 

' Thesaurus spiritualis Societatis Jesu. Vatikanstadt 1948, 480, Nr. II 



Wenn die Nächstenliebe zum Verhängnis wird 133 

Bewegungen im Körper und den damit verbundenen Gefühlen nach. Auf die 
Frage: •Was geschieht, wenn sie dieses Herumlaufen und Austeilen noch ei- 
nige Stunden fortsetzen würden?" antwortet er: •Ich würde erschöpft in der 
Mitte des Kreises zusammenbrechen". Eine weitere Frage: •Was würden 
dann die Umstehenden im Alltag tun?". Seine Antwort: •Sie würden mich 
vermutlich liegen lassen und sich abwenden, weil ich für sie nichts mehr 
bringe, weil ich für sie nicht mehr nützlich bin." Viele haben ähnliche 
schmerzvolle Erfahrungen im Alltag gemacht. 

Wenn die eben beschriebene Übung fortgesetzt wird, kann die sogenannte 
Nächstenliebe' entlarvt werden. A. dreht sich, in der Mitte stehend, mit aus- 
gestreckten Armen immer schneller um die eigene Achse. Jetzt ist auch kein 
Blick mehr möglich zu denen, die ihm ihre fordernden Hände entgegen- 
strecken. A. muß sich auf sich selbst konzentrieren, damit er überhaupt auf 
den Füßen stehen bleiben kann. Schon wenig später ist der Punkt erreicht, 
wo er sich nur noch mit geschlossenen Augen im Kreis um sich selbst dre- 
hen kann und sich schließlich in der Mitte niedersetzt, außer Atem, orien- 
tierungslos. 

Die Übung zeigt schmerzlich die selbstzerstörerische Tendenz einer 
falsch verstandenen Nächstenliebe auf, die nicht an einer geordneten Selbst- 
liebe gemessen wird. Diese ,Nächstenliebe' gleicht letztlich, wie in der 
Übung, einem •Sich-in-den-Mittelpunkt-stellen", einem •Kreisen-um-sich- 
selbst", das keinen befriedigt, weder den Gebenden noch den Empfangen- 
den. 

Für die meisten ist es in dieser Übung schwierig, gestalterisch-symbolisch 
eine positive Lösung zu finden. Sie bleiben hilflos im Kreis stehen, gehen 
auf einen oder zwei zu, wobei die anderen dann fordernd an ihnen zerren. 
Manche lassen sich in der Kreismitte nieder. Andere flüchten aus dem Kreis. 
Nur wenige kommen auf die Idee, sich in den Kreis mit den anderen einzu- 
reihen, z.B. mit offenen Händen, um so die eigene Bedürftigkeit zu zeigen 
oder mit einer gebenden und nehmenden Hand, um die notwendige Wech- 
selbeziehung von ,Geben und Nehmen' in der Nächsten- und Selbstliebe 
darzustellen. 

In der Auseinandersetzung mit dem •Leistungsdämon" zeigt sich häufi- 
ger folgende Variante: Unter dem ständigen Druck der Überforderung des 
Leistenmüssens versuchen sich manche unbewußt von •diesem unersättli- 
chen Gott" zu befreien, indem sie in der Beziehung zu Gott auf Distanz ge- 
hen. Das kann sich z.B. darin äußern, daß sie nicht mehr beten und medi- 
tieren, keine Zeit für Gott haben oder aus der Kirche austreten. Sie drehen 
ihm ganz den Rücken zu und wenden sich von ihm ab nach dem Motto: 
•Wenn ich diesem Gott ständig Leistung und Erfolg vorweisen muß, ohne 
ihn je zufrieden stellen zu können, dann setze ich meine Kräfte lieber für 



Karl Frielingsdorf \ 34 

mich selbst ein und verwirkliche und erlöse mich selbst, ohne diesen Gott, 
der mich doch nur ausbeutet und quält". 

Im Grunde ist dies eine Fortsetzung des •Leistungsmusters". Denn so ori- 
entieren sie sich an einem Selbstverwirklichungs- und Selbsterlösungskon- 
zept, nach dem für den Menschen letztlich alles machbar und leistbar ist. 
Gleichzeitig tritt in einem solchen Verhalten der Mensch in Konkurrenz zu 
Gott: Er wird sein eigener Erlöser und Befreier und Gott spielt bestenfalls 
als tranzendentes und fernes Wesen (k)eine Rolle. Dieser einseitige Versuch 
der Selbstverwirklichung führt schon bald zu Enttäuschungen und Frustra- 
tionen, weil der Leistungsdruck nur noch größer wird. Jetzt hängt alles vom 
Menschen ab, der als selbsternannter Gott' sich ständig selbst überfordert. 

5. Einige konkrete Hinweise zur Überwindung 
des •geistlichen Aktivismus" 

Wir sind ausgegangen von einer typischen Krisensituation unserer Zeit: von 
einer um sich greifenden Resignation und Hoffnungslosigkeit in der Kirche. 
Wir fanden als Ursachen: Den vom Zeittrend favorisierten Aktivismus, den 
Leistungszwang und den damit verbundenen Streß. Weiter konnten wir se- 
hen, daß gerade ein als Nächstenliebe mißdeuteter und getarnter geistlicher 
Aktivismus die eigentlichen Quellen unseres Glaubens und unserer Hoff- 
nung verschütten und zu schweren Störungen führen kann. 
Wie kann ich nun aus dem aktivistischen Teufelskreis herauskommen? 

Besinnen wir uns zunächst auf die wesentlichen Elemente unseres Glau- 
bens und Lebens in der Nachfolge Christi. Um eine solche grundlegende Be- 
sinnung durchzuführen, brauchen wir genügend Zeit für Ruhe und Samm- 
lung. Denn eine solche Reflexion kann nur in einem Raum der Stille, des 
Gebetes und des geistlichen Gesprächs fernab von den täglichen Aktivitäten 
und Verpflichtungen gelingen. 

Wenn heute in den Zentren für Entspannung und Entstressung von Ärzten 
und Therapeuten betont wird, daß der Mensch Zeiten der Ruhe, der stillen 
Reflexion, der Meditation und Muße notwendig braucht, dann greifen sie 
eine Grunderfahrung der christlichen Tradition auf. Was z.B. Benedikt mit 
seinem ,ora et labora' (bete und arbeite) meint oder was Ignatius mit seinem 
,contemplativus in actione' (beschaulich in der Tätigkeit) beschreibt, weist 
darauf hin, daß sich das Leben des Christen nicht in einseitigem Aktivismus 
erschöpft. Neben der Nächstenliebe steht gleichberechtigt die Selbstliebe, 
die beide in der Gottesliebe verwurzelt sind. In der Begegnung mit Maria 
und Martha hat Jesus auf die zwei wesentlichen Aspekte des christlichen 
Lebens hingewiesen: auf der einen Seite das Gespräch mit Gott im Gebet 



Wenn die Nächstenliebe zum Verhängnis wird 135 

und die Selbstbesinnung verbunden mit Muße und Entspannung; und auf der 
anderen Seite die Aktivität und der Einsatz für den Nächsten (Lk 10,38ff.). 
Beides gehört zusammen. Wird eine der Polaritäten einseitig gelebt, dann 
kann echtes geistliches Leben, kann •Liebe" nicht gelingen. 

Der Teufelskreis Aktivismus - Leistung - Streß beginnt dort, wo die Ar- 
beit zum einzigen Gebet des Christen wird, wenn das Liebesgebot einseitig 
zu (un)gunsten der Nächstenliebe verkürzt und somit verfälscht wird in: 
•Liebe deinen Nächsten über alles". Die Humanwissenschaften lehren 
ebenso wie die christliche Tradition, daß sich erst aus einer gesunden Selbst- 
liebe (nicht zu verwechseln mit Egoismus) eine echte Liebe zu Gott und dem 
Nächsten entwickeln kann. Dagegen verhindern Aktivismus und Streß die 
Entwicklung und Entfaltung der Nächstenliebe, denn sie entstammen häufig 
narzißtischen und masochistischen Wurzeln. Doch so zerstören sie auf die 
Dauer nicht nur den Menschen selbst (Burn-out), sondern auch seine positi- 
ven Beziehungen zu Gott und den Mitmenschen. 

Die fundamentale ,Revision de vie' setzt solche Zeiten der Stille und 
Selbstbesinnung für das Leben eines Christen als notwendig voraus. Hier 
wäre langfristig ein Umdenken und eine Bewußtseinsänderung in der Kir- 
che vonnöten, damit wir die Stille, das Gebet in seinen vielfältigen Formen, 
die Kreativität und Innerlichkeit des geistlichen Lebens gegen den Zeittrend 
wieder mehr bejahen und praktizieren. 

Natürlich muß sich hier jeder von uns die Frage stellen: Welche Prioritä- 
ten bestimmen mein Leben, welche Kriterien und Maßstäbe spielen bei mir 
letztlich eine Rolle? Was will ich? Was bin ich bereit dafür zu tun? Ganz 
konkret: Wieviel Zeit nehme ich mir an einem Tag, in einer Woche, in einem 
Monat, in einem Jahr für mich persönlich, für Selbstbesinnung, Gebet und 
Entspannung? In welchem Verhältnis will ich die Zeiten der Stille, der Ent- 
spannung und geistlichen Reflexion zu den Zeiten der Aktivität und Leistung 
setzen? Wie will ich in meinem Leben die Zeiten für Gott, für den Nächsten 
und für mich selbst ausgewogen gestalten? Bei dieser Reflexion kann eine 
spiegelbildliche Sichtweise hilfreich sein, die eigene Realität wahrzuneh- 
men, um davon ausgehend geeignete und realistische Schritte zu gehen: Wie 
erleben mich die anderen? Welches Lebensmodell biete ich den Menschen 
meiner Umgebung an, als Mutter, als Vater, als kirchliche Mitarbeiterin, als 
Priester, als Lehrerin, als Diakon? Strahlt mein Leben mehr Hoffnung, Zu- 
versicht oder mehr Hoffnungslosigkeit und Resignation aus? Wirke ich wie 
ein termingehetzter Manager, der durchs Leben eilt und niemals verweilt? 
Nehme ich mir genügend Zeit für mich selbst, zur Erholung, zum Genießen, 
für meine Freunde, für meine Familie, meine Gemeinschaft? 

Oft hindern uns negative Elternbotschaften daran, eine ausgewogene und 
heilsame Nächsten-, Selbst- und Gottesliebe zu leben und zu gestalten. Hier 



Karl Frielingsdorf 136 

kann die Frage hellhörig machen: Habe ich Zeiten für mich, wo ich tun und 
lassen kann, was mir Spaß macht, ohne daß gleich der Zeigefinger des El- 
tern-Ichs mahnt: •Wie kannst du nur so sinnlos deine Zeit vergeuden? Wo 
bleibt dein Verantwortungsgefühl? Was hättest du alles in der freien Zeit tun 
können? Was sollen die anderen denken? Wolltest du nicht immer für die an- 
deren da sein? Ist das nicht sehr egoistisch"? Diese negativen Elternbot- 
schaften, die sich in sogenannten Gewissensbissen oder Schuldgefühlen 
äußern, sind meist schon in der Kindheit tief eingeprägt worden und treiben 
uns dem Aktivismus und Erfolgsdenken in die Arme, wenn wir diese Bot- 
schaften nicht bewußt umschreiben und durch die christliche Botschaft er- 
gänzen. 

6. Schluß 

Die Botschaft Jesu für unsere Zeit heißt nicht: Noch mehr Aktivitäten, mehr 
Leistungen, mehr Erfolg, mehr Streß oder •Liebe deinen Nächsten über al- 
les". Jesu Botschaft ist vielmehr die einer geordneten Gottes- und Selbst- 
liebe, die in Selbstbesinnung und persönlichem Gebet gründen und nur so 
eine stimmige Nächstenliebe ermöglichen. Aus einer solchen geordneten 
Selbstliebe erwachsen dann die Energie und die Freude für das apostolische 
Wirken in der Nachfolge Jesu, für die Verkündigung der Frohbotschaft. 

Dann kann aus der negativen Raupen-Metapher der Hoffnungslosigkeit: 
•Hoffnung ist für mich wie eine Raupe, die bei Stoßverkehr über die Auto- 
bahn kriecht" eine Metapher der Zuversicht werden, wie im folgenden Ge- 
dicht über die Bärenraupe7: 

Chance der Bärenraupe, über die Straße zu kommen 

Keine Chance. Sechs Meter Asphalt. 
Zwanzig Autos in einer Minute. 
Fünf Laster, ein Schlepper, ein Pferdefuhrwerk. 

Die Bärenraupe weiß nichts von Autos. 
Sie weiß nicht, wie breit der Asphalt ist. 
Weiß nichts von Fußgängern, Radfahrern, Mopeds. 

7 R.O. Wiemer, Chance der Bärenraupe. In: P. Jakobi (Hg.), Damit unser Leben gelingen 
kann, Mainz 1981, 98 



Wenn die Nächstenliebe zum Verhängnis wird 137 

Die Bärenraupe weiß nur, daß jenseits 
Grün wächst. Herrliches Grün, vermutlich freßbar. 
Sie hat Lust auf Grün. Man müßte hinüber. 

Keine Chance. Sechs Meter Asphalt. 
Sie geht los. Geht los auf Stummelfüßen. 
Zwanzig Autos in der Minute. 

Geht los ohne Hast. Ohne Furcht. Ohne Taktik. 
Fünf Laster, ein Schlepper. Ein Pferdefuhrwerk. 
Geht los, und geht und geht und geht und kommt an. 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

•Es ist der Herr" (Joh 21,7) 
Betrachtungen zur ältesten Pantokrator-Ikone des Sinaiklosters 

Seit der Geburt Jesu Christi erreicht das Wort Gottes die Ohren der Menschen auf 
menschliche Weise; seit jener Zeit hat Gott ein menschliches Gesicht. Deshalb ha- 
ben Theologen es immer wieder neu versucht, das Wort Gottes in menschliche 
Worte umzusetzen und Künstler haben sich bemüht, das menschliche Antlitz Gottes 
darzustellen. 

Doch ist das nicht so einfach, wie es klingt: Auch wenn Gott uns in Jesus Chri- 
stus menschlich nahe kommt, so bleibt er doch der Geheimnisvolle, der unbegreif- 
bare Gott. Wir können auch Jesus nicht einfach auf ein Wort festlegen, wir können 
ihn nicht in ein bestimmtes Christusbild einsperren. Immer ist er der ganz andere, 
den wir nie völlig erfassen. Immer wenn wir meinen, ihn zu kennen, wenn uns sein 
Gesicht vertraut geworden ist, so sollten wir uns aufrütteln lassen von den vielen an- 
deren Gesichtern, die er uns zuwendet. 

Deshalb wollen wir hier ein Christusbild betrachten, das uns wieder neu die Au- 
gen öffnen kann für die vielen Gesichter Christi, da es das fleischgewordene Wort 
Gottes zugleich in seiner göttlichen Majestät und in seiner menschlichen Güte und 
Nähe darzustellen versucht. Es ist jedenfalls kein einfacher, kein •pflegeleichter" 
Jesus, der uns da anblickt; es ist ein forderndes, ein einnehmendes Gesicht. Aus die- 
sem Grunde wollen wir den Satz über dieses Bild schreiben, den der Lieblingsjün- 
ger am See Tiberias zu Petrus sagte: •Es ist der Herr" (Joh 21,7). 




