
•Leichte Last" 
Der die Beladenen zu sich ruft 

Willi Lambert, Augsburg 

Gleich zwei von sieben Teilen überschreibt Milan Kundera in seinem Er- 
folgsroman •Die unerträgliche Leichtigkeit des Seins" mit der Zeile •Das 
Leichte und das Schwere". Auf den ersten Seiten reflektiert er: •Was soll 
man also wählen? Das Schwere oder das Leichte? ... Parmenides antwortete: 
das Leichte ist positiv, das Schwere ist negativ. Hatte er recht oder nicht? 
Das ist die Frage. Sicher ist nur eines: der Gegensatz von leicht und schwer 
ist der geheimnisvollste und vieldeutigste aller Gegensätze".1 

Ist •Die unerträgliche Leichtigkeit des Seins" nur ein Erfolgstitel, ein pro- 
vozierendes Wortspiel oder mehr? Biblisch gesehen spielt jedenfalls Jesus 
selber mit den Worten von leicht und schwer, wenn er die Mühseligen und 
Beladenen zu sich lockt mit der Verheißung einer •leichten Last". 

•Meine Last ist leicht" 

Es gibt Lasten, die erdrücken, und es scheint auch eine •unerträgliche Leich- 
tigkeit" zu geben. Für Jesus gibt es, so bei Matthäus aufgeschrieben, eine 
leichte Last. Wo ist diese leichte Last zu finden? Es ist seine Last von der er 
sagt: •Meine Last ist leicht." Ja, er lädt geradezu ein, von ihm das Geheim- 
nis der leichten Last zu lernen: 
•Kommt alle zu mir, die ihr euch plagt und schwere Lasten zu tragen habt. Ich werde euch Ru- 
he verschaffen. Nehmt mein Joch auf euch und lernt von mir; denn ich bin gütig und von Her- 
zen demütig; so werdet ihr Ruhe finden für eure Seele. Denn mein Joch drückt nicht, und mei- 
ne Last ist leicht." (Mt 11,28-30) 

Die leichte Last hat Teil an der Paradoxie der Seligpreisungen. Nach die- 
sen gibt es eine Armut, die reich macht; eine Trauer, aus der Trost erwächst; 
einen Hunger, der Sättigung gibt; - und eine Last, die leicht ist und Leich- 
tigkeit schenkt. 

Jesus scheint um die Schwerlastigkeit menschlichen Daseins zu wissen. 
Er weiß um die Lasten, die jemand sich selber auferlegt. Dies ist in dem 
Wort •sich plagen" gesagt. Hier schwingt die Vorstellung mit, daß Men- 
schen sich selbst mit etwas zwanghaft herumquälen, •sich plagen". Und der 

M. Kundera, Die unerträgliche Leichtigkeit des Seins. Frankfurt 1995, 9. 



Willi Lambert 162 

Text spricht von den Lasten, die einem einfach von außen her aufgebürdet 
werden. 

Jesus redet nicht davon, daß den Menschen diese Lasten einfachhin abge- 
nommen werden. Jesus verspricht nicht ein schwereloses Dasein. Er spricht 
von einer leichten Last. Beim Bericht von der Himmelfahrt noch scheinen 
die Jünger diese Lektion lernen zu müssen. 
•Als er das gesagt hatte, wurde er vor ihren Augen emporgehoben, und eine Wolke nahm ihn 
auf und entzog ihn ihren Blicken. Während sie unverwandt ihm nach zum Himmel empor- 
schauten, standen plötzlich zwei Männer in weißen Gewändern bei ihnen und sagten: Ihr Män- 
ner von Galiläa, was steht ihr da und schaut zum Himmel empor?" (Apg 1,9-11) 

Es bedarf einer eigenen Weisung, welche die Jünger •auf den Boden der 
Tatsachen" verweist: auf das Leben in Jerusalem, in der Stadt, in Galiläa, auf 
dem See. Mit Christus ist der Himmel •auf die Welt gekommen", die Er- 
denlast ist leicht geworden. So jedenfalls sagt das Evangelium. Die Lebens- 
last ist leicht geworden, weil sie mit Christus zusammen getragen werden 
kann. 

Es gibt alltägliche und sonntägliche Erfahrungen, die etwas von der Mög- 
lichkeit, der Wahrheit, der Wirklichkeit leichter Last erahnen lassen. Die Er- 
innerung an den vielleicht glücklichsten Augenblick in einer Freundschaft 
mit einem Schulkameraden, der später in den Bergen umkam, ist für mich 
verbunden mit dem Ziehen einer Last: Die Kette an seinem Fahrrad war ge- 
brochen und so fuhren wir 20 Kilometer heimwärts, einen Arm über die 
Schulter des andern gelegt, während jeweils einer in die funktionierende Pe- 
dale trat. Das war das Erleben einer leichten Last, und ein Joch, eine Ver- 
bundenheit, die nicht drückte, sondern Band und Bund der Freundschaft 
war. 

Das Wort von der leichten Last hat seinen Ort im Evangelium von 
Mattäus. Aber dem einmal auf die Spur gekommen, läßt sich die •frohe Bot- 
schaft der Schwerkraft" in vielen Texten verstreut in der ganzen Bibel fin- 
den. 

•Nach Zahl, Maß und Gewicht..." 

Gemeinhin wird •unsere Zeit" im Gegensatz zum Welt-und Schöpfungsver- 
ständnis •der Alten" durch das naturwissenschaftliche Verstehen der Wirk- 
lichkeit gekennzeichnet. Diese Charakterisierung ist zutreffend aber doch 
auch zu einfach. Auch das Buch der Weisheit bringt das Schöpfungshandeln 
Gottes in gewissem Sinn schon auf den naturwissenschaftlichen Begriff: 
•Du hast alles nach Maß, Zahl und Gewicht geordnet." (Weish 11,20) Gott 
als Schöpfer der Erde, der Welt, des Universums, des Kosmos sah seinen ei- 



Der die Beladenen zu sich ruft 163 

genen Schöpfungsgedanken, seine spielerische Weisheit am Werk •als er 
dem Wind sein Gewicht schuf (Ijob 28,25). Gewicht, Schwere ist für Isra- 
els Weisheitslehrer, Theologen und Fromme ein zentrales Wort, das weit 
mehr besagt als eine bloße Maßeinheit. Gewicht bedeutet die Größe und das 
Wesen der Schöpfung und zugleich die Heiligkeit, Herrlichkeit, Größe und 
Macht Gottes. Die Schwerkraft mit den zentrifugalen und zentripedalen Be- 
wegungen hält die Welt in wuchtigem Schwung zusammen und in Bewe- 
gung. 

Schwere, Gewicht ist Urbild für Gottes Wesen. Kabod, das Wort für Herr- 
lichkeit,  so lautet die Auskunft des biblischen Lexikons, kommt von 
•schwer sein und bedeutet: was schwer, gewichtig macht, imponiert, Anse- 
hen verleiht, wie Reichtum oder Macht." Die Schöpfung ist gewaltig, ist 
•eine Wucht". Das Aufleuchten der göttlichen Herrlichkeit in ihr bringt den 
Menschen dazu, den Ursprung dieser Herrlichkeit zu loben, zu preisen, zu 
ehren. Wann immer ein Mensch ins Staunen gerät, vielleicht sprachlos ist 
vor Staunen, da erfährt er etwas vom •Gewicht", von der •Wucht" der 
Schöpfung: Im Blick in die unermeßlichen Weiten des Weltalls; im unfaß- 
baren inneren Trost, den ein Ignatius von Loyola beim Aufschauen zu den 
Sternen immer wieder erfährt; im Staunen über Bergmassive und Gipfel; im 
Schauen der Augen auf alle Herrlichkeiten der Schöpfung - die unsichtbare 
atomare Welt und die Kristalle, die Moose und Farne, die Blumen und alles, 
was sich regt und bewegt, und schließlich der Mensch selber. 
•Herr, unser Herrscher, wie gewaltig ist dein Name auf der ganzen Erde; 
über den Himmel breitest du deine Hoheit aus... 
Seh' ich den Himmel, das Werk deiner Finger, 
Mond und Sterne, die du befestigt: 
Was ist der Mensch, daß du an ihn denkst, 
des Menschen Kind, daß du dich seiner annimmst? 
Du hast ihn nur wenig geringer gemacht als Gott, 
hast ihn mit Herrlichkeit und Ehre gekrönt." (Ps 8,2-6) 

Der Mensch - ausgespannt zwischen der Unendlichkeit und dem Nichts - 
was ist der Mensch? - •Nur wenig geringer als Gott." Welche Höhe und 
Tiefe des alttestamentlichen Selbstbewußtseins drückt sich in diesen Worten 
aus. In dem Maße, in dem ein Mensch in dieser Wahrheit lebt, ist er erlöst 
von Größenwahn und von Minderwertigkeitskomplexen. 

Was ist der Mensch? Was ist die ganze Welt? - Bei Jesaja heißt es: •Die 
ganze Welt ist ja vor dir wie ein Stäubchen auf der Waage" (Jes 40,15), wie 
ein •Tropfen am Eimer". Ist diese Welt nicht wie ein Nichts? - Welche über- 
raschende Auskunft gibt da Ignatius von Loyola, der in einer gewaltigen Zu- 
sammenschau am Cardonerfluß Gottes Welt und Schöpfung und ihren inne- 
ren Plan und Sinn schaute? Er gibt eine erstaunliche Auskunft in der •Be- 
trachtung zur Erlangung der Liebe" in seinem Exerzitienbuch: 



Willi Lambert 164 

•Erwägen, wie Gott sich in allen geschaffenen Dingen auf dem Angesicht der Erde für mich 
müht und arbeitet, das heißt, sich in der Weise eines Arbeitenden verhält, wie in den Himmeln, 
Elementen, Pflanzen, Früchten, Herden usw., indem er Sein gibt, erhält, belebt und wahrneh- 
men macht usw." (EB 236) 

Vielleicht fast ein wenig theologisch bedenklich: Ein Gott, dem die Welt 
Mühe macht, der für den Menschen arbeitet, dessen Schöpfung seine Werk- 
statt ist und der so an den Bauhandwerker Josef und den •Sohn des Zim- 
mermanns" erinnert! 

Die Welt hat Schwere, hat Gewicht und wer mit ihr umgeht spürt diese 
Schwere, bekommt Schwielen an die Hände und muß immer wieder den 
Schweiß von der Stirne wischen. Das ist Leben. Auch das ist Leben und si- 
cher ist nicht nur Leben der Hauch der Zigarettenreklame, der verspricht, 
daß das Welterlebnis sich in Leichtigkeit und blauen Rauch auflöst: That's 
life! - What's life? 

Leben, das ist die Suche nach dem Gleichgewicht. Leben, das ist Tanz, ist 
Schwung schwebender Schwere. Leben, das ist Wuchten von Gewichten. 
Leben ist das Verdienen des täglichen Brotes im •Schweiße des Angesich- 
tes" (Gen 3,19) - Manchesmal bedarf dieses Leben der Erinnerung: •Ver- 
gessen Sie nie, das Leben ist eine Herrlichkeit." (R.M. Rilke) 

•Das Tun unter der Sonne lastete auf mir" (Koh 2,17) 

Was man von Kohelet, dem alttestamentlichen Weisheitslehrer, der oft als 
Skeptiker gesehen wird, weiß, ist der immer wieder wiederholte Ausspruch, 
daß alles Lufthauch, Gespinst, Eitelkeit, Wind sei. Alles was schwer und ge- 
wichtig, groß und stark, eindrucksvoll und imponierend ist - ist alles nich- 
tig. Wissen und Können, Tun und Lassen, Glück und Freude, Besitz und An- 
sehen - •das alles ist Windhauch und Luftgespinst." (Koh 1,14) Was nicht 
bedeutet, Kohelet sei alles leicht gefallen. Gerade die Erfahrung der Nich- 
tigkeit und Hinfälligkeit lastet auf ihm: •Denn das Tun, das unter der Sonne 
getan wurde, lastete auf mir als etwas Schlimmes." (Koh 2,17 vgl. 6,1) 

Last ist ein Urwort für alles Schlimme. Last ist oft auch Belastung. 
Schwere bringt Beschwernis, Beschwerden, Schwierigkeiten. In der Welt 
des Kohelet ist dies noch deutlicher als in unserer Welt der Gabelstapler, 
Hochkräne, Hochseetanker und Lastwagen. Der Mensch im Altertum war 
immer beschäftigt mit Tragen: Brennholz und Wasser, Früchte und Werk- 
zeug. Vor allem der Sklave war fast identisch mit dem Lastenträger. Wie 
konnten die Paläste der Reichen gebaut werden? Von Salomo heißt es, daß 
er 70.000 Lastenträger im Gebirge hatte (1 Kön 5,29). Was mußten die Is- 



Der die Beladenen zu sich ruft 165 

raeliten alles tragen, schleppen, wuchten, zerren, keuchen im Land der Py- 
ramiden? 

Last ist vom ersten bis zum letzten Buch der Bibel ein Urwort für die Be- 
schwerlichkeit menschlichen Lebens: •So ist verflucht der Ackerboden dei- 
netwegen. Unter Mühsal wirst du von ihm essen, alle Tage deines Lebens." 
(Gen 3,17) Alles kann zur Last, zur Belastung werden: Last ist die •Hun- 
gersnot, die schwer auf dem Land lastete" (Gen 12,10). Last ist die Verant- 
wortung, die Mose •mit dem ganzen Volk auferlegt" wird (vgl. Num 11,11). 
Last sind die feindlichen Heere, die •das ganze Land auffressen; weder die 
hohen Berge noch die Täler und Hügel werden ihre Last tragen können." 
(Jdt 7,4) Last sind die Menschen, die einander zur Last fallen. Und Ijob fragt 
Gott: •Bin ich dir denn zur Last geworden?" (Ijob 7,20). 

Es scheint, daß vor allem die Schuld als Last erfahren wird - die Schul- 
denlast: •Unsere Vergehen und Sünden lasten auf uns, wir siechen ihretwe- 
gen dahin." (Ez 33,10) - Und Jahwe spricht zu seinem Volk: •Denn dich er- 
drückt dein Verbrechen gegen den Libanonwald, und die Vernichtung des 
Großwilds lastet auf dir." (Hab 2,17) Der Psalmist drückt seine Sündener- 
fahrung mit den Worten aus: •Meine Sünden schlagen mir über dem Kopf 
zusammen, sie erdrücken mich wie eine schwere Last." (Ps 38,5) 

Für die Belastungen des Lebens gebraucht der Mensch unserer Tage nicht 
besonders häufig das Wort •Sünde". Von Lebenslast von Schuldenlast da- 
gegen sind viele gedrückt. Ganz wörtlich und finanziell verstanden: Millio- 
nen Menschen sind unerträglich verschuldet, verlockt durch unseriöse Kre- 
ditangebote und getrieben von süchtiger Konsumabhängigkeit. Ganze Völ- 
ker können nur noch menschenwürdig leben, wenn eine internationale Ent- 
schuldung gewährt wird. Darin lag ein Sinn des alltestamentlichen Jobel- 
jahres, daß Entlastung von Schulden gewährt wird. • Papst Johannes Paul 
II. hat dringlich angeregt, daß die Kirche auf den Feiertag des Jahres 2000 
hin sich für eine solche weltweite Entschuldung stark macht. 

Sicher liegt eine Erfahrung von Schwere auch in dem häufig gebrauchten 
Wort der Depression. Ihr Druck kann schon in der leichten depressiven Ver- 
stimmtheit erfahren werden. Auf schreckliche Weise erfahren Menschen die 
dunkle Last, wenn sie von einer wirklichen Depression heimgesucht sind. 
Ihnen wird das ganze Leben zu einer einzigen Last. Wer sein Leben weg- 
wirft, der glaubt wohl, daß ihm seine Lebenslast, ja sein Leben zu schwer 
geworden ist. Leben kann •unerträglich" werden. 

Schwer lastet auf Menschen nicht nur seelische Krankheit, sondern auch 
Schuld. Begangene Schuld. Nicht eingestandene Schuld. Die Last der un- 
eingestandenen Wirklichkeit, die man jahrelang, jahrzehntelang mit sich al- 
lein herumschleppt. Dem entspricht es, wenn Petrus in einer seiner pfingst- 
lichen Predigten verkündet, daß der Herr die Sünde vergeben hat und •Zei- 



Willi Lambert 166 

ten des Auftamens kommen läßt" (Apg 3,20) Wer Schuld eingesteht und 
sich vergeben lassen kann, der atmet auf, der weitet sich, dem wird •leicht 
ums Herz". 

•Ich werde Euch schleppen und retten!" (Jes 46,4) 

Der Mensch trägt schwer an anderen und an sich. Er trägt oft die Last der 
Vergangenheit mit sich herum. Er bürdet sich selber Lasten auf. Er erdrückt 
andere durch die Last, die er selber ist und mit der er andere knechtet. 

In den griechischen Sagen gibt es zwei Lastenträger, die von der mensch- 
lichen Maßlosigkeit und der Strafe der Götter erzählen. Der Riese Atlas 
trägt die ganze Welt auf seinen Schultern und versteinert durch den Spruch 
der Götter zu einem Gebirge, dem Atlas-Gebirge. Sisyphus muß in der Un- 
terwelt zur Strafe für sein lasterhaftes Leben einen gewaltigen Stein zu ei- 
nem Gipfel hochwälzen, der dann immer wieder in die Tiefe rollt. Ge- 
schichten, in denen sich menschliches Urwissen um die Konsequenz 
menschlicher Vermessenheit zeigt. 

Man kann zu diesen alten Sagen gut das Psychologenwort vom •Got- 
teskomplex" (H.E. Richter) assoziieren. Gemeint ist damit die neuzeitliche 
Selbstverpflichtung und Selbstüberheblichkeit des Menschen, der Gott ab- 
geschafft hat und nun glaubt, selber Gott sein zu müssen, selbst alles ver- 
antworten, erreichen und tragen zu sollen. Auch die ganze Schuld, wenn all 
die Ansprüche, Ideale, Utopien, Visionen der Menschen nicht eingelöst wer- 
den. 

Ein selten gelesener Text aus dem Propheten Jesaja weiß sehr genau um 
diese Selbstüberlastung des Menschen, der sich und die andern erdrückt: 
•Bei bricht zusammen, Nebo krümmt sich am Boden. Babels Götter werden auf Tiere geladen. 
Eine Last seid ihr, eine aufgebürdete Last für das ermüdete Vieh. Die Tiere krümmen sich und 
brechen zusammen, sie können die Lasten nicht retten; sie müssen selbst mit in die Gefangen- 
schaft ziehen. 
Hört auf mich, ihr vom Haus Jakob, und ihr alle, die vom Haus Israel noch übrig sind, die mir 
aufgebürdet sind vom Mutterleib an, die von mir getragen wurden, seit sie den Schoß ihrer 
Mutter verließen. 
Ich bleibe derselbe, so alt ihr auch werdet, bis ihr grau werdet, will ich euch tragen. Ich habe es 
getan und ich werde euch weiterhin tragen, ich werde euch schleppen und retten. 
Mit wem wollt ihr mich vergleichen, neben wen mich stellen...Ich bin Gott und sonst niemand, 
ich bin Gott und niemand ist wie ich." (Jes 46, 1-5. 9) 

Auf dem Hintergrund dieses Textes gesehen, wäre Erlösung, Gott Gott 
sein zu lassen. Befreiung heißt, sich die Welt von den Schultern nehmen zu 
lassen. Nicht in dem Sinne, daß der Mensch nicht mitzutragen und mitzu- 
verantworten hätte. Aber eben nicht so, daß er sich selber bzw. die Welt zum 
Götzen macht. 



Der die Beladenen zu sich ruft 167 

Erlösung ist Getragensein. Nicht selten drücken Menschen in meditativen 
Gebetserfahrungen ihre Berührung mit Gott, ihre Befreiung als •Getragen- 
sein" aus. Sicher gibt es auch die •unerträgliche Leichtigkeit des Seins", 
jene Bodenlosigkeit, jenes leere Verschweben, jenen Verlust an spezifi- 
schem Gewicht, jene Aufgeblasenheit und Verblasenheit, die eine Verfalls- 
form menschlichen Daseins ist. Vielleicht ist sie sogar für manche Men- 
schen und Zivilisationsformen die vorrangige Erscheinungsform der Ver- 
zweiflung. Aber ob diese Suche und Sucht nach Leichtigkeit - nach einer 
Zigarettenrauch-Welt - nicht aus einer verdrängten Erfahrung zutiefst ver- 
spürter Last und Überlastung kommt? 

•... und rühren selber keinen Finger" 

Das ist genau betrachtet: Die Hände, die Bündel zusammenschnüren; die 
Arme, die schwere Lasten aufbürden und der Finger, der sich nicht rührt - 
•Sie schnüren schwere Lasten zusammen und legen sie den Menschen auf 
die Schultern, wollen selber aber keinen Finger rühren, um die Lasten zu tra- 
gen." (Mt 23,4) 

Mit diesem kraftvollen Mahnwort eröffnet Jesus die Wehrufe gegen die 
•Schriftgelehrten, Pharisäer und Heuchler" bzw. gegen alle die, die solches 
tun: Andern Lasten aufbürden und selber keinen Finger rühren. Weniger 
kann man wirklich nicht tun, als nicht einmal einen Finger zu rühren. Dies 
ist so anschaulich und einleuchtend formuliert, daß sich dieses biblische 
Wort noch in unserem alltäglichen Sprachgebrauch gehalten hat. Sicherlich 
ein Wort, das sich zunächst an all die richtet, die kraft Amtes, kraft Position, 
kraft Rolle und Aufgabe besonders befugt sind oder sich für besonders be- 
fugt halten, andern etwas aufzubürden, aufzutragen, vorzuschreiben, zu ver- 
bieten oder zu befehlen. •Trag Du den Rucksack, dann trag' ich die Verant- 
wortung" - dies ist die humorvolle Variante und Formulierung bei der La- 
stenverteilung bei einer Bergtour. Da sind sich die Beteiligten über die Rol- 
lenverteilung einig und es ist klar, daß der •Verantwortungsträger" nach der 
nächsten Pause dann auch zur Abwechslung selber den Rucksack zu tragen 
hat. Weniger humorvoll ist es, wenn jemand in der Berufshierarchie endlich 
den Platz erreicht hat, an dem er mit seinen Fähigkeiten überfordert ist, und 
die Kollegen und Kolleginnen das ausbaden müssen. Weniger humorvoll ist 
es, wenn jemand Vorschriften erläßt, ohne eine Ahnung zu haben, was die 
Konsequenzen daraus in der konkreten Wirklichkeit bedeuten. 

Wo bedeuten unsere eigenen Vorstellungen, Gesetze, Bräuche und Ver- 
fahrensweisen für andere nur Last? Und wo sind wir selber nicht bereit, auch 
nur einen Finger zu rühren, um andern die Bürden zu erleichtern und mit- 



Willi Lambert 168 

zutragen? - Die frohe Botschaft kann nur die Kraft ihrer Seligpreisungen 
entfalten, wenn wir auch bereit sind, den Schmerz der Wehrufe Jesu auszu- 
halten. Jesus zeigt nicht nur mit dem Finger auf andere, sondern er ist der 
Finger Gottes, der sich rührt. Er vertreibt mit dem Finger Gottes, als Finger 
Gottes, die dämonischen Mächte, die den Menschen gefesselt halten und 
niederdrücken. 

•Voll Freude auf die Schultern..." (Lk 15,6) 

Jahrhunderte lang bevor christliche Kunst den Kreuz tragenden und den ge- 
kreuzigten Christus bildlich darzustellen wagte, wurde er als der Hirte dar- 
gestellt, der ein Lamm auf seinen Schultern heimträgt. Was selbst der heu- 
tige Stadtmensch, welcher der ländlichen Wirklichkeit entfremdet ist, noch 
ahnt, das wird noch eindrücklicher und dramatischer durch den Blick auf die 
konkrete Wirklichkeit eines Hirten. Philipp Keller, ein Bibelfreund und 
lange Jahre selber ein Schafzüchter und Hirte, bringt die Dramatik dieses 
Geschehens in einer Auslegung des Psalmes 23 zum Ausdruck. Eine der 
größten Sorgen eines Hirten ist, daß ein Schaf auf den Rücken fällt. Oft 
kommt es dann gar nicht mehr auf die eigenen Beine. Das Schicksal eines 
solchen Schafes, das sich von der Herde entfernt hat, ist schrecklich: Der 
Durst und Hunger wird immer stärker, der Kreislauf kommt völlig durch- 
einander, die Gase in den Gedärmen blähen den Leib auf und alles Blöken, 
Zappeln, Drehen, und ohnmächtige Winden nützt oft nichts. Wenn ein be- 
sorgter Hirte vor sein Zelt tritt, dann schaut er zunächst zum Himmel auf, ob 
er irgendwo Geier kreisen sieht. Sie können ihm manchesmal anzeigen, ob 
irgendwo in der Gegend ein hilfloses Schaf liegt. Dann eilt der Hirte in die 
angegebene Richtung, um dem Raubvogel zuvorzukommen. Wenn er das 
Lamm gefunden hat, dann dreht er es um und stellt es vorsichtig mit den 
Händen um den Bauch haltend, auf die Beine, um auszuprobieren, ob es 
noch stehen kann. Wenn es einzuknicken droht, dann - •dann nimmt er es 
voll Freude auf die Schultern, und wenn er nach Hause kommt, ruft er seine 
Freunde und Nachbarn zusammen und sagt zu ihnen: Freut euch mit mir; ich 
habe mein Schaf wiedergefunden, das verloren war." (Lk 15, 56) 

Jahwe, der •Hirte Israels" und Christus, der Hirte Gottes, so erzählt das 
Evangelium, so erzählt er selber, •geht dem verlorenen Schaf nach bis er es 
findet!" (Lk 15,4). Wenn Christus etwas von Gott geoffenbart hat dann dies, 
daß es die Freude des Himmels ist, wenn Verlorenes wiedergefunden wird: 
•Ich sage euch: Ebenso wird auch im Himmel mehr Freude herrschen über 
einen einzigen Sünder, der umkehrt, als über neunundneunzig Gerechte, die 
es nicht nötig haben umzukehren." (Lk 15,7) 



Der die Beladenen zu sich ruft 169 

•Er trug sein Kreuz und ging hinaus..." (Joh 19,16) 

Mag das Hirtenbild mit dem geschulterten Lämmchen noch •liebliche" Ge- 
fühle erwecken, die Kreuzwegstationen mit dem dreimaligen Fall Jesu un- 
ter der Last des Kreuzes haben eine andere Botschaft. Schon wenn das 
Lämmchen ein ausgewachsenes Schaf ist, das schwer auf den Schultern la- 
stet, klappt die Hirtenidylle nicht mehr so ganz. Noch mehr, wenn die grau- 
samen und niederdrückenden Situationen des Lebens in den Blick geraten: 
Die Schuldenlast der Menschen, der Menschheit ist erdrückend. Wieviele, 
die leiden oder leiden machen, setzen ihrem Leben ein Ende, weil sie Schuld 
und Schulden nicht mehr ertragen können - die •unterträgliche Schwere des 
Seins". 

Erschütternd und doch fast auch beseligend kommt die Last der Sünde und 
Lebensnot in der Steinplastik von Vezelay zum Ausdruck, in der Christus, 
der gute Hirte, Judas, der noch den Strick um den Hals trägt, auf seinen 
Schultern trägt; man hat den Eindruck, heimträgt. Fast ist es, als sei etwas 
Gelöstes im Gesicht des Getragenen. Wie es heißt, •durch seine Wunden 
sind wir heil", so kann auch gesagt werden: •Durch seine Belastung sind wir 
frei und leicht geworden". 

Es ist nicht angemessen, die Last auf Jesu Schultern mit vielen Worten fül- 
lig auszumalen. Paulus hat die Last, die auf Jesus liegt, mit den Worten aus- 
gedrückt: •Er hat den, der keine Sünde kannte, für uns zur Sünde gemacht, 
damit wir in ihm Gerechtigkeit Gottes würden." (2 Kor 5,21). Dem Sün- 
denbock wird alle Schuld aufgeladen und dann wird er hinausgejagt vor das 
Lager, in die Wüste. •Er trug sein Kreuz und ging hinaus", heißt es im Jo- 
hannesevangelium" (Joh 19,16) - Das Kreuz, das sind nicht Holzbalken, das 
Kreuz, das ist der Mensch selber, das sind die Menschen, die sich das Le- 
ben zur Last, zur Hölle machen. In diesem Sinne heißt es, daß der •Mensch 
des Menschen Wolf" sei, homo homini lupus. - Der gute Hirte flieht nicht 
vor dem Wolf, weil ihm an den Schafen liegt. Er gibt sein Leben für die 
Schafe (vgl. Joh 10,11-20). Und er gibt sein Leben für das Leben in den Tod 
im Blick auf die Freude: •Er hat angesichts der vor ihm liegenden Freude 
das Kreuz auf sich genommen..." (Hebr 12,2) 

•Ihn zwangen sie, Jesus das Kreuz zu tragen." (Mt 27,32) 

Es ist seltsam: Nur bei Johannes steht, daß Jesus das Kreuz selber trug. Bei 
Matthäus heißt es: •Dann führten sie Jesus hinaus, um ihn zu kreuzigen. Auf 
dem Weg trafen sie einen Mann aus Zyrene namens Simon; ihn zwangen sie, 
Jesus das Kreuz zu tragen." (Mt 27,31-32). Ebenso schreiben Markus und 



Willi Lambert 170 

Lukas. Jesus und Simon sind ein Bild für •Kreuzesnachfolge". Lukas 
schreibt, daß die Soldaten Simon das Kreuz aufluden, •damit er es hinter Je- 
sus hertrage." (Lk 23,26) Und er ist es auch, der formuliert: •Wer mein Jün- 
ger sein will, der verleugne sich selbst, nehme täglich sein Kreuz auf sich 
und folge mir nach." (Lk 9,23) 

Petrus, der, ehe der Hahn krähte, seinen Herrn dreimal verraten hatte - 
•Ich kenne diesen Menschen nicht!" - , hat ihn schon vorher verleugnet. Das 
war, als er Jesus zur Seite nahm und ihm Vorwürfe machte, als Jesus auf dem 
Weg in Richtung Jerusalem von seinem Leiden und seinem Kreuz sprach. 
Die Eindeutigkeit, mit der Jesus den Ort der Auseinandersetzung zu einem 
Scheideweg, zur Wegkreuzung machte, ist nicht zu übertreffen: •Geh weg 
Satan..." (Mt 16,23) Damit ist gesagt: Unsere Lebenswege werden durch- 
kreuzt, immer wieder, und an diesen Wegkreuzungen entscheidet sich unser 
Leben: Aus Berufsträumen reißt die Arbeitslosenstatistik; ein Unfall mit 
bleibenden Folgen stellt eine unerwartete Lebenssituation her; ein schwer- 
behindertes Kind ist eine schwere Vorgabe für ein Familiennetz; eine lange 
Krise in einer Freundschaft, in einer Ehe, läßt kaum mehr Luft zum Atmen; 
mit dem •alten Glauben" und der Zughörigkeit zur Kirche kann man im Ab- 
seits stehen und belächelt werden usw. Die Frage ist, ob damit der Weg zur 
Sackgasse geworden ist oder ob dadurch eine Weiterführung, eine Vertie- 
fung, eine Teilnahme am Weg Jesu geschieht. 

Romano Guardini berichtet in seinen autobiographischen Erinnerungen, 
unter welchem Druck unter welcher Last der Depression, der Schwer-mut 
sein Leben stand. Dieser Druck addierte sich zusammen aus einem Erbe aus 
der Kindheit und aus dem Widerstand •einer ganz unausgelebten Natur ge- 
gen die notwendigen Entsagungen des Priesterstandes." Die Lösung bestand 
für Guardini nicht in einem Abschütteln, sondern darin, die Schwermut •ins 
Leben einordnen" zu können und seiner Berufung zu folgen. Seine Not lö- 
ste sich - man darf wohl sagen wunder-barerweise - beim Beten des Ro- 
senkranzes: 
•Es war meine erste wirkliche Begegnung mit diesem Gebet, das mich später so viel beschäf- 
tigen sollte. Von jener Stunde an habe ich an meinem Priesterberuf nie mehr gezweifelt. Wohl 
ist die dunkle Flut der Schwermut immer unter meinem Leben hingegangen und mehr als ein- 
mal hochgestiegen; aber ich war mir darüber klar, daß ich zum Priester berufen sei und bin es 
bis auf den heutigen Tag geblieben."2 

Aus dieser Erfahrung heraus konnte Guardini das Schwere in seinem Le- 
ben sehen als •Ballast, der dem Schiff seinen Tiefgang gibt."3 Die Schwere 
nicht nur als Niederdrückendes, sondern als Chance: •Dazu gehört, daß man 

R. Guardini, Berichte über mein Leben. Düsseldorf 1984, 77. 
R. Guardini, a.a.O., 77. 



Der die Beladenen zu sich ruft 171 

sie in einem innersten Sinne von Gott her annimmt und sie in Güte für den 
anderen Menschen umwandelt."4 

Franz von Sales drückt einmal das Ja zur Last, zum Kreuz auf fast hu- 
morvolle Weise aus: 
•Man hat niemals mit Sicherheit gewußt, aus welchem Holz das Kreuz unseres Herrn gemacht 
wurde; dies darum, glaube ich, damit wir alle Kreuze, die er uns schickt, in gleicher Wesie lie- 
ben, aus welchem Holz sie auch geschaffen sein mögen, und damit wir nicht sagen können: 
dieses oder jenes Kreuz vermag ich nicht zu lieben, weil es nicht aus diesem oder jenem Holz 
ist...Die Kreuze, die wir anfertigen oder erfinden, sind uns immer ein wenig angenehmer, weil 
etwas von uns selbst darin ist, und darum kreuzigen sie weniger....Sie lieben das Kreuz: Was 
wollen Sie denn anders sein als gekreuzigt, da doch ,die Liebe die Liebenden gleichmacht'?"5 

•Sie lieben das Kreuz..." - eine vielleicht mißverständliche Formulierung, 
aber verständlich im Blick auf die große christliche Trägergestalt, Christo- 
pherus, d.h. den Christus-Träger. Die Legende erzählt, daß er zuletzt auf sei- 
nem Lebensweg seine ungestüme Kraft Menschen zur Verfügung stellt beim 
Tragen durch wilde Wasser. Einmal wird ihm dabei ein Kind so schwer wie 
die ganze Welt. Ob dies nicht doch für ihn eine •leichte Last der Liebe" war? 

•Entlaste dich!" (Ex 18,22) 

Kreuzesnachfolge bedeutet weder ein tägliches Martyrium im äußeren Sinn, 
noch bedeutet es, sich jede Last aufzuladen •im Namen Jesu Christi". Eine 
spritzig formulierte Einladung zu einem Wochenende von Leuten, die in der 
Seelsorge hauptverantwortlich arbeiten, drückt dies geistvoll mit den Wor- 
ten aus: •Wenn Ausgebrannte vom Feuer reden...". Ja, was ist es, wenn Men- 
schen andere begeistern wollen, vom Feuer des Heiligen Geistes reden - und 
selber innerlich ausgebrannt und völlig überlastet sind?! Da heutzutage vie- 
les schnell mit medizinischen oder psychologischen Kennzeichen versehen 
wird, ist die Diagnose klar: Das •burnt-out-syndrom", d.h. das Erschei- 
nungsbild vom Ausgebranntsein. 

Die Bezeichnung mag neu sein. Die Sache ist vermutlich so alt wie die 
Welt, sicher wie das Alte Testament. Eine der köstlichsten und lebensnahe- 
sten Geschichten ist die Begegnung von Jitro, der seinen Schwiegersohn 
Mose in der Wüste besucht. Fast die ganze Nacht erzählt Mose von all den 
Schwierigkeiten und den Großtaten Gottes. Dann heißt es: 
•Am folgenden Morgen setzte sich Mose, um für das Volk Recht zu sprechen. Die Leute muß- 
ten vor Mose vom Morgen bis zum Abend anstehen. Als der Schwiegervater des Mose sah, was 
er alles für das Volk zu tun hatte, sagte er: Was soll das, was du für das Volk tust? Warum sitzt 
du hier allein, und die vielen Leute müssen vom Morgen bis zum Abend anstehen? Mose ant- 
wortete seinem Schwiegervater: Die Leute kommen zu mir, um Gott zu befragen. Wenn sie ei- 

4 R. Guardini, a.a.O., 77. 
5 Werke des Hl. Franz von Sales Bd. 5. Eichstätt 1963,387 f. 



Willi Lambert 172 

nen Streitfall haben, kommen sie zu mir. Ich entscheide dann ihren Fall und teile Ihnen die Ge- 
setze und Weisungen Gottes mit. 

Da sagte der Schwiegervater zu Mose: Es ist nicht richtig, wie du das machst. So richtest du 
dich selbst zugrunde und auch das Volk, das bei dir ist. Das ist zu schwer für dich; allein kannst 
du es nicht bewältigen. Nun hör zu, ich will dir einen Rat geben und Gott wird mit dir sein. 
Vertritt du das Volk vor Gott! Bring ihre Rechtsfälle vor ihn, unterrichte sie in den Gesetzen 
und Weisungen und lehre sie, wie sie leben und was sie tun sollen. Du aber sieh dich im ganzen 
Volk nach tüchtigen, gottesfürchtigen und zuverlässigen Männern um, die Bestechung ableh- 
nen. Gib dem Volk Vorsteher für je tausend, hundert, fünfzig und zehn! Sie sollen dem Volk 
jederzeit als Richter zur Verfügung stehen. Alle wichtigen Fälle sollen sie vor dich bringen, die 
leichteren sollen sie selber entscheiden. Entlaste dich, und laß auch andere Verantwortung tra- 
gen! Wenn du das tust, sofern Gott zustimmt, bleibst du der Aufgabe gewachsen, und die Leu- 
te hier können alle zufrieden heimgehen. (Ex 18,13-23) 

Da Mose •auf seinen Schwiegervater hörte und alles tat, was er vorschlug" 
(Ex 18,24), hat er sich vermutlich einen Herzinfarkt erspart und vielleicht 
auch etwas Zeit für seine Frau Zippora und seine beiden Söhne gefunden, 
die er zuvor zu seinem Schwiegervater zurückgeschickt gehabt hatte. 

Jitro hat die Sache auf den Punkt gebracht: •Entlaste dich, und laß auch 
andere Verantwortung tragen!" Man könnte fragen, was ist denn an dem Tra- 
gen von Verantwortung so schön? Warum haften wir manchesmal zum ei- 
genen Nachteil und zum Schaden anderer so sehr daran? Ist es immer nur 
die von andern aufgebürdete Last, die wir •nur für die andern und mit Gottes 
Hilfe" tragen? Oder spielt nicht anderes mit: Das Machtgefühl, das mit ver- 
antwortlichen Positionen oft verbunden ist und die geheimen Allmachts- 
wünsche des •Potentaten in uns" befriedigt? Der •Gotteskomplex", von dem 
H.E. Richter spricht, wenn er schreibt, daß der abendländische Mensch mit 
der Abschaffung Gottes glaubt, sich die ganze Last der Weltverantwortung 
aufladen zu müssen. Das •Helfersyndrom", bei dem gar nicht der andere und 
seine wirklichen Bedürfnisse im Mittelpunkt stehen, sondern die eigene Su- 
che nach Anerkennung und Helfermacht?. 

Oder gibt es auch ganz einfach Mißverständnisse, wo jemand meint, et- 
was hochalten zu müssen, was er ruhig abstellen könnte? Liebenswürdig er- 
zählt der vormalige Bischof von Osnabrück und jetzige Erzbischof von 
Hamburg, Ludwig Averkamp eine diesbezügliche Geschichte. Bei einem 
seiner Gottesdienste gab es, wie üblich bei Bischofsmessen, einen Mitraträ- 
ger und einen Stabträger. Der Stabträger, ein junger Ministrantenbub, hat es 
in seiner Unerfahrenheit dem Mitraträger gleichgetan: Wie dieser die Mitra, 
so hielt er den Bischofsstab hoch; nicht ganz so hochgereckt wie die Mitra, 
aber doch über dem Boden. Das ging eine Zeit lang ganz gut, wurde aber 
von Minute zu Minute schwieriger. Die Muskeln wurden krampfiger, das 
Gesicht gerötet und erste Schweißperlen wurden sichtbar. Schließlich ging's 
nicht mehr anders als daß er den Stab gegen die Brust preßte, um ihn hoch- 
halten zu können. - Die •moralische Nutzanwendung" bzw. die pastoral- 
theologische Leitlinie für Bischof Averkamp lag nahe: Ich kann den Stab, 



Der die Beladenen zu sich ruft 173 

das Amt, die Bürde der Verantwortung nicht allein hochhalten. Ich muß den 
Bischofsstab auf den Boden, das Fundament, die Basis, abstellen können. 
Auf das Fundament, das in erster Linie Christus selber ist, das aber auch von 
der Basis, dem Volk Gottes gebildet wird. Nur so kann man die Last der Ver- 
antwortung tragen.- Was würde es Gemeinden entkrampfen - und Betriebe 
ebenfalls - wenn die Chefs, die Bischöfe, die Pfarrer, all die verschiedenen 
Verantwortungsträger ihre Verantwortung mehr auf dem Fundament und der 
Basis abstellen könnten und würden? Ob das nur für Amtsträger und offizi- 
elle Verantwortliche gilt? Wohl nicht; jedenfalls erinnere ich mich, wie ich 
mich einmal wunderte, daß das Warten auf den Zug so schwerfiel, bis ich 
merkte, daß ich meinen Koffer gar nicht abgestellt hatte. Es ist fast tröstlich, 
dies gelegentlich auch bei anderen sehen zu dürfen. 

•Einer trage des andern Last..." 

Die Geschichte wird gelegentlich in Predigten erzählt und soll auf ein Er- 
lebnis des vor Jahrzehnten bekannten Schriftstellers Pater Peter Lippert SJ 
zurückgehen: Bei einem Spaziergang traf er ein junges Mädchen, vielleicht 
zehn Jahre alt, das einen kleinen Buben auf seinem Rücken trug. Anerken- 
nend und ermutigend sagte er zu dem Mädchen: •Da trägst Du aber eine 
schwere Last!" Darauf das Mädchen: •Das ist keine Last, das ist mein Bru- 
der!" - Eine schöne Geschichte und eine wahre dazu. Eine sonst nur 
drückende Last kann aus der inneren Beziehung heraus zu einem Ausdruck 
von Freundschaft werden. Freilich, als ich die Geschichte einmal in einer 
Predigt in der Innsbrucker Jesuitenkirche erzählte, kam nachher eine Frau 
auf mich zu und sagte: •Pater, die Geschichte ist ja ganz schön. Aber mein 
Bruder ist eine Last!" Dies ist wohl wahr und man muß es gelten lassen, daß 
auch eine Last, die man freundschaftlich, die man liebend trägt, eine Last 
bleibt. Eltern, die zu einem drogenabhängigen Kind halten, denen ist nicht 
die Last genommen. Kinder, die zu ihren •schwierigen Eltern" stehen, sich 
um sie kümmern, haben nicht einfach einen leichten Weg. 

Die Geschichte und die Sache von der geschwisterlichen Last ist nicht nur 
eine Anekdote, sondern Grundgesetz christlichen Daseins: •Einer trage des 
andern Last; so werdet ihr das Gesetz Christi erfüllen." (Gal 6,2) Es gibt ver- 
schiedene •Kurzformeln des Glaubens". Dies ist eine der kürzesten und ein- 
fachsten und menschenfreundlichsten. Wenn man vor lauter theologischen 
Bäumen nicht mehr den Wald des Lebens in Christus sieht, dann kann ihm 
vielleicht dieses Wort Hilfe und Orientierung sein. 



Willi Lambert 174 

P. Franz Jalics SJ erzählt in einem seiner Bücher, wie er jahrelang theolo- 
gische Fragen und Zweifel mit sich herumtrug und sie nicht losbekam. Bis 
ihm eines Tages bewußt wurde: 
•daß während ich ganz verschlossen in mich lebte, meine Zweifel sich verschärften. Eigentlich 
kam mir dieser Gedanke infolge eines ganz bedeutungslosen - man könnte sagen - trivialen 
Anlasses. Ich hätte an diesem Tag Teller abspülen sollen, was ich nicht getan hatte. Diese Un- 
terlassung war an sich unbedeutend, aber ich erkannte plötzlich meine Gefühllosigkeit dem an- 
deren gegenüber, der es an meiner Statt hatte tun müssen. Diese Wahrnehmung führte mich zur 
Erkenntnis der Parallele zwischen meinem Verhalten anderen gegenüber und der Intensität 
meiner Zweifel an Gott. Ich bemerkte, daß sich meine Zweifel verminderten, wenn ich dienst- 
bereiter war und dadurch anderen gegenüber offener. Wenn dies richtig ist - sagte ich mir -, ha- 
be ich die Lösung gefunden, meine Zweifel zu beseitigen. Ich konnte den absoluten und unbe- 
streitbaren Wert einer selbstlosen Einstellung nicht mehr in Frage stellen. Wenn eine positive 
Veränderung der Einstellung den Glauben verstärken konnte, dann war es unbestreitbar, daß 
dieser Glaube in der Wirklichkeit fest verwurzelt war. Das Ergebnis war bemerkenswert. Mei- 
ne Zweifel waren völlig überwunden und seitdem hängt mein Glaube nicht mehr in der Luft, 
sondern stützt sich auf die Realität des Lebens."6 

Daß Geschirrspülen nicht einfach ein unfehlbares Rezept für Glaubens- 
zweifler ist, dürfte auch klar sein. Aber, daß der Glaube und das •Gesetz 
Jesu Christi" und Liebe untrennbar miteinander verbunden sind, ist Aussage 
von Paulus und ist Erfahrung vieler Christen auf dem Glaubensweg. 

•dann geh zwei Meilen mit ihm..." 

Nur ein kleiner Satz, aber von welchem Gewicht: •Und wenn dich einer 
zwingen will, eine Meile mit ihm zu gehen, dann geh zwei mit ihm!" (Mt 
5,41) Die Zuhörer Jesu müssen unter dem Gewicht dieses Satzes aufgestöhnt 
haben, wenn sie an die Situation ihres Landes dachten: Die römischen Be- 
satzungsoldaten hatten das Recht, einen Juden zu zwingen, sein Gepäck eine 
Meile weit zu tragen. Dann durfte dieser die Last absetzen und der Soldat 
mußte neu jemanden zum Tragen suchen bzw. zwingen. Was sagt dieses 
Wort Jesu? Gibt es Situationen, in denen sich der Sinn eines solchen Wor- 
tes enthüllen kann? Ich denke an ein Gespräch mit einer Frau, die den Krieg 
und die Nachkriegszeit erlebt hatte. In diesem Gespräch zeigte sich mir der 
Sinn des Wortes Jesu: Besetztes Land, diesmal nicht jüdisches Land, son- 
dern Deutschland. Eine Gruppe von Frauen wurde gezwungen, mit Schau- 
feln auszurücken, um einen großen Graben auszuheben. Sie wurden von ei- 
nem russischen •Flintenweib" bewacht. Die Russin war in voller Montur 
und mit Gewehr und Munition schwer bepackt und schwitzte daher bald aus 
allen Poren. Als die deutsche Frau dies sah, machte sie mit einer Geste das 
Angebot, ihr tragen zu helfen, um sie ein wenig zu entlasten. Die Soldatin 

F. Jalics, Lernen wir beten. München 1981, 25 f. 



Der die Beladenen zu sich ruft 175 

wies sie unwirsch zurück. Nach einger Zeit schob sich die Frau von hinten 
an sie heran und versuchte, mit der Hand das Gepäck ein wenig mitzutra- 
gen. Da drehte sich die Russin um, schaute sie an und sagte zu ihr: •Du, 
Mensch!" Was war hier geschehen? Es standen sich plötzlich nicht mehr 
zwei Feindinnen, sondern zwei Menschen gegenüber. Da waren nicht mehr 
zwei Frauen, deren Söhne und Männer vielleicht aufeinander geschossen 
hatten, sondern zwei Menschen, die schwer trugen an ihrer Situation. - Neu- 
testamentliche Feindesliebe? Oder auch und genauso alttestamentlicher 
Auftrag? - •Wenn du siehst, wie der Esel deines Gegners unter der Last 
zusammenbricht, dann laß ihn nicht im Stich, sondern leiste ihm Hilfe!" 
(Ex 23,5) 

Kleine Last - maßloses Übermaß 

Was kann ein Durchgang durch die Heilsgeschichte mit dem Bildwort von 
der •Lästigkeit" des Daseins bringen? - Mehr Aufmerksamkeit auf manche 
überlesenen Schriftstellen? Entdeckungen und interessante Zusammen- 
hänge? Einladung zum Mittragen? Dies alles wohl auch. Für Paulus und die 
Menschen, die Jesu Wort von der •leichten Last" hörten, fast unendlich 
mehr. Jedenfalls nach dem Zeugnis von Paulus. Er, der viele Lasten getra- 
gen hat - und zeitweise auch selber andern lästig gefallen ist -, drückt dies 
in geradezu hymnischen Worten im zweiten Brief an die Korinther aus. Im 
Bewußtsein seiner eigenen Schwäche spricht er dort vom Glanz auf dem 
Antlitz Christi, vom Licht Gottes, das im Herzen seiner Knechte aufleuch- 
tet und vom •Gewicht der Herrlichkeit" : 
•Diesen Schatz tragen wir in zerbrechlichen Gefäßen; so wird deutlich, daß das Übermaß der 
Kraft von Gott und nicht von uns kommt. Von allen Seiten werden wir in die Enge getrieben 
und finden doch noch Raum; wir wissen weder aus noch ein und verzweifeln dennoch nicht; 
wir werden gehetzt und sind doch nicht verlassen; wir werden niedergestreckt und doch nicht 
vernichtet. Wohin wir auch kommen, immer tragen wir das Todesleiden Jesu an unserem Leib, 
damit auch das Leben Jesu an unserem Leib sichtbar wird. ...Alles tun wir euretwegen, damit 
immer mehr Menschen aufgrund der überreich gewordenen Gnade den Dank vervielfachen, 
Gott zur Ehre. Darum werden wir nicht müde; wenn auch unser äußerer Mensch aufgerieben 
wird, der innere wird Tag für Tag erneuert. Denn die kleine Last unserer gegenwärtigen Not 
schafft uns in maßlosem Übermaß ein ewiges Gewicht an Herrlichkeit." 

(2 Kor 4,7-10; 16-18) 




