,,Leichte Last*

Der die Beladenen zu sich ruft

Willi Lambert, Augsburg

Gleich zwei von sieben Teilen iiberschreibt Milan Kundera in seinem Er-
folgsroman ,,Die unertrigliche Leichtigkeit des Seins* mit der Zeile ,,Das
Leichte und das Schwere“. Auf den ersten Seiten reflektiert er: ,,Was soll
man also wiihlen? Das Schwere oder das Leichte? ... Parmenides antwortete:
das Leichte ist positiv, das Schwere ist negativ. Hatte er recht oder nicht?
Das ist die Frage. Sicher ist nur eines: der Gegensatz von leicht und schwer
ist der geheimnisvollste und vieldeutigste aller Gegensitze*.!

Ist ,,Die unertrigliche Leichtigkeit des Seins* nur ein Erfolgstitel, ein pro-
vozierendes Wortspiel oder mehr? Biblisch gesehen spielt jedenfalls Jesus
selber mit den Worten von leicht und schwer, wenn er die Miihseligen und

Beladenen zu sich lockt mit der Verheiung einer ,leichten Last™.

,.Meine Last ist leicht*

Es gibt Lasten, die erdriicken, und es scheint auch eine ,,unertréigliche Leich-
tigkeit“ zu geben. Fiir Jesus gibt es, so bei Matthdus aufgeschrieben, eine
leichte Last. Wo ist diese leichte Last zu finden? Es ist seine Last von der er
sagt: ,,Meine Last ist leicht.* Ja, er 1adt geradezu ein, von ihm das Geheim-
nis der leichten Last zu lernen:

.Kommt alle zn mir, die ihr euch plagt und schwere Lasten zu tragen habt. Ich werde ench Ru-
he verschaffen. Nehmt mein Joch auf euch und lernt von mir; denn ich bin giitig und von Her-
zen demiitig; so werdet ihr Ruhe finden fiir eure Seele. Denn mein Joch driickt nicht, und mei-
ne Last ist leicht.” (Mt 11,28-30)

Die leichte Last hat Teil an der Paradoxie der Seligpreisungen. Nach die-
sen gibt es eine Armut, die reich macht; eine Trauer, aus der Trost erwéchst;
einen Hunger, der Sittigung gibt; — und eine Last, die leicht ist und Leich-
tigkeit schenkt.

Jesus scheint um die Schwerlastigkeit menschlichen Daseins zu wissen.
Er weill um die Lasten, die jemand sich selber auferlegt. Dies ist in dem
Wort ,,sich plagen* gesagt. Hier schwingt die Vorstellung mit, da3 Men-
schen sich selbst mit etwas zwanghaft herumquailen, ,,sich plagen®. Und der

! M. Kundera, Die unertrigliche Leichtigkeit des Seins. Frankfurt 1995, 9.



Willi Lambert 162

Text spricht von den Lasten, die einem einfach von auBen her aufgebiirdet
werden.

Jesus redet nicht davon, dal den Menschen diese Lasten einfachhin abge-
nommen werden. Jesus verspricht nicht ein schwereloses Dasein. Er spricht
von einer leichten Last. Beim Bericht von der Himmelfahrt noch scheinen
die Jiinger diese Lektion lernen zu miissen.

,»Als er das gesagt hatte, wurde er vor ihren Augen emporgehoben, und eine Wolke nahm ihn
auf und entzog ihn ihren Blicken. Wihrend sie unverwandt ihm nach zum Himmel empor-
schauten, standen plotzlich zwei Méanner in weiBen Gewindern bei ihnen und sagten: Ihr Min-
ner von Galilda, was steht ihr da und schaut zum Himmel empor?“ (Apg 1,9-11)

Es bedarf einer eigenen Weisung, welche die Jiinger ,,auf den Boden der
Tatsachen* verweist: auf das Leben in Jerusalem, in der Stadt, in Galilda, auf
dem See. Mit Christus ist der Himmel ,,auf die Welt gekommen*, die Er-
denlast ist leicht geworden. So jedenfalls sagt das Evangelium. Die Lebens-
last ist leicht geworden, weil sie mit Christus zusammen getragen werden
kann.

Es gibt alltidgliche und sonntégliche Erfahrungen, die etwas von der Mog-
lichkeit, der Wahrheit, der Wirklichkeit leichter Last erahnen lassen. Die Er-
innerung an den vielleicht gliicklichsten Augenblick in einer Freundschaft
mit einem Schulkameraden, der spéter in den Bergen umkam, ist fiir mich
verbunden mit dem Ziehen einer Last: Die Kette an seinem Fahrrad war ge-
brochen und so fuhren wir 20 Kilometer heimwiirts, einen Arm iiber die
Schulter des andern gelegt, wihrend jeweils einer in die funktionierende Pe-
dale trat. Das war das Erleben einer leichten Last, und ein Joch, eine Ver-
bundenheit, die nicht driickte, sondern Band und Bund der Freundschaft
war.

Das Wort von der leichten Last hat seinen Ort im Evangelium von
Mattius. Aber dem einmal auf die Spur gekommen, 148t sich die ,.frohe Bot-
schaft der Schwerkraft* in vielen Texten verstreut in der ganzen Bibel fin-
den.

,.Nach Zahl, Maf und Gewicht...*

Gemeinhin wird ,,unsere Zeit* im Gegensatz zum Welt-und Schopfungsver-
stdndnis ,,der Alten durch das naturwissenschaftliche Verstehen der Wirk-
lichkeit gekennzeichnet. Diese Charakterisierung ist zutreffend aber doch
auch zu einfach. Auch das Buch der Weisheit bringt das Schopfungshandeln
Gottes in gewissem Sinn schon auf den naturwissenschaftlichen Begriff:
,»Du hast alles nach MaB, Zahl und Gewicht geordnet.” (Weish 11,20) Gott
als Schopfer der Erde, der Welt, des Universums, des Kosmos sah seinen ei-



Der die Beladenen zu sich ruft 163

genen Schopfungsgedanken, seine spielerische Weisheit am Werk ,.als er
dem Wind sein Gewicht schuf* (Ijob 28,25). Gewicht, Schwere ist fiir Isra-
els Weisheitslehrer, Theologen und Fromme ein zentrales Wort, das weit
mehr besagt als eine bloBe Maf3einheit. Gewicht bedeutet die Grofle und das
Wesen der Schopfung und zugleich die Heiligkeit, Herrlichkeit, Grée und
Macht Gottes. Die Schwerkraft mit den zentrifugalen und zentripedalen Be-
wegungen hilt die Welt in wuchtigem Schwung zusammen und in Bewe-
gung.

Schwere, Gewicht ist Urbild fiir Gottes Wesen. Kabod, das Wort fiir Herr-
lichkeit, so lautet die Awunskunft des biblischen Lexikons, kommt von
»schwer sein und bedeutet: was schwer, gewichtig macht, imponiert, Anse-
hen verleiht, wie Reichtum oder Macht.“ Die Schopfung ist gewaltig, ist
»eine Wucht®. Das Aufleuchten der gottlichen Herrlichkeit in ihr bringt den
Menschen dazu, den Ursprung dieser Herrlichkeit zu loben, zu preisen, zu
ehren. Wann immer ein Mensch ins Stannen gerit, vielleicht sprachlos ist
vor Staunen, da erfihrt er etwas vom , Gewicht“, von der ,,Wucht“ der
Schopfung: Im Blick in die unermeBlichen Weiten des Weltalls; im nnfal3-
baren inneren Trost, den ein Ignatins von Loyola beim Aufschauen zu den
Sternen immer wieder erfihrt; im Staunen iiber Bergmassive und Gipfel; im
Schauen der Augen auf alle Herrlichkeiten der Schépfung — die nnsichtbare
atomare Welt und die Kristalle, die Moose und Farne, die Blumen und alles,
was sich regt und bewegt, und schlieSlich der Mensch selber.

,.Herr, unser Herrscher, wie gewaltig ist dein Name auf der ganzen Erde;
iiber den Himmel breitest du deine Hoheit aus...

Seh’ ich den Himmel, das Werk deiner Finger,

Mond und Sterne, die du befestigt:

Was ist der Mensch, dall du an ihn denkst,

des Menschen Kind, daf3 du dich seiner annimmst?

Du hast ihn nur wenig geringer gemacht als Gott,

hast ihn mit Herrlichkeit und Ehre gekront.” (Ps 8,2-6)

Der Mensch — ausgespannt zwischen der Unendlichkeit und dem Nichts —
was ist der Mensch? — | Nur wenig geringer als Gott.” Welche Hohe und
Tiefe des alttestamentlichen Selbstbewufitseins driickt sich in diesen Worten
ans. In dem Malfle, in dem ein Mensch in dieser Wahrheit lebt, ist er erldst
von GroéBenwahn und von Minderwertigkeitskomplexen.

Was ist der Mensch? Was ist die ganze Welt? — Bei Jesaja heilit es: ,,Die
ganze Welt ist ja vor dir wie ein Stdubchen auf der Waage* (Jes 40,15), wie
ein ,, Tropfen am Eimer®. Ist diese Welt nicht wie ein Nichts? — Welche iiber-
raschende Auskunft gibt da Ignatius von Loyola, der in einer gewaltigen Zn-
sammenschan am Cardonerflufl Gottes Welt und Schépfung und ihren inne-
ren Plan und Sinn schaute? Er gibt eine erstaunliche Auskunft in der ,,Be-
trachtung zur Erlangung der Liebe in seinem Exerzitienbuch:



Willi Lambert 164

~Erwigen, wie Goll sich in allen geschaffenen Dingen auf dem Angesichi der Erde fiir mich
miiht und arbeitet, das heiBt, sich in der Weise eines Arbeitenden verhiill, wie in den Himmeln,
Elementen, Pflanzen, Friichten, Herden usw., indem er Sein gibt, erhilt, belebt und wahrneh-
men macht usw.“ (EB 236)

Vielleicht fast ein wenig theologisch bedenklich: Ein Gott, dem die Welt
Miihe macht, der fiir den Menschen arbeitet, dessen Schépfung seine Werk-
statt ist und der so an den Banhandwerker Josef und den ,,Sohn des Zim-
mermanns® erinnert!

Die Welt hat Schwere, hat Gewicht und wer mit ihr umgeht spiirt diese
Schwere, bekommt Schwielen an die Hinde und muB immer wieder den
Schweill von der Stirne wischen. Das ist Leben. Auch das ist Leben und si-
cher ist nicht nur Leben der Hauch der Zigarettenreklame, der verspricht,
dafl das Welterlebnis sich in Leichtigkeit und blauen Rauch auflsst: That’s
life! — What'’s life?

Leben, das ist die Suche nach dem Gleichgewicht. Leben, das ist Tanz, ist
Schwung schwebender Schwere. Leben, das ist Wuchten von Gewichten.
Leben ist das Verdienen des tdglichen Brotes im ,,Schweie des Angesich-
tes* (Gen 3,19) — Manchesmal bedarf dieses Leben der Erinnerung: ,,Ver-
gessen Sie nie, das Leben ist eine Herrlichkeit.“ (R.M. Rilke)

,Das Tun unter der Sonne lastete auf mir* (Koh 2,17)

Was man von Kohelet, dem alttestamentlichen Weisheitslehrer, der oft als
Skeptiker gesehen wird, weiB, ist der immer wieder wiederholte Ausspruch,
daB alles Lufthauch, Gespinst, Eitelkeit, Wind sei. Alles was schwer und ge-
wichtig, grofl und stark, eindrucksvoll und imponierend ist ~ ist alles nich-
tig. Wissen und Konnen, Tun und Lassen, Gliick und Freude, Besitz und An-
sehen — ,.das alles ist Windhauch und Luftgespinst.“ (Koh 1,14) Was nicht
bedeutet, Kohelet sei alles leicht gefallen. Gerade die Erfahrung der Nich-
tigkeit und Hinfélligkeit lastet auf ihm: ,,Denn das Tun, das unter der Sonne
getan wurde, lastete auf mir als etwas Schlimmes.* (Koh 2,17 vgl. 6,1)
Last ist ein Urwort fiir alles Schlimme. Last ist oft auch Belastung.
Schwere bringt Beschwernis, Beschwerden, Schwierigkeiten. In der Welt
des Kohelet ist dies noch deutlicher als in unserer Welt der Gabelstapler,
Hochkrine, Hochseetanker und Lastwagen. Der Mensch im Altertum war
immer beschiftigt mit Tragen: Brennholz und Wasser, Friichte und Werk-
zeug. Vor allem der Sklave war fast identisch mit dem Lastentriger. Wie
konnten die Paléste der Reichen gebaut werden? Von Salomo heiit es, da
er 70.000 Lastentriger im Gebirge hatte (1 Kon 5,29). Was muBten die Is-



Der die Beladenen zu sich ruft 165

raeliten alles tragen, schleppen, wuchten, zerren, keuchen im Land der Py-
ramiden?

Last ist vom ersten bis zum letzten Buch der Bibel ein Urwort fiir die Be-
schwerlichkeit menschlichen Lebens: ,,So ist verflucht der Ackerboden dei-
netwegen. Unter Miihsal wirst du von ihm essen, alle Tage deines Lebens.*
(Gen 3,17) Alles kann zur Last, zur Belastung werden: Last ist die ,,Hun-
gersnot, die schwer auf dem Land lastete* (Gen 12,10). Last ist die Verant-
wortung, die Mose ,,mit dem ganzen Volk auferlegt” wird (vgl. Num 11,11).
Last sind die feindlichen Heere, die ,,das ganze Land auffressen; weder die
hohen Berge noch die Taler und Hiigel werden ihre Last tragen kénnen.*
(Jdt 7,4) Last sind die Menschen, die einander zur Last fallen. Und Ijob fragt
Gott: ,,Bin ich dir denn zur Last geworden?* (Ijob 7,20).

Es scheint, daB vor allem die Schuld als Last erfahren wird — die Schul-
denlast: ,,Unsere Vergehen und Siinden lasten auf uns, wir siechen ihretwe-
gen dahin.“ (Ez 33,10) — Und Jahwe spricht zu seinem Volk: ,,.Denn dich er-
driickt dein Verbrechen gegen den Libanonwald, und die Vernichtung des
GroBwilds lastet auf dir. (Hab 2,17) Der Psalmist driickt seine Siindener-
fahrung mit den Worten aus: ,,Meine Siinden schlagen mir iiber dem Kopf
zusammen, sie erdriicken mich wie eine schwere Last.” (Ps 38,5)

Fiir die Belastungen des Lebens gebraucht der Mensch unserer Tage nicht
besonders hiufig das Wort ,,Siinde”. Von Lebenslast von Schuldenlast da-
gegen sind viele gedriickt. Ganz wortlich und finanziell verstanden: Millio-
nen Menschen sind unertriaglich verschuldet, verlockt durch unseridse Kre-
ditangebote und getrieben von siichtiger Konsumabhi#ngigkeit. Ganze Vol-
ker kbnnen nur noch menschenwiirdig leben, wenn eine internationale Ent-
schuldung gewihrt wird. Darin lag ein Sinn des alltestamentlichen Jobel-
jahres, da Entlastung von Schulden gewidhrt wird. — Papst Johannes Paul
I1. hat dringlich angeregt, daf} die Kirche auf den Feiertag des Jahres 2000
hin sich fiir eine solche weltweite Entschuldung stark macht.

Sicher liegt eine Erfahrung von Schwere auch in dem hiufig gebrauchten
Wort der Depression. Thr Druck kann schon in der leichten depressiven Ver-
stimmtheit erfahren werden. Auf schreckliche Weise erfahren Menschen die
dunkle Last, wenn sie von einer wirklichen Depression heimgesucht sind.
Ihnen wird das ganze Leben zu einer einzigen Last. Wer sein Leben weg-
wirft, der glaubt wohl, daf} ihm seine Lebenslast, ja sein Leben zu schwer
geworden ist. Leben kann ,,unertriglich® werden.

Schwer lastet auf Menschen nicht nur seelische Krankheit, sondern auch
Schuld. Begangene Schuld. Nicht eingestandene Schuld. Die Last der un-
eingestandenen Wirklichkeit, die man jahrelang, jahrzehntelang mit sich al-
lein herumschleppt. Dem entspricht es, wenn Petrus in einer seiner pfingst-
lichen Predigten verkiindet, da} der Herr die Siinde vergeben hat und ,,Zei-



Willi Lambert 166

ten des Auftamens kommen la63t“ (Apg 3,20) Wer Schuld eingesteht und
sich vergeben lassen kann, der atmet auf, der weitet sich, dem wird ,,leicht
ums Herz*.

,,lch werde Euch schleppen und retten!* (Jes 46,4)

Der Mensch trégt schwer an anderen und an sich. Er trigt oft die Last der
Vergangenheit mit sich herum. Er biirdet sich selber Lasten auf. Er erdriickt
andere durch die Last, die er selber ist und mit der er andere knechtet.

In den griechischen Sagen gibt es zwei Lastentriger, die von der mensch-
lichen MaBlosigkeit und der Strafe der Gotter erzéhlen. Der Riese Atlas
trigt die ganze Welt auf seinen Schultern und versteinert durch den Spruch
der Gétter zu einem Gebirge, dem Atlas-Gebirge. Sisyphus muf in der Un-
terwelt zur Strafe fiir sein lasterhaftes Leben einen gewaltigen Stein zu ei-
nem Gipfel hochwiilzen, der dann immer wieder in die Tiefe rollt. Ge-
schichten, in denen sich menschliches Urwissen um die Konsequenz
menschlicher Vermessenheit zeigt.

Man kann zu diesen alten Sagen gut das Psychologenwort vom ,,Got-
teskomplex* (H.E. Richter) assoziieren. Gemeint ist damit die neuzeitliche
Selbstverpflichtung und Selbstiiberheblichkeit des Menschen, der Gott ab-
geschafft hat und nun glaubt, selber Gott sein zu miissen, selbst alles ver-
antworten, erreichen und tragen zu sollen. Auch die ganze Schuld, wenn all
die Anspriiche, Ideale, Utopien, Visionen der Menschen nicht eingel&st wer-
den.

Ein selten gelesener Text aus dem Propheten Jesaja weill sehr genau um
diese Selbstiiberlastung des Menschen, der sich und die andern erdriickt:

,»Bel bricht zusammen, Nebo kriimmt sich am Boden. Babels Gotter werden auf Tiere geladen.
Eine Last seid ihr, eine aufgebiirdete Last fiir das ermiidete Vieh. Die Tiere kriimmen sich und
brechen zusammen, sie konnen die Lasten nicht retten; sie miissen selbst mit in die Gefangen-
schaft ziehen.

Hort auf mich, ibr vom Haus Jakob, und ihr alle, die vom Haus Israel noch iibrig sind, die mir
aufgebiirdet sind vom Mutterleib an, die von mir getragen wurden, seit sie den SchoB ihrer
Mutter verlieBen.

Ich bleibe derselbe, so alt ihr auch werdet, bis ihr grau werdet, will ich euch tragen. Ich habe es
getan und ich werde euch weiterhin tragen, ich werde euch schleppen und retten.

Mit wem wollt ihr mich vergleichen, neben wen mich stellen...Ich bin Gott und sonst niemand,
ich bin Gott und niemand ist wie ich.“ (Jes 46, 1-5. 9)

Auf dem Hintergrund dieses Textes gesehen, wire Erlosung, Gott Gott
sein zu lassen. Befreiung heifit, sich die Welt von den Schultern nehmen zu
lassen. Nicht in dem Sinne, dal der Mensch nicht mitzutragen und mitzu-
verantworten hitte. Aber eben nicht so, dal} er sich selber bzw. die Welt zum
Gotzen macht.



Der die Beladenen zu sich ruft 167

Erlosung ist Getragensein. Nicht selten driicken Menschen in meditativen
Gebetserfahrungen ihre Beriihrung mit Gott, ihre Befreiung als ,,Getragen-
sein“ aus. Sicher gibt es auch die ,unertragliche Leichtigkeit des Seins®,
jene Bodenlosigkeit, jenes leere Verschweben, jenen Verlust an spezifi-
schem Gewicht, jene Aufgeblasenheit und Verblasenheit, die eine Verfalls-
form menschlichen Daseins ist. Vielleicht ist sie sogar fiir manche Men-
schen und Zivilisationsformen die vorrangige Erscheinungsform der Ver-
zweiflung. Aber ob diese Suche und Sucht nach Leichtigkeit — nach einer
Zigarettenrauch-Welt — nicht aus einer verdringten Erfahrung zutiefst ver-
spiirter Last und Uberlastung kommt?

,,... und rithren selber keinen Finger*

Das ist genau betrachtet: Die Hinde, die Biindel zusammenschniiren; die
Arme, die schwere Lasten aufbiirden und der Finger, der sich nicht riihrt -
,.Sie schniiren schwere Lasten zusammen und legen sie den Menschen auf
die Schultern, wollen selber aber keinen Finger rithren, um die Lasten zu tra-
gen.” (Mt 23.,4)

Mit diesem kraftvollen Mahnwort erffnet Jesus die Wehrufe gegen die
,Schriftgelehrten, Pharisder und Heuchler® bzw. gegen alle die, die solches
tun: Andern Lasten aufbiirden und selber keinen Finger riihren. Weniger
kann man wirklich nicht tun, als nicht einmal einen Finger zu riihren. Dies
ist so anschaulich und einleuchtend formuliert, daB sich dieses biblische
Wort noch in unserem alltdglichen Sprachgebrauch gehalten hat. Sicherlich
ein Wort, das sich zunéchst an all die richtet, die kraft Amtes, kraft Position,
kraft Rolle und Aufgabe besonders befugt sind oder sich fiir besonders be-
fugt halten, andern etwas aufzubiirden, aufzutragen, vorzuschreiben, zu ver-
bieten oder zu befehlen. ,,Trag Du den Rucksack, dann trag’ ich die Verant-
wortung* — dies ist die humorvolle Variante und Formulierung bei der La-
stenverteilung bei einer Bergtour. Da sind sich die Beteiligten iiber die Rol-
lenverteilung einig und es ist klar, daf der ,,Verantwortungstrager nach der
nichsten Pause dann auch zur Abwechslung selber den Rucksack zu tragen
hat. Weniger humorvoll ist es, wenn jemand in der Berufshierarchie endlich
den Platz erreicht hat, an dem er mit seinen Fihigkeiten iiberfordert ist, und
die Kollegen und Kolleginnen das ausbaden miissen. Weniger humorvoll ist
es, wenn jemand Vorschriften erldBt, ohne eine Ahnung zu haben, was die
Konsequenzen daraus in der konkreten Wirklichkeit bedeuten.

Wo bedeuten unsere eigenen Vorstellungen, Gesetze, Briduche und Ver-
fahrensweisen fiir andere nur Last? Und wo sind wir selber nicht bereit, auch
nur einen Finger zu rithren, um andern die Biirden zu erleichtern und mit-



Willi Lambert 168

zutragen? — Die frohe Botschaft kann nur die Kraft ihrer Seligpreisungen
entfalten, wenn wir auch bereit sind, den Schmerz der Wehrufe Jesu auszu-
halten. Jesus zeigt nicht nur mit dem Finger auf andere, sondern er ist der
Finger Gottes, der sich riihrt. Er vertreibt mit dem Finger Gottes, als Finger
Gottes, die ddimonischen Michte, die den Menschen gefesselt halten und
niederdriicken.

,»Yoll Freude auf die Schultern...” (Lk 15,6)

Jahrhunderte lang bevor christliche Kunst den Kreuz tragenden und den ge-
kreuzigten Christus bildlich darzustellen wagte, wurde er als der Hirte dar-
gestellt, der ein Lamm auf seinen Schultern heimtriigt. Was selbst der heu-
tige Stadtmensch, welcher der liandlichen Wirklichkeit entfremdet ist, noch
ahnt, das wird noch eindriicklicher nnd dramatischer durch den Blick auf die
konkrete Wirklichkeit eines Hirten. Philipp Keller, ein Bibelfreund und
lange Jahre selber ein Schafziichter und Hirte, bringt die Dramatik dieses
Geschehens in einer Auslegung des Psalmes 23 zum Ausdruck. Eine der
groBten Sorgen eines Hirten ist, daB ein Schaf auf den Riicken fillt. Oft
kommt es dann gar nicht mehr auf die eigenen Beine. Das Schicksal eines
solchen Schafes, das sich von der Herde entfernt hat, ist schrecklich: Der
Durst und Hunger wird immer stirker, der Kreislauf kommt véllig durch-
cinander, die Gase in den Gedédrmen bldhen den Leib auf und alles Bloken,
Zappeln, Drehen, und ohnmichtige Winden niitzt oft nichts. Wenn ein be-
sorgter Hirte vor sein Zelt tritt, dann schaut er zunichst zum Himmel anf, ob
er irgendwo Geier kreisen sieht. Sie konnen ihm manchesmal anzeigen, ob
irgendwo in der Gegend ein hilfloses Schaf liegt. Dann eilt der Hirte in die
angegebene Richtung, nm dem Raubvogel zuvorzukommen. Wenn er das
Lamm gefunden hat, dann dreht er es um und stellt es vorsichtig mit den
Hinden um den Bauch haltend, auf die Beine, um auszuprobieren, ob es
noch stehen kann. Wenn es einzuknicken droht, dann — ,,dann nimmt er es
voll Freude auf die Schultern, und wenn er nach Hanse kommt, ruft er seine
Freunde und Nachbarn zusammen und sagt zu ihnen: Freut euch mit mir; ich
habe mein Schaf wiedergefunden, das verloren war. (Lk 15, 56)

Jahwe, der , Hirte Israels” und Christus, der Hirte Gottes, so erzihlt das
Evangelium, so erzihlt er selber, ,,geht dem verlorenen Schaf nach bis er es
findet!* (Lk 15,4). Wenn Christus etwas von Gott geoffenbart hat dann dies,
daB es die Freude des Himmels ist, wenn Verlorenes wiedergefunden wird:
,»Ich sage euch: Ebenso wird auch im Himmel mehr Freude herrschen iiber
einen einzigen Siinder, der umkehrt, als {iber neunundneunzig Gerechte, die
es nicht nétig haben umzukehren.“ (Lk 15,7)



Der die Beladenen zu sich ruft 169

,Er trug sein Kreuz und ging hinaus...“ (Joh 19,16)

Mag das Hirtenbild mit dem geschulterten Laimmchen noch , liebliche® Ge-
filhle erwecken, die Kreuzwegstationen mit dem dreimaligen Fall Jesu un-
ter der Last des Kreuzes haben eine andere Botschaft. Schon wenn das
Limmchen ein ausgewachsenes Schaf ist, das schwer auf den Schultern la-
stet, klappt die Hirtenidylle nicht mehr so ganz. Noch mehr, wenn die grau-
samen und niederdriickenden Situationen des Lebens in den Blick geraten:
Die Schuldenlast der Menschen, der Menschheit ist erdriickend. Wieviele,
die leiden oder leiden machen, setzen ihrem Leben ein Ende, weil sie Schuld
und Schulden nicht mehr ertragen konnen — die ,,untertréigliche Schwere des
Seins®.

Erschiitternd und doch fast auch beseligend kommt die Last der Siinde und
Lebensnot in der Steinplastik von Vezelay zum Ausdruck, in der Christus,
der gute Hirte, Judas, der noch den Strick um den Hals trigt, auf seinen
Schultern trigt; man hat den Eindruck, heimtrégt. Fast ist es, als sei etwas
Gelédstes im Gesicht des Getragenen. Wie es heifit, ,,durch seine Wunden
sind wir heil“, so kann auch gesagt werden: ,,Durch seine Belastung sind wir
frei und leicht geworden®.

Es ist nicht angemessen, die Last auf Jesu Schultern mit vielen Worten fiil-
lig auszumalen. Paulus hat die Last, die auf Jesus liegt, mit den Worten aus-
gedriickt: ,,Er hat den, der keine Siinde kannte, fiir uns zur Siinde gemacht,
damit wir in ihm Gerechtigkeit Gottes wiirden.” (2 Kor 5,21). Dem Siin-
denbock wird alle Schuld aufgeladen und dann wird er hinausgejagt vor das
Lager, in die Wiiste. ,,Er trug sein Kreuz und ging hinaus®, heifit es im Jo-
hannesevangelium* (Joh 19,16) — Das Kreuz, das sind nicht Holzbalken, das
Kreuz, das ist der Mensch selber, das sind die Menschen, die sich das Le-
ben zur Last, zur Holle machen. In diesem Sinne heifit es, dafl der ,,Mensch
des Menschen Wolf* sei, homo homini lupus. — Der gute Hirte flieht nicht
vor dem Wolf, weil ihm an den Schafen liegt. Er gibt sein Leben fiir die
Schafe (vgl. Joh 10,11-20). Und er gibt sein Leben fiir das Leben in den Tod
im Blick auf die Freude: ,,Er hat angesichts der vor ihm liegenden Freude
das Kreuz auf sich genommen...” (Hebr 12,2)

,Ihn zwangen sie, Jesus das Kreuz zu tragen.* (Mt 27,32)

Es ist seltsam: Nur bei Johannes steht, dafl Jesus das Kreuz selber trug. Bei
Matthius heiBt es: ,,Dann fiihrten sie Jesus hinaus, um ihn zu kreuzigen. Aunf
dem Weg trafen sie einen Mann aus Zyrene namens Simon; ihn zwangen sie,
Jesus das Kreuz zu tragen.” (Mt 27,31-32). Ebenso schreiben Markus und



Willi Lambert 170

Lukas. Jesus und Simon sind ein Bild fiir ,»Kreuzesnachfolge”. Lukas
schreibt, dafl die Soldaten Simon das Kreuz aufluden, ,,damit er es hinter Je-
sus hertrage.” (Lk 23,26) Und er ist es auch, der formuliert: ,,Wer mein Jiin-
ger sein will, der verleugne sich selbst, nehme tiglich sein Kreuz auf sich
und folge mir nach.* (Lk 9,23)

Petrus, der, ehe der Hahn krihte, seinen Herrn dreimal verraten hatte —
»Ich kenne diesen Menschen nicht!* -, hat ihn schon vorher verleugnet. Das
war, als er Jesus zur Seite nahm und ihm Vorwiirfe machte, als Jesus auf dem
Weg in Richtung Jerusalem von seinem Leiden und seinem Kreuz sprach.
Die Eindeutigkeit, mit der Jesus den Ort der Auseinandersetzung zu einem
Scheideweg, zar Wegkreuzung machte, ist nicht zu ibertreffen: ,,Geh weg
Satan...“ (Mt 16,23) Damit ist gesagt: Unsere Lebenswege werden durch-
kreuzt, immer wieder, und an diesen Wegkreuzungen entscheidet sich unser
Leben: Aus Berufstriumen reiflt die Arbeitslosenstatistik; ein Unfall mit
bleibenden Folgen stellt eine unerwartete Lebenssituation her; ein schwer-
behindertes Kind ist eine schwere Vorgabe fiir ein Familiennetz; eine lange
Krise in einer Freundschaft, in einer Ehe, 148t kaum mehr Luft zam Atmen;
mit dem ,,alten Glauben“ und der Zughorigkeit zur Kirche kann man im Ab-
seits stehen und belichelt werden usw. Die Frage ist, ob damit der Weg zur
Sackgasse geworden ist oder ob dadurch eine Weiterfiihrung, eine Vertie-
fung, eine Teilnahme am Weg Jesu geschieht.

Romano Guardini berichtet in seinen autobiographischen Erinnerungen,
unter welchem Druck unter welcher Last der Depression, der Schwer-mut
sein Leben stand. Dieser Druck addierte sich zusammen aus einem Erbe aus
der Kindheit und aus dem Widerstand ,.einer ganz unausgelebten Natur ge-
gen die notwendigen Entsagungen des Priesterstandes.“ Die Lsung bestand
fiir Guardini nicht in einem Abschiitteln, sondern darin, die Schwermut ,,ins
Leben einordnen‘ zu konnen und seiner Berufung zu folgen. Seine Not 16-
ste sich — man darf wohl sagen wunder-barerweise — beim Beten des Ro-
senkranzes:

»Es war meine erste wirkliche Begegnung mit diesem Gebet, das mich spiter so viel beschif-
tigen sollte. Von jener Stunde an habe ich an meinem Priesterberuf nie mehr gezweifelt. Wohl
ist die dunkle Flut der Schwermut immer unter meinem Leben hingegangen und mehr als ein-
mal hochgestiegen; aber ich war mir dariiber klar, daB ich zum Priester berufen sei und bin es
bis auf den heutigen Tag geblieben. 2

Aus dieser Erfahrung heraus konnte Guardini das Schwere in seinem Le-
ben sehen als ,,Ballast, der dem Schiff seinen Tiefgang gibt.“3 Die Schwere
nicht nur als Niederdriickendes, sondern als Chance: ,,Dazu gehért, da man

2 R. Guardini, Berichte iiber mein Leben. Diisseldorf 1984, 77.
3 R. Guardini, a.a.0., 77.



Der die Beladenen zu sich ruft 171

sie in einem innersten Sinne von Gott her annimmt und sie in Giite fiir den
anderen Menschen umwandelt.*

Franz von Sales driickt einmal das Ja zur Last, zum Kreuz auf fast hu-
morvolle Weise aus:

,Man hat niemals mit Sicherheit gewu8t, aus welchem Holz das Kreuz unseres Herrn gemacht
wurde; dies darum, glaube ich, damit wir alle Kreuze, die er uns schickt, in gleicher Wesie lie-
ben, aus welchem Holz sie auch geschaffen sein mogen, und damit wir nicht sagen konnen:
dieses oder jenes Kreuz vermag ich nicht zu lieben, weil es nicht aus diesem oder jenem Holz
ist...Die Kreuze, die wir anfertigen oder erfinden, sind uns immer ein wenig angenehmer, weil
etwas von uns selbst darin ist, und darum kreuzigen sie weniger....Sie lieben das Kreuz: Was
wollen Sie denn anders sein als gekreuzigt, da doch ,die Liebe die Liebenden gleichmacht‘?

,,Sie lieben das Kreuz...“ — eine vielleicht miverstiandliche Formulierung,
aber verstandlich im Blick auf die groBe christliche Tragergestalt, Christo-
pherus, d.h. den Christus-Triger. Die Legende erzahlt, daB er zuletzt auf sei-
nem Lebensweg seine ungestiime Kraft Menschen zur Verfiigung stellt beim
Tragen durch wilde Wasser. Einmal wird ihm dabei ein Kind so schwer wie
die ganze Welt. Ob dies nicht doch fiir ihn eine , leichte Last der Liebe* war?

,.Entlaste dich!* (Ex 18,22)

Kreuzesnachfolge bedeutet weder ein tigliches Martyrium im dueren Sinn,
noch bedeutet es, sich jede Last aufzuladen ,,im Namen Jesu Christi“. Eine
spritzig formulierte Einladung zu einem Wochenende von Leuten, die in der
Seelsorge hauptverantwortlich arbeiten, driickt dies geistvoll mit den Wor-
ten aus: ,,Wenn Ausgebrannte vom Feuer reden...“. Ja, was ist es, wenn Men-
schen andere begeistern wollen, vom Feuer des Heiligen Geistes reden — und
selber innerlich ausgebrannt und vollig iiberlastet sind?! Da heutzutage vie-
les schnell mit medizinischen oder psychologischen Kennzeichen versehen
wird, ist die Diagnose klar: Das ,burnt-out-syndrom®, d.h. das Erschei-
nungsbild vom Ausgebranntsein.

Die Bezeichnung mag neu sein. Die Sache ist vermutlich so alt wie die
Welt, sicher wie das Alte Testament. Eine der kostlichsten und lebensnahe-
sten Geschichten ist die Begegnung von Jitro, der seinen Schwiegersohn
Mose in der Wiiste besucht. Fast die ganze Nacht erzihlt Mose von all den
Schwierigkeiten und den Grofitaten Gottes. Dann heilt es:

,,Am folgenden Morgen setzte sich Mose, um fiir das Volk Recht zu sprechen. Die Leute muf-
ten vor Mose vom Morgen bis zum Abend anstehen. Als der Schwiegervater des Mose sah, was
er alles fiir das Volk zu tun hatte, sagte er: Was soll das, was du fiir das Volk tust? Warum sitzt
du hier allein, und die vielen Leute miissen vom Morgen bis zum Abend anstehen? Mose ant-
wortete seinem Schwiegervater: Die Leute kommen zu mir, um Gott zu befragen. Wenn sie ei-

4 R. Guardini, a.a.0., 77.
5 Werke des HI. Franz von Sales Bd. 5. Eichstitt 1963,387 {.



Willi Lambert 172

nen Streitfall haben, kommen sie zu mir. Ich entscheide dann ihren Fall und teile [hnen die Ge-
setze und Weisungen Gottes mit.

Da sagte der Schwiegervater zu Mose: Es ist nicht richtig, wie du das machst. So richtest du
dich selbst zugrunde und auch das Volk, das bei dir ist. Das ist zu schwer fiir dich; allein kannst
du es nicht bewiltigen. Nun hor zu, ich will dir einen Rat geben und Gott wird mit dir sein.
Vertritt du das Volk vor Gott! Bring ihre Rechisfille vor ihn, unterrichte sie in den Gesetzen
und Weisungen und lehre sie, wie sie leben und was sie tun sollen. Du aber sieh dich im ganzen
Volk nach tiichtigen, gottesfiirchtigen und zuverldssigen Minnern um, die Bestechung ableh-
nen. Gib dem Volk Vorsteher fiir je tausend, hundert, fiinfzig und zehn! Sie sollen dem Volk
Jederzeitals Richter zur Verfiigung stehen. Alle wichtigen Fille sollen sie vor dich bringen, die
leichteren sollen sie selber entscheiden. Entlaste dich, und 1aB auch andere Verantwortun g tra-
gen! Wenn du das tust, sofern Gotl zustimm, bleibst du der Aufgabe gewachsen, und die Leu-
te hier konnen alle zufrieden heimgehen. (Ex 18,13-23)

Da Mose ,,auf seinen Schwiegervater horte und alles tat, was er vorschlug*
(Ex 18,24), hat er sich vermutlich einen Herzinfarkt erspart und vielleicht
auch etwas Zeit fiir seine Frau Zippora und seine beiden Schne gefunden,
die er zuvor zu seinem Schwiegervater zuriickgeschickt gehabt hatte.

Jitro hat die Sache auf den Punkt gebracht: ,,Entlaste dich, und 1a8 auch
andere Verantwortung tragen!“ Man konnte fragen, was ist denn an dem Tra-
gen von Verantwortung so schon? Warum haften wir manchesmal zum ei-
genen Nachteil und zum Schaden anderer so sehr daran? Ist es immer nur
die von andern aufgebiirdete Last, die wir ,,nur fiir die andern und mit Gottes
Hilfe* tragen? Oder spielt nicht anderes mit: Das Machtgefiihl, das mit ver-
antwortlichen Positionen oft verbunden ist und die geheimen Allmachts-
wiinsche des ,,Potentaten in uns“ befriedigt? Der »Gotteskomplex“, von dem
H.E. Richter spricht, wenn er schreibt, daB der abendlindische Mensch mit
der Abschaffung Gottes glaubt, sich die ganze Last der Weltverantwortung
aufladen zu miissen. Das ,,Helfersyndrom*, bei dem gar nicht der andere und
seine wirklichen Bediirfnisse im Mittelpunkt stehen, sondern die eigene Su-
che nach Anerkennung und Helfermacht?.

Oder gibt es auch ganz einfach MiBverstindnisse, wo jemand meint, et-
was hochalten zu miissen, was er ruhig abstellen konnte? Liebenswiirdig er-
zéhlt der vormalige Bischof von Osnabriick und jetzige Erzbischof von
Hamburg, Ludwig Averkamp eine diesbeziigliche Geschichte. Bei einem
seiner Gottesdienste gab es, wie iiblich bei Bischofsmessen, einen Mitratri-
ger und einen Stabtréiger. Der Stabtriiger, ein junger Ministrantenbub, hat es
in seiner Unerfahrenheit dem Mitratréger gleichgetan: Wie dieser die Mitra,
so hielt er den Bischofsstab hoch; nicht ganz so hochgereckt wie die Mitra,
aber doch tiber dem Boden. Das ging eine Zeit lang ganz gut, wurde aber
von Minute zu Minute schwieriger. Die Muskeln wurden krampfiger, das
Gesicht gerétet und erste Schweiperlen wurden sichtbar. SchlieBlich ging’s
nicht mehr anders als dal er den Stab gegen die Brust preBte, um ihn hoch-
halten zu konnen. — Die , moralische Nutzanwendung® bzw. die pastoral-
theologische Leitlinie fiir Bischof Averkamp lag nahe: Ich kann den Stab,



Der die Beladenen zu sich ruft 173

das Amt, die Biirde der Verantwortung nicht allein hochhalten. Ich muf3 den
Bischofsstab auf den Boden, das Fundament, die Basis, abstellen konnen.
Auf das Fundament, das in erster Linie Christus selber ist, das aber anch von
der Basis, dem Volk Gottes gebildet wird. Nur so kann man die Last der Ver-
antwortung tragen.- Was wiirde es Gemeinden entkrampfen — und Betriebe
ebenfalls — wenn die Chefs, die Bischéfe, die Pfarrer, all die verschiedenen
Verantwortungstriger ihre Verantwortung mehr auf dem Fundament und der
Basis abstellen konnten und wiirden? Ob das nur fiir Amtstriger und offizi-
elle Verantwortliche gilt? Wohl nicht; jedenfalls erinnere ich mich, wie ich
mich einmal wunderte, daB das Warten auf den Zug so schwerfiel, bis ich
merkte, daB ich meinen Koffer gar nicht abgestellt hatte. Es ist fast trostlich,
dies gelegentlich auch bei anderen sehen zu diirfen.

,.Einer trage des andern Last...”

Die Geschichte wird gelegentlich in Predigten erzéhlt und soll auf ein Er-
lebnis des vor Jahrzehnten bekannten Schriftstellers Pater Peter Lippert SJ
zuriickgehen: Bei einem Spaziergang traf er ein junges Madchen, vielleicht
zehn Jahre alt, das einen kleinen Buben auf seinem Riicken trug. Anerken-
nend und ermutigend sagte er zu dem Midchen: ,,Da trigst Du aber eine
schwere Last!* Darauf das Midchen: ,,.Das ist keine Last, das ist mein Bru-
der!“ — Eine schone Geschichte und eine wahre dazu. Eine sonst nur
driickende Last kann aus der inneren Beziehung heraus zu einem Ausdruck
von Freundschaft werden. Freilich, als ich die Geschichte einmal in einer
Predigt in der Innsbrucker Jesuitenkirche erzihlte, kam nachher eine Fran
auf mich zu und sagte: ,,Pater, die Geschichte ist ja ganz schon. Aber mein
Bruder ist eine Last!* Dies ist wohl wahr und man muf es gelten lassen, daf3
auch eine Last, die man freundschaftlich, die man liebend trigt, eine Last
bleibt. Eltern, die zu einem drogenabhingigen Kind halten, denen ist nicht
die Last genommen. Kinder, die zu ihren ,,schwierigen Eltern™ stehen, sich
um sie kiimmern, haben nicht einfach einen leichten Weg.

Die Geschichte und die Sache von der geschwisterlichen Last ist nicht nur
eine Anekdote, sondern Grundgesetz christlichen Daseins: ,,Einer trage des
andern Last; so werdet ihr das Gesetz Christi erfiillen.” (Gal 6,2) Es gibt ver-
schiedene , Kurzformeln des Glaubens‘. Dies ist eine der kiirzesten und ein-
fachsten und menschenfreundlichsten. Wenn man vor lauter theologischen
Biumen nicht mehr den Wald des Lebens in Christus sieht, dann kann ihm
vielleicht dieses Wort Hilfe und Orientierung sein.



Willi Lambert 174

P. Franz Jalics SJ erzdhlt in einem seiner Biicher, wie er jahrelang theolo-
gische Fragen und Zweifel mit sich herumtrug und sie nicht losbekam. Bis
ihm eines Tages bewufit wurde:

~daB wihrend ich ganz verschlossen in mich lebte, meine Zweifel sich verschiirfien. Eigentlich
kam mir dieser Gedanke infolge eines ganz bedeutungslosen — man konnte sagen — trivialen
Anlasses. Ich hiitte an diesem Tag Teller abspiilen sollen, was ich nicht getan hatte. Diese Un-
terlassung war an sich unbedeutend, aber ich erkannte plotzlich meine Gefiihllosigkeit dem an-
deren gegeniiber, der es an meiner Statt hatte tun miissen. Diese Wahrnehmung fiihrte mich zur
Erkenntnis der Parallele zwischen meinem Verhalten anderen gegeniiber und der Intensitiit
meiner Zweifel an Gott. Ich bemerkte, daf sich meine Zweifel verminderten, wenn ich dienst-
bereiter war und dadurch anderen gegeniiber offener. Wenn dies richtig ist — sagte ich mir -, ha-
be ich die Losung gefunden, meine Zweifel zu beseitigen. Ich konnte den absoluten und unbe-
streitbaren Wert einer selbstlosen Einstellung nicht mehr in Frage stellen. Wenn eine positive
Veridnderung der Einstellung den Glauben verstirken konnte, dann war es unbestreitbar, daB
dieser Glaube in der Wirklichkeit fest verwurzelt war. Das Ergebnis war bemerkenswert. Mei-
ne Zweifel waren vollig iberwunden und seitdem héingt mein Glaube nicht mehr in der Luft,
sondern stiitzt sich auf die Realitit des Lebens.*®

Dal} Geschirrspiilen nicht einfach ein unfehlbares Rezept fiir Glaubens-
zweifler ist, diirfte auch klar sein. Aber, daB der Glaube und das ,,Gesetz
Jesu Christi“ und Liebe untrennbar miteinander verbunden sind, ist Aussage
von Paulus und ist Erfahrung vieler Christen auf dem Glaubensweg.

»dann geh zwei Meilen mit ihm...

Nur ein kleiner Satz, aber von welchem Gewicht: ,,Und wenn dich einer
zwingen will, eine Meile mit ihm zu gehen, dann geh zwei mit ihm!* (Mt
5,41) Die Zuhorer Jesu miissen unter dem Gewicht dieses Satzes aufgestohnt
haben, wenn sie an die Situation ihres Landes dachten: Die romischen Be-
satzungsoldaten hatten das Recht, einen Juden zu zwingen, sein Gepiick eine
Meile weit zu tragen. Dann durfte dieser die Last absetzen und der Soldat
mubte neu jemanden zum Tragen suchen bzw. zwingen. Was sagt dieses
Wort Jesu? Gibt es Situationen, in denen sich der Sinn eines solchen Wor-
tes enthiillen kann? Ich denke an ein Gesprich mit einer Frau, die den Krieg
und die Nachkriegszeit erlebt hatte. In diesem Gesprich zeigte sich mir der
Sinn des Wortes Jesu: Besetztes Land, diesmal nicht jiidisches Land, son-
dern Deutschland. Eine Gruppe von Frauen wurde gezwungen, mit Schau-
feln auszuriicken, um einen groBen Graben auszuheben. Sie wurden von ei-
nem russischen ,,Flintenweib“ bewacht. Die Russin war in voller Montur
und mit Gewehr und Munition schwer bepackt und schwitzte daher bald aus
allen Poren. Als die deutsche Frau dies sah, machte sie mit einer Geste das
Angebot, ihr tragen zu helfen, um sie ein wenig zu entlasten. Die Soldatin

& F. Jalics, Lernen wir beten. Miinchen 1981, 25 f.



Der die Beladenen zu sich ruft 175

wies sie unwirsch zuriick. Nach einger Zeit schob sich die Frau von hinten
an sie heran und versuchte, mit der Hand das Gepick ein wenig mitzutra-
gen. Da drehte sich die Russin um, schaute sie an und sagte zu ihr: ,,Du,
Mensch!“ Was war hier geschehen? Es standen sich plotzlich nicht mehr
zwei Feindinnen, sondern zwei Menschen gegeniiber. Da waren nicht mehr
zwei Frauen, deren Séhne und Minner vielleicht aufeinander geschossen
hatten, sondern zwei Menschen, die schwer trugen an ihrer Situation. — Neu-
testamentliche Feindesliebe? Oder auch und genauso alttestamentlicher
Auftrag? — ,,Wenn du siehst, wie der Esel deines Gegners unter der Last
zusammenbricht, dann laB ihn nicht im Stich, sondern leiste ihm Hilfe!*
(Ex 23.5)

Kleine Last — maBloses Ubermaf

Was kann ein Durchgang durch die Heilsgeschichte mit dem Bildwort von
der , Lastigkeit* des Daseins bringen? — Mehr Aufmerksamkeit auf manche
iberlesenen Schriftstellen? Entdeckungen und interessante Zusammen-
hinge? Einladung zum Mittragen? Dies alles wohl auch. Fiir Paulus und die
Menschen, die Jesu Wort von der ,leichten Last“ horten, fast unendlich
mehr. Jedenfalls nach dem Zeugnis von Paulus. Er, der viele Lasten getra-
gen hat — und zeitweise auch selber andern listig gefallen ist -, driickt dies
in geradezu hymnischen Worten im zweiten Brief an die Korinther aus. Im
BewuBtsein seiner eigenen Schwiche spricht er dort vom Glanz auf dem
Antlitz Christi, vom Licht Gottes, das im Herzen seiner Knechte aufleuch-
tet und vom ,,Gewicht der Herrlichkeit* :

,.Diesen Schatz tragen wir in zerbrechlichen GefidBen; so wird deutlich, dal das UbermaB der
Kraft von Gott und nicht von uns kommt. Von allen Seiten werden wir in die Enge getrieben
und finden doch noch Raum; wir wissen weder aus noch ein und verzweifeln dennoch nicht;
wir werden gehetzt und sind doch nicht verlassen; wir werden niedergestreckt und doch nicht
vernichtet. Wohin wir auch kommen, immer tragen wir das Todesleiden Jesu an unserem Leib,
damit auch das Leben Jesu an unserem Leib sichtbar wird. ... Alles tun wir euretwegen, damit
immer mehr Menschen aufgrund der iiberreich gewordenen Gnade den Dank vervielfachen,
Gott zur Ehre. Darum werden wir nicht miide; wenn auch unser duflerer Mensch aufgerieben
wird, der innere wird Tag fiir Tag erneuert. Denn die kleine Last unserer gegenwiirtigen Not
schafft uns in maBlosem UbermaB ein ewiges Gewicht an Herrlichkeit.*

(2 Kor 4,7-10;16-18)





