Religiose Erfahrung und Wahn

Zu Grenzfragen zwischen Psychopathologie und Spiritualitit

Josef Sudbrack, Miinchen

Drei Hinweise mogen als Bezugspunkte dienen, gleichsam als trigonome-
trische Punkte das breite Feld der Thematik abstecken.

a) Der eine ist die Entwicklung, welche die Psychoanalyse vom ihrem Be-
griinder, Sigmund Freud her zu dessen anfanglichem Musterschiiler, Carl
Gustav Jung, genommen hat. Freuds' beriihmte Diagnose des mystischen,
»ozeanischen Fiihlens® als Regression ins Vor-Ich, ins kindliche, embryo-
nale Geborgenheitsdasein stammt bekanntlich aus einer Reaktion auf die
emphatische Schilderung, die Romain Rolland von den beiden Hindu-My-
stikern Ramakrishna und Vivekananda gegeben hat. Mystik ist nach Freud
demnach nur eine Verdichtung der Religion, die er als kollektive Neurose,
also als Flucht vor der Wirklichkeit in einen unwirklichen Wahn diagnosti-
zierte; also — so kann man mit dem anderen grofien Religionskritiker, mit
Karl Marx sagen — eine Art ,,Opium des Volkes“, das zwar dem religiosen
Menschen Trost bringe, aber ihn psychologisch (Freud) oder soziologisch
(Marx) von der Wirklichkeit entfremde und ihm eine Scheingeborgenheit
konstruiere.

C. G. Jung hat die Kritik seines Lehrers in dieser Hinsicht geradezu auf
den Kopf gestellt: Religion und ihre intensive Erfahrung, die man Mystik
nennt, sind Hohepunkte der Selbstfindung und Selbstwerdung des Men-
schen. Es heif3t nicht mehr wie bei Freud: ,,Aus Es muf3 Ich werden*, son-
dern: das Es, das Unbewulite, das Reich des Selbst, ist mit seinem archety-
pischen Reichtum Humusboden der Personalitiit; von dorther erwéchst der
Reichtum und die Lebensquelle des gesunden, mit sich identisch geworde-
nen Ich. Rainer Maria Rilke, ein Freund vieler Freudianer, ahnte dies, als er
sich gegen eine Freudianische Psychoanalyse wehrte: Sie konne die Quelle
seiner poetischen Inspiration vertrocknen lassen.

In der humanistischen und dann transpersonalen Psychologie hat man nun
die C. G. Jungsche Sicht der mystischen Erfahrung weiterentwickelt und
vieles von dem, was dessen oftmals chaotisches Arbeiten (vgl. seine Le-
benssynthese: Mysterium coniunctionis) schieflastig machte, korrigiert.
Man denke nur an einen Namen wie Abraham A. Maslow.

' Vgl den instruktiven Aufsatz von E. Schwab, Faszinosum und Mystik bei 1. Kant und S.
Freud; in: Rewsch, Mystik. Innsbruck 1975, 207-223.



Religiose Erfahrung und Wahn 195

b) Der niichste Hinweis stiitzt sich auf die Forschungen eines Soziologen,
auf Hans-Peter Diirr?. Auch er gehort keineswegs zu den kirchen- und chri-
stentums-freundlichen Forschern. Aber in seiner Quadrologie (bisher drei
Binde) iiber Die Entwicklung der Scham hat er aufgezeigt, was eine Spie-
gel-Nummer (mit einem aufschluBBreichen Diirr-Interview) zur Titelge-
schichte machte: Die schamlose Gesellschaft. Wer von Sigmund Freud her-
kommt und vermutet, daf3 in sexuellen Komplexen und Verdringungen der
Grund aller oder doch vieler neurotischer Verirrungen liege, dem kann es
eine neue Erleuchtung sein, wenn er von Diirr erfahrt: Zwischen dem
»schamlosen* Umgang mit der Sexualitéit und der Verrohung und VeriuBer-
lichung der menschlichen Gesellschaft bestehe ein ursidchlicher Zusammen-
hang. Aus christlicher Sicht gesagt: Wer mit dem Hochsten und Tiefsten,
wozu der Mensch fihig ist, mit Liebe-Schenken und Leben-Schenken, also
mit der Sexualitit, schamlos wie mit Zeitungspapier oder Fast-Food umgeht,
gerit leicht in eine allgemeine Verrohung hinein. Wo Sexualitiit ,,schamlos*
zum alltiglichen Gebrauchsgestand entwiirdigt wird, zerbricht etwas in der
Mitte des Menschen und des Menschlich-Seins; das Tor zur bestialischen
Verrohung ist ge6ffnet. Umgekehrt aber belehrt uns gerade Sigmund Freud?,
daB die ,, Sublimation* der Sexualitdt, also der ehrfuchtsvolle Verzicht auf
ihren Vollzug zugunsten hoherer Werte, am Beginn der Menschheitskultur
steht.

DaB der ,,schamlose* Umgang mit der Sexualitét nicht spurlos an der Psy-
che des Menschen voriibergeht, sondern in sexuelle Wahnideen fiithren kann,
mufB nicht noch eigens unterstrichen werden.

¢) Der dritte Hinweis geht auf die augenblicklich grassierende satanisti-
sche Mode-Welle. Erschreckend, aber vielleicht gar nicht so sehr iiberra-
schend reicht sie vom Esoterisch-Antichristlichen und Anti-Humanen bis in
das kirchlich-christliche Gldubigsein hinein. Es geniigen hierzu einige
Stichworte: Auf der einen Seite die Ziige mancher Heavy-Metal-Musik.
Statt der abgeniitzten obszdnen Worte und Gesten versuchen einige ihrer
Vertreter — bei weitem nicht alle! — mit satanischen Anspielungen ihr Publi-
kum in Ekstase zu versetzen. Also eher Geschiift als echter Satanismus. Auf
der anderen Seite stehen Gruppierungen wie das Innsbrucker Engelwerk
oder auch pfingstlerische Gruppen. Thren Einfluf auf fromme Christen ver-
danken sie nicht zuletzt der Frontstellung gegen die ,,Macht Satans®.

2 Der Mythos vom Zivilisationsprozefs. Frankfurt [. Nacktheit und Scham, 1988; II Intimitit,
1989, III. Obszonitiat und Gewalt, 1993. (LIL. auch als Taschenbuch.)

3 Dazu das Kapitel: Ehelosigkeit um des Himmelreiches willen, in meinem Buch: Das Cha-
risma der Nachfolge. Um die zukiinftige Gestalt geistlicher Gemeinschaften. Wiirzburg 1994,
56-62.



Josef Sudbrack 196

Was auch immer dahinter an Realitiit stehen mag, es ist ein Zeichen un-
serer Zeit, daB unseriose Massen-Medien* den Angstschauder benutzen und
,»,schamlos‘ ausnutzen.

Auf diesem Hintergrund mogen sechs Ansdtze die Thematik umkreisen.

I. Mystik und Nervenkrankheit

In dlterer (gelegentlich auch noch neuerer) psychologischer Literatur zur
Mystik® findet man vielfach die Diagnose: Mystische Erfahrungen seien
Ausdruck von Psychose oder zumindest Neurose.

Dazu ein pikantes Beispiel. 1903 erschien auf Deutsch die Arbeit des bel-
gischen Jesuiten G. Hahn iiber die hysterischen Phianomene und die Offen-
barungen bei Therese von Avila. Das Buch wurde zuerst vom theresianischen
Forschungskomitee preisgekrént und im nichsten Jahr auf den Index der
verbotenen Biicher gesetzt. Im franzosischen Sprachraum hat es eine ganze
Flut von Literatur initiiert. Doch all das war ein Irrweg. 1982 nimlich 19ste
der spanische Professor Dr. A. Senra Varela’ das Ritsel um die Erkrankung
der Mystikerin. Teresa litt in ihrer Jugend so sehr unter Herzbeschwerden
und Ohnmachten, daB} ihr Vater sie aus dem Kloster nach Hause holte und
zu Arzten, dann zu einer beriihmten Heilerin brachte. Doch die Krankheit
wurde immer schlimmer — bis Teresa fiir vier Tage in ein todes@hnliches
Koma fiel. Man begann schon ihr das Grab zu schaufeln, bis sie doch er-
wachte und einen langen Heilungsprozel durchmachen mufite. Davon be-
hielt sie ihr ganzes Leben lang chronische Kopfschmerzen, plotzliche Fie-
berschiibe, Lihmungen usw. zuriick. Das war ein willkommener Anlaf} zur
pathologischen Diagnose der teresianischen und anderer Mystik. Der spani-
sche Pathologe aber hat nun gezeigt: Alle Symptome mit ihren Nachwir-
kungen entsprechen exakt dem ,,Maltafieber®, in der Fachsprache: der ,,Bru-
cellosis®. In schweren Fillen wie bei Teresa geht diese Krankheit, die iibri-
gens den Geist nicht angreift, mit einer Herz-Beutel- oder —Innenhaut-Ent-
ziindung einher. Deren Narben kann man nun tatsichlich an dem aus Reli-
quiensucht konservierten Herzen Teresas sehen: Fromme Verehrer haben
dies allerdings als physische Relikte der mystischen Herzdurchbohrung ge-

4 Das Buch des Patmos-Verlags: M. Roch, Laura G. Im Namen des Teufels. Ein Tatsachenbe-
richt. Diisseldorf 1995, spekuliert mit dem prickelnden Zusammenspiel von Sex, Crime und
Satan. Wenn es ein ,, Tatsachen*-bericht wire, hitte der Staatsanwalt ldngst eingreifen miissen.
5 Vgl. Die Arbeiten von Silberer oder J. H. Leuba, The Psychology of Religious Mysticism.
London/Bosten '1925; zu neueren Arbeiten vgl. B. Grom, Religionspsychologie.
Miinchen/Gottingen 1992, besonders 344 ff.

6 Les phenomenes histériques et les révélations de Sainte Thérese, Briissel 1883.

7 Vgl. E. Lorenz, Teresa von Avila. Freiburg u.a. 1994.



Religiose Erfahrung und Wahn 197

deutet, von der Teresa in ihrer Autobiographie® berichtet und die Lorenzo
Bernini 1646 in seiner Marmorgruppe in Stein schlug.

Natiirlich lassen sich in der Geschichte der christlichen Spiritualitidt auch
Fille aufzeigen, die nur neurotisch oder gar psychotisch zu deuten sind. Ei-
ner der auffilligsten ist der Fall der Christina von Stommeln® (1242-1312),
den Joseph von Gérres in seiner Mystik ausladend schildert; Pius X. hat
1908 den Kult Christinas approbiert. Nach den historisch iibertriebenen,
aber im Grundbestand nicht anzuzweifelnden Berichten finden sich bei ihr
viele pathologische Ziige, die aber Gorres in frommer Hagiographie als dé-
monische Anfechtungen oder gottliche Begnadigungen (Stigmata usw.) aus-
legte. So berichtet Christine z.B.:

In der letzten Nacht, vom ersten Hahnenschrei bis zum Morgen kurz vor Tagesanbruch, war
ich in einem fiirchterlichen Kampf. Es kam ein Ddmon, brachte ein gliihendes Eisen und duorch-
bohrte mir damit die Ohren ... Sie (die zahlreich werdenden Ddmonen) bekannten, obwohl nn-
gern, daB8 der Hochste ihnen Gewalt gegeben habe, dies zu tun. Darauf sagte ich uner-
schrocken: Ich beschwdore euch durch die Kraft des Leidens Christi.

Oder es heifit iiber gottliche Zeichen wie Stigmata:

Denn das, was im Herzen der Brant durch die Gabe des Briutigams unaussprechlich geschah,
das zeigte sich anBen am Korper, wenn sie wieder bei sich war, mit sicheren Beweisen. Denn
das Stiick Fleisch, das durch die duflerst grausame Zerstiickelung der Ddmonen vorher aus der
Brust der Jungfrau gerissen worden war, wurde durch die wunderbare Heilkraft des Briuti-
gams wieder hergestellt. Auflerdem wurden anch die drei Stellen, die vorher von den Krallen
der Damonen durchbohrt worden waren, mit drei Kreuzen in wunderbarer Farbe, Anordnung
und Beschriftung gezeichnet.

Es lohnt kaum, den oft makabren Einzelheiten gemé8 ihren verschiedenen
Lebensbeschreibungen nachzugehen. Sicherlich ist vieles davon legendir
verklirt und iibertrieben. Christine Ruhrberg, aus deren Buch ich zitiere,
zeigt, wie sehr diese Phidnomene in der literarischen Sprachform der dama-
ligen Heiligenberichte geldufige Topoi waren. In den vielen Binden der
,.JEtudes Carmelitaines“!? sind Gelehrte verschiedenster Fachrichtungen und
auch verschiedener Weltanschauung zugleich niichtern wie ehrfurchtsvoll
der Psychopathologie solcher Phinomene nachgegangen.

Christine von Stommeln mag noch so heilig gewesen sein; ihr Kampf um
Gut und Bose hat sich niedergeschlagen in Phdnomen und Erfahrungen, die
im Gegenteil zur sensiblen, aber psychisch gesunden Teresa von Avila nur
als psychotisch (BewuBtseinsspaltung) zu diagnostizieren sind.

Der bekannte franzésische Psychiater Jean Lhermitte'’ hat — auf christli-
cher Basis — zum ganzen Phinomenbereich erniichternde Seiten geschrieben

8 Buch V, Kap. 29,15.

9 Die entsprechenden Zitate nach Chr. Ruhrberg, Der literarische Korper der Heiligen. Tii-
bingen u.a. 1995, 308. 301; die Arbeit reduziert allerdings alle Berichte auf rein-literarische
Topoi.

10 Diese wertvolle Reihe wurde von 1915-1962, Paris, heransgegeben.

! Echte und falsche Mystiker. Luzern 1953.



Josef Sudbrack 198

und viel ,Mystisches® als ,,unecht und pathologisch diagnostiziert und
dazu gute Kriterien der Unterscheidung erarbeitet. In den Werken des New-
Age-Theoretikers Stanislav Grof*? (der heute die Bezeichnung New-Age ab-
lehnt) entdeckte ich dhnliche Hinweise, die helfen konnen, krankhafte Er-
lebnisse von den anthropologisch wertvollen Erfahrungen der BewuBtseins-
erweiterung zu unterscheiden. Trotz des weltanschaulichen Abstandes ste-
hen sie den ,, Unterscheidungsregeln* des Ignatius von Loyola nahe!3:

Zu einem Erlebnis der Einheit mit dem Gottlichen, das gut verarbeitet und integriert ist, gehort
ein Gefiihl des tiefen inneren Friedens, der Ruhe und der Geléstheit. Der betreffende Mensch
erkennt, daf seine gotiliche Herkunft nicht etwas AuBerordentliches ist und nur fiir ihn gilt.
Diese Kombination aus einer ,GroBvorstellung‘ und duBerster Demut ohne den Charakter des
Ostentativen oder Demonstrativen scheint das mystische Lebensgefiihl dieser Art auszuma-
chen. Anders bei schizophrenen Patienten.

Es wiire eine absurde Vereinfachung, Zustinde der mystischen Einheit auf den undifferen-
zierten BewuBtseinszustand zu reduzieren, in dem sich das Kind wihrend seines Aufenthaltes
im Mutterschof} befindet. Die Regression, um die es hier geht, betrifft einen Menschen, der
viele Stadien der Bewnftseinsentwicklung durchschritten hat.

AuBerdem riihrt ein Mystiker in einem ekstatischen Erlebnis ohne Zweifel an echte trans-
zendentale und archetypische Dimensionen, die bei weitem iiber den rein biologischen Aspekt
hinausgehen.

Mit dieser Kriteriologie stimmt die humanistische und transpersonale Psy-
chologie weithin mit der klassischen christlichen Mystologie iiberein. Man
muf} weiter differenzieren; aber Ziige von Friede, Gelassenheit, Demut, Rel-
alitdtsndhe und Offenheit zur Transzendenz konnen dem Psychiater Hin-
weise fiir die Gesundheit einer Erfahrung geben.

II. Mystik und psychische Gesundheit

Doch ein entscheidender Unterschied der psychologischen Beurteilung zur
christlichen Bewertung bleibt zuriick. Fiir Autoren wie Stanislav Grof, Ab-
raham A. Maslow oder den Begriinder der Initiatischen Therapie, Karlfried
Graf Diirckheim'* heifit das anthropologische Ideal: Psychische Gesundheit
und geistige Reife. Auch wenn damit keine geniale Geistigkeit gemeint ist,
meint das Ideal doch: ruhige Gestimmtheit, in der ein Mensch mit seiner Le-
benssituation — mag es auch eine korperliche Krankheit sein — angstfrei zu-
recht kommt. Daf} ein Mensch auch in psychischem Kranksein (z.B. einer
Angstneurose) sein Lebens-Ideal erreicht, daB er als psychisch kranker
Mensch ., heilig“ ist, also seinem letzten Ziel entsprechend vor Gottes Auge
»~wohlgefillig* sein kann, scheint diesen Lebensentwiirfen zu widersprechen.

12 Dazu mein Buch: Neue Religiositit. Mainz 41990, 44f.

3 Vgl. im Exerzitienbuch Nr. 313ff.

4 Vgl. meinen Beitrag in GuL 1996, 4-19. Graf Diirckheim meinte, ein reifer Mensch wechs-
le beim Sterben nur vom Standbein aufs Spielbein.



Religiose Erfahrung und Wahn 199

Ich kann aus eigenen Begegnungen anderes berichten; von Menschen
namlich, die psychisch so krank waren, dafl nicht einmal die Diagnose
,.Neurose* geniigte; von Menschen, die von seltsamen (eindeutig psychoti-
schen) Erfahrungen berichteten und in der sozialen Kommunikation untrag-
bar geworden waren. Von Menschen aber, denen ich das Pridikat , heilig-
miBiges Leben® zuerkennen mochte. Bei einem von ihnen war mir und den
Arzten, die ihn aus dem ArbeitsprozeB herausnehmen und mit jungen Jah-
ren schon in ein Rentenverhiltnis setzen muBten, sehr deutlich, da dahin-
ter eine schlimme Sexual-Neurose oder -Psychose steckte. Und dennoch:
Ich bewunderte seine Gottverbundenheit. Das Ideal des heiligen Lebens
héngt — Gott sei gedankt! — nicht vom psychischen Gelingen des Lebens ab,
so sehr dies natiirlich wiinschens- und erstrebenswert bleibt.

Diese Beobachtungen sollen iiber eine der groBten, kirchlich anerkannten
und hochverehrten Heiligen unserer Zeit objektiviert werden: psychische
Labilitdt und Heiligkeit konnen Hand in Hand gehen.

1971 schrieb Jean Francois Six!S ein Buch iiber die Kindheit der Heiligen
von Lisieux, der kleinen Therese, mit dem Untertitel: Neurose und Heiligkeit.
Es erregte soviel Aufsehen und schlimme Kritik!¢, da man keine deutsche
Ubersetzung wagte. J. Fr. Six gehort zur Gemeinschaft der Kleinen Briider
von Charles de Foucauld und ist der maBgebende Biograph und Deuter sei-
nes groBen Ordensvaters. Vier Jahre nach der erwihnten Untersuchung tiber
Neurose und Heiligkeit in der Jugend der hl. Therese verfaBite er als Fortset-
zung deren zusammenfassende Biographie. Sie hatte auch in ihrer deutschen
Ubersetzung einen groBen Erfolg. Man muf allerdings das erste Buch ken-
nen, um im zweiten (das ich nur auf Deutsch gelesen habe) die neurotischen
Ziige wiederzuentdecken, die das Familienleben der Martins durchzogen:
Gewinnstreben und eine dunkle, morbide Atmosphire von Angst.

Aber Fr. Six bemiiht sich zu zeigen, daB ,,The little Flower*, wie Therese
von den Angelsachsen liebevoll genannt wird, gerade deshalb die groBe Hei-
lige wurde, die fiir unser (und das kommende) Jahrhundert vorbildlich ist:
In den letzten Jahren ihres Lebens muBte sie eine Nacht des Glaubens erle-
ben, in der das wie eine Heilige verwohnte Kind sich als Atheistin fiihlt. Nur
noch eine blinde Liebe ohne jede Betroffenheit, nur noch das Wegblicken
von der eigenen Dunkelheit verband sie mit Gott. Six meint mit Recht: ,,An

15 La véritable enfance de Thérése de Lisieux Névrose et sainteté. Paris; die Fortsetzung in: Vie
de Thérése de Lisieux. Paris 1975; deutsch: Theresia von Lisieux. 1hr Leben wie es wirklich
war. Freiburg u.a. 1975; die Zitate stehen Ste. 295. 325. 238; in seinem 1995 erschienenen ab-
schlieBenden Buch: Lumiére de la Nuit. Les dix-huit derniers mois de Thérese de Lisieux,
nimmt Six immer wieder gegeniiber seinen Kritikern Stellung, schildert dasjenige, was er
L Verfilschung* der Heiligen zu nennen wagt, und entwirft ¢in zugleich erschiitterndes wie
groBartiges Bild der Heiligen.

16 So die Deutsche Tagespost vom 13. 4. 1977.



Josef Sudbrack 200

diesem Punkt hat die spirituelle Revolution Theresias kopernikanisches
AusmaB: Die Riickkehr zum Gott der Giite, der die Kleinen leidenschaftlich
liebt, und die Riickkehr zum Alltiglichen.” Die Kleinen — das sind eben
auch die psychisch Kranken. Das Alltigliche — das ist auch das Zurecht-
kommen mit der eigenen Krankheit. Therese muBte ihren Erlebensbereich,
in dem sie bis zum Sterben blieb, radikal iiberschreiten und restlos anf
Gottes allumgreifende Barmherzigkeit und Liebe setzen. Sie stirbt in einem
schrecklichen Todeskampf, ganz und gar nicht in der Verfassung des zur
psychischen Vollkommenheit Gelangten. Doch ihr letztes Wort ist mit dem
Blick auf das Kreuz: ,,Ich ... liebe ... Dich!*

Unschwer ist dieses Leben als psychopathologisch zu diagnostizieren.
Aber es ist das Leben einer Heiligen, die in ihrer so modernen, neurotisch
verpesteten Luft Beispielfigur fiir unsere Zeit wurde. Thre oft bewunderten
Worte, mit denen sie beim Blick auf Siinde und Hélle dennoch auf Gottes
groBere Barmherzigkeit setzt, stammen nicht aus lebenslustiger Erfahrung,
sondern aus ihrer Liebesmystik. An ihrem Todestag konnte sie sagen. ,,Ich
bereue nicht, mich der Liebe ausgeliefert zu haben ... Nein, ich bereue es
nicht, im Gegenteil !*

Heiligkeit und psychische Gesundheit fallen nicht zusammen — was uns
aber keineswegs das Recht gibt, die psychische Gesundheit und ihre Pflege
oder die Heilung entsprechender Krankheit zu vernachlidssigen. Ganz im
Gegenteil!

III. Satanologie, Besessenheit und die psychiatrische Wissenschaft

Zur Zeit der kleinen Therese grassierte im katholischen Europa eine Sata-
nologie, besetzt mit — nicht undhnlich heutigen Phinomenen - Ziigen von
Angstneurosen und Rassenideologie. Der Anti-Semitismus und die Anti-
Freimauerei gingen so weit, dal man dem Liigengebdiude Leo Tuaxils!” fast
ausnahmslos Glanben schenkte. Dieser tiberschiittete vor der Jahrhundert-
wende als angeblicher Konvertit aus der Freimauerei die Offentlichkeit mit
scheuBlichsten Enthiillungen. Das den Alteren noch bekannte Gebet zum
Heiligen Erzengel Michael, der die bosen Geister in den Abgrund der Holle
stiirzen soll, wurde damals von Leo XIII. als offizielles Gebet nach der
hl.Messe gegen die Machenschaften Satans angeordnet. Im semi-offiziellen
Organ des Vatikans, im Osservatore Romano, war zu lesen:

Die Freimauerei ist in allem satanisch ... die Hauptkraft und die unerliBliche Waffe, deren sich
das Judentum bedient, um die Herrschaft Jesu Christi aus dieser Welt zu verbannen und sie
durch die Herrschaft Satans zu ersetzen.

7 Nach Fr. Six, La véritable (Anm.14) 238ff.



Religiose Erfahrung und Wahn 201

Leo Taxil berichtete von Diana Vaughan. Sie sei die Leibes-Frucht einer
Incubus-Zeugung Satans. Doch sie habe sich bekehrt. Zu ihrer ,,Vorstellung®
am Ostermontag 1897 im Saal der Geographischen Gesellschaft zu Paris
enthiillt Leo Taxil seinen Betrug, als ,,groBartigste Posse seines Lebens, zu-
gleich amiisant und lehrreich®.

Man fiihlt sich mit dieser, seit Jahrhunderten groften Blamage der Kirche,
wie es mein Professor in Bonn, Schéllgen, nannte, in die Gegenwart ver-
setzt. Soeben erschien ein neues Buch iiber den Fall Anneliese Michel'8. Sie
starb am 1. Juli 1976 in ihrem Elternhaus in Klingenberg. Im beriihmten
ExorzistenprozeB von Aschaffenburg (21. 4. 1978) wurden ihre Eltern und
zwei Priester wegen unterlassener Hilfeleistung und fahrldssiger Totung zu
sechs Monaten Freiheitsstrafe mit Bewédhrung verurteilt. Anneliese Michel
galt als vom Satan Besessene, die durch eine Serie von Exorzismen davon
befreit werden sollte, aber dann doch unter den Attacken Satans starb. Ihre
Besessenheit sei — so interpretiert man bis heute — ein freiwillig iibernom-
menes Siihneleiden gewesen. Aber das Gericht kam — gestiitzt auf Exper-
tengutachten usw. — zur Auffassung: Anneliese Michel sei psychisch krank
gewesen und ihre Krankheit durch den Ubertragungsmechanismus der Exor-
zismen-Riten verstirkt worden, bis das Midchen an Hunger und Uberan-
strengung, auch an den Folgen der Exorzismen starb.

Es ist hier nicht der Ort, auf all die bosartigen oder auch dummen Kon-
troversen einzugehen. Hinzuweisen aber ist auf eine Arbeit!?, die zwei spi-
tere Bischofe herausgaben und die zeigt, wie differenziert die wirkliche
Theologie mit den Fragen nach dem Bosen, nach der Personalitdt Satans,
nach dem , Kampf* gegen das Bose umgeht. Inzwischen gibt es auch eine
vom Prifekten der Glaubenskongregation unterschriebene pdpstliche Ver-
lautbarung?, die vor dem leichtsinnigen Umgang mit sogenannt satanischen
Phinomenen warnt und den Gebrauch des kirchlichen Exorzismus unter
strengste Einschrinkungen und VorsichtsmaBnahmen stellt.

Die Diskussion ist noch nicht zu Ende. Doch im oben erwihnten Buch und
in dhnlichen Veroffentlichungen finden sich Polemiken gegen die erwihnten
beiden Bischéfe und die psychologischen Fachleute, die den Fall Michel un-
tersuchten; gegen Prof. J. Micho vom Freiburger parapsychologischen In-

18 F.Becker, Der Exorzismus der Kirche unter Beschuf3. Stein a.Rh. 1995; vgl. G. Siegmund,
Von Wending nach Klingenberg, ebd. 1985, mit einem Vorwort von Bischof Dr. R. Graber.

19 W, Kasper/K. Lehmann (Hg.), Teufel, Ddmonen, Besessenheit. Zur Wirklichkeit des Bosen.
Mainz 1978; die psychologischen Experten, Micho und Niemann kommen in ihrem von der
Dt. Bischofskonferenz angefordertem Gutachten zum Ergebnis: ,,Eine — hypothetisch — ange-
nommene Schlifenlappenepilepsie (habe) zu einer soziokulturell induzierten Psychose mit
dem Auftreten einer Personlichkeitsspaltung gefiihrt.”, in: Zeitschrift fiir Parapsychologie und
Grenzgebiete der Psychologie 25 (1983) 129-194.

20 Dekret der Congregatio pro doctrina fidei, unterschrieben von Kard. Ratzinger, 29. 9. 1985.



Josef Sudbrack 202

stitut und den Jesuiten Dr. U.Niemann, einen ausgebildeten Psychoanalyti-
ker. Hingegen stiitzt sich das Buch auf die Anthropologin Felicitas D. Good-
man?!, ohne zu merken, daf sie, wie ihre anderen Verdffentlichungen?? be-
weisen, eher dem Geisterglauben der Esoterik zuzurechnen ist, als einer se-
ridsen wissenschaftlichen Anthropologie oder gar dem christlichen Welt-
und Gottesverstindnis.

Wenn der tragische Fall der Anneliese Michel etwas lehren kann und muB,
dann sind es die duBerste Vorsicht fiir das Hinzuziehen des leibhaften Satans
zur Erkldrung seltsamer, auch abscheulicher Vorkommnisse und in Relation
dazu auch das Vertrauen auf die wissenschaftliche Redlichkeit von Psychia-
trie, Psychoanalyse und auch Parapsychologie.

Der grassierenden Satan-Mode von heute darf weder mit aberglidubischer
Leichtgldubigkeit noch mit Angst-besetzten Praktiken begegnet werden,
sondern nur mit glaubigem Vertraven auf Gottes groBBere Giite, gepaart mit
niichterner Empirie und medizinischer Sorgfalt.

IV. Der personale Gott und die Angste des Menschen

Die Ereignisse um Anneliese Michel und um den betriigerischen Leo Taxil
erfordern eine noch grundsitzlichere Uberlegung.

Aldous Huxley hat mit der kritischen Darstellung dhnlicher Vorkommnisse
der Vergangenheit wichtige Fragen an die christliche Spiritualitit und den
christlichen Glauben gestellt. Der durch seine Drogen-Experimente, aber
auch durch seine parapsychologische Begabung? bekannt gewordene grofie
englische Literat geht in zwei dokumentarischen Romanen dem Problem der
Mystik nach: Die Teufel von Loudun®, bei deren Austreibung der Jesuit Su-
rin wie Anneliese Michel eine Art von Siithne-Besessenheit erlitten haben
soll, und deren Geschichte mit der Verbrennung des vermeintlichen Hexen-
meisters, Granier, endete; und: Die graue Eminenz?s, das ist die Geschichte
des Kapuziners Pere Joseph, der zugleich politischer Ratgeber Richelieus
wie Spiritual eines Konvents mystischer Nonnen war.

2 Der Fall Klingenberg in wissenschaftlicher Sicht. Stein a.Rh. 21987,

2 Wo die Geister auf den Winden reiten. Trancereisen und ekstatische Erlebnisse. (esotera-Ta-
schenbuch) Freiburg 1993; Ekstase, Besessenheit, Dédmonen. Die geheimnisvolle Seite der Re-
ligion. Giitersloh 1991.

2 In der groBen englischen Biographie Huxleys wird erzihlt, da} er mit nur knrzer Konzen-
trationsphase sich leicht in den Znstand des antomatischen Schreibens versetzen konnte; seine
gesammelten Beitriige zur Rauschgift-Mystik in: Moksha. Miinchen 1988, dokumentieren
breit sein esoterisch-ekstatisches Interesse.

24 Miinchen, 1955.

2 Ein Leben zwischen Religion und Politik. Miinchen 1941,



Religivse Erfahrung und Wahn 203

Beide klugen Biicher entwerfen den Hintergrund fiir die These Huxleys:
Die Annahme, Gott sei eine personale GroBe, trage die Schuld an solchen
ScheuBlichkeiten der Weltgeschichte: Sobald man nimlich das diffus-Gott-
liche in die Begriffs-Kategorie des ,,Du* hineinpresse, entstehe die Unter-
scheidung von Gut und Bos und darin liege der Auftrag, das Bose zu
bekampfen; — der Schritt zur Hexenverbrennung, zur religios verbrimten
Politik, zur Hollenstrafe mit den daraus entstehenden Angsten sei nicht mehr
groB. So schreibt er in der Essay-Sammlung: Gott ist/*:

Die Greuel der organisierten Religion gehen letzten Endes alle auf ,die Verwechslung des
deutenden Fingers mit dem Mond‘? zuriick — das heiBl auf die Verwechslung einer zu Sprache
geronnenen Vorstellung mit dem gegebenen Mysterium, auf das sie verweist oder, hanfiger, zu
verweisen scheint.

Es ist der Siindenpfuhl, in dem sich die Theologen in grotesker und abstoBender rationalisti-
scher Anfgeblasenheil gesuhlt haben. Solche Uberbewertung miindet leicht in Dogmen und die
Vergolzung von Dogma.

Unmittelbare Erfahrung des Wirklichen vereinigt dic Menschen. Begrifflicher Glaunbe, so-
gar der Glanbe an einen Gott der Liebe und Barmherzigkeit, treibt sie anseinander.

Hier steht die psychologische Konsequenz zur Debatte, die Huxley aus der
Vorstellung eines personalen Gottes zieht. Doch dazu ist auf ein Doppeltes
aufmerksam zu machen:

— Einerseits verkennt Huxley das genuin christliche Gottesbild mit seiner
Gipfelung im Personalen. Wie wenig es — recht verstanden — Anlaf} zu den
Exzessen ist, die Huxley mit ihm verbindet, zeigt das Zeugnis der oben er-
wihnten Therese von Lisieux, zeigt z.B. ein Theologe wie Hans Urs v. Bal-
thasar, mit seinen Schriften: Was diirfen wir hoffen?? und Kleiner Diskurs
iiber die Holle?®. Gottes Barmherzigkeit und nicht Gottes Strafgerechtigkeit
ist so sehr der Gipfel seiner Personalitiit, seines Du-Seins, dal wir nach
v.Balthasar aber auch nach Kardinal Ratzinger®® hoffen miissen(!), daf} seine
Barmherzigkeit zuletzt auch noch die Finsternis der Holle zum Licht des
Himmels wandelt.

2% Gort ist! Essays, Miinchen n.a. 1993, 197.

2 Es ist dies ein Zitat ans der Zen-Uberliefernng, das zeigen mochte, alle unsere Begriffe sind
nor Schein, nur der Fingerzeig auf das Eigentliche, was alle Begrifflichkeit (den Finger) itber-
steigt.

28 21989, Trier.

29 1987, Stuttgart.

3 Christus am Krenz , tritt selbst in die Freiheit des Siindigenden ein und iiberbietet sie durch
die Freiheil seiner in den Abgrund gehenden Liebe.“ Hier ,entsteht doch die Frage, ob darin
nicht auch eine gottliche Antwort sichtbar wird, die die Freiheit als Freiheil zu sich zu wandeln
vermag ... Solche Hoffnung aber (daf selbst die Holle in der Barmherzigkeit Gottes aufgeho-
ben ist, JS) wird nicht zn eigenmichtiger Behanptung; sie legt ihre Bitte in die Hande des Herin
hinein und 148t sie dort.“ I. Ratzinger, Eschatologie. Tod und ewiges Leben. Regensburg 1977,
178f.



Josef Sudbrack 204

— Aber zugleich hat — praktisch gesehen — Huxleys dtzende Kritik am per-
sonalen Gottesglauben eine schlimmme Tatsachengrundlage: nimlich ein
doch recht weit verbreitetes Gottesbild, das Gorr als einen Fanatiker der
Wahrheit und Gerechtigkeit zeichnet, statt seine allumspannende Giite als
die Mitte gerade seiner dreieinen Wesenheit zu sehen.

Es sind theologische Fragen, die nun zu stellen wiren; und sie miissen ge-
stellt werden, damit das Bild des grausamen Richer-Gottes aus den Kopfen
und der angst-besetzte Glaube aus den Herzen der Christen verschwindet.
Fiir den psychologischen Umgang mit dem christlichen Gottesglauben und
den christlich Glaubenden aber muB als Richtschnur Gottes liebende Barm-
herzigkeit und nicht seine Strafgerechtigkeit gelten, muB Vertrauen in seine
Giite und nicht Angst vor seinem Urteil lebendig werden. Das ist es, was die
Spiritualitdt Jesu Christi ausmacht: ein unerschiitterliches Vertrauen aof
Gott, den er Abba, Vater nannte, und deshalb predigte: ,,Sorget euch nicht
..I“Das ist es, was die von A. Combes3! benannte ,Heilige der Atomzeit*,
Therese von Lisieux, aus der Finsternis ihres Lebens uns heute zu lehren hat.

V. Die Welt der Mystik und die psychischen Projektionen

Aber — so kann man dem entgegenhalten und tut es auch — gibt es nicht so
viele Visionen von grofien Heiligen wie der Teresa von Avila, in denen die
grausame Realitit der Holle sichtbar wird, und kennt nicht auch Jesus ein
hartes Gerichtsurteil mit der Héllenstrafe ? st nicht die Lehre vom ,,all-ver-
s6hnenden Gott" ausdriicklich kirchlich verurteilt worden?

Wiederum ist hier nicht der Ort, den Fragenbereich auseinanderzulegen.
Fiir die Frage nach der Gerichtspredigt Jesu ist auf die biblische Hermeneu-
tik zu verweisen und noch einmal auf die Theologie U. v. Balthasars32.

Aus dem Blickwinkel der Psychologie fiihren die Fragen in einen neuen
theologisch-psychologischen Bereich. Karl Rahner® ist ihm in ,, Visionen
und Prophezeiungen“ nachgegangenen. Mit reichem historischem Material
(besonders aus der Geschichte der modernen Marien-Erscheinungen) zeigt
er, daB die visiondren Erlebnisse auch der groBen Mystiker gepriigt sind von

*! Der berithmte franzosische Professor fiir Spiritualitit am Iustitut Catholigue.

2 Vgl. die Wiirdigung von Th.Krenski, Hans Urs von Balthasar. Das Gottesdrama. Mainz
1995; besonders ,, Theater theodramatisch, 67-85; und die Wiirdigung von O. Fuchs, Gerech-
ligkeil im Gerichr. Ein Versuch, in: Anzeiger fiir die kath. Geistlichkeir. 11 (1995), 554-561;
fir Jesu Gerichtspredigt nimmt von Balthasar die exegetische Einsicht ernst, da auch der
Mensch Jesus sich bewuBtseinsmiBig entwickelte — bis zur Total-Auslieferung an seinen Gott
am Kreuz.

¥ Mit der Erweiterung ,, Zur Mystik und Transzendenzerfahrung“ von mir herausgegeben,
Freiburg, 1989; das folgende Zitat auf Ste. 18, Anm.11.



Religiose Erfahrung und Wahn 205

psychologischen Vorgegebenheiten. Fiir theologisch vorsichtige Gldubige
sei eine kirchenamtliche Auflerung von 1877 zitiert, die Pius X. 1907 wort-
lich in die Antimodernisten-Enzyklika ,, Pascendi* tibernahm:

Solche Erscheinungen und Offenbarungen (Lourdes oder La Saletie) seien vom Aposlolischen
Stuhl weder approbiert noch zuriickgewiesen noch verurteilt worden; sondern es sei nor die Er-
laubnis gegeben, sie fromm zu verehren in der Krafl eines nur-menschlichen Glanbens, ent-
sprechend dem, was sie vermilteln und was durch geeignete Zeugnisse und Geschehnisse ge-
stiilzt ist.

Es wird also nahegelegt, solche Zeugnisse — auch die Hollenvision Teresas
von Avila oder Katharinas von Siena — zu befragen auf ihren substantiellen
Inhalt. Und hier meint Karl Rahner — und nicht nur er —, daB dahinein vie-
les aus der subjektiven, psychischen Vorstellungswelt der jeweiligen Vi-
siondre eingeflossen sei, ohne dafl man damit die Vision selbst als unecht
und nur subjektiv ablehnen miisse. Ist nicht das doch kitschige Outfit, mit
dem Bernadette Soubirous oder die Fatima-Kinder ihre Madonnen be-
schreiben, aus der jeweiligen Mentalitédt dieser Kinder erwachsen? Es ist
doch nicht einfachhin der objektiven Himmels-Existenz Marias oder einer
von ihr angenommenen Erscheinungsgestalt zuzuschreiben!

Ahnliches ist auch zu den Hollenvisionen der Mystiker zu sagen und Ahn-
liches zur Hollensystematik der Theologen und kirchenamtlichen AuBerun-
gen. So schreibt Hans Urs von Balthasar® zum gottlichen Gericht, das in den
apokalyptischen Szenen der Bibel drastisch beschrieben wird:

Kennen wir den fiinften Akt (des Ausgangs des Welitheaters der Weligeschichte)? Wir hiiten
uns, diese Frage hier zn beantworten; es geniigt, daB sie fiihlbar wird, nnd fiihlt man sie einmal,
wird man sie nicht mehr los: sie ist allgegegenwairtig.

Krenski fihrt in seiner Darstellung des Schweizer Theologen fort:

Er glaubt sich aber ob des biblischen Befundes, in dem der universale Heilswille Gottes znm
Ausdruck kiime, nicht nur berechtigl, sondern geradezu verpflichiet, daranf zu hoffen, daf§
Gott eine Moglichkeit finden wird, die Verweigerer, ohne deren Freiheit mit Fiifien zn treten,
um ihrer selbst willen zur Annahme des angebotenen Engagements zn bewegen. Balthasar
wird nichl miide, darauf hinznweisen, daB es sich dabei um eine begriindete Hoffnung, nicht
aber um ein Wissen handle.

Im spirituellen Klartext heiBt dies: Wir miissen(!) hoffen (wissen es aber
nicht), daff Gott auch noch die Hélle in seine Barmherzigkeit einbeschlieft.
Und dies bedeutet fiir die Frage nach religiosen Visionen, Offenbarungen
usw., daf es unsere Pflicht ist, sie auf ihre theologische, vor Gott bestehende
innere Wahrheit zu befragen. Es bedeutet, daf auch bei offensichtlich ge-
sunden ,,mystischen* Erfahrungen, von denen z.B. die transpersonale Psy-
chologie berichtet, sich der Christ immer fragen darf und muB: Was ist da-
hinein eingeflossen an subjektiver Voreingenomenheit®>? Es gibt nicht die

3 Nach Krenski (Anm. 31) Ste. 77. 89.
35 Mit H.-G. Gadamers Untersuchung ,, Wahrheit und Methode “. Grundziige einer philosophi-



Josef Sudbrack 206

reine Erfahrung, die in sich unangreifbar giiltig ist; jede, auch die allerrein-
ste, ist mitbedingt durch die subjektiven Meinungen des Erfahrenden. Der je
neu anzulegende Maf3stab kann fiir einen Christen nur sein: Gottes Offen-
barung in Jesus Christus, wie sie von der Kirche weitergegeben wird und wie
sie — in einer glanbigen, wissenschaftlich reflektierten Hermeneutik — heute
zu verstehen ist.

Die naheliegende, immer wieder aufflackernde Versuchung, nun endlich
mit dem Kreide-Stein der Weisen den SchluBstrich des endgiiltigen Be-
scheidwissens zu ziehen, mufl vor dem christlichen Auftrag zuriickweichen,
immer neu und in immer neuer Aufmerksamkeit hinzuhéren auf Gottes
Stimme und hinzuschauen auf Gottes Wirken in der Zeit.

Das, was von visiondren Erfahrungen in Lourdes, Fatima oder jetzt in
Medjugorje berichtet wird, mag ein wichtiges Ausnahme-Phidnomen sein;
doch auch ihm gilt die kritische Fragestellung: Was ist der eigentliche Inhalt
und was die vom Erfahrenden mit-verursachte, projizierte Gestalt?

Dieses kriteriologische Grundprinzip greift weit in die Alltagsreligiositiit
hinein: Was von dem, das ein Patient, ein Ratsuchender, ein Freund usw.
liber seine Religiositit berichtet, ist nun der substantielle Inhalt seines
,»,Glaubens* und seiner ,religiésen Erfahrung*? Und was ist ,,nur” die an-
thropologisch bedingte Form, in der er — notwendigerweise! — seine Reli-
giositdt kundgibt und seine Erfahrungen macht?

VI. Religitse Erfahrung — bildlos oder bild-dynamisch?

Das Fragen nach religiéser Erfahrung und Psychopathologie miindet in ein
Nachsinnen iiber die religiose Erfahrung in sich selbst: deren innerste Mitte
und deren subjektive Gestalt im einzelnen Menschen.

Immer schon hat man dariiber diskutiert, ob im Hohepunkt der religiésen
Erfahrung, in der Mystik, alles Sinnen- und Bildhafte hinter sich gelassen
wird oder ob die Mystik nicht doch bis in die letzte Faser von der (doch sub-
Jektiven) Sinneserfahrung und deren Bildhaftigkeit gepriigt ist, ob nicht auch
fiir jede Mystik das gleiche gilt wie fiir die Marienerscheinungen: daf sich
die subjektive Vorstellungswelt und die Erfahrung der iiber-bildhaften gott-
lichen Wirklichkeit untrennbar durchdringen. Die wichtigen Theologen nn-
serer Zeit’ vertreten in wachsender Ubereinstimmung: Auch in ihrer letzten
Tiefe bleibt die mystische Erfahrung abhiingig und geformt von dem urge-

schen Hermeneutigk, die in neunter Auflage, 1990, Tiibingen, in seinen gesammelten Werken
erschienen ist.

* Besonders E. Schillebeckx hat sich immer wieder maBgeblich iiber diese Durchdringung
von sinnenhafter Erfahrung und geistiger Einsicht, von Leib und Geist geanfBert.



Religidse Erfahrung und Wahn 207

gebenen Sinneseindriicken und subjektiven Vorbedingungen des Erfahren-
den.

Was das bedeutet, 148t sich an dem vermeintlichen Prototyp der sinnes-
iibersteigenden ,reinen* Mystik zeigen, an dem syrischen Ménch des 5./6.
Jhts, der sich Dionysius® nannte. In seinen drei groBen Werken iiber die
himmlische und kirchliche Hierarchie, iiber die Namen Gottes entwirft er
eine sinnesdurchtrinkte Erfahrungstheologie des gottlichen Lichts: In allen
Wirklichkeiten und Erfahrungen konne man den Strahlen dieses Lichtes be-
gegnen und mit ihnen hochsteigen bis zum Quell allen Lichtes. Thn be-
schreibt er in seiner letzten winzigen und nur poetisch zu verstehenden
Schrift, in der ,,Theologia Mystica“, als unerkennbar: Weder dies noch das,
weder Sein noch Nichts, usw.in litaneiartiger Aufzdhlung. Dionysius aber
zeigt damit, daB er die Erfahrung des gottlichen Lichtes, also Gottes als den
Quell allen Lichtes, als einen ProzeB versteht. Der Mystiker beginnt im Sin-
nenhaften und iibersteigt es in seinen dunkel-hellen Ursprung hinein. Dieses
Ubersteigen ist aber kein Uberwinden des sinnenhaften Anfangs, so als ob
jetzt endlich die Grenze von Sinnlichkeit und Geistigkeit zum reinen Geist
hin iiberschritten sei. Es meint im Gegenteil den Ansporn nnd Prozef des
immer-neu-Ubersteigens. Es meint dasjenige, was Ignatius von Loyola aus-
driickt mit: ,,Gott ist je-groBer, und was bei Meister Eckhart hei3t: ,,Gott
um Gottes willen lassen‘; eine Dynamik, die auch und gerade fiir den My-
stiker nie zu Ende ist, sondern die Echtheit und Kontinuitét seiner Mystik
ausmacht:

Den Gott des sinnenhaften Erfahrens und verstandlichen Begreifens stets
neu zu lassen und zu iibersteigen auf den wahren Gott hin, der je-groBer ist
als alles Erreichte.

So klingt es in einer gesunden, christlichen, sich an Jesus Christus, dem
., Fleisch-gewordenen Wort Gottes* orientierenden Mystik, so ergibt es sich
auch, wenn man die Einsichten der heutigen Psychologie ernstnimmt, nach
der psychische Erfahrung und somatische Vorbedingung untrennbar durch-
dringen. Fiir die seelsorgliche Praxis und fiir die psychologische Kriteriolo-
gie von mystischen oder bewuBtseins-transzendierenden Erfahrungen ergibt
sich daraus die wichtige Rolle der Bilder, des Gebundenseins aller Erfah-
rung, auch der mystischen, an die Sinneserfahrungen:

a) So spielen die Bilder eine uniibersteigbare Rolle auch in der sublimsten
Gotteserfahrung. Worte wie ,,Leere, Nichts, Nacht“ fiir die allerletzte Er-
fahrung des Absoluten, des Ganzen, des Umfassenden, christlich gespro-
chen: fiir die Gotteserfahrung, finden sich nicht nur im Buddhismus oder in

3 Vgl. die Monographie von M. Gandillac, in: Groffe Mystiker (Ruhbach/ Sudbrack) Miinchen
1984, 77-92; und die am Poetischen orientierte Ubersetzung seiner ., Theologia Mystica® im
Parallelband: Christliche Mystik, ebd. 1989, 90-100.



Josef Sudbrack 208

der Philosophie Hegels oder Heideggers; sie finden sich auch bei Meister
Eckhart, bei Johannes vom Kreuz und in einer breiten Tradition christlicher
Spiritualitit.

Doch mit ihnen ist auch erfahrungsmissig eine sublime ,,Bildhaftigkeit‘
gemeint; etwa die der Meeresfliche, an deren Horizont ein Schiff langsam
aus dem Blick entschwindet und ,,Nichts* mehr iibrig bleibt als die leere
Weite. Die Mahnungen der christlichen Mystiker, nicht stehen zu bleiben,
nicht in der héchsten Erfahrung wie auf einem endgiiltig erreichten Berges-
gipfel auszuruhen, enthalten ein ,,dynamisches* Verstindnis der Bildlosig-
keit: Es besagt ein immer neues Weiten und Offnen der Sinnenhaftigkeit auf
ihren je-tieferen Grund hin. Man kann diese offene Dynamik tatsichlich als
ein wichtiges Kriterium fiir die psychische Gesundheit und die Wahrheit der
christlichen und der auBerchristlichen Mystik ansehen.

b) Diese Kriteriologie 148t sich genauer umschreiben:

—Es gibt eine ,, Verhértung “ der Bildhaftigkeit. So wenn man z.B. das Per-
son-Sein Gottes und mehr noch das der Engel und bosen Michte in katego-
rialer Eindeutigkeit versteht und mit dem Person-Sein eines Menschen auf
die gleiche, unterhinterfragbare Ebene stellt. Kirchenamtlich ist es z.B. ver-
boten(!), das drei-eine Personsein Gottes in Form von drei nebeneinander-
stehenden Personen abzubilden. Das wiirde ndmlich die Erfahrung des drei-
faltigen Gottes aus dem Geheimnis in eine eindeutige Begrifflichkeit hin-
einzerren und den Tritheismus, also einen Gotzenglauben nahelegen. Der
Glaube an Gottes Du lebt, wie Martin Buber des 6fteren schrieb, nur im be-
tenden Vollzug, nicht aber im feststellenden Nachdenken und eindeutigen
Erfahren. Jede Gottesvorstellung ~ auch die von Gottes Du — muB offen blei-
ben zu dem je-groBeren Geheimnis Gottes, wenn sie nicht pervertieren soll
zu Gotzendienst.

Ob es nicht schon ein Anzeichen psychischer Krankheit ist, wenn einer
Gottes- oder Engel- oder Satan-Vorstellungen zur kategorialen Eindeutigkeit
verhirtet?

— Die Aufldsung und Negation der Bildhaftigkeit ist ebenso abwegig.
Darin geschieht niamlich dasselbe wie in der Verhirtung der Bildhaftigkeit:
Man stoppt den ProzeB und die Dynamik der Gottes-Begegnung ab und
meint das endgiiltige Ergebnis in der Hand zu haben. Die Erfahrung oder das
Denken habe mit dem Nichts-, Nacht-, Dunkel-Sein nun endlich Gottes ab-
solutes Wesen umgriffen. Auch damit macht man sich von ,,Gott ein han-
tierbares Bild*; jetzt zwar in Negativ-Folie ausgeprigt, aber ebenso weit ab
von der wahren Gotteserfahrung.

Nicht nur in der mystischen Diskussion, sondern auch in den psychiatri-
schen Krankheitsbildern finden sich solche Absolutsetzungen.



Religivse Erfahrung und Wahn 209

— Es gibt auch das Bestreben, nun den Prozef3 des Ubersteigens selbst be-
greifen zu wollen und in einer methodischen oder philosophischen Syste-
matik festzuhalten. Das ist nun genau der titanische Versuch der Systeme
des deutschen Idealismus. Man wollte die Wirklichkeit so begreifen, wie sie
im gottlichen Schopferwort liegt — das ist die Versuchung der Satans-
schlange im Paradies, Gott gleich zu sein.

¢) In sich entspricht diese ProzeBShaftigkeit, diese Bilddynamik der Be-
gegnung von Mensch zu Mensch. Hat nicht alles wahre Erkennen und Ver-
stehen eine dhnliche Struktur? Von der Gegenstindlichkeit und Bildhaftig-
keit hin zur wichtigeren Tiefe? Je wichtiger und wertvoller etwas ist, desto
deutlicher ist die Begegnung mit ihm so strukturiert, wie es die christliche
Mystik gegeniiber Gott erfdhrt: Ein immer neues, tieferes Hineinschreiten in
seine Sinnhaftigkeit.

So ist es bei allen ,,schonen® Dingen. Gregor von Nyssa, den Kardinal Da-
niélou und Karl Rahner den Vater der christlichen Mystik nannten, be-
schreibt sogar die ewige Seligkeit als ein solches unaufhorliches Sich-Hin-
ein-Erfahren in die Herrlichkeit Gottes. Der Mirtyrertheologe Pawel Flo-
renzskij*® (t 1937 in Sibirien) bringt dies bei der Erklidrung der Ikonen-
wahrheit auf folgenden Vergleich: Man miisse vom flichig bleibenden ,,Ge-
sicht” zum ,,Antlitz* weitergehen, in dem sich der unendliche Tiefengrund
Gottes spiegele.

Damit kehrt dasjenige, was mit der Person-haftigkeit oder besser: mit dem
,Du Gottes* beriihrt wurde, in nener Weise zuriick: Die Dialektik von Bild
und Bildlosigkeit, die aber kein statisches Feststellen, sondern einen dyna-
mischen ProzeB besagt. Die Dynamik des stindigen Tiefereindringens und
Sich-immer-neu-Weitens in ungreifbare Dimensionen hinein, kennt doch
kein besseres innerweltliches Beispiel als das der Liebe zwischen zwei Men-
schen. Der Nobelpreistriger Octavio Paz*® hat es in seinem groBen Essay
iiber die ,,.Beiden Feuer: Erotik und Liebe“ beschrieben; alle Liebeslyrik ist
voll von solchen Erfahrungen.

Gegeniiber Gott gilt die gleiche Dynamik — nur noch intensiver, noch
dichter. Augustinus* schreibt: ,,Wir suchen Gott als einen, der noch gefun-
den werden muB3. Wir suchen ihn weiter als schon Gefundenen. Damit er als
noch zu Findender gesucht wird, ist er verborgen. Damit er als schon Ge-
fundener weiter gesucht wird, ist er unermeBlich.” Das ist die Erfahrung, die
keinen besseren Vergleich kennt als den des vertrauenden und liebenden Du,
das ich einem Menschen schenken mdchte.

38 Dje Ikonostase. Urbild und Grenzerlebnis im revolutioniren RuBland, Stuttgart, 1988, 56ff.
3 Frankfurt, 1995.
40 In: Christliche Mystik (Anm. 37), 75-83.



Josef Sudbrack 210

d) Der Hebréerbrief(1,3) nennt Jesus den ,,Abglanz der Herrlichkeit
Gottes und das Abbild seines Wesens“. Er weif} zugleich, daB Jesus als Sohn
Gottes ,,das All durch sein machtvolles Wort trdigt”. Damit preist er wie
auch das Glaubensbekenntnis Gottes Sohn als ,,Licht vom Lichte“ und legt
zugleich nahe, diese Dynamik der einmaligen, uniiberholbaren Begegnung
mit Gott in Jesus Christus, seinem ,,Abbild“, auch in den ,,Bildern‘ seiner
Schopfung wiederzufinden.

Das genau ist der Weg der grofien christlichen Mystik, die nach Ignatius
von Loyola und Meister Eckhart*' ,,Gott in allen Dingen finden mdchte.* Jo-
hannes vom Kreuz*? besingt ihn:

Ja, das ganze Universum wird zum Meer der Liebe, und die Seele flutet darin und erblickt
weder Grenzen noch Ende, wihrend sie zugleich in sich den lebendigen Kern und das Zentrum
der Liebe erfihrt.

4 Mein Beitrag, ,, Gott in allen Dingen finden“: Eine ignatianische Maxime und ihr metahi-
storischer Hintergrund, in: Ignacio de Loyola y su Tiempo. Bilbao, 1992, 343-368.

42 Zitiert nach der Ubersetzung von E. Lorenz, Lebendige Flamme der Liebe. Miinchen 1995,
65.





