
Religiöse Erfahrung und Wahn 

Zu Grenzfragen zwischen Psychopathologie und Spiritualität 

Josef Sudbrack, München 

Drei Hinweise mögen als Bezugspunkte dienen, gleichsam als trigonome- 
trische Punkte das breite Feld der Thematik abstecken. 

a) Der eine ist die Entwicklung, welche die Psychoanalyse vom ihrem Be- 
gründer, Sigmund Freud her zu dessen anfänglichem Musterschüler, Carl 
Gustav Jung, genommen hat. Freuds1 berühmte Diagnose des mystischen, 
•ozeanischen Fühlens" als Regression ins Vor-Ich, ins kindliche, embryo- 
nale Geborgenheitsdasein stammt bekanntlich aus einer Reaktion auf die 
emphatische Schilderung, die Romain Rolland von den beiden Hindu-My- 
stikern Ramakrishna und Vivekananda gegeben hat. Mystik ist nach Freud 
demnach nur eine Verdichtung der Religion, die er als kollektive Neurose, 
also als Flucht vor der Wirklichkeit in einen unwirklichen Wahn diagnosti- 
zierte; also - so kann man mit dem anderen großen Religionskritiker, mit 
Karl Marx sagen - eine Art •Opium des Volkes", das zwar dem religiösen 
Menschen Trost bringe, aber ihn psychologisch (Freud) oder soziologisch 
(Marx) von der Wirklichkeit entfremde und ihm eine Scheingeborgenheit 
konstruiere. 

CG. Jung hat die Kritik seines Lehrers in dieser Hinsicht geradezu auf 
den Kopf gestellt: Religion und ihre intensive Erfahrung, die man Mystik 
nennt, sind Höhepunkte der Selbstfindung und Selbstwerdung des Men- 
schen. Es heißt nicht mehr wie bei Freud: •Aus Es muß Ich werden", son- 
dern: das Es, das Unbewußte, das Reich des Selbst, ist mit seinem archety- 
pischen Reichtum Humusboden der Personalität; von dorther erwächst der 
Reichtum und die Lebensquelle des gesunden, mit sich identisch geworde- 
nen Ich. Rainer Maria Rilke, ein Freund vieler Freudianer, ahnte dies, als er 
sich gegen eine Freudianische Psychoanalyse wehrte: Sie könne die Quelle 
seiner poetischen Inspiration vertrocknen lassen. 

In der humanistischen und dann transpersonalen Psychologie hat man nun 
die C. G. Jungsche Sicht der mystischen Erfahrung weiterentwickelt und 
vieles von dem, was dessen oftmals chaotisches Arbeiten (vgl. seine Le- 
benssynthese: Mysterium coniunctionis) schieflastig machte, korrigiert. 
Man denke nur an einen Namen wie Abraham A. Maslow. 

1   Vgl. den instruktiven Aufsatz von E. Schwab, Faszinosum und Mystik bei I. Kant und S. 
Freud; in: Rewsch, Mystik. Innsbruck 1975, 207-223. 



Religiöse Erfahrung und Wahn 195 

b) Der nächste Hinweis stützt sich auf die Forschungen eines Soziologen, 
auf Hans-Peter Dürr2. Auch er gehört keineswegs zu den kirchen- und chri- 
stentums-freundlichen Forschern. Aber in seiner Quadrologie (bisher drei 
Bände) über Die Entwicklung der Scham hat er aufgezeigt, was eine Spie- 
gel-Nummer (mit einem aufschlußreichen Dürr-Interview) zur Titelge- 
schichte machte: Die schamlose Gesellschaft. Wer von Sigmund Freud her- 
kommt und vermutet, daß in sexuellen Komplexen und Verdrängungen der 
Grund aller oder doch vieler neurotischer Verirrungen liege, dem kann es 
eine neue Erleuchtung sein, wenn er von Dürr erfährt: Zwischen dem 
•schamlosen" Umgang mit der Sexualität und der Verrohung und Veräußer- 
lichung der menschlichen Gesellschaft bestehe ein ursächlicher Zusammen- 
hang. Aus christlicher Sicht gesagt: Wer mit dem Höchsten und Tiefsten, 
wozu der Mensch fähig ist, mit Liebe-Schenken und Leben-Schenken, also 
mit der Sexualität, schamlos wie mit Zeitungspapier oder Fast-Food umgeht, 
gerät leicht in eine allgemeine Verrohung hinein. Wo Sexualität •schamlos" 
zum alltäglichen Gebrauchsgestand entwürdigt wird, zerbricht etwas in der 
Mitte des Menschen und des Menschlich-Seins; das Tor zur bestialischen 
Verrohung ist geöffnet. Umgekehrt aber belehrt uns gerade Sigmund Freud3, 
daß die • Sublimation" der Sexualität, also der ehrfuchtsvolle Verzicht auf 
ihren Vollzug zugunsten höherer Werte, am Beginn der Menschheitskultur 
steht. 

Daß der •schamlose" Umgang mit der Sexualität nicht spurlos an der Psy- 
che des Menschen vorübergeht, sondern in sexuelle Wahnideen führen kann, 
muß nicht noch eigens unterstrichen werden. 

c) Der dritte Hinweis geht auf die augenblicklich grassierende satanisti- 
sche Mode-Welle. Erschreckend, aber vielleicht gar nicht so sehr überra- 
schend reicht sie vom Esoterisch-Antichristlichen und Anti-Humanen bis in 
das kirchlich-christliche Gläubigsein hinein. Es genügen hierzu einige 
Stichworte: Auf der einen Seite die Züge mancher Heavy-Metal-Musik. 
Statt der abgenützten obszönen Worte und Gesten versuchen einige ihrer 
Vertreter - bei weitem nicht alle! - mit satanischen Anspielungen ihr Publi- 
kum in Ekstase zu versetzen. Also eher Geschäft als echter Satanismus. Auf 
der anderen Seite stehen Gruppierungen wie das Innsbrucker Engelwerk 
oder auch pfingstlerische Gruppen. Ihren Einfluß auf fromme Christen ver- 
danken sie nicht zuletzt der Frontstellung gegen die •Macht Satans". 

2 Der Mythos vom Zivilisationsprozeß. Frankfurt I. Nacktheit und Scham, 1988; II Intimität, 
1989, III. Obszönität und Gewalt, 1993. (I.II. auch als Taschenbuch.) 
3 Dazu das Kapitel: Ehelosigkeit um des Himmelreiches willen, in meinem Buch: Das Cha- 
risma der Nachfolge. Um die zukünftige Gestalt geistlicher Gemeinschaften. Würzburg 1994, 
56-62. 



Josef Sudbrack 196 

Was auch immer dahinter an Realität stehen mag, es ist ein Zeichen un- 
serer Zeit, daß unseriöse Massen-Medien4 den Angstschauder benutzen und 
•schamlos" ausnutzen. 

Auf diesem Hintergrund mögen sechs Ansätze die Thematik umkreisen. 

I. Mystik und Nervenkrankheit 

In älterer (gelegentlich auch noch neuerer) psychologischer Literatur zur 
Mystik5 findet man vielfach die Diagnose: Mystische Erfahrungen seien 
Ausdruck von Psychose oder zumindest Neurose. 

Dazu ein pikantes Beispiel. 1903 erschien auf Deutsch die Arbeit des bel- 
gischen Jesuiten G. Hahn6 über die hysterischen Phänomene und die Offen- 
barungen bei Therese von Avila. Das Buch wurde zuerst vom theresianischen 
Forschungskomitee preisgekrönt und im nächsten Jahr auf den Index der 
verbotenen Bücher gesetzt. Im französischen Sprachraum hat es eine ganze 
Flut von Literatur initiiert. Doch all das war ein Irrweg. 1982 nämlich löste 
der spanische Professor Dr. A. Senra Varela1 das Rätsel um die Erkrankung 
der Mystikerin. Teresa litt in ihrer Jugend so sehr unter Herzbeschwerden 
und Ohnmächten, daß ihr Vater sie aus dem Kloster nach Hause holte und 
zu Ärzten, dann zu einer berühmten Heilerin brachte. Doch die Krankheit 
wurde immer schlimmer - bis Teresa für vier Tage in ein todesähnliches 
Koma fiel. Man begann schon ihr das Grab zu schaufeln, bis sie doch er- 
wachte und einen langen Heilungsprozeß durchmachen mußte. Davon be- 
hielt sie ihr ganzes Leben lang chronische Kopfschmerzen, plötzliche Fie- 
berschübe, Lähmungen usw. zurück. Das war ein willkommener Anlaß zur 
pathologischen Diagnose der teresianischen und anderer Mystik. Der spani- 
sche Pathologe aber hat nun gezeigt: Alle Symptome mit ihren Nachwir- 
kungen entsprechen exakt dem •Maltafieber", in der Fachsprache: der •Bru- 
cellosis". In schweren Fällen wie bei Teresa geht diese Krankheit, die übri- 
gens den Geist nicht angreift, mit einer Herz-Beutel- oder -Innenhaut-Ent- 
zündung einher. Deren Narben kann man nun tatsächlich an dem aus Reli- 
quiensucht konservierten Herzen Teresas sehen: Fromme Verehrer haben 
dies allerdings als physische Relikte der mystischen Herzdurchbohrung ge- 

4 Das Buch des Patmos-Verlags: M. Roch, Laura G. Im Namen des Teufels. Ein Tatsachenbe- 
richt. Düsseldorf 1995, spekuliert mit dem prickelnden Zusammenspiel von Sex, Crime und 
Satan. Wenn es ein •Tatsachen"-bericht wäre, hätte der Staatsanwalt längst eingreifen müssen. 
5 Vgl. Die Arbeiten von Silberer oder J. H. Leuba, The Psychology of Religious Mysticism. 
London/Bosten '1925; zu neueren Arbeiten vgl. B. Grom, Religionspsychologie. 
München/Göttingen 1992, besonders 344 ff. 
6 Les phenomenes histeriques et les revelations de Sainte Therese, Brüssel 1883. 
7 Vgl. E. Lorenz, Teresa von Avila. Freiburg u.a. 1994. 



Religiöse Erfahrung und Wahn 197 

deutet, von der Teresa in ihrer Autobiographie8 berichtet und die Lorenzo 
Bernini 1646 in seiner Marmorgruppe in Stein schlug. 

Natürlich lassen sich in der Geschichte der christlichen Spiritualität auch 
Fälle aufzeigen, die nur neurotisch oder gar psychotisch zu deuten sind. Ei- 
ner der auffälligsten ist der Fall der Christina von Stommeln9 (1242-1312), 
den Joseph von Görres in seiner Mystik ausladend schildert; Pius X. hat 
1908 den Kult Christinas approbiert. Nach den historisch übertriebenen, 
aber im Grundbestand nicht anzuzweifelnden Berichten finden sich bei ihr 
viele pathologische Züge, die aber Görres in frommer Hagiographie als dä- 
monische Anfechtungen oder göttliche Begnadigungen (Stigmata usw.) aus- 
legte. So berichtet Christine z.B.: 
In der letzten Nacht, vom ersten Hahnenschrei bis zum Morgen kurz vor Tagesanbruch, war 
ich in einem fürchterlichen Kampf. Es kam ein Dämon, brachte ein glühendes Eisen und durch- 
bohrte mir damit die Ohren ... Sie (die zahlreich werdenden Dämonen) bekannten, obwohl un- 
gern, daß der Höchste ihnen Gewalt gegeben habe, dies zu tun. Darauf sagte ich uner- 
schrocken: Ich beschwöre euch durch die Kraft des Leidens Christi. 

Oder es heißt über göttliche Zeichen wie Stigmata: 
Denn das, was im Herzen der Braut durch die Gabe des Bräutigams unaussprechlich geschah, 
das zeigte sich außen am Körper, wenn sie wieder bei sich war, mit sicheren Beweisen. Denn 
das Stück Fleisch, das durch die äußerst grausame Zerstückelung der Dämonen vorher aus der 
Brust der Jungfrau gerissen worden war, wurde durch die wunderbare Heilkraft des Bräuti- 
gams wieder hergestellt. Außerdem wurden auch die drei Stellen, die vorher von den Krallen 
der Dämonen durchbohrt worden waren, mit drei Kreuzen in wunderbarer Farbe, Anordnung 
und Beschriftung gezeichnet. 

Es lohnt kaum, den oft makabren Einzelheiten gemäß ihren verschiedenen 
Lebensbeschreibungen nachzugehen. Sicherlich ist vieles davon legendär 
verklärt und übertrieben. Christine Ruhrberg, aus deren Buch ich zitiere, 
zeigt, wie sehr diese Phänomene in der literarischen Sprachform der dama- 
ligen Heiligenberichte geläufige Topoi waren. In den vielen Bänden der 
•Etudes Carmelitaines"10 sind Gelehrte verschiedenster Fachrichtungen und 
auch verschiedener Weltanschauung zugleich nüchtern wie ehrfurchtsvoll 
der Psychopathologie solcher Phänomene nachgegangen. 

Christine von Stommeln mag noch so heilig gewesen sein; ihr Kampf um 
Gut und Böse hat sich niedergeschlagen in Phänomen und Erfahrungen, die 
im Gegenteil zur sensiblen, aber psychisch gesunden Teresa von Avila nur 
als psychotisch (Bewußtseinsspaltung) zu diagnostizieren sind. 

Der bekannte französische Psychiater Jean Lhermitte11 hat - auf christli- 
cher Basis - zum ganzen Phänomenbereich ernüchternde Seiten geschrieben 

8 BuchV, Kap. 29,15. 
9 Die entsprechenden Zitate nach Chr. Ruhrberg, Der literarische Körper der Heiligen. Tü- 
bingen u.a. 1995, 308. 301; die Arbeit reduziert allerdings alle Berichte auf rein-literarische 
Topoi. 
10 Diese wertvolle Reihe wurde von 1915-1962, Paris, herausgegeben. 
11 Echte und falsche My stiker. Luzern 1953. 



Josef Sudbrack 198 

und viel •Mystisches" als •unecht" und pathologisch diagnostiziert und 
dazu gute Kriterien der Unterscheidung erarbeitet. In den Werken des New- 
Age-Theoretikers Stanislav Groß2 (der heute die Bezeichnung New-Age ab- 
lehnt) entdeckte ich ähnliche Hinweise, die helfen können, krankhafte Er- 
lebnisse von den anthropologisch wertvollen Erfahrungen der Bewußtseins- 
erweiterung zu unterscheiden. Trotz des weltanschaulichen Abstandes ste- 
hen sie den •Unterscheidungsregeln" des Ignatius von Loyola nahe13: 
Zu einem Erlebnis der Einheit mit dem Göttlichen, das gut verarbeitet und integriert ist, gehört 
ein Gefühl des tiefen inneren Friedens, der Ruhe und der Gelöstheit. Der betreffende Mensch 
erkennt, daß seine göttliche Herkunft nicht etwas Außerordentliches ist und nur für ihn gilt. 
Diese Kombination aus einer ,GroßVorstellung' und äußerster Demut ohne den Charakter des 
Ostentativen oder Demonstrativen scheint das mystische Lebensgefühl dieser Art auszuma- 
chen. Anders bei schizophrenen Patienten. 

Es wäre eine absurde Vereinfachung, Zustände der mystischen Einheit auf den undifferen- 
zierten Bewußtseinszustand zu reduzieren, in dem sich das Kind während seines Aufenthaltes 
im Mutterschoß befindet. Die Regression, um die es hier geht, betrifft einen Menschen, der 
viele Stadien der Bewußtseinsentwicklung durchschritten hat. 

Außerdem rührt ein Mystiker in einem ekstatischen Erlebnis ohne Zweifel an echte trans- 
zendentale und archetypische Dimensionen, die bei weitem über den rein biologischen Aspekt 
hinausgehen. 

Mit dieser Kriteriologie stimmt die humanistische und transpersonale Psy- 
chologie weithin mit der klassischen christlichen Mystologie überein. Man 
muß weiter differenzieren; aber Züge von Friede, Gelassenheit, Demut, Rel- 
alitätsnähe und Offenheit zur Transzendenz können dem Psychiater Hin- 
weise für die Gesundheit einer Erfahrung geben. 

II. Mystik und psychische Gesundheit 

Doch ein entscheidender Unterschied der psychologischen Beurteilung zur 
christlichen Bewertung bleibt zurück. Für Autoren wie Stanislav Grof, Ab- 
raham A. Maslow oder den Begründer der Initiatischen Therapie, Karlfried 
Graf Dürckheim14 heißt das anthropologische Ideal: Psychische Gesundheit 
und geistige Reife. Auch wenn damit keine geniale Geistigkeit gemeint ist, 
meint das Ideal doch: ruhige Gestimmtheit, in der ein Mensch mit seiner Le- 
benssituation - mag es auch eine körperliche Krankheit sein - angstfrei zu- 
recht kommt. Daß ein Mensch auch in psychischem Kranksein (z.B. einer 
Angstneurose) sein Lebens-Ideal erreicht, daß er als psychisch kranker 
Mensch • heilig" ist, also seinem letzten Ziel entsprechend vor Gottes Auge 
•wohlgefällig" sein kann, scheint diesen Lebensentwürfen zu widersprechen. 

12 Dazu mein Buch: Neue Religiosität. Mainz 41990, 44f. 
13 Vgl. im Exerzitienbuch Nr. 313ff. 
14 Vgl. meinen Beitrag in GuL 1996, 4-19. Graf Dürckheim meinte, ein reifer Mensch wechs- 
le beim Sterben nur vom Standbein aufs Spielbein. 



Religiöse Erfahrung und Wahn 199 

Ich kann aus eigenen Begegnungen anderes berichten; von Menschen 
nämlich, die psychisch so krank waren, daß nicht einmal die Diagnose 
•Neurose" genügte; von Menschen, die von seltsamen (eindeutig psychoti- 
schen) Erfahrungen berichteten und in der sozialen Kommunikation untrag- 
bar geworden waren. Von Menschen aber, denen ich das Prädikat •heilig- 
mäßiges Leben" zuerkennen möchte. Bei einem von ihnen war mir und den 
Ärzten, die ihn aus dem Arbeitsprozeß herausnehmen und mit jungen Jah- 
ren schon in ein Rentenverhältnis setzen mußten, sehr deutlich, daß dahin- 
ter eine schlimme Sexual-Neurose oder -Psychose steckte. Und dennoch: 
Ich bewunderte seine Gottverbundenheit. Das Ideal des heiligen Lebens 
hängt - Gott sei gedankt! - nicht vom psychischen Gelingen des Lebens ab, 
so sehr dies natürlich wünschens- und erstrebenswert bleibt. 

Diese Beobachtungen sollen über eine der größten, kirchlich anerkannten 
und hochverehrten Heiligen unserer Zeit objektiviert werden: psychische 
Labilität und Heiligkeit können Hand in Hand gehen. 

1971 schrieb Jean Francois Six15 ein Buch über die Kindheit der Heiligen 
von Lisieux, der kleinen Therese, mit dem Untertitel: Neurose und Heiligkeit. 
Es erregte soviel Aufsehen und schlimme Kritik16, daß man keine deutsche 
Übersetzung wagte. J. Fr. Six gehört zur Gemeinschaft der Kleinen Brüder 
von Charles de Foucauld und ist der maßgebende Biograph und Deuter sei- 
nes großen Ordensvaters. Vier Jahre nach der erwähnten Untersuchung über 
Neurose und Heiligkeit in der Jugend der hl. Therese verfaßte er als Fortset- 
zung deren zusammenfassende Biographie. Sie hatte auch in ihrer deutschen 
Übersetzung einen großen Erfolg. Man muß allerdings das erste Buch ken- 
nen, um im zweiten (das ich nur auf Deutsch gelesen habe) die neurotischen 
Züge wiederzuentdecken, die das Familienleben der Martins durchzogen: 
Gewinnstreben und eine dunkle, morbide Atmosphäre von Angst. 

Aber Fr. Six bemüht sich zu zeigen, daß •The little Flower", wie Therese 
von den Angelsachsen liebevoll genannt wird, gerade deshalb die große Hei- 
lige wurde, die für unser (und das kommende) Jahrhundert vorbildlich ist: 
In den letzten Jahren ihres Lebens mußte sie eine Nacht des Glaubens erle- 
ben, in der das wie eine Heilige verwöhnte Kind sich als Atheistin fühlt. Nur 
noch eine blinde Liebe ohne jede Betroffenheit, nur noch das Wegblicken 
von der eigenen Dunkelheit verband sie mit Gott. Six meint mit Recht: •An 

15 La veritable enfance de Therese de Lisieux Nevrose etsaintete. Paris; die Fortsetzung in: Vie 
de Therese de Lisieux. Paris 1975; deutsch: Theresia von Lisieux. Ihr Leben wie es wirklich 
war. Freiburg u.a. 1975; die Zitate stehen Ste. 295. 325. 238; in seinem 1995 erschienenen ab- 
schließenden Buch: Lumiere de la Nuit. Les dix-huit derniers mois de Therese de Lisieux, 
nimmt Six immer wieder gegenüber seinen Kritikern Stellung, schildert dasjenige, was er 
•Verfälschung" der Heiligen zu nennen wagt, und entwirft ein zugleich erschütterndes wie 
großartiges Bild der Heiligen. 
16 So die Deutsche Tagespost vom 13. 4. 1977. 



Josef Sudbrack 200 

diesem Punkt hat die spirituelle Revolution Theresias kopernikanisches 
Ausmaß: Die Rückkehr zum Gott der Güte, der die Kleinen leidenschaftlich 
liebt, und die Rückkehr zum Alltäglichen." Die Kleinen - das sind eben 
auch die psychisch Kranken. Das Alltägliche - das ist auch das Zurecht- 
kommen mit der eigenen Krankheit. Therese mußte ihren Erlebensbereich, 
in dem sie bis zum Sterben blieb, radikal überschreiten und restlos auf 
Gottes allumgreifende Barmherzigkeit und Liebe setzen. Sie stirbt in einem 
schrecklichen Todeskampf, ganz und gar nicht in der Verfassung des zur 
psychischen Vollkommenheit Gelangten. Doch ihr letztes Wort ist mit dem 
Blick auf das Kreuz: •Ich ... liebe ... Dich!" 

Unschwer ist dieses Leben als psychopathologisch zu diagnostizieren. 
Aber es ist das Leben einer Heiligen, die in ihrer so modernen, neurotisch 
verpesteten Luft Beispielfigur für unsere Zeit wurde. Ihre oft bewunderten 
Worte, mit denen sie beim Blick auf Sünde und Hölle dennoch auf Gottes 
größere Barmherzigkeit setzt, stammen nicht aus lebenslustiger Erfahrung, 
sondern aus ihrer Liebesmystik. An ihrem Todestag konnte sie sagen. •Ich 
bereue nicht, mich der Liebe ausgeliefert zu haben ... Nein, ich bereue es 
nicht, im Gegenteil!" 

Heiligkeit und psychische Gesundheit fallen nicht zusammen - was uns 
aber keineswegs das Recht gibt, die psychische Gesundheit und ihre Pflege 
oder die Heilung entsprechender Krankheit zu vernachlässigen. Ganz im 
Gegenteil! 

III. Satanologie, Besessenheit und die psychiatrische Wissenschaft 

Zur Zeit der kleinen Therese grassierte im katholischen Europa eine Sata- 
nologie, besetzt mit - nicht unähnlich heutigen Phänomenen - Zügen von 
Angstneurosen und Rassenideologie. Der Anti-Semitismus und die Anti- 
Freimauerei gingen so weit, daß man dem Lügengebäude Leo Taxiis11 fast 
ausnahmslos Glauben schenkte. Dieser überschüttete vor der Jahrhundert- 
wende als angeblicher Konvertit aus der Freimauerei die Öffentlichkeit mit 
scheußlichsten Enthüllungen. Das den Älteren noch bekannte Gebet zum 
Heiligen Erzengel Michael, der die bösen Geister in den Abgrund der Hölle 
stürzen soll, wurde damals von Leo XIII. als offizielles Gebet nach der 
hl.Messe gegen die Machenschaften Satans angeordnet. Im semi-offiziellen 
Organ des Vatikans, im Osservatore Romano, war zu lesen: 
Die Freimauerei ist in allem satanisch ... die Hauptkraft und die unerläßliche Waffe, deren sich 
das Judentum bedient, um die Herrschaft Jesu Christi aus dieser Welt zu verbannen und sie 
durch die Herrschaft Satans zu ersetzen. 

17 Nach Fr. Six, La veritable (Anm.14) 238ff. 



Religiöse Erfahrung und Wahn 201 

Leo Taxil berichtete von Diana Vaughan. Sie sei die Leibes-Frucht einer 
Incubus-Zeugung Satans. Doch sie habe sich bekehrt. Zu ihrer •Vorstellung" 
am Ostermontag 1897 im Saal der Geographischen Gesellschaft zu Paris 
enthüllt Leo Taxil seinen Betrug, als •großartigste Posse seines Lebens, zu- 
gleich amüsant und lehrreich". 

Man fühlt sich mit dieser, seit Jahrhunderten größten Blamage der Kirche, 
wie es mein Professor in Bonn, Schöllgen, nannte, in die Gegenwart ver- 
setzt. Soeben erschien ein neues Buch über den Fall Anneliese Michel1*. Sie 
starb am 1. Juli 1976 in ihrem Elternhaus in Klingenberg. Im berühmten 
Exorzistenprozeß von Aschaffenburg (21. 4. 1978) wurden ihre Eltern und 
zwei Priester wegen unterlassener Hilfeleistung und fahrlässiger Tötung zu 
sechs Monaten Freiheitsstrafe mit Bewährung verurteilt. Anneliese Michel 
galt als vom Satan Besessene, die durch eine Serie von Exorzismen davon 
befreit werden sollte, aber dann doch unter den Attacken Satans starb. Ihre 
Besessenheit sei - so interpretiert man bis heute - ein freiwillig übernom- 
menes Sühneleiden gewesen. Aber das Gericht kam - gestützt auf Exper- 
tengutachten usw. - zur Auffassung: Anneliese Michel sei psychisch krank 
gewesen und ihre Krankheit durch den Übertragungsmechanismus der Exor- 
zismen-Riten verstärkt worden, bis das Mädchen an Hunger und Überan- 
strengung, auch an den Folgen der Exorzismen starb. 

Es ist hier nicht der Ort, auf all die bösartigen oder auch dummen Kon- 
troversen einzugehen. Hinzuweisen aber ist auf eine Arbeit19, die zwei spä- 
tere Bischöfe herausgaben und die zeigt, wie differenziert die wirkliche 
Theologie mit den Fragen nach dem Bösen, nach der Personalität Satans, 
nach dem •Kampf" gegen das Böse umgeht. Inzwischen gibt es auch eine 
vom Präfekten der Glaubenskongregation unterschriebene päpstliche Ver- 
lautbarung20, die vor dem leichtsinnigen Umgang mit sogenannt satanischen 
Phänomenen warnt und den Gebrauch des kirchlichen Exorzismus unter 
strengste Einschränkungen und Vorsichtsmaßnahmen stellt. 

Die Diskussion ist noch nicht zu Ende. Doch im oben erwähnten Buch und 
in ähnlichen Veröffentlichungen finden sich Polemiken gegen die erwähnten 
beiden Bischöfe und die psychologischen Fachleute, die den Fall Michel un- 
tersuchten; gegen Prof. J. Micho vom Freiburger parapsychologischen In- 

18 F.Becker, Der Exorzismus der Kirche unter Beschüß. Stein a.Rh. 1995; vgl. G. Siegmund, 
Von Wending nach Klingenberg, ebd. 1985, mit einem Vorwort von Bischof Dr. R. Graber. 
19 W. Kasper/K. Lehmann (Hg.), Teufel, Dämonen, Besessenheit. Zur Wirklichkeit des Bösen. 
Mainz 1978; die psychologischen Experten, Micho und Niemann kommen in ihrem von der 
Dt. Bischofskonferenz angefordertem Gutachten zum Ergebnis: •Eine - hypothetisch - ange- 
nommene Schläfenlappenepilepsie (habe) zu einer soziokulturell induzierten Psychose mit 
dem Auftreten einer Persönlichkeitsspaltung geführt.", in: Zeitschriftfür Parapsychologie und 
Grenzgebiete der Psychologie 25 (1983) 129-194. 
20 Dekret der Congregatio pro doctrinafidei, unterschrieben von Kard. Ratzinger, 29. 9. 1985. 



Josef Sudbrack 202 

stitut und den Jesuiten Dr. U.Niemann, einen ausgebildeten Psychoanalyti- 
ker. Hingegen stützt sich das Buch auf die Anthropologin Felicitas D. Good- 
man21, ohne zu merken, daß sie, wie ihre anderen Veröffentlichungen22 be- 
weisen, eher dem Geisterglauben der Esoterik zuzurechnen ist, als einer se- 
riösen wissenschaftlichen Anthropologie oder gar dem christlichen Welt- 
und Gottesverständnis. 

Wenn der tragische Fall der Anneliese Michel etwas lehren kann und muß, 
dann sind es die äußerste Vorsicht für das Hinzuziehen des leibhaften Satans 
zur Erklärung seltsamer, auch abscheulicher Vorkommnisse und in Relation 
dazu auch das Vertrauen auf die wissenschaftliche Redlichkeit von Psychia- 
trie, Psychoanalyse und auch Parapsychologie. 

Der grassierenden Satan-Mode von heute darf weder mit abergläubischer 
Leichtgläubigkeit noch mit Angst-besetzten Praktiken begegnet werden, 
sondern nur mit gläubigem Vertrauen auf Gottes größere Güte, gepaart mit 
nüchterner Empirie und medizinischer Sorgfalt. 

IV Der personale Gott und die Ängste des Menschen 

Die Ereignisse um Anneliese Michel und um den betrügerischen Leo Taxil 
erfordern eine noch grundsätzlichere Überlegung. 

Aldous Huxley hat mit der kritischen Darstellung ähnlicher Vorkommnisse 
der Vergangenheit wichtige Fragen an die christliche Spiritualität und den 
christlichen Glauben gestellt. Der durch seine Drogen-Experimente, aber 
auch durch seine parapsychologische Begabung23 bekannt gewordene große 
englische Literat geht in zwei dokumentarischen Romanen dem Problem der 
Mystik nach: Die Teufel von Loudun24, bei deren Austreibung der Jesuit Su- 
rin wie Anneliese Michel eine Art von Sühne-Besessenheit erlitten haben 
soll, und deren Geschichte mit der Verbrennung des vermeintlichen Hexen- 
meisters, Granier, endete; und: Die graue Eminenz25, das ist die Geschichte 
des Kapuziners Pere Joseph, der zugleich politischer Ratgeber Richelieus 
wie Spiritual eines Konvents mystischer Nonnen war. 

21 Der Fall Klingenberg in wissenschaftlicher Sicht. Stein a.Rh. 21987. 
22 Wo die Geister auf den Winden reiten. Trancereisen und ekstatische Erlebnisse. (esotera-Ta- 
schenbuch) Freiburg 1993; Ekstase, Besessenheit, Dämonen. Die geheimnisvolle Seite der Re- 
ligion. Gütersloh 1991. 
23 In der großen englischen Biographie Huxleys wird erzählt, daß er mit nur kurzer Konzen- 
trationsphase sich leicht in den Zustand des automatischen Schreibens versetzen konnte; seine 
gesammelten Beiträge zur Rauschgift-Mystik in: Moksha. München 1988, dokumentieren 
breit sein esoterisch-ekstatisches Interesse. 
24 München, 1955. 
25 Ein Leben zwischen Religion und Politik. München 1941. 



Religiöse Erfahrung und Wahn 203 

Beide klugen Bücher entwerfen den Hintergrund für die These Huxleys: 
Die Annahme, Gott sei eine personale Größe, trage die Schuld an solchen 
Scheußlichkeiten der Weltgeschichte: Sobald man nämlich das diffus-Gött- 
liche in die Begriffs-Kategorie des •Du" hineinpresse, entstehe die Unter- 
scheidung von Gut und Bös und darin liege der Auftrag, das Böse zu 
bekämpfen; - der Schritt zur Hexenverbrennung, zur religiös verbrämten 
Politik, zur Höllenstrafe mit den daraus entstehenden Ängsten sei nicht mehr 
groß. So schreibt er in der Essay-Sammlung: Gott ist!26: 

Die Greuel der organisierten Religion gehen letzten Endes alle auf ,die Verwechslung des 
deutenden Fingers mit dem Mond'27 zurück - das heißt auf die Verwechslung einer zu Sprache 
geronnenen Vorstellung mit dem gegebenen Mysterium, auf das sie verweist oder, häufiger, zu 
verweisen scheint. 

Es ist der Sündenpfuhl, in dem sich die Theologen in grotesker und abstoßender rationalisti- 
scher Aufgeblasenheit gesuhlt haben. Solche Überbewertung mündet leicht in Dogmen und die 
Vergötzung von Dogma. 

Unmittelbare Erfahrung des Wirklichen vereinigt die Menschen. Begrifflicher Glaube, so- 
gar der Glaube an einen Gott der Liebe und Barmherzigkeit, treibt sie auseinander. 

Hier steht die psychologische Konsequenz zur Debatte, die Huxley aus der 
Vorstellung eines personalen Gottes zieht. Doch dazu ist auf ein Doppeltes 
aufmerksam zu machen: 

- Einerseits verkennt Huxley das genuin christliche Gottesbild mit seiner 
Gipfelung im Personalen. Wie wenig es - recht verstanden - Anlaß zu den 
Exzessen ist, die Huxley mit ihm verbindet, zeigt das Zeugnis der oben er- 
wähnten Therese von Lisieux, zeigt z.B. ein Theologe wie Hans Urs v. Bal- 
thasar, mit seinen Schriften: Was dürfen wir hoffen?28 und Kleiner Diskurs 
über die Hölle29. Gottes Barmherzigkeit und nicht Gottes Strafgerechtigkeit 
ist so sehr der Gipfel seiner Personalität, seines Du-Seins, daß wir nach 
V.Balthasar aber auch nach Kardinal Ratzinger30 hoffen müssen(!), daß seine 
Barmherzigkeit zuletzt auch noch die Finsternis der Hölle zum Licht des 
Himmels wandelt. 

26 Gott ist! Essays, München u.a. 1993, 197. 
27 Es ist dies ein Zitat aus der Zen-Überlieferung, das zeigen möchte, alle unsere Begriffe sind 
nur Schein, nur der Fingerzeig auf das Eigentliche, was alle Begrifflichkeit (den Finger) über- 
steigt. 
28 21989; Trier. 
29 1987, Stuttgart. 
30 Christus am Kreuz •tritt selbst in die Freiheit des Sündigenden ein und überbietet sie durch 
die Freiheit seiner in den Abgrund gehenden Liebe." Hier •entsteht doch die Frage, ob darin 
nicht auch eine göttliche Antwort sichtbar wird, die die Freiheit als Freiheit zu sich zu wandeln 
vermag ... Solche Hoffnung aber (daß selbst die Hölle in der Barmherzigkeit Gottes aufgeho- 
ben ist, JS) wird nicht zu eigenmächtiger Behauptung; sie legt ihre Bitte in die Hände des Herrn 
hinein und läßt sie dort." J. Ratzinger, Eschatologie. Tod und ewiges Leben. Regensburg 1977, 
178f. 



Josef Sudbrack 204 

- Aber zugleich hat - praktisch gesehen - Huxleys ätzende Kritik am per- 
sonalen Gottesglauben eine schlimmme Tatsachengrundlage: nämlich ein 
doch recht weit verbreitetes Gottesbild, das Gott als einen Fanatiker der 
Wahrheit und Gerechtigkeit zeichnet, statt seine allumspannende Güte als 
die Mitte gerade seiner dreieinen Wesenheit zu sehen. 

Es sind theologische Fragen, die nun zu stellen wären; und sie müssen ge- 
stellt werden, damit das Bild des grausamen Rächer-Gottes aus den Köpfen 
und der angst-besetzte Glaube aus den Herzen der Christen verschwindet. 
Für den psychologischen Umgang mit dem christlichen Gottesglauben und 
den christlich Glaubenden aber muß als Richtschnur Gottes liebende Barm- 
herzigkeit und nicht seine Strafgerechtigkeit gelten, muß Vertrauen in seine 
Güte und nicht Angst vor seinem Urteil lebendig werden. Das ist es, was die 
Spiritualität Jesu Christi ausmacht: ein unerschütterliches Vertrauen auf 
Gott, den er Abba, Vater nannte, und deshalb predigte: •Sorget euch nicht 
...!" Das ist es, was die von A. Combes31 benannte •Heilige der Atomzeit", 
Therese von Lisieux, aus der Finsternis ihres Lebens uns heute zu lehren hat. 

V. Die Welt der Mystik und die psychischen Projektionen 

Aber - so kann man dem entgegenhalten und tut es auch - gibt es nicht so 
viele Visionen von großen Heiligen wie der Teresa von Avila, in denen die 
grausame Realität der Hölle sichtbar wird, und kennt nicht auch Jesus ein 
hartes Gerichtsurteil mit der Höllenstrafe? Ist nicht die Lehre vom •all-ver- 
söhnenden Gott" ausdrücklich kirchlich verurteilt worden? 

Wiederum ist hier nicht der Ort, den Fragenbereich auseinanderzulegen. 
Für die Frage nach der Gerichtspredigt Jesu ist auf die biblische Hermeneu- 
tik zu verweisen und noch einmal auf die Theologie U. v. Balthasars32. 

Aus dem Blickwinkel der Psychologie führen die Fragen in einen neuen 
theologisch-psychologischen Bereich. Karl Rahner1'1' ist ihm in • Visionen 
und Prophezeiungen " nachgegangenen. Mit reichem historischem Material 
(besonders aus der Geschichte der modernen Marien-Erscheinungen) zeigt 
er, daß die visionären Erlebnisse auch der großen Mystiker geprägt sind von 

31 Der berühmte französische Professor für Spiritualität am Institut Catholique. 
32 Vgl. die Würdigung von Th.Krenski, Hans Urs von Balthasar. Das Gottesdrama. Mainz 
1995; besonders •Theater theodramatisch", 67-85; und die Würdigung von O. Fuchs, Gerech- 
tigkeit im Gericht. Ein Versuch, in: Anzeiger für die kath. Geistlichkeit. 11 (1995), 554-561; 
für Jesu Gerichtspredigt nimmt von Balthasar die exegetische Einsicht ernst, daß auch der 
Mensch Jesus sich bewußtseinsmäßig entwickelte - bis zur Total-Auslieferung an seinen Gott 
am Kreuz. 
33 Mit der Erweiterung •Zur Mystik und Transzendenzerfahrung" von mir herausgegeben, 
Freiburg, 1989; das folgende Zitat auf Ste. 18, Anm.l 1. 



Religiöse Erfahrung und Wahn 205 

psychologischen Vorgegebenheiten. Für theologisch vorsichtige Gläubige 
sei eine kirchenamtliche Äußerung von 1877 zitiert, die Pius X. 1907 wört- 
lich in die Antimodernisten-Enzyklika •Pascendi" übernahm: 
Solche Erscheinungen und Offenbarungen (Lourdes oder La Salette) seien vom Apostolischen 
Stuhl weder approbiert noch zurückgewiesen noch verurteilt worden; sondern es sei nur die Er- 
laubnis gegeben, sie fromm zu verehren in der Kraft eines nur-menschlichen Glaubens, ent- 
sprechend dem, was sie vermitteln und was durch geeignete Zeugnisse und Geschehnisse ge- 
stützt ist. 

Es wird also nahegelegt, solche Zeugnisse - auch die Höllenvision Teresas 
von Avila oder Katharinas von Siena - zu befragen auf ihren substantiellen 
Inhalt. Und hier meint Karl Rahner - und nicht nur er -, daß dahinein vie- 
les aus der subjektiven, psychischen Vorstellungswelt der jeweiligen Vi- 
sionäre eingeflossen sei, ohne daß man damit die Vision selbst als unecht 
und nur subjektiv ablehnen müsse. Ist nicht das doch kitschige Outfit, mit 
dem Bemadette Soubirous oder die Fatima-Kinder ihre Madonnen be- 
schreiben, aus der jeweiligen Mentalität dieser Kinder erwachsen? Es ist 
doch nicht einfachhin der objektiven Himmels-Existenz Marias oder einer 
von ihr angenommenen Erscheinungsgestalt zuzuschreiben! 

Ähnliches ist auch zu den Höllenvisionen der Mystiker zu sagen und Ähn- 
liches zur Höllensystematik der Theologen und kirchenamtlichen Äußerun- 
gen. So schreibt Hans Urs von Balthasar34 zum göttlichen Gericht, das in den 
apokalyptischen Szenen der Bibel drastisch beschrieben wird: 
Kennen wir den fünften Akt (des Ausgangs des Welttheaters der Weltgeschichte)? Wir hüten 
uns, diese Frage hier zu beantworten; es genügt, daß sie fühlbar wird, und fühlt man sie einmal, 
wird man sie nicht mehr los: sie ist allgegegenwärtig. 

Krenski fährt in seiner Darstellung des Schweizer Theologen fort: 
Er glaubt sich aber ob des biblischen Befundes, in dem der universale Heilswille Gottes zum 
Ausdruck käme, nicht nur berechtigt, sondern geradezu verpflichtet, darauf zu hoffen, daß 
Gott eine Möglichkeit finden wird, die Verweigerer, ohne deren Freiheit mit Füßen zu treten, 
um ihrer selbst willen zur Annahme des angebotenen Engagements zu bewegen. Balthasar 
wird nicht müde, darauf hinzuweisen, daß es sich dabei um eine begründete Hoffnung, nicht 
aber um ein Wissen handle. 

Im spirituellen Klartext heißt dies: Wir müssen(') hoffen (wissen es aber 
nicht), daß Gott auch noch die Hölle in seine Barmherzigkeit einbeschließt. 
Und dies bedeutet für die Frage nach religiösen Visionen, Offenbarungen 
usw., daß es unsere Pflicht ist, sie auf ihre theologische, vor Gott bestehende 
innere Wahrheit zu befragen. Es bedeutet, daß auch bei offensichtlich ge- 
sunden •mystischen" Erfahrungen, von denen z.B. die transpersonale Psy- 
chologie berichtet, sich der Christ immer fragen darf und muß: Was ist da- 
hinein eingeflossen an subjektiver Voreingenomenheiti5r! Es gibt nicht die 

34 Nach Krenski (Anm. 31) Ste. 77. 89. 
35 Mit H.-G. Gadamers Untersuchung • Wahrheit und Methode ". Grundzüge einer philosophi- 



Josef Sudbrack 206 

reine Erfahrung, die in sich unangreifbar gültig ist; jede, auch die allerrein- 
ste, ist mitbedingt durch die subjektiven Meinungen des Erfahrenden. Der je 
neu anzulegende Maßstab kann für einen Christen nur sein: Gottes Offen- 
barung in Jesus Christus, wie sie von der Kirche weitergegeben wird und wie 
sie - in einer gläubigen, wissenschaftlich reflektierten Hermeneutik - heute 
zu verstehen ist. 

Die naheliegende, immer wieder aufflackernde Versuchung, nun endlich 
mit dem Kreide-Stein der Weisen den Schlußstrich des endgültigen Be- 
scheidwissens zu ziehen, muß vor dem christlichen Auftrag zurückweichen, 
immer neu und in immer neuer Aufmerksamkeit hinzuhören auf Gottes 
Stimme und hinzuschauen auf Gottes Wirken in der Zeit. 

Das, was von visionären Erfahrungen in Lourdes, Fatima oder jetzt in 
Medjugorje berichtet wird, mag ein wichtiges Ausnahme-Phänomen sein; 
doch auch ihm gilt die kritische Fragestellung: Was ist der eigentliche Inhalt 
und was die vom Erfahrenden mit-verursachte, projizierte Gestalt? 

Dieses kriteriologische Grundprinzip greift weit in die Alltagsreligiosität 
hinein: Was von dem, das ein Patient, ein Ratsuchender, ein Freund usw. 
über seine Religiosität berichtet, ist nun der substantielle Inhalt seines 
•Glaubens" und seiner •religiösen Erfahrung"? Und was ist •nur" die an- 
thropologisch bedingte Form, in der er - notwendigerweise! - seine Reli- 
giosität kundgibt und seine Erfahrungen macht? 

VI. Religiöse Erfahrung - bildlos oder bild-dynamisch? 

Das Fragen nach religiöser Erfahrung und Psychopathologie mündet in ein 
Nachsinnen über die religiöse Erfahrung in sich selbst: deren innerste Mitte 
und deren subjektive Gestalt im einzelnen Menschen. 

Immer schon hat man darüber diskutiert, ob im Höhepunkt der religiösen 
Erfahrung, in der Mystik, alles Sinnen- und Bildhafte hinter sich gelassen 
wird oder ob die Mystik nicht doch bis in die letzte Faser von der (doch sub- 
jektiven) Sinneserfahrung und deren Bildhaftigkeit geprägt ist, ob nicht auch 
für jede Mystik das gleiche gilt wie für die Marienerscheinungen: daß sich 
die subjektive Vorstellungswelt und die Erfahrung der über-bildhaften gött- 
lichen Wirklichkeit untrennbar durchdringen. Die wichtigen Theologen un- 
serer Zeit36 vertreten in wachsender Übereinstimmung: Auch in ihrer letzten 
Tiefe bleibt die mystische Erfahrung abhängig und geformt von dem urge- 

schen Hermeneutigk, die in neunter Auflage, 1990, Tübingen, in seinen gesammelten Werken 
erschienen ist. 
36 Besonders E. Schillebeckx hat sich immer wieder maßgeblich über diese Durchdringung 
von sinnenhafter Erfahrung und geistiger Einsicht, von Leib und Geist geäußert. 



Religiöse Erfahrung und Wahn 207 

gebenen Sinneseindrücken und subjektiven Vorbedingungen des Erfahren- 
den. 

Was das bedeutet, läßt sich an dem vermeintlichen Prototyp der sinnes- 
übersteigenden •reinen" Mystik zeigen, an dem syrischen Mönch des 5J6. 
Jhts, der sich Dionysius2*1 nannte. In seinen drei großen Werken über die 
himmlische und kirchliche Hierarchie, über die Namen Gottes entwirft er 
eine sinnesdurchtränkte Erfahrungstheologie des göttlichen Lichts: In allen 
Wirklichkeiten und Erfahrungen könne man den Strahlen dieses Lichtes be- 
gegnen und mit ihnen hochsteigen bis zum Quell allen Lichtes. Ihn be- 
schreibt er in seiner letzten winzigen und nur poetisch zu verstehenden 
Schrift, in der •Theologia Mystica", als unerkennbar: Weder dies noch das, 
weder Sein noch Nichts, usw.in litaneiartiger Aufzählung. Dionysius aber 
zeigt damit, daß er die Erfahrung des göttlichen Lichtes, also Gottes als den 
Quell allen Lichtes, als einen Prozeß versteht. Der Mystiker beginnt im Sin- 
nenhaften und übersteigt es in seinen dunkel-hellen Ursprung hinein. Dieses 
Übersteigen ist aber kein Überwinden des sinnenhaften Anfangs, so als ob 
jetzt endlich die Grenze von Sinnlichkeit und Geistigkeit zum reinen Geist 
hin überschritten sei. Es meint im Gegenteil den Ansporn und Prozeß des 
immer-neu-Übersteigens. Es meint dasjenige, was Ignatius von Loyola aus- 
drückt mit: •Gott ist je-größer", und was bei Meister Eckhart heißt: •Gott 
um Gottes willen lassen"; eine Dynamik, die auch und gerade für den My- 
stiker nie zu Ende ist, sondern die Echtheit und Kontinuität seiner Mystik 
ausmacht: 

Den Gott des sinnenhaften Erfahrens und verstandlichen Begreifens stets 
neu zu lassen und zu übersteigen auf den wahren Gott hin, der je-größer ist 
als alles Erreichte. 

So klingt es in einer gesunden, christlichen, sich an Jesus Christus, dem 
•Fleisch-gewordenen Wort Gottes" orientierenden Mystik; so ergibt es sich 
auch, wenn man die Einsichten der heutigen Psychologie ernstnimmt, nach 
der psychische Erfahrung und somatische Vorbedingung untrennbar durch- 
dringen. Für die seelsorgliche Praxis und für die psychologische Kriteriolo- 
gie von mystischen oder bewußtseins-transzendierenden Erfahrungen ergibt 
sich daraus die wichtige Rolle der Bilder, des Gebundenseins aller Erfah- 
rung, auch der mystischen, an die Sinneserfahrungen: 

a) So spielen die Bilder eine unübersteigbare Rolle auch in der sublimsten 
Gotteserfahrung. Worte wie •Leere, Nichts, Nacht" für die allerletzte Er- 
fahrung des Absoluten, des Ganzen, des Umfassenden, christlich gespro- 
chen: für die Gotteserfahrung, finden sich nicht nur im Buddhismus oder in 

" Vgl. die Monographie von M. Gandillac, in: Große Mystiker (Ruhbach/ Sudbrack) München 
1984, 77-92; und die am Poetischen orientierte Übersetzung seiner •Theologia Mystica" im 
Parallelband: Christliche Mystik, ebd. 1989, 90-100. 



Josef Sudbrack 208 

der Philosophie Hegels oder Heideggers; sie finden sich auch bei Meister 
Eckhart, bei Johannes vom Kreuz und in einer breiten Tradition christlicher 
Spiritualität. 

Doch mit ihnen ist auch erfahrungsmässig eine sublime •Bildhaftigkeit" 
gemeint; etwa die der Meeresfläche, an deren Horizont ein Schiff langsam 
aus dem Blick entschwindet und •Nichts" mehr übrig bleibt als die leere 
Weite. Die Mahnungen der christlichen Mystiker, nicht stehen zu bleiben, 
nicht in der höchsten Erfahrung wie auf einem endgültig erreichten Berges- 
gipfel auszuruhen, enthalten ein •dynamisches" Verständnis der Bildlosig- 
keit: Es besagt ein immer neues Weiten und Öffnen der Sinnenhaftigkeit auf 
ihren je-tieferen Grund hin. Man kann diese offene Dynamik tatsächlich als 
ein wichtiges Kriterium für die psychische Gesundheit und die Wahrheit der 
christlichen und der außerchristlichen Mystik ansehen. 

b) Diese Kriteriologie läßt sich genauer umschreiben: 
- Es gibt eine • Verhärtung " der Bildhaftigkeit. So wenn man z.B. das Per- 

son-Sein Gottes und mehr noch das der Engel und bösen Mächte in katego- 
rialer Eindeutigkeit versteht und mit dem Person-Sein eines Menschen auf 
die gleiche, unterhinterfragbare Ebene stellt. Kirchenamtlich ist es z.B. ver- 
botene!), das drei-eine Personsein Gottes in Form von drei nebeneinander- 
stehenden Personen abzubilden. Das würde nämlich die Erfahrung des drei- 
faltigen Gottes aus dem Geheimnis in eine eindeutige Begrifflichkeit hin- 
einzerren und den Tritheismus, also einen Götzenglauben nahelegen. Der 
Glaube an Gottes Du lebt, wie Martin Buber des öfteren schrieb, nur im be- 
tenden Vollzug, nicht aber im feststellenden Nachdenken und eindeutigen 
Erfahren. Jede Gottesvorstellung - auch die von Gottes Du - muß offen blei- 
ben zu dem je-größeren Geheimnis Gottes, wenn sie nicht pervertieren soll 
zu Götzendienst. 

Ob es nicht schon ein Anzeichen psychischer Krankheit ist, wenn einer 
Gottes- oder Engel- oder Satan-Vorstellungen zur kategorialen Eindeutigkeit 
verhärtet? 

- Die Auflösung und Negation der Bildhaftigkeit ist ebenso abwegig. 
Darin geschieht nämlich dasselbe wie in der Verhärtung der Bildhaftigkeit: 
Man stoppt den Prozeß und die Dynamik der Gottes-Begegnung ab und 
meint das endgültige Ergebnis in der Hand zu haben. Die Erfahrung oder das 
Denken habe mit dem Nichts-, Nacht-, Dunkel-Sein nun endlich Gottes ab- 
solutes Wesen umgriffen. Auch damit macht man sich von •Gott ein han- 
tierbares Bild"; jetzt zwar in Negativ-Folie ausgeprägt, aber ebenso weit ab 
von der wahren Gotteserfahrung. 

Nicht nur in der mystischen Diskussion, sondern auch in den psychiatri- 
schen Krankheitsbildern finden sich solche Absolutsetzungen. 



Religiöse Erfahrung und Wahn 209 

- Es gibt auch das Bestreben, nun den Prozeß des Übersteigens selbst be- 
greifen zu wollen und in einer methodischen oder philosophischen Syste- 
matik festzuhalten. Das ist nun genau der titanische Versuch der Systeme 
des deutschen Idealismus. Man wollte die Wirklichkeit so begreifen, wie sie 
im göttlichen Schöpferwort liegt - das ist die Versuchung der Satans- 
schlange im Paradies, Gott gleich zu sein. 

c) In sich entspricht diese Prozeßhaftigkeit, diese Bilddynamik der Be- 
gegnung von Mensch zu Mensch. Hat nicht alles wahre Erkennen und Ver- 
stehen eine ähnliche Struktur? Von der Gegenständlichkeit und Bildhaftig- 
keit hin zur wichtigeren Tiefe? Je wichtiger und wertvoller etwas ist, desto 
deutlicher ist die Begegnung mit ihm so strukturiert, wie es die christliche 
Mystik gegenüber Gott erfährt: Ein immer neues, tieferes Hineinschreiten in 
seine Sinnhaftigkeit. 

So ist es bei allen •schönen" Dingen. Gregor von Nyssa, den Kardinal Da- 
nielou und Karl Rahner den Vater der christlichen Mystik nannten, be- 
schreibt sogar die ewige Seligkeit als ein solches unaufhörliches Sich-Hin- 
ein-Erfahren in die Herrlichkeit Gottes. Der Märtyrertheologe Pawel Flo- 
renzskif* (t 1937 in Sibirien) bringt dies bei der Erklärung der Ikonen- 
wahrheit auf folgenden Vergleich: Man müsse vom flächig bleibenden •Ge- 
sicht" zum •Antlitz" weitergehen, in dem sich der unendliche Tiefengrund 
Gottes spiegele. 

Damit kehrt dasjenige, was mit der Person-haftigkeit oder besser: mit dem 
•Du Gottes" berührt wurde, in neuer Weise zurück: Die Dialektik von Bild 
und Bildlosigkeit, die aber kein statisches Feststellen, sondern einen dyna- 
mischen Prozeß besagt. Die Dynamik des ständigen Tiefereindringens und 
Sich-immer-neu-Weitens in ungreifbare Dimensionen hinein, kennt doch 
kein besseres innerweltliches Beispiel als das der Liebe zwischen zwei Men- 
schen. Der Nobelpreisträger Octavio Paz39 hat es in seinem großen Essay 
über die •Beiden Feuer: Erotik und Liebe" beschrieben; alle Liebeslyrik ist 
voll von solchen Erfahrungen. 

Gegenüber Gott gilt die gleiche Dynamik - nur noch intensiver, noch 
dichter. Augustinus40 schreibt: •Wir suchen Gott als einen, der noch gefun- 
den werden muß. Wir suchen ihn weiter als schon Gefundenen. Damit er als 
noch zu Findender gesucht wird, ist er verborgen. Damit er als schon Ge- 
fundener weiter gesucht wird, ist er unermeßlich." Das ist die Erfahrung, die 
keinen besseren Vergleich kennt als den des vertrauenden und liebenden Du, 
das ich einem Menschen schenken möchte. 

Die Ikonostase. Urbild und Grenzerlebnis im revolutionären Rußland, Stuttgart, 1988, 56ff. 
Frankfurt, 1995. 

1 In: Christliche Mystik (Anm. 37), 75-83. 



Josef Sudbrack 210 

d) Der Hebräerbrief(1,3) nennt Jesus den •Abglanz der Herrlichkeit 
Gottes und das Abbild seines Wesens". Er weiß zugleich, daß Jesus als Sohn 
Gottes •das All durch sein machtvolles Wort trägt". Damit preist er wie 
auch das Glaubensbekenntnis Gottes Sohn als •Licht vom Lichte" und legt 
zugleich nahe, diese Dynamik der einmaligen, unüberholbaren Begegnung 
mit Gott in Jesus Christus, seinem •Abbild", auch in den •Bildern" seiner 
Schöpfung wiederzufinden. 

Das genau ist der Weg der großen christlichen Mystik, die nach Ignatius 
von Loyola und Meister Eckhart41 •Gott in allen Dingen finden möchte." Jo- 
hannes vom Kreuz42 besingt ihn: 

Ja, das ganze Universum wird zum Meer der Liebe, und die Seele flutet darin und erblickt 
weder Grenzen noch Ende, während sie zugleich in sich den lebendigen Kern und das Zentrum 
der Liebe erfährt. 

41 Mein Beitrag, •Gott in allen Dingen finden": Eine ignatianische Maxime und ihr metahi- 
storischer Hintergrund, in: Ignacio de Loyola y su Tiempo. Bilbao, 1992, 343-368. 
42 Zitiert nach der Übersetzung von E. Lorenz, Lebendige Flamme der Liebe. München 1995, 
65. 




