
•Der Schneider im Himmel" 

Biblische Textvergleiche zu einem Märchen der Brüder Grimm 

Josef Imbach, Rom 

Es trug sich zu, daß der liebe Gott an einem schönen Tag in dem himmli- 
schen Garten sich ergehen wollte und alle Apostel und Heiligen mitnahm, 
also daß niemand mehr im Himmel blieb als der heilige Petrus. Der Herr 
hatte ihm befohlen, während seiner Abwesenheit niemand einzulassen, Pe- 
trus stand also an der Pforte und hielt Wache. Nicht lange, so klopfte jemand 
an. Petrus fragte, wer da sei und was er wolle. •Ich bin ein armer, ehrlicher 
Schneider", antwortete eine feine Stimme, •der um Einlaß bittet." •Ja, ehr- 
lich ", sagte Petrus, • wie der Dieb am Galgen, du hast lange Finger gemacht 
und den Leuten das Tuch abgezwickt. Du kommst nicht in den Himmel, der 
Herr hat mir verboten, solange er draußen wäre, irgend jemand einzulas- 
sen." •Seid doch barmherzig", rief der Schneider, •kleine Flicklappen, die 
von selbst vom Tisch herabfallen, sind nicht gestohlen und nicht der Rede 
wert. Seht, ich hinke und habe von dem Weg daher Blasen an den Füßen, ich 
kann unmöglich wieder umkehren. Laßt mich nur hinein, ich will alle 
schlechte Arbeit tun. Ich will die Kinder tragen, die Windeln waschen, die 
Bänke, darauf sie gespielt haben, säubern und abwischen, und ihre zerris- 
senen Kleider flicken." 

Der heilige Petrus ließ sich aus Mitleiden bewegen und öffnete dem lah- 
men Schneider die Himmelspforte so weit, daß er mit seinem dürren Leib 
hineinschlüpfen konnte. Er mußte sich in einen Winkel hinter die Türe set- 
zen, und sollte sich da still und ruhig verhalten, damit ihn der Herr, wenn er 
zurückkäme, nicht bemerkte und zornig würde. Der Schneider gehorchte, 
aber als der heilige Petrus einmal zur Türe hinaustrat, stand er auf, ging voll 
Neugierde in allen Winkeln des Himmels herum und besah sich die Gele- 
genheit. Endlich kam er zu einem Platz, da standen viele schöne und köstli- 
che Stühle und in der Mitte ein ganz goldener Sessel, der mit glänzenden 
Edelsteinen besetzt war; er war auch viel höher als die übrigen Stühle, und 
ein goldener Fußschemel stand davor. Es war aber der Sessel, auf dem der 
Herr saß, wenn er daheim war, und von welchem er alles sehen konnte, was 
auf Erden geschah. 

Der Schneider stand still und sah den Sessel eine gute Weile an, denn er ge- 
fiel ihm besser als alles andere. Endlich konnte er den Vorwitz nicht bezäh- 
men, stieg hinauf und setzte sich in den Sessel. Da sah er alles, was auf Erden 



Josef Imbach 212 

geschah, und bemerkte eine alte häßliche Frau, die an einem Bach stand und 
wusch, und zwei Schleier heimlich beiseite tat. Der Schneider erzürnte sich bei 
diesem Anblicke so sehr, daß er den goldenen Fußschemel ergriff und durch 
den Himmel auf die Erde hinab nach der alten Diebin warf. Da er aber den 
Schemel nicht wieder heraufholen konnte, so schlich er sich sachte aus dem 
Sessel weg, setzte sich an seinen Platz hinter die Türe und tat, als ob er kein 
Wasser getrübt hätte (Brüder Grimm, Kinder- und Hausmärchen, Nr. 35). 

Der Schneider und der heilige Petrus 

Es ließe sich lange darüber rätseln, warum die volkstümliche Fabulierkunst 
ausgerechnet den heiligen Petrus zum Pförtner des Paradieses bestellt hat. 
Die theologische Reflexion hat dabei mit Sicherheit keine große Rolle ge- 
spielt; denn nach neutestamentlicher Lehre und kirchlicher Unterweisung 
entscheidet allein Gott, wer einmal Einlaß finden wird ins Paradies. Aller- 
dings vermag die Intuition der einfachen Leute, auf welche die nicht ganz 
schriftgemäße Verbeamtung des heiligen Petrus wohl zurückzuführen ist, 
die diesbezüglichen dogmatischen Zweifel wenn nicht gänzlich auszuräu- 
men, so doch etwas abzuschwächen. 

Denn zum einen versteht es sich von selbst, daß eine so verantwortungs- 
volle Aufgabe wie der himmlische Pfortendienst nicht vom erstbesten da- 
hergelaufenen Heiligen ausgeübt werden kann. Schließlich geht ja es um 
nichts Geringeres als um die ewige Seligkeit oder das höllische Verderben, 
also um Sein oder Nichtsein. Außerdem scheint Petrus schon daher für diese 
heikle Aufgabe prädestiniert, weil er bereits im Neuen Testament eine her- 
ausragende Rolle spielt. Zusammen mit Jakobus und Johannes gehörte er 
zum engsten Vertrautenkreis Jesu und weiß deshalb besser als die übrigen 
Apostel, worauf dieser seinerzeit hinauswollte. Schon deshalb sollten die 
Dogmatiker, bevor sie in dieser Sache von ihrem theologischen Vetorecht 
Gebrauch machen, bedenken, daß möglicherweise gerade die paar dunklen 
Flecken in der Biographie des heiligen Petrus das gemeine Volk veranlaß- 
ten, die ihm von Jesus verliehene Schlüsselgewalt nicht bloß in dem vom 
Evangelisten Matthäus intendierten Sinne zu interpretieren (vgl. Mt 16,19). 
Die Annahme, daß mit der Übergabe der •Schlüssel des Himmelreiches" die 
Beförderung zum Pförtner des Paradieses verbunden war, mag vielleicht 
auch auf sehr konkreten Interessen beruhen. Denn, so eine logische Überle- 
gung, wer seinerzeit vor lauter Kleinglaube in den Fluten versank und dar- 
über hinaus Jesus gleich dreimal verraten hat, der kann nicht umhin, auch 
die Vergehen, die Seitensprünge und die Fehltritte anderer Jesusnachfolger 
und -nachfolgerinnen mit Nachsicht zu beurteilen. 



• Der Schneider im Himmel" 2 * * 

Tatsächlich erweckt unser Märchen den Eindruck, daß Petrus, eingedenk 
seiner eigenen Fehler und Schwächen, den Fehlern und Schwächen des 
Schneiders verständnisvoll gegenübersteht. Daß dieser es in seinen Erden- 
tagen mit der Ehrlichkeit nicht allzu genau nahm, unterliegt keinem Zwei- 
fel: •Du hast lange Finger gemacht und den Leuten das Tuch abgezwickt." 
Gleichzeitig jedoch, als wolle er jede Erinnerung an seine eigene Vergan- 
genheit unterdrücken, erklärt Petrus dem Bittsteller, daß der liebe Gott ihm 
ausdrücklich verboten habe, während seiner Abwesenheit jemandem die Tür 
zu öffnen. Davon will der Schneider freilich nichts wissen. Es grenzt schon 
an Gerissenheit, wie er die Diskussion auf eine ganz andere Ebene verlagert. 
Wegen ein paar lächerlicher Flicklappen soll ihm der Zugang zum Paradies 
versperrt bleiben? Wo von einem eigentlichen Diebstahl doch gar nicht die 
Rede sein kann! Und wenn es denn wirklich ein Diebstahl war, so ist er nicht 

der Rede wert! 
Wer hier einen Vorwurf heraushört, unterliegt keiner akustischen Täu- 

schung. Petrus ist trotz seines hohen Alters noch hellhörig genug, um zu ver- 
stehen, worauf der Schneider hinauswill: Was wiegen denn ein paar Tuch- 
fetzen im Vergleich zu deinem Verrat an Jesus?! Was ist schlimmer, eine 
Handvoll versehentlich -ja, versehentlich! - verrechneter Taler oder deine 
gravierenden Glaubenszweifel damals auf dem See bei Gennesaret?! Was ist 
verdammenswerter, ein paar läppische kleine Betrügereien oder die Tat- 
sache, daß du dich im Ölgarten schlafen legtest, während Jesus Blut 

schwitzte?! 
Petrus gibt sich sehr wohl Rechenschaft darüber, daß der Schneider die 

Bibel auf seiner Seite hat: •Warum siehst du den Splitter im Auge deines 
Bruders, aber den Balken in deinem Auge bemerkst du nicht?" (Mt 7,3) - 
und er öffnet die Schneider die Tür. 

Der Schneider und der herzlose Schuldner 

Als der Herr und Meister mit dem himmlischen Gefolge wieder zurückkam, 
war er zwar den Schneider hinter der Tür nicht gewahr, als er sich aber auf 
seinen Sessel setzte, mangelte der Schemel. Erfragte den heiligen Petrus, wo 
der Schemel hingekommen wäre, der wußte es nicht. Da fragte er weiter, ob 
er jemand hereingelassen hätte. •Ich weiß niemand", antwortete Petrus, 
•der da gewesen wäre, als ein lahmer Schneider, der noch hinter der Türe 
sitzt." Da ließ der Herr den Schneider vor sich treten und fragte ihn, ob er 
den Schemel weggenommen und wo er ihn hingetan hätte. •O Herr", ant- 
wortete der Schneider freudig, •ich habe ihn im Zorne hinab auf die Erde 
nach einem alten Weibe geworfen, das ich bei der Wäsche zwei Schleier steh- 



Josef Imbach 214 

len sah." •O du Schalk", sprach der Herr, •wollt ich richten, wie du rich- 
test, wie meinst du, daß es dir schon längst ergangen wäre? Ich hätte schon 
lange keine Stühle, Bänke, Sessel, ja keine Ofengabel mehr hier gehabt, son- 
dern alles nach den Sündern hinabgeworfen. Fortan kannst du nicht mehr im 
Himmel bleiben, sondern mußt wieder hinaus vor das Tor; da sieh zu, wo du 
hinkommst. Hier soll niemand strafen denn ich allein, der Herr. " 

Petrus mußte den Schneider wieder hinaus vor den Himmel bringen, und 
weil er zerrissene Schuhe hatte und die Füße voll Blasen, nahm er einen 
Stock in die Hand, und zog nach Warteinweil, wo die frommen Soldaten sit- 
zen und sich lustig machen. 

Wer mit der Bibel ein wenig vertraut ist, wird sich jetzt wohl an die Pa- 
rabel von dem Mann erinnern, der bei seinem König mit zehntausend Ta- 
lenten in der Kreide steht (Mt 18,23-35). Als der König beschließt, seinen 
Schuldner und dessen Familie in die Sklaverei zu verkaufen, bittet der Un- 
glückliche um Stundung. Wir müssen uns diesen Menschen als einen Be- 
amten in höchster Position vorstellen. Natürlich begreift der König, daß er 
sein Geld nie wieder bekommen wird und daß der Wunsch um Aufschub der 
nackten Verzweiflung entspringt. Aber er hat Mitleid mit seinem Unterge- 
benen. Statt die Zahlungsfrist zu verlängern, befreit er ihn von seinen Ver- 
pflichtungen. Kaum draußen, trifft der eben Begnadigte auf einen anderen 
Diener, der ihm den lächerlichen Betrag von hundert Denaren schuldet und 
nun seinerseits um Stundung bittet. •Er aber wollte nicht, sondern ließ ihn 
ins Gefängnis werfen, bis er die Schuld bezahlt habe" (Mt 18,30). Die Sa- 
che wird dem König hinterbracht, und dieser übergibt den herzlosen Schuld- 
ner den Folterknechten, •bis er die ganze Schuld bezahlt habe" (vgl Mt 
18,23-35). 

Zweifellos bestehen zwischen dieser Parabel und unserem Märchen ge- 
wisse Ähnlichkeiten. Wie der König wird auch Petrus vom Mitleid berührt. 
Wie der Beamte erfährt auch der Schneider Nachsicht. Dem erbarmungslo- 
sen Verhalten des Beamten gegenüber seinem Schuldner entspricht der Zor- 
nesausbruch des Schneiders angesichts des Diebstahls der Wäscherin. 
Schließlich ist beiden Geschichten gemeinsam, daß sie für die jeweiligen 
Protagonisten bös ausgehen; der Beamte wird den Folterknechten überge- 
ben, der Schneider hingegen des Himmels verwiesen. Aber trotz dieser frap- 
pierenden Parallelen vermag die Parabel vom hartherzigen Schuldner zu ei- 
ner sachgerechten Interpretation unseres Märchens kaum etwas beizutragen. 
Denn die beiden Geschichten behandeln ein je anderes Thema. 

Wie der Schluß der Parabel vom herzlosen Schuldner durchblicken läßt, 
geht es dort um die Vergebung, welche die Menschen einander gewähren 
sollen, im Gedanken daran, daß auch sie stets auf Gottes Vergebung ange- 
wiesen sind: •Ebenso wird mein himmlischer Vater jeden von euch behan- 



•Der Schneider im Himmel" 215 

dein, der seinem Bruder nicht von ganzem Herzen vergibt" (Mt 18,35). Ganz 
anders liegen die Dinge im Märchen vom •Schneider im Himmel". Während 
der königliche Beamte gegenüber dem Diener auf hundert Denare Anspruch 
hat, hat die Wäscherin gegenüber dem Schneider keinerlei Verpflichtungen. 
Nicht die Aufforderung, Vergebung zu gewähren, sondern das Verbot, andere 
zu verurteilen, steht demnach im Mittelpunkt unseres Märchens. 

Der Schneider und der König David 

In der Hebräischen Bibel wird dieses Thema auf narrative Weise anhand ei- 
ner Episode aus dem Leben des Königs David entfaltet. 

Eines Tages begibt sich der Prophet Natan in den Palast Davids und er- 
zählt dort von einem Vorfall, von dem er weiß, daß er den König in helle 
Empörung versetzen wird. 

In einer Stadt lebten einst zwei Männer; der eine war reich, der andere 
arm. Der Reiche besaß sehr viele Schafe und Rinder, der Arme aber besaß 
nichts außer einem einzigen kleinen Lamm, das er gekauft hatte. Er zog es 
auf, und es wurde bei ihm zusammen mit seinen Kindern groß. Es aß von sei- 
nem Stück Brot, und es trank aus seinem Becher, in seinem Schoß lag es und 
war für ihn wie eine Tochter. Da kam ein Besucher zu dem reichen Mann, 
und er brachte es nicht über sich, eines von seinen Schafen oder Rindern zu 
nehmen, um es für den zuzubereiten, der zu ihm gekommen war. Darum 
nahm er dem Armen das Lamm weg und bereitete es für den Mann zu, der 

zu ihm gekommen war. 
Da geriet David in heftigen Zorn über den Mann und sagte zu Natan: So 

wahr der Herr lebt: Der Mann, der das getan hat, verdient den Tod. Das 
Lamm soll er vierfach ersetzen, weil er das getan und kein Mitleid gehabt 

hat (2 Sam 12,2-6). 
Die Reaktion Davids scheint verständlich. Das Problem ist nur, daß diese 

Geschichte ein Vorspiel hat, auf das der Prophet erst im nachhinein Bezug 

nimmt: 
Da sagte Natan zu David: Du selbst bist der Mann! [...] Du hast den He- 

titer Urija mit dem Schwert erschlagen und hast dir seine Frau zur Frau ge- 
nommen; durch das Schwert der Ammoniter hast du ihn umgebracht (2 Sam 

12,7.9). 
David hatte nämlich, während er eines Abends auf dem Flachdach seines 

Palastes lustwandelte, Batseba, die Frau seines Söldners Urija, beim Bade 
beobachtet. Da Urija gerade an einem Kriegszug gegen die Ammoniter 
teilnahm, befahl David Batseba zu sich und schlief mit ihr. Später ließ er 
Urija auf heimtückische Weise umbringen und nahm Batseba zur Frau. Nun 



Josef Imbach 216 

kündigt ihm der Prophet Natan die Strafe an, die ihm dafür zuteil werden 
soll: 

So spricht der Herr: Ich werde dafür sorgen, daß sich aus deinem eige- 
nen Haus das Unheil gegen dich erhebt, und ich werde dir vor deinen Au- 
gen deine Frauen wegnehmen und sie einem andern geben; er wird am hel- 
len Tag bei deinen Frauen liegen (2 Sam 12,11). 

Natans Vorhersage wird sich erfüllen. Davids Sohn Abschalom ver- 
schwört sich gegen den Vater; er treibt ihn in die Flucht und vergeht sich 
anschließend •vor den Augen ganz Israels" an dessen Nebenfrauen (vgl. 2 
Sam 16,20-22). Nach damaligem Verständnis enthält diese Ruchlosigkeit 
gegenüber den Frauen eine politische Botschaft; indem Abschalom sich des 
Harems seines Vaters bemächtigt, erklärt er den König gleichsam für tot und 
meldet sein Recht auf die Thronfolge an. 

Wie das Urteil des Schneiders über die Wäscherin auf diesen selbst 
zurückfällt, wird auch Davids Schuldspruch über den Reichen ihm selber 
zum Verhängnis. 

In dieser schlimmen Geschichte geht es nun nicht mehr bloß um ein paar 
Tuchlappen wie im Märchen vom Schneider. Aber es geht um ein und das- 
selbe Problem, nämlich um die Frage, warum Menschen sich über be- 
stimmte Handlungsweisen anderer maßlos empören, obwohl sie doch selber 
jede Menge Leichen im Keller liegen haben. 

Der Schneider schmeißt mit dem goldenen Fußschemel nach der alten 
Wäscherin, obwohl er seine Klientel mit Sicherheit um mehr als nur zwei 
Schleier betrogen hat. David fordert die Todesstrafe für einen - im ur- 
sprünglichen Wortsinn - gemeinen Schuft, obwohl er selber ein nieder- 
trächtiger und verbrecherischer Schurke ist. 

Vom moralischen Standpunkt aus beurteilt ist beider Verhalten deshalb 
unverständlich, weil es im Widerspruch steht zu ihrem Gerechtigkeitssinn. 
Aus psychologischer Sicht hingegen erscheint dieser Widerspruch durchaus 
einleuchtend. Denn nicht obwohl, sondern weil die beiden sich in der glei- 
chen Lage befinden wie die von ihnen Verurteilten, ärgern sie sich fast zu 
Tode über deren Verhalten. Ein Grund (von einem zweiten wird später die 
Rede sein), weshalb wir andere Menschen mit äußerster Härte verurteilen, 
liegt nämlich gerade darin, daß wir bei ihnen Eigenschaften und Hand- 
lungsweisen entdecken, die wir an uns selber am wenigsten ausstehen kön- 
nen. Dinge, die wir in oder an uns selber hassen und für die wir uns schä- 
men, begegnen uns immer wieder auch bei anderen, und das ertragen wir 
einfach nicht. Es ist, als ob uns in solchen Augenblicken unser eigenes bis 
zur Unkenntlichkeit verzerrtes Gesicht aus dem Spiegel entgegengrinsen 
würde - und um diese furchtbare Fratze nicht sehen zu müssen, zerschmet- 
tern wir dann eben den Spiegel. 



•Der Schneider im Himmel" 217 

Ebendies trifft auch auf den Schneider in unserem Märchen zu. Offensicht- 
lich ist es die Scham über seine eigenen kleinen Betrügereien, die ihn dazu 
verleitet, den Schemel nach der alten häßlichen Wäscherin zu werfen. Er kehrt 
den Ärger, den er gegenüber sich selber empfindet, gegen eine andere Person. 
Von daher scheint die Vermutung begründet, daß der Schneider die Fußbank 
auch dann aus dem Himmel auf die Erde herabschleudern würde, wenn statt 
der •alten häßlichen Frau" eine junge hübsche Wäscherin auch nur einen ein- 
zigen durchlöcherten Waschlappen heimlich beiseite schaffte. 

Der Schneider und der Pharisäer 

Im Neuen Testament gibt es eine Parabel, welche die Thematik unseres Mär- 
chens nochmals aus einer anderen Perspektive behandelt und uns so gleich- 
zeitig einen zweiten Grund vor Augen führt, warum wir manchmal dazu nei- 
gen, andere vorschnell zu verurteilen. 

Zwei Männer gingen zum Tempel hinauf, um zu beten; der eine war ein 
Pharisäer, der andere ein Zöllner. Der Pharisäer stellte sich hin und sprach 
leise dieses Gebet: Gott, ich danke dir, daß ich nicht wie die anderen Men- 
schen bin, die Räuber, Betrüger, Ehebrecher oder auch wie dieser Zöllner 
dort. Ich faste zweimal in der Woche und gebe dem Tempel den zehnten Teil 
meines ganzen Einkommens. Der Zöllner aber blieb ganz hinten stehen und 
wagte nicht einmal, seine Augen zum Himmel zu erheben, sondern schlug 
sich an die Brust und betete: Gott, sei mir Sünder gnädig! (Lk 18,10-13). 

Die Wirkungsgeschichte gerade dieser Parabel hat zweifellos mit dazu 
beigetragen, daß die Pharisäer unter den Christen und Christinnen bis heute 
eine denkbar schlechte Presse haben. In Wirklichkeit stand Jesus dieser 
Gruppe anfänglich recht nahe. Im Gegensatz zur Partei der Sadduzäer, de- 
ren Anhänger der Priesteraristokratie entstammten, rekrutierten sich die 
Pharisäer vorzugsweise aus dem handwerklichen Mittelstand, dem auch Je- 
sus seiner Herkunft nach angehörte. Die Pharisäer bildeten eine Laienbewe- 
gung, deren religiöse Führer beim Volk in hohem Ansehen standen. Ihr 
Hauptanliegen war eine möglichst genaue Beobachtung des Gesetzes. Die- 
ses Bestreben führte allerdings dazu, daß sich die Pharisäer zunehmend von 
den untersten Volksschichten distanzierten. 

Jesus hat nichts gegen die Frömmigkeit der Frommen; er selber ruft ja in 
Erinnerung, was im Buch Levitikus geschrieben steht, nämlich nach der 
Vollkommenheit des himmlischen Vaters zu streben (Mt 5,48; vgl. Lev 
19,2). Damit betont er jedoch gleichzeitig, daß nicht die Handlungsweise der 
anderen, sondern allein Gott den Maßstab darstellt, nach dem der Mensch 
sein Verhalten beurteilen soll. 



Josef Imbach 218 

Auf den ersten Blick ist die Differenz zwischen dem Pharisäer und dem 
Zöllner unübersehbar; sie gleicht dem Unterschied zwischen einem riesigen 
Scheinwerfer und einem flackernden Armenseelenlicht. Doch angesichts 
der strahlenden Sonne am glasklaren Himmel verblassen sie alle beide. 

Mit anderen Worten, der Vergleichspunkt ist Gott, und nur er. Und vor 
Gott besteht keine wesentliche Differenz zwischen den beiden Menschen. 
Der Pharisäer hat keine besonderen Verdienste aufzuweisen; er hat die Wei- 
sung befolgt - und damit bloß •seine Schuldigkeit getan" (Lk 17,10). 

Jesus tadelt den Pharisäer nicht deswegen, weil er sich um eine minutiöse 
Gesetzeserfüllung bemüht. Vielmehr setzt er stillschweigend voraus, daß 
sein Verhalten beispielhaft ist. Gesagt wird auch nicht, daß der Pharisäer 
sich vorne hinstellt, um von den anderen gesehen zu werden. Seiner guten 
Werke rühmt er sich nicht mit lauten Worten vor den Menschen. Er dankt 
Gott nur in Gedanken, ohne seine Lippen zu bewegen; •er betete bei sich", 
müßte es, wörtlich übersetzt, heißen. 

Und doch handelt es sich um ein im Wortsinn heilloses Gebet. Denn statt 
den Blick auf Gott zu richten, schielt der Mann selbstgerecht auf einen zu- 
fällig anwesenden Sünder und profiliert sich nun auf dessen Kosten. 

Wie aus dem größeren Zusammenhang hervorgeht (vgl. Lk 17,22; vgl. 
18,1.9; 19,11) gehört diese Beispielerzählung zur Jüngerunterweisung. Sie 
richtet sich also nicht gegen die Pharisäer. Vielmehr zielt die polemische 
Spitze gegen einige Sympathisanten und Anhänger Jesu, welche (aufgrund 
ihrer Jesusnachfolge?) •von ihrer eigenen Gerechtigkeit überzeugt waren 
und andere verachteten" (18,9), wie der Evangelist in seiner Einleitung zur 
Parabel bemerkt. 

Kurzum, Jesus will seine eigenen Anhängerinnen und Anhänger mit die- 
ser Geschichte vor dünkelhafter, menschenverachtender Selbstgerechtigkeit 
warnen. 

Im Gegensatz zum Schneider und zum König David wird vom Pharisäer 
nicht behauptet, daß er sich etwas habe zuschulden kommen lassen. Gerade 
diese Tatsache verweist uns nun auf einen zweiten möglichen Grund, warum 
wir sozusagen einen inneren Zwang in uns verspüren, andere zu verurteilen 
- fast so, als stünden wir unter dem Diktat eines Naturgesetzes. 

Wir sehen, daß andere genau das tun, was wir selber tun möchten, aber 
uns nicht zu tun getrauen. Wir haben Wünsche, die wir gar nicht erst aus- 
zusprechen wagen, während ein anderer sie unbefangen äußert. Wir halten 
an überkommenen Vorstellungen und Gebräuchen fest, weil wir es nicht fer- 
tigbringen, selbständig zu denken, und andere setzen sich bedenkenlos dar- 
über hinweg. Wir sind neidisch auf jene, die den Mut haben, bestimmte Vor- 
schriften zu hinterfragen und diese gegebenenfalls zu ignorieren. Weil es 
uns an der nötigen Zivilcourage fehlt, neigen wir unbewußt dazu, andere zu 



•Der Schneider im Himmel" 219 

verurteilen und deren angeblich freizügiges Verhalten als unmoralisch zu 
bewerten. 

Dazu tendieren vor allem Menschen, die sich nur dann sicher fühlen, 
wenn sie sich an den Zaunpfählen des Gesetzes, am Geländer der Vor- 
schriften und an den Leitplanken des Kirchenrechts festklammern können. 
Solche Leute werden sich selbstverständlich darauf beschränken, die Ge- 
schichte vom Pharisäer und vom Zöllner als Parabel gegen die Selbstge- 
rechtigkeit zu interpretieren. Sie werden keinen Gedanken daran ver- 
schwenden, ob diese Haltung der Selbstgerechtigkeit nicht vielleicht psy- 
chologische Ursachen haben könnte. Wenn sie dieser Frage nachgingen, kä- 
men sie vermutlich von selbst darauf, daß gerade sie den Vergleich mit je- 
nen, die alles falsch machen, unbedingt brauchen, weil eben dieser Ver- 
gleich ihnen bestätigt, daß einzig sie auf dem richtigen Weg sind. Diese Ge- 
wißheit (in der sie sich dauernd bestätigen müssen) bewahrt sie vor der ihre 
ganze konkrete Existenz bedrohenden Erkenntnis, daß auch die Regungen 
des Gefühls eine Berechtigung haben und nicht nur die Paragraphen des Ge- 
setzes; daß Vorschriften nicht vom eigenverantwortlichen Denken und Han- 
deln dispensieren können; daß Recht bei weitem nicht gleichbedeutend ist 
mit Gerechtigkeit; daß selbst die Gebote nicht Zweck noch Ziel sind, son- 
dern Wegweiser, Straßenschildern vergleichbar - und daß andere Menschen 
manchmal andere Wege gehen müssen, weil die eine angezeigte Straße, aus 
welchen Gründen auch immer, nicht gangbar ist für sie, die doch dem glei- 
chen Ziel zustreben. Menschen von der Art des Pharisäers im Tempel wer- 
den nie Zugang finden zu den anderen; sie werden sich in die anderen auch 
gar nicht einfühlen können, weil es ihnen nie gelingt, sich als Person an eine 
Person zu wenden; die Kommunikation (wenn man denn diesen Begriff noch 
verwenden darf) geschieht auf unpersönliche Weise: man muß, es heißt, die 
Bibel sagt, die Kirche lehrt... und nie, gar nie, werden sie sagen: Ich denke, 
ich meine, ich bin der Ansicht, daß ... Solche Menschen sind dermaßen 
autoritätshörig und paragraphenfixiert, daß sie den Zehnten selbst dann noch 
zum Tempel tragen, wenn ihre Kinder zu Hause umkommen vor Hunger. 
Und sie werden weiterhin jene verdammen, welche mit Jesus der Ansicht 
sind, daß der Sabbat für den Menschen da ist und nicht der Mensch für den 
Sabbat (vgl. Mk 2,27). 

Vom Pharisäer sagt Jesus, daß er, im Gegensatz zum Zöllner, den Tempel 
nicht als Gerechtfertigter verläßt. Er ist, was das Märchen vom Schneider 
und was Natan vom König David behauptet, nämlich ein Schalk. Der Aus- 
druck wird hier in seiner älteren Bedeutung verwendet; im Mittelhochdeut- 
schen bezeichnete man damit einen uneinsichtigen Schurken und verstock- 
ten Bösewicht. 



Josef Imbach 220 

Der Schneider und wir 

Sollen wir Genugtuung darüber empfinden, daß der Schneider in Wartein- 
weil jede Menge Zeit hat, um über seinen Fehler nachzudenken? Befriedigt 
uns die Tatsache, daß David für sein Verbrechen von Gott bestraft wurde? 
Gönnen wir es dem Pharisäer, daß er sich selber vor aller Welt bloßgestellt 
hat? 

In Dostojewskis Roman •Die Brüder Karamasow" ist von einem russi- 
schen Mönch die Rede, der sich in seinen Belehrungen und Gesprächen auch 
mit der Frage auseinandersetzt, ob man über andere Menschen richten dürfe: 
•Sei besonders dessen eingedenk, daß du niemals Richter sein kannst. Denn 
niemand auf Erden darf über einen Verbrecher zu Gericht sitzen, ehe er nicht 
eingesehen hat, daß er ein ebensolcher Verbrecher ist wie jener, der vor ihm 
steht und daß er an dem Verbrechen des vor ihm Stehenden vielleicht die 
meiste Schuld trägt" (16. Buch, Abschnitt 3h). 

Wir tun deshalb gut daran, weder über den Schneider noch über König 
David, noch über den Pharisäer zu Gericht zu sitzen, weil wir uns ja sonst 
mit ihnen in eine Reihe stellen würden. Denn: 

Richtet nicht, damit ihr nicht gerichtet werdet! Denn wie ihr richtet, so 
werdet ihr gerichtet werden, und nach dem Maß, mit dem ihr meßt und zu- 
teilt, wird euch zugeteilt werden. Warum siehst du den Splitter im Auge dei- 
nes Bruders, aber den Balken in deinem Auge bemerkst du nicht? Wie kannst 
du zu deinem Bruder sagen: Laß mich den Splitter aus deinem Auge her- 
ausziehen! • und dabei steckt in deinem Auge ein Balken? Du Heuchler! 
Zieh zuerst den Balken aus deinem Auge, dann kannst du versuchen, den 
Splitter aus dem Auge deines Bruders herauszuziehen (Mt 7,1-5). 

Unsere Interpretation des Märchens vom Schneider im Himmel zeigt, daß 
dieser moralische Imperativ theologisch nur überzeugt, wenn er auch psy- 
chologisch begründet wird. Gleichzeitig veranschaulicht dieses Märchen die 
theologisch und psychologisch überaus bedeutsame Einsicht, daß wir Men- 
schen nur gerettet werden in der Begegnung mit der Gnade. Und zwar nicht 
nur aufgrund der Gnade, die wir empfangen, sondern auch und vielleicht 
eher noch durch die Gnade, die wir anderen zuteil werden lassen. 




