,,Der Schneider im Himmel*
Biblische Textvergleiche zu einem Mirchen der Briider Grimm

Josef Imbach, Rom

Es trug sich zu, daf} der liebe Gott an einem schonen Tag in dem himmli-
schen Garten sich ergehen wollte und alle Apostel und Heiligen mitnahm,
also daf3 niemand mehr im Himmel blieb als der heilige Petrus. Der Herr
hatte ihm befohlen, wihrend seiner Abwesenheit niemand einzulassen, Pe-
trus stand also an der Pforte und hielt Wache. Nicht lange, so klopfte jemand
an. Petrus fragte, wer da sei und was er wolle. ,,Ich bin ein armer, ehrlicher
Schneider“, antwortete eine feine Stimme, ,,der um Einlafs bittet. ,Ja, ehr-
lich“, sagte Petrus, ,,wie der Dieb am Galgen, du hast lange Finger gemacht
und den Leuten das Tuch abgezwickt. Du kommst nicht in den Himmel, der
Herr hat mir verboten, solange er draufien wdre, irgend jemand einzulas-
sen.“ ,,Seid doch barmherzig“, rief der Schneider, , kleine Flicklappen, die
von selbst vom Tisch herabfallen, sind nicht gestohlen und nicht der Rede
wert. Seht, ich hinke und habe von dem Weg daher Blasen an den Fiifen, ich
kann unmoglich wieder umkehren. Lafit mich nur hinein, ich will alle
schlechte Arbeit tun. Ich will die Kinder tragen, die Windeln waschen, die
Biinke, darauf sie gespielt haben, sdubern und abwischen, und ihre zerris-
senen Kleider flicken.*

Der heilige Petrus lief sich aus Mitleiden bewegen und dffnete dem lah-
men Schneider die Himmelspforte so weit, daf3 er mit seinem diirren Leib
hineinschliipfen konnte. Er mufite sich in einen Winkel hinter die Tiire set-
zen, und sollte sich da still und ruhig verhalten, damit ihn der Herr, wenn er
zuriickkdime, nicht bemerkte und zornig wiirde. Der Schneider gehorchte,
aber als der heilige Petrus einmal zur Tiire hinaustrat, stand er auf, ging voll
Neugierde in allen Winkeln des Himmels herum und besah sich die Gele-
genheit. Endlich kam er zu einem Platz, da standen viele schone und kostli-
che Stiihle und in der Mitte ein ganz goldener Sessel, der mit glinzenden
Edelsteinen besetzt war; er war auch viel hoher als die iibrigen Stiihle, und
ein goldener Fufischemel stand davor. Es war aber der Sessel, auf dem der
Herr saf3, wenn er daheim war, und von welchem er alles sehen konnte, was
auf Erden geschah.

Der Schneider stand still und sah den Sessel eine gute Weile an, denn er ge-
fiel ihm besser als alles andere. Endlich konnte er den Vorwitz nicht beziih-
men, stieg hinauf und setzte sich in den Sessel. Da sah er alles, was auf Erden



Josef Imbach 212

geschah, und bemerkte eine alte hifliche Frau, die an einem Bach stand und
wusch, und zwei Schieier heimlich beiseite tat. Der Schneider erziirnte sich bei
diesem Anblicke so sehr, daf} er den goldenen Fufschemel ergriff und durch
den Himmel auf die Erde hinab nach der alten Diebin warf. Da er aber den
Schemel nicht wieder heraufholen konnte, so schlich er sich sachte aus dem
Sessel weg, setzte sich an seinen Platz hinter die Tiire und tat, als ob er kein
Wasser getriibt héitte (Briider Grimm, Kinder- und Hausmdrchen, Nr. 35).

Der Schneider und der heilige Petrus

Es lieBe sich lange dartiber ritseln, warum die volkstiimliche Fabulierkunst
ausgerechnet den heiligen Petrus zum Pfortner des Paradieses bestellt hat.
Die theologische Reflexion hat dabei mit Sicherheit keine groBe Rolle ge-
spielt; denn nach neutestamentlicher Lehre und kirchlicher Unterweisung
entscheidet allein Gott, wer einmal EinlaB finden wird ins Paradies. Aller-
dings vermag die Intuition der einfachen Leute, auf welche die nicht ganz
schriftgeméfe Verbeamtung des heiligen Petrus wohl zuriickzufiihren ist,
die diesbeziiglichen dogmatischen Zweifel wenn nicht géinzlich auszuriu-
men, so doch etwas abzuschwichen.

Denn zum einen versteht es sich von selbst, daf3 eine so verantwortungs-
volle Aufgabe wie der himmlische Pfortendienst nicht vom erstbesten da-
hergelaufenen Heiligen ausgeiibt werden kann. Schlief8lich geht ja es um
nichts Geringeres als um die ewige Seligkeit oder das hollische Verderben,
also um Sein oder Nichtsein. AuBerdem scheint Petrus schon daher fiir diese
heikle Aufgabe priidestiniert, weil er bereits im Neuen Testament eine her-
ausragende Rolle spielt. Zusammen mit Jakobus und Johannes gehorte er
zum engsten Vertrautenkreis Jesu und weiB deshalb besser als die iibrigen
Apostel, worauf dieser seinerzeit hinauswollte. Schon deshalb sollten die
Dogmatiker, bevor sie in dieser Sache von ihrem theologischen Vetorecht
Gebrauch machen, bedenken, dafl moglicherweise gerade die paar dunklen
Flecken in der Biographie des heiligen Petrus das gemeine Volk veranlaB-
ten, die ihm von Jesus verlichene Schliisselgewalt nicht blo8 in dem vom
Evangelisten Matthius intendierten Sinne zu interpretieren (vgl. Mt 16,19).
Die Annahme, daB mit der Ubergabe der ,,Schliissel des Himmelreiches* die
Beforderung zum Pfortner des Paradieses verbunden war, mag vielleicht
auch auf sehr konkreten Interessen beruhen. Denn, so eine logische Uberle-
gung, wer seinerzeit vor lauter Kleinglaube in den Fluten versank und dar-
tiber hinaus Jesus gleich dreimal verraten hat, der kann nicht umhin, auch
die Vergehen, die Seitenspriinge und die Fehltritte anderer Jesusnachfolger
und -nachfolgerinnen mit Nachsicht zu beurteilen.



., Der Schneider im Himmel 213

Tatsichlich erweckt unser Mirchen den Eindruck, daf Petrus, eingedenk
seiner eigenen Fehler und Schwichen, den Fehlern und Schwiichen des
Schneiders verstandnisvoll gegeniibersteht. DaB dieser es in seinen Erden-
tagen mit der Ehrlichkeit nicht allzu genau nahm, unterliegt keinem Zwei-
fel: ,,Du hast lange Finger gemacht und den Leuten das Tuch abgezwickt.*
Gleichzeitig jedoch, als wolle er jede Erinnerung an seine eigene Vergan-
genheit unterdriicken, erklirt Petrus dem Bittsteller, daB} der liebe Gott ihm
ausdriicklich verboten habe, wihrend seiner Abwesenheit jemandem die Tiir
zu 6ffnen. Davon will der Schneider freilich nichts wissen. Es grenzt schon
an Gerissenheit, wie er die Diskussion auf eine ganz andere Ebene verlagert.
Wegen ein paar licherlicher Flicklappen soll ihm der Zugang zum Paradies
versperrt bleiben? Wo von einem eigentlichen Diebstahl doch gar nicht die
Rede sein kann! Und wenn es denn wirklich ein Diebstahl war, so ist er nicht
der Rede wert!

Wer hier einen Vorwurf heraushort, unterliegt keiner akustischen Téu-
schung. Petrus ist trotz seines hohen Alters noch hellhorig genug, um zu ver-
stehen, worauf der Schneider hinauswill: Was wiegen denn ein paar Tuch-
fetzen im Vergleich zu deinem Verrat an Jesus?! Was ist schlimmer, eine
Handvoll versehentlich — ja, versehentlich! — verrechneter Taler oder deine
gravierenden Glaubenszweifel damals auf dem See bei Gennesaret?! Was ist
verdammenswerter, ein paar lippische kleine Betriigereien oder die Tat-
sache, daB du dich im Olgarten schlafen legtest, wihrend Jesus Blut
schwitzte?!

Petrus gibt sich sehr wohl Rechenschaft dariiber, daB der Schneider die
Bibel auf seiner Seite hat: ,,Warum siehst du den Splitter im Auge deines
Bruders, aber den Balken in deinem Auge bemerkst du nicht?“ (Mt 7,3) -
und er 6ffnet die Schneider die Tir.

Der Schneider und der herzlose Schuldner

Als der Herr und Meister mit dem himmlischen Gefolge wieder zuriickkam,
war er zwar den Schneider hinter der Tiir nicht gewahr, als er sich aber auf
seinen Sessel setzte, mangelte der Schemel. Er fragte den heiligen Petrus, wo
der Schemel hingekommen wiire, der wufite es nicht. Da fragte er weiter, ob
er jemand hereingelassen hditte. ,Ich weif3 niemand*, antwortete Petrus,
der da gewesen wire, als ein lahmer Schneider, der noch hinter der Tiire
sitzt.“ Da liefs der Herr den Schneider vor sich treten und fragte ihn, ob er
den Schemel weggenommen und wo er ihn hingetan hdtte. ,,O Herr", ant-
wortete der Schneider freudig, ,ich habe ihn im Zorne hinab auf die Erde
nach einem alten Weibe geworfen, das ich bei der Wiische zwei Schleier steh-



Josef Imbach 214

len sah.“ ,0 du Schalk“, sprach der Herr, ,,wollt ich richten, wie du rich-
test, wie meinst du, daf} es dir schon lingst ergangen wiire? Ich htte schon
lange keine Stiihle, Biinke, Sessel, ja keine Ofengabel mehr hier gehabt, son-
dern alles nach den Siindern hinabgeworfen. Fortan kannst du nicht mehr im
Himmel bleiben, sondern muf3t wieder hinaus vor das Tor; da sieh zu, wo du
hinkommst. Hier soll niemand strafen denn ich allein, der Herr. “

Petrus mufite den Schneider wieder hinaus vor den Himmel bringen, und
weil er zerrissene Schuhe hatte und die Fiifle voll Blasen, nahm er einen
Stock in die Hand, und zog nach Warteinweil, wo die frommen Soldaten sit-
zen und sich lustig machen.

Wer mit der Bibel ein wenig vertrant ist, wird sich jetzt wohl an die Pa-
rabel von dem Mann erinnern, der bei seinem Kénig mit zehntausend Ta-
lenten in der Kreide steht (Mt 18,23-35). Als der Konig beschlieBt, seinen
Schuldner und dessen Familie in die Sklaverei zu verkaufen, bittet der Un-
gliickliche um Stundung. Wir miissen uns diesen Menschen als einen Be-
amten in héchster Position vorstellen. Natiirlich begreift der Konig, daB3 er
sein Geld nie wieder bekommen wird und daB der Wunsch um Aufschub der
nackten Verzweiflung entspringt. Aber er hat Mitleid mit seinem Unterge-
benen. Statt die Zahlungsfrist zn verlingern, befreit er ihn von seinen Ver-
pflichtungen. Kaum drauflen, trifft der eben Begnadigte auf einen anderen
Diener, der ihm den licherlichen Betrag von hundert Denaren schuldet und
nun seinerseits um Stundung bittet. ,.Er aber wollte nicht, sondern lieB ihn
ins Gelédngnis werfen, bis er die Schuld bezahlt habe* (Mt 18,30). Die Sa-
che wird dem Kénig hinterbracht, und dieser iibergibt den herzlosen Schuld-
ner den Folterknechten, ,,bis er die ganze Schuld bezahlt habe® (vgl. Mt
18,23-35).

Zweifellos bestehen zwischen dieser Parabel und unserem Mirchen ge-
wisse Ahnlichkeiten. Wie der Konig wird auch Petrus vom Mitleid beriihrt.
Wie der Beamte erfihrt auch der Schneider Nachsicht. Dem erbarmungslo-
sen Verhalten des Beamten gegeniiber seinem Schuldner entspricht der Zor-
nesausbruch des Schneiders angesichts des Diebstahls der Wischerin.
SchlieBlich ist beiden Geschichten gemeinsam, daf sie fiir die jeweiligen
Protagonisten bos ausgehen; der Beamte wird den Folterknechten iiberge-
ben, der Schneider hingegen des Himmels verwiesen. Aber trotz dieser frap-
pierenden Parallelen vermag die Parabel vom hartherzigen Schuldner zu ei-
ner sachgerechten Interpretation unseres Mirchens kaum etwas beizutragen.
Denn die beiden Geschichten behandeln ein je anderes Thema.

Wie der SchluB der Parabel vom herzlosen Schuldner durchblicken 1:8t,
geht es dort um die Vergebung, welche die Menschen einander gewihren
sollen, im Gedanken daran, daB auch sie stets auf Gottes Vergebung ange-
wiesen sind: ,,Ebenso wird mein himmlischer Vater jeden von euch behan-



., Der Schneider im Himmel* 215

deln, der seinem Bruder nicht von ganzem Herzen vergibt“ (Mt 18,35). Ganz
anders liegen die Dinge im Mérchen vom ,,Schneider im Himmel“. Wihrend
der konigliche Beamte gegeniiber dem Diener auf hundert Denare Anspruch
hat, hat die Wischerin gegeniiber dem Schneider keinerlei Verpflichtungen.
Nicht die Aufforderung, Vergebung zu gewdhren, sondern das Verbot, andere
zu verurteilen, steht demnach im Mittelpunkt unseres Mdrchens.

Der Schneider und der Konig David

In der Hebriischen Bibel wird dieses Thema auf narrative Weise anhand ei-
ner Episode aus dem Leben des Konigs David entfaltet.

Eines Tages begibt sich der Prophet Natan in den Palast Davids und er-
zihlt dort von einem Vorfall, von dem er wei, daB er den Konig in helle
Emporung versetzen wird.

In einer Stadt lebten einst zwei Minner; der eine war reich, der andere
arm. Der Reiche besaf3 sehr viele Schafe und Rinder, der Arme aber besaf3
nichts aufler einem einzigen kleinen Lamm, das er gekauft hatte. Er zog es
auf, und es wurde bei ihm zusammen mit seinen Kindern grofi. Es af3 von sei-
nem Stiick Brot, und es trank aus seinem Becher, in seinem Schof} lag es und
war fiir ihn wie eine Tochter. Da kam ein Besucher zu dem reichen Mann,
und er brachte es nicht iiber sich, eines von seinen Schafen oder Rindern zu
nehmen, um es fiir den zuzubereiten, der zu ihm gekommen war. Darum
nahm er dem Armen das Lamm weg und bereitete es fiir den Mann zu, der
zu thm gekommen war.

Da geriet David in heftigen Zorn iiber den Mann und sagte zu Natan: So
wahr der Herr lebt: Der Mann, der das getan hat, verdient den Tod. Das
Lamm soll er vierfach ersetzen, weil er das getan und kein Mitleid gehabt
hat (2 Sam 12,2-6).

Die Reaktion Davids scheint verstindlich. Das Problem ist nur, da diese
Geschichte ein Vorspiel hat, auf das der Prophet erst im nachhinein Bezug
nimmt:

Da sagte Natan zu David: Du selbst bist der Mann! [...] Du hast den He-
titer Urija mit dem Schwert erschlagen und hast dir seine Frau zur Frau ge-
nommen; durch das Schwert der Ammoniter hast du ihn umgebracht (2 Sam
12,7.9).

David hatte namlich, wihrend er eines Abends auf dem Flachdach seines
Palastes lustwandelte, Batseba, die Frau seines Soldners Urija, beim Bade
beobachtet. Da Urija gerade an einem Kriegszug gegen die Ammoniter
teilnahm, befahl David Batseba zu sich und schlief mit ihr. Spiter lieB er
Urija auf heimtiickische Weise umbringen und nahm Batseba zur Frau. Nun



Josef Imbach 216

kiindigt ihm der Prophet Natan die Strafe an, die ihm dafiir zuteil werden
soll:

So spricht der Herr: Ich werde dafiir sorgen, daf sich aus deinem eige-
nen Haus das Unheil gegen dich erhebt, und ich werde dir vor deinen Au-
gen deine Frauen wegnehmen und sie einem andern geben; er wird am hel-
len Tag bei deinen Frauen liegen (2 Sam 12,11).

Natans Vorhersage wird sich erfiillen. Davids Sohn Abschalom ver-
schwort sich gegen den Vater; er treibt ihn in die Flucht und vergeht sich
anschlieBend ,,vor den Augen ganz Israels“ an dessen Nebenfranen (vgl. 2
Sam 16,20-22). Nach damaligem Verstindnis enthilt diese Ruchlosigkeit
gegeniiber den Frauen eine politische Botschaft; indem Abschalom sich des
Harems seines Vaters bemichtigt, erklért er den Konig gleichsam fiir tot und
meldet sein Recht auf die Thronfolge an.

Wie das Urteil des Schneiders iiber die Wischerin auf diesen selbst
zurtickfillt, wird auch Davids Schuldspruch iiber den Reichen ihm selber
zum Verhiéngnis.

In dieser schlimmen Geschichte geht es nun nicht mehr bloB um ein paar
Tuchlappen wie im Mirchen vom Schneider. Aber es geht um ein und das-
selbe Problem, nidmlich um die Frage, warum Menschen sich iiber be-
stimmte Handlungsweisen anderer maBlos empéren, obwohl sie doch selber
jede Menge Leichen im Keller liegen haben.

Der Schneider schmeifit mit dem goldenen FuBschemel nach der alten
Waiischerin, obwohl er seine Klientel mit Sicherheit um mehr als nur zwei
Schleier betrogen hat. David fordert die Todesstrafe fiir einen — im ur-
spriinglichen Wortsinn — gemeinen Schuft, obwohl er selber ein nieder-
trachtiger und verbrecherischer Schurke ist.

Vom moralischen Standpunkt aus beurteilt ist beider Verhalten deshalb
unverstidndlich, weil es im Widerspruch steht zu ihrem Gerechtigkeitssinn.
Aus psychologischer Sicht hingegen erscheint dieser Widerspruch durchaus
einleuchtend. Denn nicht obwohl, sondern weil die beiden sich in der glei-
chen Lage befinden wie die von ihnen Verurteilten, drgern sie sich fast zu
Tode iiber deren Verhalten. Ein Grund (von einem zweiten wird spiter die
Rede sein), weshalb wir andere Menschen mit #ulerster Hirte verurteilen,
liegt ndmlich gerade darin, daB wir bei ihnen Eigenschaften und Hand-
lungsweisen entdecken, die wir an uns selber am wenigsten ausstehen kon-
nen. Dinge, die wir in oder an uns selber hassen und fiir die wir uns schi-
men, begegnen uns immer wieder auch bei anderen, und das ertragen wir
einfach nicht. Es ist, als ob uns in solchen Augenblicken unser eigenes bis
zur Unkenntlichkeit verzerrtes Gesicht aus dem Spiegel entgegengrinsen
wiirde — und um diese furchtbare Fratze nicht sehen zu miissen, zerschmet-
tern wir dann eben den Spiegel.



»Der Schneider im Himmel 217

Ebendies trifft auch auf den Schneider in unserem Mérchen zu. Offensicht-
lich ist es die Scham iiber seine eigenen kleinen Betriigereien, die ihn dazu
verleitet, den Schemel nach der alten héflichen Wischerin zu werfen. Er kehrt
den Arger, den er gegeniiber sich selber empfindet, gegen eine andere Person.
Von daher scheint die Vermutung begriindet, dal der Schneider die Fubank
auch dann aus dem Himmel auf die Erde herabschlendern wiirde, wenn statt
der ,,alten héBlichen Frau“ eine junge hiibsche Wischerin auch nur einen ein-
zigen durchldcherten Waschlappen heimlich beiseite schaffte.

Der Schneider und der Pharisier

Im Neuen Testament gibt es eine Parabel, welche die Thematik unseres Mir-
chens nochmals aus einer anderen Perspektive behandelt und uns so gleich-
zeitig einen zweiten Grund vor Augen fithrt, warum wir manchmal dazu nei-
gen, andere vorschnell zu verurteilen.

Zwei Mdnner gingen zum Tempel hinauf, um zu beten; der eine war ein
Pharisder, der andere ein Zéllner. Der Pharisder stellte sich hin und sprach
leise dieses Gebet: Gott, ich danke dir, daf3 ich nicht wie die anderen Men-
schen bin, die Rduber, Betriiger, Ehebrecher oder auch wie dieser Zollner
dort. Ich faste zweimal in der Woche und gebe dem Tempel den zehnten Teil
meines ganzen Einkommens. Der Zollner aber blieb ganz hinten stehen und
wagte nicht einmal, seine Augen zum Himmel zu erheben, sondern schlug
sich an die Brust und betete: Gott, sei mir Siinder gnddig! (Lk 18,10-13).

Die Wirkungsgeschichte gerade dieser Parabel hat zweifellos mit dazu
beigetragen, da3 die Pharisider unter den Christen und Christinnen bis heute
eine denkbar schlechte Presse haben. In Wirklichkeit stand Jesus dieser
Gruppe anfinglich recht nahe. Im Gegensatz zur Partei der Sadduzier, de-
ren Anhinger der Priesteraristokratie entstammten, rekrutierten sich die
Pharisier vorzugsweise aus dem handwerklichen Mittelstand, dem auch Je-
sus seiner Herkunft nach angehérte. Die Phariséder bildeten eine Laienbewe-
gung, deren religiose Fiihrer beim Volk in hohem Ansehen standen. Ihr
Hauptanliegen war eine méglichst genaue Beobachtung des Gesetzes. Die-
ses Bestreben fiihrte allerdings dazu, daB sich die Pharisder zunehmend von
den untersten Volksschichten distanzierten.

Jesus hat nichts gegen die Fréommigkeit der Frommen; er selber ruft ja in
Erinnerung, was im Buch Levitikus geschrieben steht, ndmlich nach der
Vollkommenheit des himmlischen Vaters zu streben (Mt 5,48; vgl. Lev
19,2). Damit betont er jedoch gleichzeitig, dafl nicht die Handlungsweise der
anderen, sondern allein Gott den MalBstab darstellt, nach dem der Mensch
sein Verhalten beurteilen soll.



Josef Imbach 218

Auf den ersten Blick ist die Differenz zwischen dem Pharisder und dem
Zollner uniibersehbar; sie gleicht dem Unterschied zwischen einem riesigen
Scheinwerfer und einem flackernden Armenseelenlicht. Doch angesichts
der strahlenden Sonne am glasklaren Himmel verblassen sie alle beide.

Mit anderen Worten, der Vergleichspunkt ist Gott, und nur er. Und vor
Gott besteht keine wesentliche Differenz zwischen den beiden Menschen.
Der Phariséer hat keine besonderen Verdienste aufzuweisen; er hat die Wei-
sung befolgt — und damit blof ,,seine Schuldigkeit getan* (Lk 17,10).

Jesus tadelt den Phariséder nicht deswegen, weil er sich um eine minutidse
Gesetzeserfiillung bemiiht. Vielmehr setzt er stillschweigend voraus, dal3
sein Verhalten beispielhaft ist. Gesagt wird auch nicht, daB der Pharisder
sich vorne hinstellt, um von den anderen gesehen zu werden. Seiner guten
Werke riihmt er sich nicht mit lauten Worten vor den Menschen. Er dankt
Gott nur in Gedanken, ohne seine Lippen zu bewegen; ,.er betete bei sich®,
miifite es, wortlich iibersetzt, heilen.

Und doch handelt es sich um ein im Wortsinn heilloses Gebet. Denn statt
den Blick auf Gott zu richten, schielt der Mann selbstgerecht auf einen zu-
fallig anwesenden Siinder und profiliert sich nun auf dessen Kosten.

Wie aus dem gréfleren Zusammenhang hervorgeht (vgl. Lk 17,22; vgl.
18,1.9; 19,11) gehort diese Beispielerzihlung zur Jiingerunterweisung. Sie
richtet sich also nicht gegen die Pharisder. Vielmehr zielt die polemische
Spitze gegen einige Sympathisanten und Anhénger Jesu, welche (aufgrund
ihrer Jesusnachfolge?) ,,von ihrer eigenen Gerechtigkeit iiberzeugt waren
und andere verachteten” (18,9), wie der Evangelist in seiner Einleitung zur
Parabel bemerkt.

Kurzum, Jesus will seine eigenen Anhdngerinnen und Anhdnger mit die-
ser Geschichte vor diinkelhafter, menschenverachtender Selbstgerechtigkeit
warnen.

Im Gegensatz zum Schneider und zum Konig David wird vom Phariséder
nicht behauptet, dal er sich etwas habe zuschulden kommen lassen. Gerade
diese Tatsache verweist uns nun auf einen zweiten moglichen Grund, warum
wir sozusagen einen inneren Zwang in uns verspiiren, andere zu verurteilen
— fast so, als stiinden wir unter dem Diktat eines Naturgesetzes.

Wir sehen, daBl andere genau das tun, was wir selber tun méchten, aber
uns nicht zu tun getrauen. Wir haben Wiinsche, die wir gar nicht erst aus-
zusprechen wagen, wéhrend ein anderer sie unbefangen duflert. Wir halten
an iiberkommenen Vorstellungen und Gebréuchen fest, weil wir es nicht fer-
tigbringen, selbstindig zu denken, und andere setzen sich bedenkenlos dar-
iiber hinweg. Wir sind neidisch auf jene, die den Mut haben, bestimmte Vor-
schriften zu hinterfragen und diese gegebenenfalls zu ignorieren. Weil es
uns an der nétigen Zivilcourage fehlt, neigen wir unbewulit dazu, andere zu



., Der Schneider im Himmel 219

verurteilen und deren angeblich freiziigiges Verhalten als unmoralisch zu
bewerten.

Dazu tendieren vor allem Menschen, die sich nur dann sicher fiihlen,
wenn sie sich an den Zaunpfihlen des Gesetzes, am Gelidnder der Vor-
schriften und an den Leitplanken des Kirchenrechts festklammern kénnen.
Solche Leute werden sich selbstverstindlich darauf beschrinken, die Ge-
schichte vom Pharisder und vom Zodllner als Parabel gegen die Selbstge-
rechtigkeit zu interpretieren. Sie werden keinen Gedanken daran ver-
schwenden, ob diese Haltung der Selbstgerechtigkeit nicht vielleicht psy-
chologische Ursachen haben konnte. Wenn sie dieser Frage nachgingen, ké-
men sie vermutlich von selbst darauf, daB gerade sie den Vergleich mit je-
nen, die alles falsch machen, unbedingt brauchen, weil eben dieser Ver-
gleich ihnen bestitigt, daBl einzig sie auf dem richtigen Weg sind. Diese Ge-
wiBheit (in der sie sich dauernd bestéitigen miissen) bewahrt sie vor der ihre
ganze konkrete Existenz bedrohenden Erkenntnis, da auch die Regungen
des Gefiihls eine Berechtigung haben und nicht nur die Paragraphen des Ge-
setzes; dafl Vorschriften nicht vom eigenverantwortlichen Denken und Han-
deln dispensieren konnen; dal Recht bei weitem nicht gleichbedeutend ist
mit Gerechtigkeit; daB3 selbst die Gebote nicht Zweck noch Ziel sind, son-
dern Wegweiser, Stralenschildern vergleichbar — und dafl andere Menschen
manchmal andere Wege gehen miissen, weil die eine angezeigte Stralie, aus
welchen Griinden auch immer, nicht gangbar ist fiir sie, die doch dem glei-
chen Ziel zustreben. Menschen von der Art des Pharisders im Tempel wer-
den nie Zugang finden zu den anderen; sie werden sich in die anderen auch
gar nicht einfiihlen konnen, weil es ihnen nie gelingt, sich als Person an eine
Person zu wenden; die Kommunikation (wenn man denn diesen Begriff noch
verwenden darf) geschieht auf unpersonliche Weise: man mul, es heilit, die
Bibel sagt, die Kirche lehrt ... und nie, gar nie, werden sie sagen: Ich denke,
ich meine, ich bin der Ansicht, daBl ... Solche Menschen sind dermafen
autorititshorig und paragraphenfixiert, da8 sie den Zehnten selbst dann noch
zum Tempel tragen, wenn ihre Kinder zu Hause umkommen vor Hunger.
Und sie werden weiterhin jene verdammen, welche mit Jesus der Ansicht
sind, daB der Sabbat fiir den Menschen da ist und nicht der Mensch fiir den
Sabbat (vgl. Mk 2,27).

Vom Phariséer sagt Jesus, dal er, im Gegensatz zum Zéllner, den Tempel
nicht als Gerechtfertigter verlafit. Er ist, was das Méarchen vom Schneider
und was Natan vom Konig David behauptet, ndmlich ein Schalk. Der Aus-
druck wird hier in seiner élteren Bedeutung verwendet; im Mittelhochdeut-
schen bezeichnete man damit einen uneinsichtigen Schurken und verstock-
ten Bosewicht.



Josef Imbach 220

Der Schneider und wir

Sollen wir Genugtuung dariiber empfinden, dafl der Schneider in Wartein-
weil jede Menge Zeit hat, um iiber seinen Fehler nachzudenken? Befriedigt
uns die Tatsache, da} David fiir sein Verbrechen von Gott bestraft wurde?
Gonnen wir es dem Phariséer, dall er sich selber vor aller Welt bloBigestellt
hat?

In Dostojewskis Roman ,,.Die Briider Karamasow* ist von einem russi-
schen Monch die Rede, der sich in seinen Belehrungen und Gesprichen auch
mit der Frage auseinandersetzt, ob man liber andere Menschen richten diirfe:
,Sei besonders dessen eingedenk, dal du niemals Richter sein kannst. Denn
niemand auf Erden darf iiber einen Verbrecher zu Gericht sitzen, ehe er nicht
eingesehen hat, dal} er ein ebensolcher Verbrecher ist wie jener, der vor ihm
steht und daf3 er an dem Verbrechen des vor ihm Stehenden vielleicht die
meiste Schuld trigt” (16. Buch, Abschnitt 3h).

Wir tun deshalb gut daran, weder iiber den Schneider noch iiber Konig
David, noch iiber den Pharisder zu Gericht zu sitzen, weil wir uns ja sonst
mit ihnen in eine Reihe stellen wiirden. Denn:

Richtet nicht, damit ihr nicht gerichtet werdet! Denn wie ihr richtet, so
werdet ihr gerichtet werden, und nach dem Mafs, mit dem ihr mef3t und zu-
teilt, wird euch zugeteilt werden. Warum siehst du den Splitter im Auge dei-
nes Bruders, aber den Balken in deinem Auge bemerkst du nicht? Wie kannst
du zu deinem Bruder sagen: Lafs mich den Splitter aus deinem Auge her-
ausziehen! — und dabei steckt in deinem Auge ein Balken? Du Heuchler!
Zieh zuerst den Balken aus deinem Auge, dann kannst du versuchen, den
Splitter aus dem Auge deines Bruders herauszuziehen (Mt 7,1-5).

Unsere Interpretation des Mérchens vom Schneider im Himmel zeigt, da3
dieser moralische Imperativ theologisch nur tiberzeugt, wenn er auch psy-
chologisch begriindet wird. Gleichzeitig veranschaulicht dieses Mérchen die
theologisch und psychologisch iiberaus bedeutsame Einsicht, dal wir Men-
schen nur gerettet werden in der Begegnung mit der Gnade. Und zwar nicht
nur aufgrund der Gnade, die wir empfangen, sondern auch und vielleicht
eher noch durch die Gnade, die wir anderen zuteil werden lassen.





