
IM SPIEGEL DER ZEIT 

Kirche und Kunst im Gespräch 

Kirche und Kunst - das ist mehr, als nur einer unter vielen Themenbereichen der 
(Pastoral-)Theologie. Dieser Fragekreis ist vielmehr symptomatisch und damit in- 
dikatorisch für den Umgang der Kirche mit Althergebrachtem wie Brandneuem 
gleichermaßen. So eng wie Kunst und Kirche über Jahrhunderte hin miteinander in 
Kontakt standen, so weit sind sie - nicht unbedingt hinsichtlich ihrer Inhalte, wohl 
aber im Blick auf ihre Ausformungen, auf die •Räume", in denen sie stattfinden - 
heute offenkundig voneinander entfernt. 

Ein geographischer Punkt, an dem Kirche und Kunst sich ebenso begegnen wie 
aufeinanderprallen, ist - neben anderen Städten, aber doch vielleicht auch in be- 
sonderer Weise vor diesen - Köln. Eine alte - kirchlich gebundene - Kunsttradition 
kommt dort mit einer modernen Kunstszene ins Gespräch, die sich nicht mehr 
zwangsläufig religiös, erst recht aber nicht mehr christlich bzw. kirchlich versteht. 

Zwei Menschen dieser Stadt stehen in besonderer Weise inmitten dieses Dialogs 
von Kirche und Kunst. Zum einen der Kölner Erzbischof Joachim Kardinal Meis- 
ner, der nicht nur als Verwalter der Kunst und Architekturschätze seiner Diözese, 
sondern auch als theologischer Deuter •moderner" Kunst (etwa der bekannten Kreu- 
zigungsinstallation Joseph Beuys) und Initiator von Kunstprojekten dieser Thema- 
tik nahe steht. Zum anderen der bekannte und weltweit gefragte •Kunstpater" Fried- 
helm Mennekes SJ, der nicht nur durch zahlreiche Lehraufträge mit dem ständigen 
Vermittlungsprozeß zwischen Kunst und Theologie befaßt ist, sondern zugleich in 
der Kölner Kirche St. Peter eine •Kunst-Station" eingerichtet hat, in der in Wech- 
selausstellungen Kunst •von außen" im Kirchenraum eine unvermutete Wirkungs- 
stätte findet. 

Beiden exponierten Vertretern des Themenfeldes •Kirche und Kunst" hat der 
Dipl.-Theol. Thomas Meurer aus Münster im Gespräch nahezu dieselben Fragen 
vorgelegt. Auf diese Weise ist nachgerade ein Dyptichon entstanden, das zwei sehr 
unterschiedliche und dennoch aufeinander bezogene Meinungsbilder nebeneinander 
stellt, deren Synopse allererst die Komplexität der Problematik und die Breite der 
Diskussionsebene erahnen läßt. Dabei ist zugleich auch ein paradigmatisches Zeug- 
nis der unterschiedlichen Akzente erwachsen, die das gegenwärtige theologische 
Gespräch innerhalb der Kirche überhaupt bestimmen. 





Ulrike Rosenbach: •Or-phelia"', 1987. 3 Monitore, 3 Videobänder, Ton, Wasser. 
Installation in der Taufkapelle der Kölner Jesuitenkirche Sankt Peter 1989 

Vorhergehende Seite: Winfried Muthesius 1989: •Wohin gehen wir?" 
Triptychon, Öl auf Holz, je 220 x 220 cm. Installation in der Kölner Kirche 
Sankt Peter 1990. 



Im Spiegel der Zeit 225 

Die Kunst ist die erste Schwester der Religion 
Interview mit Joachim Kardinal Meisner 

Sie sind Kardinal in einer Stadt, die man durchaus als •Stadt der Kunst" bezeich- 
nen kann, die eine künstlerisch höchst bedeutsame und deshalb weltweit bekannte 
Domkirche in ihrer Mitte trägt - die Nachbarschaft von Dom und Wallraf-Richartz- 
Museum kommt sicher auch nicht von ungefähr. Wie bewerten Sie selber das Ver- 
hältnis von Kirche und Kunst? 

Die Kunst ist eigentlich die erste Tochter oder - wenn Sie so wollen - die erste 
Schwester der Religion. Man kann beide eigentlich nicht guten Gewissens vonein- 
ander trennen. Der Kultus, der Gottesdienst wirkt sich, wenn er richtig gefeiert wird, 
in der Kultur aus, hat also schon insofern etwas mit Kunst zu tun. Das Elend der 
Neuzeit besteht m. E. darin, daß man diesen Zusammenhang unterbrochen hat, daß 
man Kunst und Kultur getrennt hat. Wenn das so ist, dann entartet Kultur, sie hat 
dann nicht mehr den lebendigen Zusammenhang mit ihrer Wurzel, und der Kult er- 
starrt zum Ritualismus. Wir brauchen beides zusammen - das eine befruchtet das 
andere. Das hängt freilich immer auch mit der Grundstruktur des Christentums zu- 
sammen: Das Kreuz bringt ja bezeichnenderweise die Vertikalität und die Horizon- 
talität zusammen. Da wird im Verhältnis von Kunst und Kultur das Christusdogma 
geradezu augenfällig: •Wahrer Gott und wahrer Mensch"! Gottesdienst und Kunst 
sind mithin zwei Seiten ein und derselben Medaille. Und darum meine ich, daß man 
nicht nur aufgrund seiner vielen Kirchen und Ortsheiligen, sondern auch hinsicht- 
lich der Tatsache, daß das Heilige in der reichen künstlerischen Präsens dieser Stadt 
seine äußere Gestalt gefunden hat, vom •heiligen Köln" sprechen kann. 

Vielfach wird ja im Verhältnis von Kirche und Kunst die Divergenz zwischen einer 
•kirchlichen Auftragskunst" auf der einen und einer sozusagen •von außen", also 
aus dem nicht unbedingt kirchlich gebundenen Milieu kommenden Kunst betont. Ist 
dafür Sie ein Gegensatz spürbar? 

Ich halte es für eine Überheblichkeit mancher Künstler, wenn diese Arbeiten ihrer 
Kolleginnen und Kollegen als •kirchliche Auftragskunst" abqualifizieren. Die große 
Kunst - etwa die Kunst der Antike - war immer •Auftragskunst", war also immer 
Kunst, die dazu gedient hat, etwas Größeres herauszustellen. Im kirchlichen Bereich 
stand sie demnach auch immer im Dienste des •Deus semper major". Darum besaß 
die Kunst in diesem Denkmuster noch die Chance, sich selbst zu transzendieren. Sie 
kreiste also nicht dauernd um sich selbst, wie dies heute sehr häufig der Fall ist. Ich 
bin darüber hinaus aber der Meinung, daß jede Kunst religiös ist - nicht unbedingt 
schon christlich, aber religiös. Das hängt letztlich mit der Schöpfungswirklichkeit 
zusammen: Die Welt ist ja nicht nur •Vorhanden-Sein", sondern sie ist •Da-Sein". 
Deshalb sagt ja die mittelalterliche Transzendentalienlehre ganz richtig: •Ens et 
unum et bonum et verum et pulchrum convertuntur", d.h. das Sein und das Eine und 



Im Spiegel der Zeit 226 

das Gute und das Wahre und das Schöne sind austauschbar. Wenn es mir also - um 
ein ganz einfaches Beispiel zu wählen - gelingt, die Idee, die Gott vom Spargel hat, 
an einer Spargelstange darzustellen, dann ist das immer schon etwas Religiöses, 
denn das Schöne und das Wahre und das Gute wechseln miteinander. Es muß nur 
wahr sein - das ist das entscheidende Kriterium. Insofern kann gute Kunst, die •von 
außen" kommt, religiös sein. Aber da nicht jede •von außen" kommende Kunst 
zwangsläufig christlich ist, kann man natürlich nicht jedes Bild über den Altar hän- 
gen und darunter Eucharistie feiern. 

Manche Kunstwissenschaftler vertreten ja nun die These, daß - spätestens seit der 
Reformationszeit - zum Bild immer auch das deutende Wort hinzutreten muß, weil 
sich das jeweilige Kunstwerk nicht mehr unmittelbar dem Betrachter erschließt. 
Wenn nun ein solches • von außen" kommendes, nicht unbedingt christliches, aber 
doch religiöses Werk in einer Kirche hängt, wie würden Sie als Seelsorger damit 
umgehen? 

Ich halte es, offen gestanden, für einen unerlaubten methodischen Mißgriff, wenn 
ich in der bildenden Kunst eine Beschreibung brauche, um überhaupt etwas verste- 
hen zu können. Wie beim Schriftsteller der Sinn aus seinen Worten herauslesbar 
sein muß, ohne daß ich ein Bild zur Erläuterung daneben abzudrucken gezwungen 
bin, so bleibt das Handwerkszeug des Künstlers gleichsam beschränkt auf den Pin- 
sel oder den Meißel - er darf nicht zusätzlich noch gezwungen sein, zum Füllfeder- 
halter greifen zu müssen, um seine Absichten zu erklären. 

Habe ich Sie richtig verstanden, daß Sie damit auch das deutende Wort der Predigt 
zu einem Kunstwerk in der Kirche als überflüssig ansehen würden? 

Nein, auf jeden Fall würde ich predigen, dazu regt das Kunstwerk ja geradezu an. 
Dennoch würde ich dafür votieren, daß ein Kunstwerk für den Betrachter unmittel- 
bar einsichtig bleiben muß in seiner ersten Schicht. Freilich kann es darüber hinaus 
durchaus vielschichtig und ausdeutbar bleiben - wie das Wort des Evangeliums ja 
auch. Ich habe jetzt im August das erste Mal in meinem Leben in meiner Breslauer 
Heimat die heilige Eucharistie gefeiert - in der Kirche, in der ich immerhin die er- 
sten neun Jahre meines Lebens jeden Sonntag zur Messe gegangen bin. Ich habe 
mich dann einmal dort in die Kirchenbank gesetzt und mich gefragt: •Welcher ge- 
lungenen Predigt erinnerst Du dich eigentlich noch?" - Ich konnte mich an keine 
einzige erinnern! Aber ich hätte Ihnen jedes einzelne Bild mit geschlossenen Augen 
detailliert beschreiben können. D.h.: der Kirchenraum prägt tiefer und unauffälliger 
das Glaubensbewußtsein einer Gemeinde als das Wort der Verkündigung. Deswe- 
gen halte ich es auch für eine ungeheure seelsorgerische Verantwortung, einen Kir- 
chenraum zu gestalten. 



Im Spiegel der Zeit 227 

Unmittelbare Einsichtigkeit - dieses Stichwort bringt mich auf den Aspekt der Sinn- 
lichkeit der Kunst, manche sprechen sogar von der •Erotik der Kunst". Ist Kunst 
im Bereich des Gotteshauses für Sie so etwas wie ein •erotisches Ereignis"? 

Das würde ich absolut nicht sagen. Erotik gehört in den Vorraum der Kirche, nicht 
in das Heiligtum selber. Aber wenn das Christentum seine Wurzel in Jesus als dem 
menschgewordenen Gottessohn hat, dann müssen fraglos auch alle Sinne des Men- 
schen angesprochen werden bei der Verkündigung des Evangeliums. Ich habe den 
Glauben nicht nur kennengelernt über das Bild, wie ich Ihnen eben sagte, sondern 
auch über Nase und Gaumen. In meiner schlesischen Heimat gibt es zu ganz be- 
stimmten Kirchenfesten ganz bestimmte Speisen - und zwar nur da. Und wenn ich 
das rieche, dann weiß ich schon: es ist Weihnachten. Insofern müssen die geistigen 
Gehalte auch immer sinnlich wahrnehmbar sein. Die Kirche ist ja deswegen auch 
Mysterium und Institution zugleich. Unserer törichten Zeit ist es vorbehalten gewe- 
sen, das zu trennen. Das Mysterium ist verlorengegangen und es bleibt ein ganz un- 
theologischer Kirchenbegriff übrig. Da kommt man dann zu dieser Torheit, zu sa- 
gen: •Wir sind die Kirche!". Da kann man nur sagen: •Wir sind ein verlorener Hau- 
fen!" - wir sind überhaupt nicht die Kirche, sondern Kirche ist immer die Kirche 
Gottes. Das ist ein Genitivus possesivus! Wenn ich das nicht zusammenhalte, dann 
verkehrt sich alles. Dann wird Gott spiritualisiert und die Kirche materialisiert. 
Noch einmal: ich habe größte Bedenken, wenn etwas rein innerlich bleibt im Chri- 
stentum. Es muß sich verleiblichen! 

Diese Perspektive würde ich gern auf den Gottesdienst hin ausziehen. Ein Schlag- 
wort lautet: • Gottesdienst als Gesamtkunstwerk ". Tatsächlich gab es ja - denken Sie 
nur an das Programm der Familie Asam in der Barockzeit, im Kloster Weltenburg 
etwa - das Bestreben, die Kirche als Theater anzulegen, in dem mit jedem Meßopfer 
das Heilsereignis neu zur Aufführung kommt. Würden Sie Kunst in der Kirche heute 
noch auf ihren reflexiven Charakter auf die Eucharistie hin verpflichten? 

Der Gottesdienst ist ja eine Art Drama. Unsere heutige Not ist, daß viele Liturgen 
•Pastoralingenieure" geworden sind, die das Bewußtsein dafür verloren haben, daß 
der Gottesdienst ein Kunstwerk ist, in das ich mich hineingeben muß. Ich mache den 
Gottesdienst nicht, ich gestalte ihn nicht, sondern wir treten hinzu. Gottesdienst ge- 
schieht schon längst bevor ich mich anschicke, Gottesdienst zu halten - nämlich in 
der himmlischen Liturgie. Insofern muß ich mich dieser Regie des himmlischen 
Gottesdienstes einfügen. Ich kann also nicht solche Gottesdienstmodelle zusam- 
menbasteln, die letztlich nur noch ein theologisches oder pädagogisches Begriffs- 
geklapper darstellen. Der Gottesdienstraum braucht dann aber auch eine entspre- 
chende Ausstattung, die dem gerecht wird, was dort gefeiert wird. Dazu muß frei- 
lich jede Zeit das Ihre tun, aber das Gotteshaus bleibt immer auch ein Abbild des 
himmlischen Jerusalems. Sie müssen sich einmal die Texte einer Kirchen- oder Al- 
tarweihe daraufhin anschauen, da wird dieser Akzent ganz deutlich betont. Für die 
katholische Theologie spielt also der Raum - ganz anders als in der protestantischen 
Theologie - eine ganz große Rolle. Ja, der Raum fügt sich sogar ein in den Kosmos, 



Im Spiegel der Zeit 228 

bildet diesen zuweilen sogar ab oder bezieht diesen in seine Konzeption mit ein - 
wenn Sie etwa nur an die Konzeption des Doms zu Erfurt oder an die französischen 
Marienkathedralen der Gotik denken. Diese kosmische Dimension des Kirchenrau- 
mes ist uns ja leider gänzlich verlorengegangen. Aber da spüren Sie wieder, wie 
Theologie und Kunst einander befruchten, und Sie finden bestätigt, daß das Wahre 
immer auch das Schöne ist - man kann sie nicht voneinander trennen. 

Wenn Sie ein •Rezept" zu geben hätten, wie eine Kirche heute konzipiert sein sollte 
- was würden Sie fordern ? 

Das Gotteshaus müßte so angelegt sein, das es transparent wird auf die Herberge 
von Emmaus hin, wo ich auf den Straßen der Unsicherheit einkehren kann - we- 
nigstens einmal in der Woche - und wo mir drei Dinge geschenkt werden: das of- 
fene Ohr für das Wort Gottes, das offene Auge für seine Gegenwart und das bren- 
nende Herz für seine Wirklichkeit. Und dann muß ich hinausgehen und das Erfah- 
rene bezeugen. Ich würde darüberhinaus dafür Sorge tragen, daß die Kirche mög- 
lichst geostet ist. Dabei würde ich den Altar so anlegen, daß ich in zwei Richtungen 
zelebrieren könnte: versus crucem, mit der Gemeinde in der gleichen Richtung der 
aufgehenden Sonne gegenüber, aber auch die andere Form - damit das Christus- 
Pieroma also nicht vereinseitigt bleibt und sich bloß in der Gegenüberstellung er- 
schöpft. Unbedingt würde ich dafür sorgen, daß der Tabernakel im Mittelpunkt 
bleibt und nicht an der Seite abgestellt wird. An der Seite würde ich die Kammer 
von Nazareth wissen wollen, also Maria, weil sie das Gedächtnis der Kirche ist, sie 
bewahrt und bewegt alles, was sie gehört hat, in ihrem Herzen. Sie ist Christi Te- 
stament. Um eine Gemeinde, die Maria im Gotteshause Raum gibt, brauche ich 
keine Angst zu haben - eine solche Gemeinde behält die Fülle des Glaubens. 

Jede Realisierung eines theologisch-künstlerischen Konzepts fordert freilich hohe 
finanzielle Einlagen. Nun gibt es ja nicht nur an Stammtischen die Kritik, die Kir- 
che gäbe vielzuviel Geld für kostbare Kirchenausstattung aus, das doch an anderer 
Stelle viel hilfreicher anzulegen wäre. Darf ich dem, was Sie gesagt haben, entneh- 
men, daß es Ihnen nicht darauf ankäme, welchen Preis eine solche bauliche Um- 
setzung kosten würde ? 

Sie bringen mich da auf die biblische Szene, in der der Herr im Hause der Maria von 
Bethanien weilt. Da gab es neben der verschwenderischen Maria ja auch den rech- 
nerischen Judas, den Kassierer. Jesus ergreift Partei - und zwar eindeutig für Ma- 
ria: •Die Armen habt ihr immer, aber mich habt ihr nicht immer". Das bleibt eine 
biblische Norm für die Kirche: Maria gießt das ganze Salböl aus und der Duft des 
Salböls erfüllt das ganze Haus. Von dieser Geste des •Ganzen" muß, glaube ich, 
auch jede Geste in der Kirche geprägt sein. Ich mache die Erfahrung, wenn ich auf 
Visitation bin: Wo am Gotteshaus gespart wird, da gibt es auch kein Geld für Arme, 
Kranke und Alte. Wo die Kirche reich ausgestattet ist - das soll nicht protzig sein! 
- aber, wo man sich den Schmuck des Gotteshauses etwas kosten läßt, da kommen 
auch nie die Bedürftigen zu kurz. Das ist eine merkwürdige Logik! Wissen Sie, Herr 



Im Spiegel der Zeit 229 

Meurer, ich wollte der Mutter Theresa, als ich ihr 1980 in Berlin zum ersten Mal be- 
gegnet bin, gern etwas schenken. Da das DDR-Geld aber nicht konvertibel und in- 
sofern wertlos war, habe ich ihr meinen schönen Bischofsring geschenkt, den mir 
selber meine Heimatgemeinde geschenkt hat, mit einem wunderbaren Amethysten. 
Mutter Theresa hat ihn sich angeschaut und dann gesagt: •Den Stein bekommt der 
Herr in die Monstranz - und das Gold werden wir verkaufen und für die Kinder ein- 
setzen. Denn", so fügte sie damals noch an, •wenn der Herr zu kurz kommt, ver- 
hungern mir die Kinder". Das ist eine ganz merkwürdige Dialektik, aber es ist wirk- 
lich so. Es wird manchmal natürlich unverantwortlich aus ideologischen Gründen 
mit Geld umgegangen, wenn etwa ein Pfarrer meint, er müsse aus einer Kirche al- 
les das wieder herauswerfen, was sein Vorgänger dort eingerichtet hat. Darum, kön- 
nen Sie sich vorstellen, bin ich immer ganz froh, daß die Kirchenvorstände bei Re- 
novierungsarbeiten mitreden müssen. Aber auch als Bischof hat man - offen ge- 
standen - nicht immer das normative Gespür für Kunst, das muß immer wieder ob- 
jektiviert werden. Ich kann zwar sagen, was mir auf Anhieb gefällt, aber ich kann 
nicht meinen Geschmack zur Norm für die mir anvertraute Diözese machen. 

Was ist denn der persönliche Kunstgeschmack des Menschen Joachim Meisner? 

Da kann ich mich eigentlich gar nicht festlegen. Wissen Sie, wirklich große Kunst 
kann mir in den verschiedensten Stilen begegnen - das erhebt mich, weil und solange 
es große Kunst ist, die eine innere Logik besitzt. Vielleicht ist das sogar ein Test, ob 
eine Darstellung gelungen ist, wenn man sofort einen inneren Zugang dazu hat. 

Es kann ja nun sein, daß Menschen eine Kirche betreten, nur um einen ganz be- 
stimmten Künstler zu sehen, also gar nicht aus einem religiösen Motiv heraus, son- 
dern eher als Kunsttouristen. Wie würden Sie selber, wie sollten Pfarrer mit solchen 
Kirchenbesuchern umgehen? 

In der Schrift steht: •Wenn die Menschen nicht mehr verkünden, werden die Steine 
schreien" - und das ist m.E. eine Mission der Kunst, daß sie Zeugnis ablegt von 
dem, was sie abbildet. In Rußland hat sich ja bezeichnenderweise der Glaube weit- 
gehend über die Ikonenmuseen durchgehalten. Oder wenn ich an die ehemalige 
DDR denke, wo die Lehrerinnen und Lehrer mit ihren Schülern in die Museen ge- 
gangen sind und dort mehr oder weniger Religionsunterricht gegeben haben, wenn 
sie die Kinder gefragt haben: •Na, wer ist denn der, der da oben hängt, an diesem 
Kreuz da?" - und dann mußten sie das ihren Schülern erklären. Wir müßten den 
Dom ja sonst zuschließen. Hier in Köln haben wir jetzt das •Dom-Forum" einge- 
richtet. Dahinter stand die Überlegung: Wie können wir den vielen Dombesuchern 
eine Hilfe geben, daß sie die Dimension des Domes, seine künstlerische Konzeption 
erfassen können? Wenn Menschen, aus welchen Motiven auch immer, in unsere 
Kirchen kommen, dann ist das eine Einladung, mit dem Evangelium konfrontiert zu 
werden. Ich glaube, daß jeder, der den Dom besucht, besser herauskommen wird, 
als er hineingegangen ist, weil die Schönheit des Domes und das sich in ihr aus- 
sprechende Gute und Wahre ihre Wirkung auf den Betrachter haben - auch wenn er 
nicht gleich das Glaubensbekenntnis beim Pförtner abgibt. 



Im Spiegel der Zeit 230 

•Wie im Hause geschiedener Eltern ...": 
Kunst und Kirche 

Interview mit P. Friedhelm Mennekes SJ 

Friedhelm Mennekes - diesen Namen braucht man nicht lange vorzustellen. Sie sind 
sowohl in der theologischen als auch in der künstlerischen •Szene" als •Kunst-Pa- 
ter", als Grenzgänger und Brückenbauer zwischen Kirche und Kunst bekannt. Wie 
würden Sie das Verhältnis von Kirche und Kunst heute charakterisieren? 

Das Verhältnis ist eigentlich gar keins. Kunst kommt in der Kirche nicht vor - bis 
auf wenige Ausnahmen - und Kirche kommt in der Kunst nicht vor - bis auf ganz 
wenige Ausnahmen. Die Kirche hat weithin den Sinn für Form und Ästhetik verlo- 
ren. Und wenn ich jetzt sage •die Kirche", dann meine ich zunächst einmal die •Die- 
nerinnen" und •Diener" der Kirche. Wie diese denken und handeln, so tun es die 
Gemeinden. Nochmals: Kunst findet in der Kirche nicht statt - und dies schon seit 
einigen Jahrzehnten, wenn nicht sogar seit zweihundert Jahren. Die Kirche meidet 
geradezu die Kunst und nimmt Positionen ihr gegenüber ein, die jede Künstlerin und 
jeder Künstler nur als demütigend und unakzeptabel zurückweisen würden. Viel- 
leicht findet deshalb auch •Kirche" in der Kunst nicht statt. Wenn ich Gastprofes- 
suren an Akademien für bildende Künste wahrnehme - in Amerika, Wien oder der- 
zeit in Mainz - dann bekomme ich oft gesagt: •Reden Sie um Gottes willen nicht 
über Kirche und Kunst. Reden Sie ruhig über Kunst und Religion - aber lassen Sie 
die Kirche und Ihr Priesteramt außen vor!". Das ist symptomatisch: die Trennung 
ist de facto vollzogen, es ist wie eine Begegnung von Kindern im Haus geschiede- 
ner Eltern - da gibt es bestimmte Tabuzonen, die man nicht berühren darf. Es hat 
wenig Sinn, hier Schuldzuweisungen vorzunehmen. Das Verhältnis ist einfach kein 
Verhältnis - man geht sich aus dem Weg. 

Wenn Sie von •der" Kunst sprechen, dann habe ich den Eindruck, Sie haben den 
Teil der Kunst, den ich einmal vorsichtig •kirchliche Auftragskunst" nennen würde, 
schon gänzlich verabschiedet. 

Schauen Sie, das ist ja keine Kunst. Das sind allenfalls kirchliche Gebrauchsgegen- 
stände, nicht einmal mehr kirchliches Kunsthandwerk. Es entlarvt sich hier vielfach 
eine •Psychologie des kleinbürgerlichen Wohnzimmers": Man hält keine leere 
Wand mehr aus und begreift nicht, daß Bilder Fragen stellen und sich verweigern 
können. •Kirche" denkt •Kunst" bedauerlicherweise immer im Programm, im Mo- 
tiv, im Wiedererkennbaren, auch in Anbindung an bestimmte vorgegebene Tradi- 
tionen. Kein Künstler von Rang würde sich darauf einlassen - es sei denn, er wolle 
sich anpasserisch dumm und duselig verdienen, aber dadurch sein Freiheitspathos 
aufgeben. Das •Kreuz" ist abgelaufen, die christliche Ikonographie ist am Ende. 
Kunst ist heute ganz anderswo - und wenn man Kunst will, dann muß man sie so 



Im Spiegel der Zeit 231 

nehmen, wie sie sich selber versteht. Und dann ist sie - wie viele Ausstellungen be- 
legen - ungeheuer spirituell, aufregend geistlich, voll von einem tiefen Pathos des 
Ausstreckens nach dem Ungreifbaren. Das ist ja auch die Urfaszination des Künst- 
lers, nehmen Sie Matisse, Klee, Cezanne, wen immer Sie wollen: durch Oberflächen 
hindurchgreifen - das ist es, was eigentlich Kunst ausmacht und nicht irgendein 
Auftrag für anderthalb Millionen Mark, von dem man - wie hier in Köln •Sankt 
Aposteln" - sowieso weiß, daß er in einer Generation wieder verschwindet. 

Die Kunst, die nicht im Programm, im Motiv, in der Wiedererkennbarkeit denkt, ist 
ja aber nun für den Betrachter alles andere als leicht zugänglich. Manche Kunst- 
wissenschaftler halten sogar dafür, daß Kunst schon seit der Reformationszeit nicht 
mehr ohne das deutende Wort zugänglich sei. Wie verträgt sich für Sie der • Ver- 
kündigungsauftrag" der Kunst mit ihrer schweren Verstehbarkeit? 

Einen •Verkündigungsauftrag" hat die Kunst nicht. Den haben allein die Menschen 
in den Gemeinden. Darum scheint es mir wichtig, daß man die Kunst in unserer Zeit 
zu relativieren weiß. Sie muß nicht mehr den Stellenwert haben, den sie lange Zeit 
hatte. In den Kathedralen etwa hatte Kunst einen totalen Zuständigkeitsbereich - das 
ist heute nicht mehr der Fall. Heute stehen die Neigungen des Subjekts mehr im 
Vordergrund und nicht alle Menschen sind optische Menschen, manche sind aku- 
stisch, andere leben vom Erzählen, vom Tanzen, von Filmen, was weiß ich - jeder 
hat eben seine Vorlieben. Das Bild ist vor diesem Hintergrund entlastet worden, es 
muß nicht mehr alle ansprechen, sondern eben nur einige. Es spricht ja auch nicht 
jede Musik jeden an. Familien können davon ein Lied singen: es gibt da eben den 
Musikgeschmack der Kinder neben dem Musikgeschmack der Großmutter. Bilder 
kann man haben und kann mit Ihnen umgehen, auch wenn man sie nicht versteht, 
so wie jede gute Mutter und jeder gute Vater akzeptieren muß, daß ihr Kind diesen 
oder jenen Musikgeschmack hat, der zumeist nicht ihr eigener ist. •Toleranz" ist 
also das Stichwort, wenn Sie fragen, wie man mit vermeintlich schwer zugänglicher 
Kunst umgehen soll. Indem man also Bilder, die nicht mein persönlicher Ge- 
schmack sind, toleriert und sagt: •Anderen sind sie wichtig, also lasse ich sie ih- 
nen". Fremdes und mir Fernliegendes stehen lassen können - das ist mein Grund- 
konzept im Umgang mit der Kunst. Jemand, der sich mit Kunst schwer tut, sollte 
versuchen, sie zu lassen, sie nicht zu zensurieren und zu verbieten - alles andere 
wird sich einstellen. Bilder, das spüre ich immer wieder, brauchen Zeit und bedür- 
fen der Zeit unbedachter Zuwendung, ohne daß man sofort über sie •babbelt". Und 
dann gibt es auch Phasen der Eröffnung und späterhin auch Phasen, wo man etwas 
dazu sprechen, schreiben oder lesen kann. Das Deuten steht immer in der Gefahr, 
eine Hommage an die Monopolstellung des Wortes zu sein. Ein Bild hat aber ja ge- 
rade die Funktion, dieses Wortmonopol zu brechen. 



Im Spiegel der Zeit 232 

Nun haben Sie hier in Köln fraglos eine sehr privilegierte Situation, ein sehr aus- 
gewähltes Publikum. Läßt sich ein solches Konzept •Kirche als Kunst-Station" so 
ohne weiteres auf andere Gemeinden übertragen? 

Es ist immer sehr schwierig, im vorhinein zu sagen, was sich wirklich übertragen 
läßt. Sie haben recht: Ich genieße hier ein gewisses Privileg. St. Peter ist eine City- 
Kirche, die Besucher kommen auswahlweise sogar von weit her, die Gemeinde sel- 
ber ist sehr klein und aufgeschlossen. Aber Sie dürfen nicht vergessen: Ich war zu- 
vor sowohl in extremer Jugendarbeit als auch in Arbeitergemeinden tätig und bringe 
auch diese Erfahrungen mit. Aufgrund dessen kann ich wohl sagen: Das Entschei- 
dende ist eigentlich immer, daß einzelne gepackt werden. Ich wurde eines Tages - 
ich war damals schon 39 Jahre alt - von der Kunst gepackt, habe sie entdeckt. Da- 
mals habe ich gelernt: Bilder sind in erster Linie dazu da, das Bewußtsein und die 
Kommunikation der Zeit zu weiten - zunächst beim einzelnen und über diesen dann 
vielleicht sogar bei einer größeren Gruppe. 

Kommunikation zu weiten oder überhaupt erst zu ermöglichen - das ist ja auch 
schon eine religiöse, pastorale Dimension. Welche Dimensionen hat Kunst darüber 
hinaus noch für Sie im theologischen Rahmen? 

Bilder haben für mich sehr viel mit der inkarnatorischen Struktur des Glaubens zu 
tun. Wir glauben ja einen Gott, dessen Wesen Eingreifen ist. Unser Gott ist nicht ein 
Gott, der irgendwann wie so ein Knall kommt, sondern er kommt wirklich in meine 
Gefühle, in meine Trauer, meine Tränen, meine Depression, und er kommt in Ge- 
stalt von Menschen. Unser Gott ist ein Gott, der begegnet, weil er sich auf einzelne 
Menschen einläßt. Und dieses •Einlassen" ist ein Wesenszug der Kunst wie des ka- 
tholischen Bewußtseins gleichermaßen. Praktischer Glaube ist immer und zugleich 
sinnlicher Glaube. Das Bild ist ebenfalls immer sinnlich: Es hat Farbe, es berührt 
mich, es erregt Schrecken oder Gefallen, Begeisterung gar. Insofern ist die Kunst 
die ständige Gegenwärtigsetzung des inkarnatorischen Prinzips. Alfred Hrdlicka hat 
mir einmal gesagt: •Nimm aus der katholischen Kirche die Bilder weg, fällt alles 
zusammen, bleibt nichts mehr übrig" - ich habe ihm nicht widersprochen. 

Und der Gottesdienst? Ist der für Sie dann auch eine Art •Gesamtkunstwerk" ? 

Ja, sicher! Schaun Sie, der Gottesdienst ist eigentlich etwas, wohin mich die Kunst 
erst gebracht hat. Ich bin ein Jesuit, d.h. ich bin in liturgischen Formen ungebildet. 
Zwar kann ich andächtig meine Stille Messe in der Ecke feiern, das habe ich gelernt, 
aber ich habe nie gelernt, wie man Pfarrer ist, wie man gruppendynamisch vernünf- 
tig einen Gottesdienst feiert. Durch das, was mir die Kunst oder die Künstler bei- 
gebracht haben, habe ich später •Nachhilfe" in Gottesdienstfragen bekommen. Hat 
man erst einmal einen Grundbezug zur Form gefunden, bekommt man das Gespür 
dafür, daß Kirche ein Raum ist, daß es Menschen sind, die sich dort versammeln, 
moderne, junge Menschen - und ich habe nun die Aufgabe, das, was mir von den 
•Alten" als Erbe und Schatz gegeben ist, aufzutischen. Wie eine Mutter, die die 



Im Spiegel der Zeit 233 

guten alten Rezepte auftischt - man lechzt geradezu danach, weil man weiß, daß 
man es so nur bei ihr bekommt. So möchte ich Liturgie machen! Wenn ich einen 
richtigen Gottesdienst feiern will, helfen mir nur die •alten Rezepte", weil ein Got- 
tesdienst wie ein schönes Auto gepflegt sein will, es will geputzt und hin und wie- 
der bewegt werden. Ich brauche also gar nichts Neues, im Gegenteil: ich studiere 
alte Liturgiebücher und überlege, was ich da alles neu entdecken kann. Bei den 
Taufritualen beispielsweise: da sehe ich etwa, wie man den Kontakt mit dem Was- 
ser sinnlich erfahrbar macht. Es ist halt die Frage, ob ich etwas in der Liturgie ganz 
steril, nur um einer gewissen Rubrik Genüge zu tun, geschehen lasse, oder ob ich es 
wirklich erfahrbar und sinnenhaft werden lasse. Oder nehmen Sie den Segen. Ein 
Segen muß eine große Geste bleiben, er darf nicht untergehen in der sakralen Ver- 
klemmtheit, in der wir nicht einmal mehr richtig die Arme öffnen können. Ein Se- 
gen muß geradezu in der ganzen Verzweiflung und Sehnsucht vom Himmel herun- 
ter erzwungen werden. Aber das kann man nur erleben, wenn die Geste es auch er- 
lebbar werden läßt. Liturgie ist für mich deshalb zunächst einmal Pflege •alter" Li- 
turgie. 

Nun gibt es ja Kritiker, die sagen: •Dem Mennekes ist nichts mehr heilig!" - Gibt 
es Grenzen für Friedhelm Mennekes? 

Natürlich gibt es Grenzen für mich. Grenzen der Bilder beispielsweise. Ich bin ein 
Zensor - das ist gar keine Frage. Andererseits gibt es da bei mir große spielerische 
Neigungen. Aber was heißt eigentlich •heilig" bzw. •nicht heilig"? Das Heilige ist 
sicherlich das Entscheidende, aber •heilig" ist ja nicht das, was ich aufgrund ir- 
gendeiner Rubrik als heilig erkläre. Die Grundfrage ist doch: •Was ist heilig und 
was ist heute als heilig zu vermitteln?". Natürlich mag es sein, daß ich hier und da 
die Form nicht wahre, weil ich ihrer nicht sicher bin. Insofern gibts bei mir natür- 
lich immer sehr viele Möglichkeiten, wo mich jemand überführen kann. 

Ich würde gerne noch deutlicher auf den Kirchenraum zu sprechen kommen. Wenn 
Sie Leitlinien für die Gestaltung eines Kirchenraumes zu entwerfen hätten, welche 
würden Sie vorschlagen? 

Ich glaube, ein Kirchenraum muß zunächst eine klare Mitte haben und diese Mitte 
ist der Altar - und nur der Altar! D.h. bei mir wird es nie Pulte oder Kanzeln geben. 
Ich halte es für einen großen Unsinn, das Wort neben das Sakrament stellen zu wol- 
len. Nein, das Wort muß dem Sakrament untergeordnet sein, ihm allenfalls dienen. 
Deswegen bin ich für den heiligen Ort - und ein heiliger Ort ist immer ein einziger 
Ort. Ich kann keine Kirche mit zwei Zentren bauen. Dieses Zentrum muß sinnlich 
erfahrbar sein, es kann gotisch sein, romanisch, barock, ganz modern - wie Sie wol- 
len. Aber dieser Ort muß Zentrum sein, d.h. alles andere muß heraus. Ich erlaube 
beispielsweise keine Sedilien. Ein Kreuz sollte dem Altar zugeordnet sein, aber muß 
es deswegen fest installiert sein? Kann es nicht vom Altardienst herbeigebracht und 
wieder mit fortgenommen werden? Da bin ich rigoros: der Altar muß Zentrum sein 
- und sollte auch nicht mit diesem ganzen Gefummel des katholischen Unterholzes 



Im Spiegel der Zeit 2iA 

wie Kerzen, Blumen, Mikrophon, etc. vollgestellt sein, denn schon eine Kerze zer- 
stört den Altar als optische Erscheinung. Der Altar sei ein Block oder ein Tisch - 
damit ist seine Rolle aufgeklärt. Der Altar ist übrigens als Zentralsymbol älter als 
das Kreuz. Nun gibt es freilich einige Accessoirs: hier und da ein Bild, ein Fenster, 
andere Orte bisweilen auch, wie die Tabernakel- oder die Taufzone. 

Das klingt so, als könne man einer solchen Einrichtung auch nicht - wie dies ja gern 
getan wird - den enorm hohen Kostenfaktor entgegenhalten. Wie stehen Sie zur Ko- 
stenproblematik? 

Kunst und Geld sind Zusammenhänge, die man nicht einseitig denken darf. Kunst 
ist da, sie kostet nicht unbedingt immer Geld. Eine anständige Einrichtung, um In- 
stallationen und Wechselausstellungen zu ermöglichen, ist sehr viel sinnvoller und 
zahlt sich auf Dauer sehr viel mehr aus, als ein Kunstwerk zu kaufen. Die Kirche 
sollte möglichst keine Bilder mehr kaufen - wir haben viel zu viel! Kirche sollte 
Orte schaffen, wo man der Kunst begegnen kann. Das kann natürlich Geld kosten, 
wie auch ein schöner Altar oder eine Kirche insgesamt Geld kostet. Man darf aber 
nie hingehen und das eine gegen das andere ausspielen. Ich habe immer dann die 
größeren Kollekten für Sozialdienste bekommen, wenn ich andere Anschaffungen 
(eine Orgel etwa) zu tätigen hatte. Das sind Dinge, die sich gegenseitig fördern. 
Kunst ist kein Luxus - das muß man wissen - Kunst ist lebensnotwendig, sie ist - 
das ist mir ganz wichtig - die Form des Glaubens. 

Das bringt mich auf eine abschließende Frage: Wo sehen Sie in einer derart wirt- 
schaftlich orientierten Zeit wie der unseren überhaupt noch die Chance, die Rolle, 
den Sinn der Kunst? 

Aus meiner Erfahrung kann ich Ihnen da nur sagen: Kunst verändert. Sie hat mich 
verändert, auf den Kopf gestellt. Das Schöne ist: mich hat sie nie zum Revoltierer 
gemacht. Die Kunst hat mich eigentlich eher die Kunst des Lebens gelehrt, die 
Kunst, meine Kirche zu lieben. Kunst hat mich gelehrt, den Glauben wie einen 
großen Schatz zu behandeln. Wir unterscheiden in der Theologie ja zwischen •fides 
qua" und •fides quae". Die Kunst hat mich dadurch, daß sie den Akzent sehr stark 
auf ihren Ereignischarakter, auf den Aspekt des •Kunst-Kreierens" legt, dazu ge- 
bracht, die •fides qua" zu kultivieren. Ich interessiere mich nicht groß für die In- 
halte. Inhalte •hat" man, wie man viele Bilder •hat". Viel wichtiger ist, wie ich mit 
dem Ereignis •Kunst" umgehe. Die Kunst lehrt mich zutiefst, was Glaube ist: 
Glaube heißt umkehren (metanoia), Glaube heißt - wenn auch mißverständlich - 
büßen, sich immer neu durchwühlen, in den Abgründen des Lebens das Positive zu 
denken. Zu diesem freien und kreativen Umgang regt die Kunst mich an. Wir brau- 
chen die Kunst und den Hunger nach Bildern, weil dies letztlich ein Hunger nach 
Kultur ist - auch nach einer neuen Kultur des Glaubens. 

Die Interviews mit Joachim Kardinal Meisner und P. Friedhelm Mennekes SJ führte 
Thomas Meurer, Münster 




