IM SPIEGEL DER ZEIT

Kirche und Kunst im Gesprich

Kirche und Kunst — das ist mehr, als nur einer unter vielen Themenbereichen der
(Pastoral-)Theologie. Dieser Fragekreis ist vielmehr symptomatisch und damit in-
dikatorisch fiir den Umgang der Kirche mit Althergebrachtem wie Brandneuem
gleichermafen. So eng wie Kunst und Kirche iiber Jahrhunderte hin miteinander in
Kontakt standen, so weit sind sie — nicht unbedingt hinsichtlich ihrer Inhalte, wohl
aber im Blick anf ihre Ausformungen, auf die ,,Rdume*, in denen sie stattfinden —
heute offenkundig voneinander entfernt.

Ein geographischer Punkt, an dem Kirche und Kunst sich ebenso begegnen wie
aufeinanderprallen, ist — neben anderen Stiddten, aber doch vielleicht auch in be-
sonderer Weise vor diesen — Koln. Eine alte — kirchlich gebundene — Kunsttradition
kommt dort mit einer modernen Kunstszene ins Gesprich, die sich nicht mehr
zwangsliufig religios, erst recht aber nicht mehr christlich bzw. kirchlich versteht.

Zwei Menschen dieser Stadt stehen in besonderer Weise inmitten dieses Dialogs
von Kirche und Kunst. Zum einen der Kolner Erzbischof Joachim Kardinal Meis-
ner, der nicht nur als Verwalter der Kunst und Architekturschitze seiner Divzese,
sondern anch als theologischer Deuter ,,moderner* Kunst (etwa der bekannten Kreu-
zigungsinstallation Joseph Beuys) und Initiator von Kunstprojekten dieser Thema-
tik nahe steht. Zum anderen der bekannte und weltweit gefragte ,, Konstpater Fried-
helm Mennekes SJ, der nicht nur durch zahlreiche Lehrauftrige mit dem stiandigen
Vermittlungsprozel zwischen Kunst und Theologie befaft ist, sondern zugleich in
der Kolner Kirche St. Peter eine ,,Kunst-Station* eingerichtet hat, in der in Wech-
selausstellungen Kunst ,,von aulen* im Kirchenraum eine unvermutete Wirkungs-
stétte findet.

Beiden exponierten Vertretern des Themenfeldes ,,Kirche und Kunst* hat der
Dipl.-Theol. Thomas Meurer aus Miinster im Gesprich nahezu dieselben Fragen
vorgelegt. Auf diese Weise ist nachgerade ein Dyptichon entstanden, das zwei sehr
unterschiedliche und dennoch aofeinander bezogene Meinangsbilder nebeneinander
stellt, deren Synopse allererst die Komplexitit der Problematik und die Breite der
Diskussionsebene erahnen 146t. Dabei ist zngleich auch ein paradigmatisches Zeug-
nis der unterschiedlichen Akzente erwachsen, die das gegenwirtige theologische
Gesprach innerhalb der Kirche iiberhaupt bestimmen.









Im Spiegel der Zeit 225

Die Kunst ist die erste Schwester der Religion

Interview mit Joachim Kardinal Meisner

Sie sind Kardinal in einer Stadt, die man durchaus als ,,Stadt der Kunst* bezeich-
nen kann, die eine kiinstlerisch héchst bedeutsame und deshalb weltweit bekannte
Dombkirche in ihrer Mitte trigt — die Nachbarschaft von Dom und Wallraf-Richartz-
Museum kommt sicher auch nicht von ungefihr. Wie bewerten Sie selber das Ver-
héltnis von Kirche und Kunst?

Die Kunst ist eigentlich die erste Tochter oder ~ wenn Sie so wollen — die erste
Schwester der Religion. Man kann beide eigentlich nicht guten Gewissens vonein-
ander trennen. Der Kultus, der Gottesdienst wirkt sich, wenn er richtig gefeiert wird,
in der Kultur aus, hat also schon insofern etwas mit Kunst zu tun. Das Elend der
Neuzeit besteht m. E. darin, daB man diesen Zusammenhang unterbrochen hat, daf
man Kunst und Kultur getrennt hat. Wenn das so ist, dann entartet Kultur, sie hat
dann nicht mehr den lebendigen Zusammenhang mit ihrer Wurzel, und der Kult er-
starrt zum Ritualismus. Wir brauchen beides zusammen — das eine befruchtet das
andere. Das héngt freilich immer auch mit der Grundstruktur des Christentums zu-
sammen: Das Kreuz bringt ja bezeichnenderweise die Vertikalitit und die Horizon-
talitdt zusammen. Da wird im Verhaltnis von Kunst und Kultur das Christusdogma
geradezu augenfillig: ,,Wahrer Gott und wahrer Mensch*! Gottesdienst und Kunst
sind mithin zwei Seiten ein und derselben Medaille. Und darum meine ich, daB man
nicht nur aufgrand seiner vielen Kirchen und Ortsheiligen, sondern auch hinsicht-
lich der Tatsache, daB das Heilige in der reichen kiinstlerischen Priisens dieser Stadt
seine duBere Gestalt gefunden hat, vom ,.heiligen Koln“ sprechen kann.

Vielfach wird ja im Verhdltnis von Kirche und Kunst die Divergenz zwischen einer
. kirchlichen Auftragskunst* auf der einen und einer sozusagen ,von auflen”, also
aus dem nicht unbedingt kirchlich gebundenen Milieu kommenden Kunst betont. Ist
da fiir Sie ein Gegensatz spiirbar?

Ich halte es fiir eine Uberheblichkeit mancher Kiinstler, wenn diese Arbeiten ihrer
Kolleginnen und Kollegen als , kirchliche Auftragskunst“ abqualifizieren. Die groBe
Kunst - etwa die Kunst der Antike — war immer ,,Auftragskunst®, war also immer
Kunst, die dazu gedient hat, etwas Groferes herauszustellen. Im kirchlichen Bereich
stand sie demnach auch immer im Dienste des ,,Deus semper major. Darum besal
die Kunst in diesem Denkmuster noch die Chance, sich selbst zu transzendieren. Sie
kreiste also nicht dauernd um sich selbst, wie dies heute sehr hiufig der Fall ist. Ich
bin dariiber hinaus aber der Meinung, daf jede Kunst religids ist — nicht unbedingt
schon christlich, aber religis. Das hidngt letztlich mit der Schopfungswirklichkeit
zusammen: Die Welt ist ja nicht nur ,,Vorhanden-Sein“, sondern sie ist ,,Da-Sein“.
Deshalb sagt ja die mittelalterliche Transzendentalienlehre ganz richtig: ,Ens et
unum et bonum et verum et pulchram convertuntur, d.h. das Sein und das Eine und



Im Spiegel der Zeit 226

das Gute und das Wahre und das Schéne sind austauschbar. Wenn es mir also — um
ein ganz einfaches Beispiel zu wihlen — gelingt, die Idee, die Gott vom Spargel hat,
an einer Spargelstange darzustellen, dann ist das immer schon etwas Religidses,
denn das Schone und das Wahre und das Gute wechseln miteinander. Es mufi nur
wahr sein — das ist das entscheidende Kriterium. Insofern kann gute Kunst, die ,,von
auBen* kommt, religits sein. Aber da nicht jede ,,von aulen” kommende Kunst
zwangslaufig christlich ist, kann man natiirlich nicht jedes Bild iiber den Altar hin-
gen und darunter Eucharistie feiern.

Manche Kunstwissenschaftler vertreten ja nun die These, dafi — spdtestens seit der
Reformationszeit — zum Bild immer auch das deutende Wort hinzutreten mufs, weil
sich das jeweilige Kunstwerk nicht mehr unmittelbar dem Betrachter erschlief3t.
Wenn nun ein solches ,,von auflen” kommendes, nicht unbedingt christliches, aber
doch religivses Werk in einer Kirche hingt, wie wiirden Sie als Seelsorger damit
umgehen?

Ich halte es, offen gestanden, fiir einen unerlaubten methodischen MiBgriff, wenn
ich in der bildenden Kunst eine Beschreibung brauche, um iiberhaupt etwas verste-
hen zu konnen. Wie beim Schriftsteller der Sinn aus seinen Worten herauslesbar
sein muB, ohne daB ich ein Bild zur Erlduterung daneben abzudrucken gezwungen
bin, so bleibt das Handwerkszeug des Kiinstlers gleichsam beschrinkt anf den Pin-
sel oder den Meif3el — er darf nicht zusitzlich noch gezwungen sein, zum Fiillfeder-
halter greifen zu missen, um seine Absichten zu erkléren.

Habe ich Sie richtig verstanden, daf3 Sie damit auch das deutende Wort der Predigt
zu einem Kunstwerk in der Kirche als iiberfliissig ansehen wiirden?

Nein, auf jeden Fall wiirde ich predigen, dazu regt das Kunstwerk ja geradezu an.
Dennoch wiirde ich dafiir votieren, daff ein Kunstwerk fiir den Betrachter unmittel-
bar einsichtig bleiben muf in seiner ersten Schicht. Freilich kann es dariiber hinaus
durchaus vielschichtig und ausdeutbar bleiben — wie das Wort des Evangeliums ja
auch. Ich habe jetzt im August das crste Mal in meinem Leben in meiner Breslauer
Heimat die heilige Eucharistie gefeiert — in der Kirche, in der ich immerhin die er-
sten neun Jahre meines Lebens jeden Sonntag zur Messe gegangen bin. Ich habe
mich dann einmal dort in die Kirchenbank gesetzt und mich gefragt: ,,Welcher ge-
lungenen Predigt erinnerst Du dich eigentlich noch?* — Ich konnte mich an keine
einzige erinnern! Aber ich hitte Ihnen jedes einzelne Bild mit geschlossenen Augen
detailliert beschreiben kdnnen. D.h.: der Kirchenraum prégt tiefer und unauffélliger
das GlaubensbewuBtsein einer Gemeinde als das Wort der Verkiindigung. Deswe-
gen halte ich es auch fiir eine ungeheure seelsorgerische Verantwortung, einen Kir-
chenranm zu gestalten.



Im Spiegel der Zeit 227

Unmittelbare Einsichtigkeit — dieses Stichwort bringt mich auf den Aspekt der Sinn-
lichkeit der Kunst, manche sprechen sogar von der , Erotik der Kunst“. Ist Kunst
im Bereich des Gotteshauses fiir Sie so etwas wie ein ,, erotisches Ereignis*?

Das wiirde ich absolut nicht sagen. Erotik gehort in den Vorraum der Kirche, nicht
in das Heiligtum selber. Aber wenn das Christentum seine Wurzel in Jesus als dem
menschgewordenen Gottessohn hat, dann miissen fraglos auch alle Sinne des Men-
schen angesprochen werden bei der Verkiindigung des Evangeliums. Ich habe den
Glauben nicht nur kennengelernt iiber das Bild, wie ich Thnen eben sagte, sondern
auch iiber Nase und Gaumen. In meiner schlesischen Heimat gibt es za ganz be-
stimmten Kirchenfesten ganz bestimmte Speisen — und zwar nur da. Und wenn ich
das rieche, dann weil} ich schon: es ist Weihnachten. Insofern miissen die geistigen
Gehalte anch immer sinnlich wahrnehmbar sein. Die Kirche ist ja deswegen auch
Mysterium und Institution zugleich. Unserer torichten Zeit ist es vorbehalten gewe-
sen, das zu trennen. Das Mysterium ist verlorengegangen und es bleibt ein ganz un-
theologischer Kirchenbegriff iibrig. Da kommt man dann zu dieser Torheit, zu sa-
gen: ,,Wir sind die Kirche!“. Da kann man nur sagen: ,,Wir sind ein verlorener Hau-
fen!” — wir sind tiberhaupt nicht die Kirche, sondern Kirche ist immer die Kirche
Gottes. Das ist ein Genitivus possesivus! Wenn ich das nicht zusammenhalte, dann
verkehrt sich alles. Dann wird Gott spiritualisiert und die Kirche materialisiert.
Noch einmal: ich habe grofte Bedenken, wenn etwas rein innerlich bleibt im Chri-
stentum. Es muB sich verleiblichen!

Diese Perspektive wiirde ich gern auf den Gottesdienst hin ausziehen. Ein Schlag-
wort lautet: ,,Gottesdienst als Gesamtkunstwerk “, Tatsdchlich gab es ja — denken Sie
nur an das Programm der Familie Asam in der Barockzeit, im Kloster Weltenburg
etwa — das Bestreben, die Kirche als Theater anzulegen, in dem mit jedem Mefopfer
das Heilsereignis neu zur Auffiihrung kommt. Wiirden Sie Kunst in der Kirche heute
noch auf ihren reflexiven Charakter auf die Eucharistie hin verpflichten?

Der Gottesdienst ist ja eine Art Drama. Unsere heutige Not ist, daB viele Liturgen
»Pastoralingenieure geworden sind, die das BewuBtsein dafiir verloren haben, daB
der Gottesdienst ein Kunstwerk ist, in das ich mich hineingeben mu8. Ich mache den
Gottesdienst nicht, ich gestalte ihn nicht, sondern wir treten hinzu. Gottesdienst ge-
schieht schon ldngst bevor ich mich anschicke, Gottesdienst zu halten — nimlich in
der himmlischen Liturgie. Insofern muf ich mich dieser Regie des himmlischen
Gottesdienstes einfiigen. Ich kann also nicht solche Gottesdienstmodelle zusam-
menbasteln, die letztlich nur noch ein theologisches oder piddagogisches Begriffs-
geklapper darstellen. Der Gottesdienstraum braucht dann aber auch eine entspre-
chende Ausstattung, die dem gerecht wird, was dort gefeiert wird. Daza muB frei-
lich jede Zeit das Ihre tun, aber das Gotteshaus bleibt immer auch ein Abbild des
himmlischen Jerusalems. Sie miissen sich einmal die Texte einer Kirchen- oder Al-
tarweihe daraufhin anschauen, da wird dieser Akzent ganz deutlich betont. Fiir die
katholische Theologie spielt also der Raum — ganz anders als in der protestantischen
Theologie — eine ganz grofie Rolle. Ja, der Raum fiigt sich sogar ein in den Kosmos,



Im Spiegel der Zeit 228

bildet diesen zuweilen sogar ab oder bezieht diesen in seine Konzeption mit ein —
wenn Sie etwa nur an die Konzeption des Doms zu Erfort oder an die franzosischen
Marienkathedralen der Gotik denken. Diese kosmische Dimension des Kirchenrau-
mes ist uns ja leider ginzlich verlorengegangen. Aber da spiiren Sie wieder, wie
Theologie und Kunst einander befruchten, und Sie finden bestitigt, dafl das Wahre
immer auch das Schone ist — man kann sie nicht voneinander trennen.

Wenn Sie ein ,,Rezept™ zu geben hditten, wie eine Kirche heute konzipiert sein sollte
— was wiirden Sie fordern?

Das Gotteshaus miifite so angelegt sein, das es transparent wird anf die Herberge
von Emmaus hin, wo ich auf den Strallen der Unsicherheit einkehren kann — we-
nigstens einmal in der Woche — und wo mir drei Dinge geschenkt werden: das of-
fene Ohr fiir das Wort Gottes, das offene Ange fiir seine Gegenwart und das bren-
nende Herz fiir seine Wirklichkeit. Und dann muf ich hinansgehen und das Erfah-
rene bezengen. Ich wiirde dariiberhinans dafiir Sorge tragen, dafl die Kirche még-
lichst geostet ist. Dabei wiirde ich den Altar so anlegen, daB ich in zwei Richtungen
zelebrieren konnte: versus crucem, mit der Gemeinde in der gleichen Richtung der
aufgehenden Sonne gegeniiber, aber auch die andere Form — damit das Christus-
Pleroma also nicht vereinseitigt bleibt und sich bloB in der Gegeniiberstellung er-
schopft. Unbedingt wiirde ich dafiir sorgen, daB der Tabernakel im Mittelpunkt
bleibt und nicht an der Seite abgestellt wird. An der Seite wiirde ich die Kammer
von Nazareth wissen wollen, also Maria, weil sie das Gedichtnis der Kirche ist, sie
bewahrt und bewegt alles, was sie gehort hat, in ihrem Herzen. Sie ist Christi Te-
stament. Um eine Gemeinde, die Maria im Gotteshanse Ranm gibt, brauche ich
keine Angst zn haben — eine solche Gemeinde behilt die Fiille des Glanbens.

Jede Realisierung eines theologisch-kiinstlerischen Konzepts fordert freilich hohe
finanzielle Einlagen. Nun gibt es ja nicht nur an Stammtischen die Kritik, die Kir-
che gdibe vielzuviel Geld fiir kostbare Kirchenausstattung aus, das doch an anderer
Stelle viel hilfreicher anzulegen wdre. Darf ich dem, was Sie gesagt haben, entneh-
men, daf3 es Ihnen nicht darauf ankidme, welchen Preis eine solche bauliche Um-
setzung kosten wiirde?

Sie bringen mich da auf die biblische Szene, in der der Herr im Hause der Maria von
Bethanien weilt. Da gab es neben der verschwenderischen Maria ja auch den rech-
nerischen Judas, den Kassierer. Jesus ergreift Partei — nnd zwar eindeutig fiir Ma-
ria: ,,Die Armen habt ihr immer, aber mich habt ihr nicht immer*, Das bleibt eine
biblische Norm fiir die Kirche: Maria gie3t das ganze Salbol ans und der Duft des
Salboéls erfiillt das ganze Haus. Von dieser Geste des ,,Ganzen* muf}, glaube ich,
auch jede Geste in der Kirche geprigt sein. Ich mache die Erfahrung, wenn ich anf
Visitation bin: Wo am Gotteshauns gespart wird, da gibt es auch kein Geld fiir Arme,
Kranke und Alte. Wo die Kirche reich ausgestattet ist — das soll nicht protzig sein!
— aber, wo man sich den Schmuck des Gotteshauses etwas kosten 1df3t, da kommen
anch nie die Bediirftigen zn korz. Das ist eine merkwiirdige Logik! Wissen Sie, Herr



Im Spiegel der Zeit 229

Meurer, ich wollte der Mutter Theresa, als ich ihr 1980 in Berlin zum ersten Mal be-
gegnet bin, gern etwas schenken. Da das DDR-Geld aber nicht konvertibel und in-
sofern wertlos war, habe ich ihr meinen schonen Bischofsring geschenkt, den mir
selber meine Heimatgemeinde geschenkt hat, mit einem wunderbaren Amethysten.
Mutter Theresa hat ihn sich angeschaut und dann gesagt: ,,.Den Stein bekommt der
Herr in die Monstranz — und das Gold werden wir verkaofen ond fiir die Kinder ein-
setzen. Denn®, so fiigte sie damals noch an, ,,wenn der Herr zu kurz kommt, ver-
hungern mir die Kinder*. Das ist eine ganz merkwiirdige Dialektik, aber es ist wirk-
lich so. Es wird manchmal natiirlich unverantwortlich aus ideologischen Griinden
mit Geld umgegangen, wenn etwa ein Pfarrer meint, er miisse aos einer Kirche al-
les das wieder herauswerfen, was sein Vorginger dort eingerichtet hat. Darom, kon-
nen Sie sich vorstellen, bin ich immer ganz froh, daf} die Kirchenvorstéinde bei Re-
novierungsarbeiten mitreden miissen. Aber anch als Bischof hat man — offen ge-
standen — nicht immer das normative Gespiir fiir Kunst, das mufl immer wieder ob-
jektiviert werden. Ich kann zwar sagen, was mir auf Anhieb gefillt, aber ich kann
nicht meinen Geschmack zur Norm fiir die mir anvertrante Didzese machen.

Was ist denn der personliche Kunstgeschmack des Menschen Joachim Meisner?

Da kann ich mich eigentlich gar nicht festlegen. Wissen Sie, wirklich groe Kunst
kann mir in den verschiedensten Stilen begegnen — das erhebt mich, weil und solange
es groBe Kunst ist, die eine innere Logik besitzt. Vielleicht ist das sogar ein Test, ob
eine Darstellong gelongen ist, wenn man sofort einen inneren Zugang dazu hat.

Es kann ja nun sein, dafi Menschen eine Kirche betreten, nur um einen ganz be-
stimmten Kiinstler zu sehen, also gar nicht aus einem religiosen Motiv heraus, son-
dern eher als Kunsttouristen. Wie wiirden Sie selber, wie sollten Pfarrer mit solchen
Kirchenbesuchern umgehen?

In der Schrift steht: ,,Wenn die Menschen nicht mehr verkiinden, werden die Steine
schreien* — und das ist m.E. eine Mission der Kunst, daf} sie Zeugnis ablegt von
dem, was sie abbildet. In RuBland hat sich ja bezeichnenderweise der Glaube weit-
gehend iiber die Ikonenmuseen durchgehalten. Oder wenn ich an die ehemalige
DDR denke, wo die Lehrerinnen und Lehrer mit ihren Schiilern in die Museen ge-
gangen sind und dort mehr oder weniger Religionsunterricht gegeben haben, wenn
sie die Kinder gefragt haben: ,Na, wer ist denn der, der da oben hingt, an diesem
Kreuz da?‘ — und dann muflten sie das ihren Schiilern erkldren. Wir miiften den
Dom ja sonst zuschlieBen. Hier in K6ln haben wir jetzt das ,,Dom-Forum® einge-
richtet. Dahinter stand die Uberlegung: Wie konnen wir den vielen Dombesuchern
eine Hilfe geben, daB sie die Dimension des Domes, seine kiinstlerische Konzeption
erfassen kdonnen? Wenn Menschen, aus welchen Motiven auch immer, in unsere
Kirchen kommen, dann ist das eine Einladong, mit dem Evangelium konfrontiert za
werden. Ich glaube, daB jeder, der den Dom besucht, besser heranskommen wird,
als er hineingegangen ist, weil die Schonheit des Domes und das sich in ihr aus-
sprechende Gute und Wahre ihre Wirkung auf den Betrachter haben — auch wenn er
nicht gleich das Glanbensbekenntnis beim Pf6rtner abgibt.



Im Spiegel der Zeit 230

,»Wie im Hause geschiedener Eltern ...*:
Kunst und Kirche

Interview mit P. Friedhelm Mennekes SJ

Friedhelm Mennekes — diesen Namen braucht man nicht lange vorzustellen. Sie sind
sowohl in der theologischen als auch in der kiinstlerischen , Szene“ als , Kunst-Pa-
ter”, als Grenzganger und Briickenbauer zwischen Kirche und Kunst bekannt. Wie
wiirden Sie das Verhiiltnis von Kirche und Kunst heute charakterisieren?

Das Verhiltnis ist eigentlich gar keins. Kunst kommt in der Kirche nicht vor — bis
auf wenige Ansnahmen — und Kirche kommt in der Kunst nicht vor — bis anf ganz
wenige Ausnahmen. Die Kirche hat weithin den Sinn fiir Form und Asthetik verlo-
ren. Und wenn ich jetzt sage ,,die Kirche*, dann meine ich zunichst einmal die ,,Die-
nerinnen und ,,Diener der Kirche. Wie diese denken und handeln, so tun es die
Gemeinden. Nochmals: Kunst findet in der Kirche nicht statt — und dies schon seit
einigen Jahrzehnten, wenn nicht sogar seit zweihundert Jahren. Die Kirche meidet
geradezu die Kunst und nimmt Positionen ihr gegeniiber ein, die jede Kiinstlerin und
jeder Kiinstler nur als demiitigend und unakzeptabel zuriickweisen wiirden. Viel-
leicht findet deshalb auch , Kirche* in der Kunst nicht statt. Wenn ich Gastprofes-
suren an Akademien fiir bildende Kiinste wahrnehme ~ in Amerika, Wien oder der-
zeit in Mainz — dann bekomme ich oft gesagt: ,,Reden Sie um Gottes willen nicht
iiber Kirche und Kunst. Reden Sie ruhig iiber Kunst und Religion — aber lassen Sie
die Kirche und Ihr Priesteramt anflen vor!*. Das ist symptomatisch: die Trennung
ist de facto vollzogen, es ist wie eine Begegnung von Kindern im Haus geschiede-
ner Eltern — da gibt es bestimmte Tabuzonen, die man nicht beriihren darf. Es hat
wenig Sinn, hier Schuldzuweisungen vorzunehmen. Das Verhiltnis ist einfach kein
Verhiltnis — man geht sich aus dem Weg.

Wenn Sie von ,der* Kunst sprechen, dann habe ich den Eindruck, Sie hahen den
Teil der Kunst, den ich einmal vorsichtig ,,kirchliche Auftragskunst“ nennen wiirde,
schon ginzlich verabschiedet.

Schauen Sie, das ist ja keine Kunst. Das sind allenfalls kirchliche Gebrauchsgegen-
stande, nicht einmal mehr kirchliches Kunsthandwerk. Es entlarvt sich hier vielfach
eine ,Psychologie des kleinbiirgerlichen Wohnzimmers*: Man hilt keine leere
Wand mehr aus und begreift nicht, daf Bilder Fragen stellen und sich verweigern
konnen. , Kirche” denkt ,,Kunst* bedauerlicherweise immer im Programm, im Mo-
tiv, im Wiedererkennbaren, auch in Anbindung an bestimmte vorgegebene Tradi-
tionen. Kein Kiinstler von Rang wiirde sich darauf einlassen — es sei denn, er wolle
sich anpasserisch dumm und duselig verdienen, aber dadurch sein Freiheitspathos
aufgeben. Das ,Kreuz* ist abgelaufen, die christliche Ikonographie ist am Ende.
Kunst ist heute ganz anderswo — und wenn man Kunst will, dann muf man sie so



Im Spiegel der Zeit 231

nehmen, wie sie sich selber versteht. Und dann ist sie — wie viele Ausstellungen be-
legen — ungeheuer spirituell, aufregend geistlich, voll von einem tiefen Pathos des
Ausstreckens nach dem Ungreifbaren. Das ist ja auch die Urfaszination des Kiinst-
lers, nehmen Sie Matisse, Klee, Cézanne, wen immer Sie wollen: durch Oberflichen
hindurchgreifen — das ist es, was eigentlich Kunst ausmacht und nicht irgendein
Auftrag fiir anderthalb Millionen Mark, von dem man — wie hier in Kéln ,,Sankt
Aposteln“ — sowieso weiB, daf3 er in einer Generation wieder verschwindet.

Die Kunst, die nicht im Programm, im Motiv, in der Wiedererkennbarkeit denkt, ist
ja aber nun fiir den Betrachter alles andere als leicht zugdnglich. Manche Kunst-
wissenschaftler halten sogar dafiir, daf3 Kunst schon seit der Reformationszeit nicht
mehr ohne das deutende Wort zuginglich sei. Wie vertrdgt sich fiir Sie der ,, Ver-
kiindigungsauftrag“ der Kunst mit ihrer schweren Verstehbarkeit?

Einen ,,Verkiindigungsauftrag® hat die Kunst nicht. Den haben allein die Menschen
in den Gemeinden. Darum scheint es mir wichtig, dal man die Kunst in unserer Zeit
zu relativieren weif. Sie muf nicht mehr den Stellenwert haben, den sie lange Zeit
hatte. In den Kathedralen etwa hatte Kunst einen totalen Zustindigkeitsbereich — das
ist heute nicht mehr der Fall. Heute stehen die Neigungen des Subjekts mehr im
Vordergrund und nicht alle Menschen sind optische Menschen, manche sind aku-
stisch, andere leben vom Erzihlen, vom Tanzen, von Filmen, was weill ich — jeder
hat eben seine Vorlieben. Das Bild ist vor diesem Hintergrund entlastet worden, es
muf nicht mehr alle ansprechen, sondern eben nur einige. Es spricht ja auch nicht
jede Musik jeden an. Familien konnen davon ein Lied singen: es gibt da eben den
Musikgeschmack der Kinder neben dem Musikgeschmack der GroBmutter. Bilder
kann man haben und kann mit Thnen umgehen, auch wenn man sie nicht versteht,
so wie jede gute Mutter und jeder gute Vater akzeptieren mufl, daf ihr Kind diesen
oder jenen Musikgeschmack hat, der zumeist nicht ihr eigener ist. ,, Toleranz* ist
also das Stichwort, wenn Sie fragen, wie man mit vermeintlich schwer zugénglicher
Kunst umgehen soll. Indem man also Bilder, die nicht mein personlicher Ge-
schmack sind, toleriert und sagt: ,,Anderen sind sie wichtig, also lasse ich sie ih-
nen“. Fremdes und mir Fernliegendes stehen lassen konnen — das ist mein Grund-
konzept im Umgang mit der Kunst. Jemand, der sich mit Kunst schwer tut, sollte
versuchen, sie zu lassen, sie nicht zu zensurieren und zu verbieten — alles andere
wird sich einstellen. Bilder, das spiire ich immer wieder, brauchen Zeit und bediir-
fen der Zeit unbedachter Zuwendung, ohne da3 man sofort iiber sie ,,babbelt*. Und
dann gibt es auch Phasen der Er6ffnung und spéterhin auch Phasen, wo man etwas
dazu sprechen, schreiben oder lesen kann. Das Deuten steht immer in der Gefahr,
eine Hommage an die Monopolstellung des Wortes zu sein. Ein Bild hat aber ja ge-
rade die Funktion, dieses Wortmonopol zu brechen.



Im Spiegel der Zeit 232

Nun haben Sie hier in Koln fraglos eine sehr privilegierte Situation, ein sehr aus-
gewdhltes Publikum. Lifit sich ein solches Konzept ,,Kirche als Kunst-Station“ so
ohne weiteres auf andere Gemeinden iibertragen?

Es ist immer sehr schwierig, im vorhinein zu sagen, was sich wirklich iibertragen
laBt. Sie haben recht: Ich genieBe hier ein gewisses Privileg. St. Peter ist eine City-
Kirche, die Besucher kommen auswahlweise sogar von weit her, die Gemeinde sel-
ber ist sehr klein und aufgeschlossen. Aber Sie diirfen nicht vergessen: Ich war zn-
vor sowohl in extremer Jugendarbeit als auch in Arbeitergemeinden titig und bringe
auch diese Erfahrungen mit. Aufgrund dessen kann ich wohl sagen: Das Entschei-
dende ist eigentlich immer, daB einzelne gepackt werden. Ich wurde eines Tages —
ich war damals schon 39 Jahre alt — von der Kunst gepackt, habe sie entdeckt. Da-
mals habe ich gelernt: Bilder sind in erster Linie dazn da, das BewuBtsein und die
Kommunikation der Zeit zu weiten — znnéchst beim einzelnen und iiber diesen dann
vielleicht sogar bei einer groReren Gruppe.

Kommunikation zu weiten oder iiberhaupt erst zu erméglichen — das ist ja auch
schon eine religivse, pastorale Dimension. Welche Dimensionen hat Kunst dariiber
hinaus noch fiir Sie im theologischen Rahmen?

Bilder haben fiir mich sehr viel mit der inkarnatorischen Struktur des Glaubens zu
tun. Wir glauben ja einen Gott, dessen Wesen Eingreifen ist. Unser Gott ist nicht ein
Gott, der irgendwann wie so ein Knall kommt, sondern er kommt wirklich in meine
Gefiihle, in meine Trauer, meine Trinen, meine Depression, und er kommt in Ge-
stalt von Menschen. Unser Gott ist ein Gott, der begegnet, weil er sich auf einzelne
Menschen einlédfit. Und dieses ,,Einlassen® ist ein Wesenszug der Kunst wie des ka-
tholischen BewuBtseins gleichermaBen. Praktischer Glaube ist immer und zugleich
sinnlicher Glaube. Das Bild ist ebenfalls immer sinnlich: Es hat Farbe, es beriihrt
mich, es erregt Schrecken oder Gefallen, Begeisterung gar. Insofern ist die Kunst
die stiindige Gegenwirtigsetzung des inkarnatorischen Prinzips. Alfred Hrdlicka hat
mir einmal gesagt: ,,Nimm aus der katholischen Kirche die Bilder weg, fillt alles
znsammen, bleibt nichts mehr {ibrig” — ich habe ihm nicht widersprochen.

Und der Gottesdienst? Ist der fiir Sie dann auch eine Art ,, Gesamtkunstwerk“?

Ja, sicher! Schaun Sie, der Gottesdienst ist eigentlich etwas, wohin mich die Kunst
erst gebracht hat. Ich bin ein Jesnit, d.h. ich bin in liturgischen Formen ungebildet.
Zwar kann ich andéichtig meine Stille Messe in der Ecke feiern, das habe ich gelernt,
aber ich habe nie gelernt, wie man Pfarrer ist, wie man grnppendynamisch verniinf-
tig einen Gottesdienst feiert. Durch das, was mir die Kunst oder die Kiinstler bei-
gebracht haben, habe ich spiter ,,Nachhilfe“ in Gottesdienstfragen bekommen. Hat
man erst einmal einen Grundbezug zur Form gefunden, bekommt man das Gespiir
dafiir, daB Kirche ein Raum ist, daB es Menschen sind, die sich dort versammeln,
moderne, junge Menschen — und ich habe nun die Anfgabe, das, was mir von den
»Alten als Erbe und Schatz gegeben ist, aufzutischen. Wie eine Mutter, die die



Im Spiegel der Zeit 233

guten alten Rezepte auftischt — man lechzt geradezu danach, weil man weif3, daf3
man es so nur bei ihr bekommt. So mochte ich Liturgie machen! Wenn ich einen
richtigen Gottesdienst feiern will, helfen mir nur die ,,alten Rezepte®, weil ein Got-
tesdienst wie ein schones Auto gepflegt sein will, es will geputzt und hin und wie-
der bewegt werden. Ich brauche also gar nichts Neues, im Gegenteil: ich studiere
alte Liturgiebiicher und iiberlege, was ich da alles neu entdecken kann. Bei den
Tanfritualen beispielsweise: da sehe ich etwa, wie man den Kontakt mit dem Was-
ser sinnlich erfahrbar macht. Es ist halt die Frage, ob ich etwas in der Liturgie ganz
steril, nur um einer gewissen Rubrik Geniige zu tun, geschehen lasse, oder ob ich es
wirklich erfahrbar und sinnenhaft werden lasse. Oder nehmen Sie den Segen. Ein
Segen muf eine groBe Geste bleiben, er darf nicht untergehen in der sakralen Ver-
klemmtheit, in der wir nicht einmal mehr richtig die Arme 6ffnen konnen. Ein Se-
gen muf geradezu in der ganzen Verzweiflung und Sehnsucht vom Himmel herun-
ter erzwungen werden. Aber das kann man nur erleben, wenn die Geste es auch er-
lebbar werden liBt. Liturgie ist fiir mich deshalb zanéchst einmal Pflege ,,alter* Li-
turgie.

Nun gibt es ja Kritiker, die sagen: ,,Dem Mennekes ist nichts mehr heilig!* — Gibt
es Grenzen fiir Friedhelm Mennekes?

Natiirlich gibt es Grenzen fiir mich. Grenzen der Bilder beispielsweise. Ich bin ein
Zensor — das ist gar keine Frage. Andererseits gibt es da bei mir groBe spielerische
Neigungen. Aber was heifit eigentlich ,heilig” bzw. ,.nicht heilig”? Das Heilige ist
sicherlich das Entscheidende, aber ,heilig® ist ja nicht das, was ich aufgrund ir-
gendeiner Rubrik als heilig erkldre. Die Grundfrage ist doch: ,,Was ist heilig und
was ist heute als heilig zu vermitteln?*. Natiirlich mag es sein, daB ich hier und da
die Form nicht wahre, weil ich ihrer nicht sicher bin. Insofern gibts bei mir natiir-
lich immer sehr viele Méglichkeiten, wo mich jemand iiberfiihren kann.

Ich wiirde gerne noch deutlicher auf den Kirchenraum zu sprechen kommen. Wenn
Sie Leitlinien fiir die Gestaltung eines Kirchenraumes zu entwerfen hdtten, welche
wiirden Sie vorschlagen?

Ich glaube, ein Kirchenraum muf zunichst eine klare Mitte haben und diese Mitte
ist der Altar — und nur der Altar! D.h. bei mir wird es nie Pulte oder Kanzeln geben.
Ich halte es fiir einen grofen Unsinn, das Wort neben das Sakrament stellen zu wol-
len. Nein, das Wort mufl dem Sakrament untergeordnet sein, ihm allenfalls dienen.
Deswegen bin ich fiir den heiligen Ort — und ein heiliger Ort ist immer €in einziger
Ort. Ich kann keine Kirche mit zwei Zentren bauen. Dieses Zentram muf sinnlich
erfahrbar sein, es kann gotisch sein, romanisch, barock, ganz modern — wie Sie wol-
len. Aber dieser Ort muff Zentrum sein, d.h. alles andere muf} heraus. Ich erlaube
beispielsweise keine Sedilien. Ein Kreuz sollte dem Altar zugeordnet sein, aber muf3
es deswegen fest installiert sein? Kann es nicht vom Altardienst herbeigebracht und
wieder mit fortgenommen werden? Da bin ich rigoros: der Altar muf3 Zentrum sein
— und sollte anch nicht mit diesem ganzen Gefummel des katholischen Unterholzes



Im Spiegel der Zeit 234

wie Kerzen, Blumen, Mikrophon, etc. vollgestellt sein, denn schon eine Kerze zer-
stort den Altar als optische Erscheinung. Der Altar sei ein Block oder ein Tisch —
damit ist seine Rolle aufgekldrt. Der Altar ist iibrigens als Zentralsymbol ilter als
das Kreuz. Nun gibt es freilich einige Accessoirs: hier und da ein Bild, ein Fenster,
andere Orte bisweilen auch, wie die Tabernakel- oder die Taufzone.

Das klingt so, als konne man einer solchen Einrichtung auch nicht — wie dies ja gern
getan wird — den enorm hohen Kostenfaktor entgegenhalten. Wie stehen Sie zur Ko-
stenproblematik?

Kunst und Geld sind Zusammenhinge, die man nicht einseitig denken darf. Konst
ist da, sie kostet nicht unbedingt immer Geld. Eine anstindige Einrichtung, om In-
stallationen und Wechselausstellungen zo ermoglichen, ist sehr viel sinnvoller und
zahlt sich auf Dauer sehr viel mehr aus, als ein Kunstwerk zu kaufen. Die Kirche
sollte moglichst keine Bilder mehr kaufen — wir haben viel zu viel! Kirche sollte
Orte schaffen, wo man der Kunst begegnen kann. Das kann natiirlich Geld kosten,
wie auch ein schoner Altar oder eine Kirche insgesamt Geld kostet. Man darf aber
nie hingehen und das eine gegen das andere ausspielen. Ich habe immer dann die
groBeren Kollekten fiir Sozialdienste bekommen, wenn ich andere Anschaffungen
(eine Orgel etwa) zu titigen hatte. Das sind Dinge, die sich gegenseitig fordern.
Kunst ist kein Luxus — das mufl man wissen — Kunst ist lebensnotwendig, sie ist —
das ist mir ganz wichtig — die Form des Glaubens.

Das bringt mich auf eine abschliefSende Frage: Wo sehen Sie in einer derart wirt-
schaftlich orientierten Zeit wie der unseren iiberhaupt noch die Chance, die Rolle,
den Sinn der Kunst?

Aus meiner Erfahrung kann ich Thnen da nur sagen: Kunst veridndert. Sie hat mich
verdndert, auf den Kopf gestellt. Das Schone ist: mich hat sie nie zum Revoltierer
gemacht. Die Kunst hat mich eigentlich cher die Kunst des Lebens gelehrt, die
Kunst, meine Kirche zu lieben. Kunst hat mich gelehrt, den Glauben wie einen
grofien Schatz zu behandeln. Wir unterscheiden in der Theologie ja zwischen ,,fides
qua‘ und ,fides quae*. Die Kunst hat mich dadurch, daB sie den Akzent sehr stark
auf ihren Ereignischarakter, auf den Aspekt des ,Kunst-Kreierens“ legt, dazu ge-
bracht, die ,fides qua“ zu kultivieren. Ich interessiere mich nicht gro fiir die In-
halte. Inhalte ,,hat” man, wie man viele Bilder ,,hat*. Viel wichtiger ist, wie ich mit
dem Ereignis ,Kuonst“ umgehe. Die Kunst lehrt mich zutiefst, was Glaube ist:
Glaube heifit umkehren (metanoia), Glaube heit — wenn auch miBverstindlich —
biilen, sich immer neu durchwiihlen, in den Abgriinden des Lebens das Positive zu
denken. Zu diesem freien und kreativen Umgang regt die Kunst mich an. Wir brau-
chen die Kunst und den Hunger nach Bildern, weil dies letztlich ein Hunger nach
Kultur ist — auch nach einer neuen Kultur des Glaubens.

Die Interviews mit Joachim Kardinal Meisner und P. Friedhelm Mennekes SJ fiihrte
Thomas Meurer, Miinster





