
243 

•Schmerz mit dem schmerzerfüllten Christus" 

Zur Kreuzesnachfolge in der ignatianischen Spiritualität1 

Stefan Kiechle, München 

•Wer mein Jünger sein will, der verleugne sich selbst, nehme sein Kreuz auf 
sich und folge mir nach" (Mt 16,24). Wie verwirklicht sich dieses Schrift- 
wort in der ignatianischen Spiritualität, genauerhin im Exerzitienprozeß? 
Als einen Weg von der aszetischen Kreuzesvorliebe zur mystisch-apostoli- 
schen Kreuzesannahme, so könnte man den ignatianischen Ansatz kurz um- 
schreiben; wir wollen ihn im folgenden etwas entfalten. 

Es fällt uns schwer, über das Thema zu sprechen. Das Kreuz verweigert 
sich dem schnellen Zugriff. Vielen ist es sperrig, unerträglich, eben Ärger- 
nis oder Torheit. Nur die Augen des Glaubens können sich ihm tastend 
nähern, einzusehen versuchen, anzunehmen erbitten. Wer über das Kreuz 
nachdenkt oder spricht, muß Widerstände überwinden, letztlich seinen eige- 
nen Unglauben. Außerdem kann die Rede vom Kreuz zahlreichen Mißver- 
ständnissen unterliegen: Mancher erinnert sich an eine falsche Kreuzesas- 
zese, wie sie bis vor einigen Jahrzehnten weitverbreitet war; diese neigte 
mehr dazu, das Ich, die Persönlichkeit, die eigenen Bedürfnisse und Gaben 
zu unterdrücken, als daß sie die Freiheit und Entfaltung des Ichs förderte. 
Andere neigen im Gegenteil dazu, das Kreuz beiseitezuschieben und - viel- 
leicht in Abkehr von der früheren einseitigen Kreuzesspiritualität - eine 
Heilung und Ganzheitlichkeit und Harmonie im geistlichen Leben und Er- 
leben unter Umgehung des Kreuzes zu suchen; die Armut, das Leiden, der 
Verzicht, der Schmerz, der Tod schmecken uns nicht, und der Zeitgeist neigt 
dazu, diese Anteile menschlicher Erfahrung zu tabuisieren und zu verdrän- 
gen. Wir erinnern uns auch schmerzhaft, wie in der Geschichte des Abend- 
landes und damit auch der Kirche das Kreuz mißbraucht wurde: zur politi- 
schen und wirtschaftlichen Unterdrückung von Menschen, etwa in den ko- 
lonialen Eroberungen, oder zu einer ichverneinenden spirituellen Pädago- 
gik, die den Menschen entwürdigen, unterwerfen, verzwecken will. Sollen 
wir aufgrund dieser Schwierigkeiten besser nicht mehr vom Kreuz spre- 
chen? Nun gehört nach der Schrift und der Tradition der Kirche das Kreuz 

1 Vorliegender Artikel stellt knapp und vereinfacht einige Grundgedanken aus der theologi- 
schen Dissertation des Verfassers vor. Diese erscheint 1996 im Echter Verlag in der Reihe 
•Studien zur systematischen und spirituellen Theologie"; ihr Titel: •Kreuzesnachfolge. Eine 
theologisch-anthropologische Studie zur ignatianischen Spiritualität"; dort ausführliche 
Textanalysen und weitere theologische Entfaltung der Thematik. 



Stefan Kiechle 244 

allerdings ins Zentrum der christlichen Botschaft und jeder christlichen Spi- 
ritualität. Gegen die reale Versuchung, das Kreuz zu umgehen, spricht auch 
- um nun auf die ignatianische Spiritualität zuzugehen - der einfache Text- 
befund des Exerzitienbuchs: Ignatius schreibt oft und immer wieder von 
Leiden, Verzichten, Bußübungen, vom Herausgehen aus der Eigenliebe und 
den Eigeninteressen, von Verfolgungen, Demut, Mühen, Hingabe, Armut, 
Schmerz, Kreuz, Tod ... Der Titel dieses Artikels (aus EB 2032) zitiert einen 
Höhepunkt der ignatianischen Kreuzesmystik. 

Wir wollen fragen, wie Ignatius •Kreuzesnachfolge" versteht, welchen 
Sinn für ihn das Verzichten, das Leiden, die Konfrontation mit dem Ge- 
kreuzigten haben. Inwiefern ist ein geistlicher Prozeß, d.h. ein Weg zu Hei- 
lung und Heil, zu Friede und Gerechtigkeit, ohne •Kreuz" nicht möglich? 
Warum können wir, bzw. genauer, warum kann Gott nicht ohne ein solches 
Kreuz das Unheil in uns und das Böse in der Welt überwinden? Die Frage 
nach der Heilung des Individuums und die nach der Überwindung des Bö- 
sen sind aktueller denn je. Welche Hilfen - vielleicht gegen die Tendenzen 
und Lösungsversuche der Zeit - bietet hierfür die ignatianische Spiritualität? 
Werfen wir zunächst einen Blick in das Exerzitienbuch. 

•Kreuz" 

Zu Beginn sind, in aller Einfachheit und Vorläufigkeit, einige Begriffe zu 
klären: Unter •Kreuz" wollen wir im Zusammenhang des geistlichen Wegs 
das freiwillige oder unfreiwillige, aktive oder passive, immer jedoch 
schmerzliche Verzichten auf Möglichkeiten der Erfüllung von Glück, 
Freude und Lebensentfaltung verstehen; dieser Verzicht wird im Glauben an 
den gekreuzigten und auferstandenen Christus und um der Förderung des 
Reiches Gottes willen angenommen. Es kann sich um einen partiellen und 
zeitweisen Verzicht handeln; allerdings kann dieser Verzicht sich auch so 
stark ausweiten, daß er das Glück und das Leben selbst angreift und in ein 
Sterben und in den Tod hineinführt. Wer so sein Kreuz auf sich nimmt, über- 
gibt sich gläubig in die heilende und rettende Hand Gottes. 

•Nachfolge" bedeutet in diesem Zusammenhang, daß der Christ in eine 
intensive Form der Christusbeziehung eintritt; diese schließt eine tiefe 
Gottes- und Christusbegegnung im Gebet ein, darüberhinaus ein konkretes 
•Gehen" mit Jesus, d.h. eine Lebensweise nach seinem Vorbild und eine 
Übergabe in einen konkreten Dienst, nach seinem Willen und aufgrund sei- 

2  Zitate des Exerzitienbuchs nach der Übersetzung von P. Knauer (Ignatius von Loyola, 
Geistliche Übungen. Leipzig 1978), mit •EB" und Randnummer. 



• Schmerz mit dem schmerzerfüllten Christus " 245 

ner Sendung. •Kreuzesnachfolge" will ausdrücken, daß dieser Weg der 
Nachfolge faktisch immer Elemente eines so bestimmten Kreuzes enthalten 
wird und damit zu einem •auf sich genommenen" und durchlittenen Verzicht 
auf Leben führt. Allerdings wird der Jünger Christi, der seinem Herrn so in 
das Leiden des Kreuzes folgt, ihm auch in die Herrlichkeit der Auferstehung 
folgen (vgl. EB 95). 

Zwei Weisen des •Kreuzes" 

Im Exerzitienbuch fällt zunächst auf, daß Ignatius zwei grundsätzlich ver- 
schiedene Weisen vorschlägt, das Kreuz zu leben. Wir beschreiben zuerst 
diese Weisen, danach stellen wir in einem knappen Durchgang durch das 
Exerzitienbuch fest, wo und wie diese Weisen oder Grundhaltungen vom 
Exerzitanten eingenommen und •gelebt" werden sollen. 

Als •Kreuzesvorliebe" wollen wir eine Haltung bezeichnen, in der ich in 
der Nachfolge Christi aktiv und bewußt das suche und anstrebe, was schwe- 
rer, verzichtvoller, mühevoller für mich ist. Mein •Verlangen" (deseo3) ist 
auf eine konkrete Form dieser Nachfolge gerichtet, nämlich auf die des 
Kreuzes. Weil ich eine konkrete Vorliebe habe, bin ich in dieser Nachfolge- 
Haltung nicht indifferent. 

Als •Indifferenz" bezeichnen wir - ganz mit der ignatianischen Tradition 
- die Disponibilität, sich nicht nach eigenen Vorlieben zu entscheiden, son- 
dern einzig nach dem Ruf Gottes. Aus den vorgegebenen Alternativen wähle 
ich diejenige, die mehr dem Willen Gottes entspricht, sei es die für mich an- 
genehmere, glucks- und lebensnähere, sei es die für mich schwerere, ver- 
zichtvollere, kreuzgemäßere. Da die eigenen Vorlieben faktisch immer von 
•ungeordneten Anhänglichkeiten" (afecciones desordenadasf mitbestimmt 
sind, folge ich nicht diesen persönlichen Neigungen, sondern dem von außen 
an mich ergehenden individuellen Auftrag Gottes, der sich allerdings durch 
die •Regungen" (mociones) der Seele mitteilt - was eine genaue Unter- 
scheidung (discernimiento) dieser Regungen erfordert. Als Indifferenter 
3 Dieser zentrale Begriff ignatianischer Anthropologie ist ins Deutsche fast unübersetzbar. 
Er meint am ehesten ein Begehren, Sehnen, Wünschen, Wollen, welches aufgrund der leid- 
vollen Erfahrung eines Mangels entsteht, stark emotional und affektiv bestimmt ist, eine 
starke Wirkung auf konkrete Verhaltensweisen hat und letztlich auf eine unendliche, trans- 
zendente Erfüllung bzw. Fülle hingeht. Weil der deseo auch ungeordnete, unheile, unfreie An- 
teile in sich enthält, bedarf er einer Reinigung und Befreiung: Der Christ muß lernen, aus der 
Vielzahl seiner Strebungen diejenigen anzuwählen, die auf Gutes und damit auf Gott hin- 
führen. Wir übersetzen das Wort durch das eigentlich zu weite •Verlangen". 
4 Zu diesem Begriff vgl. F. Meures, Sich frei machen von allen ungeordneten Anhänglich- 
keiten, in: Korrespondenz zur Spiritualität der Exerzitien 35 (1985) 269. Wir verweisen hier 
nur auf wenige, leicht zugängliche Literatur. 



Stefan Kiechle 246 

habe ich somit keine konkrete Vorliebe, auch nicht die für das Kreuz; ich 
habe nur eine Vorliebe für das Reich Gottes - eine •abstraktere" Vorliebe, 
die ich in Werten wie Gerechtigkeit, Friede, Nächstenliebe usw. konkreti- 
sieren muß. Für das Kreuz habe ich nur die Bereitschaft, es zu akzeptieren, 
zu •tragen". 

Kreuzesnachfolge im •Fundament" und in der Ersten Woche 

Das •Prinzip und Fundament" (EB 23) spricht zunächst vom Ziel des Men- 
schen, sodann von der Verpflichtung zum rechten Gebrauch der Dinge: Was 
in sich eine Attraktivität enthält, aber mich zum Ziel hindert, muß vermie- 
den werden - es ist Sünde, wir befinden uns auf der Ebene der Ersten Wo- 
che, der Reinigung von Sündhaftem. Dieses aktive Vermeiden, Verzichten, 
•Wegräumen" von - bisweilen höchst attraktiven und in sich guten - Din- 
gen ist •Kreuzesvorliebe". In einem zweiten Abschnitt erläutert der Text die 
Indifferenz, und zwar in dem oben dargestellten Sinn. In den aufgeführten 
Beispielen (Gesundheit - Krankheit, langes Leben - kurzes Leben usw.) 
handelt es sich um Alternativen, von denen zwar keine zum Ziel hindert, al- 
lerdings jeweils die eine angenehmer, glucks voller, die andere unangeneh- 
mer, verzichtvoller, kreuznäher ist. Als Indifferenter bin ich bereit, in mei- 
ner konkreten Lebenswahl auch die kreuzgemäßere Alternative anzuneh- 
men, falls dies Gott von mir will. Wir befinden uns auf der Ebene der Zwei- 
ten Woche, des •magis" und der Wahl. Was hier beschrieben wird, erscheint 
einfach und fast banal, ist jedoch sicherlich eine der schwersten und an- 
spruchsvollsten Grundhaltungen, die ein Mensch auf dem geistlichen Weg 
erstreben und erreichen kann. 

Der Text des Examens erscheint uns, obwohl er auch den Aspekt des Dan- 
kes enthält, deutlich aszetisch geprägt: Man untersucht seinen Tag auf Sün- 
den hin, soll sie bereuen, sich um Besserung bemühen; eine bewußte und ak- 
tive Konfrontation mit dem Bösen, die deutlich auf •Kreuzesvorliebe" hin- 
weist. Das Ziel der ganzen Ersten Woche ist es, sich von Sünden zu befreien 
oder - in der Sprache des Ignatius - dazu zu gelangen, daß man sich künf- 
tig nicht durch irgendeine Anhänglichkeit, die ungeordnet ist, bestimmen 
läßt (EB 21). Als Methode hierfür schlägt er bestimmte Übungen vor. Hinzu 
kommt die •Buße" (EB 82ff.), die sich in •äußeren" Bußübungen wie Geiße- 
lungen, Schlafentzug und Fasten konkretisiert: Von diesen spricht man heute 
kaum, für Ignatius spielen sie jedoch eine bedeutende Rolle. In Bußübungen 
verzichtet der Exerzitant aktiv und bewußt auf lebensnotwendige •Dinge" 
wie Schlaf und Nahrung, bzw. er fügt sich aktiv körperliche Schmerzen zu. 
Er sucht und •verlangt" ein •Kreuz", um sich von Ungeordnetem zu be- 



• Schmerz mit dem schmerzerfüllten Christus " 247 

freien. Auch wenn Ignatius immer wieder vor Übertreibungen warnt und zur 
Mäßigung ermahnt5, handelt es sich in diesen Praktiken um •Kreuzesvor- 
liebe". Auch im Colloquium mit dem Gekreuzigten (EB 53) konfrontiert 
sich der Exerzitant aktiv mit dem Kreuz, allerdings ändert sich hier schon 
die Perspektive: Er entdeckt mehr und mehr die Liebe Gottes, die sich ihm 
gratis, gnadenhaft schenkt und für die er nichts mehr aktiv zu tun braucht, 
auch wenn sie ihn in der Folge zu einem •Tun für Christus" anregen wird. 

Kreuzesnachfolge in der Zweiten Woche 

Die Zweite Woche beginnt programmatisch mit der Königsruf-Betrachtung. 
•Wer mit mir kommen will, muß zufrieden sein, zu essen wie ich und ge- 
nauso zu trinken und sich zu kleiden usw." (EB 93, vgl. 95). Danach folgt 
eine Steigerung: •Ich will und wünsche, und es ist mein überlegter Ent- 
schluß ..., Euch darin nachzuahmen, alle Beleidigungen, alle Schmach und 
alle sowohl aktuale wie geistliche Armut zu erdulden ..." (EB 98). Klar 
drückt sich hier •Kreuzesvorliebe" aus. Die Übung ist nach dem ignatiani- 
schen Grundsatz strukturiert: mit Christus durch das Kreuz in sein Reich zu 
gelangen; durch Mühsal (pena) zur Herrlichkeit (gloria)6. 

Nach der Inkarnations-Betrachtung •steigen alle Menschen zur Hölle ab" 
(EB 102). Deswegen sendet die •Trinität" die •zweite göttliche Person" auf 
die Erde, und zwar in Armut, Mühen usw.. Und ich soll ihr darin nachfol- 
gen! Nach EB 116 ist die Inkarnation ein Abstiegs-Prozeß, bis ans Kreuz, 
eine einzige Bewegung, •um am Kreuz zu sterben". Jesu Eltern gehen und 
mühen sich mit ihm und für ihn, und auch ich folge ihm darin nach. 

In der Meditation der zwei Banner (EB 136-148) strebe ich bewußt da- 
nach und bitte ausdrücklich darum, unter das Banner Christi aufgenommen 
zu werden, das in Armut, Schmähungen und Demut, also einem durchaus 
sehr deutlichen •Kreuz" besteht. Diese Bitte wiederhole ich gar in einem 
dreifachen Colloquium. 

5 Für Ignatius haben Bußübungen in seinem eigenen Leben und in der geistlichen Unterwei- 
sung anderer eine für uns Heutige nicht mehr nachvollziehbare und akzeptable Bedeutung, 
auch wenn er in seiner zweiten Lebenshälfte sehr viel zurückhaltender damit umgeht und im 
Vergleich zu anderen Spiritualitäten der Epoche als geradezu gemäßigt erscheint. Wir dürfen 
m.E. unbefangen zugeben, daß hier eine spätmittelalterliche, noch deutlich neuplatonisch ge- 
färbte und damit leibverachtende Tendenz von Ignatius nicht vollständig überwunden ist, ob- 
wohl er ja ansonsten in seiner geistlichen Lehre eine dezidiert •moderne", schöpfungsbezo- 
gene, leibbejahende Spiritualität entwickelt. 
6 Hierzu H. Rahner, Ignatius von Loyola als Mensch und Theologe. Freiburg 1964, bes. 
283-294. 



Stefan Kiechle 248 

Zu Beginn der bisherigen Betrachtungen der Zweiten Woche wird immer 
wieder darum gebetet, den Herrn mehr zu kennen, ihn mehr zu lieben und 
ihm mehr zu folgen (EB 104); so das Ziel dieser Übungen. Noch ist der Ex- 
erzitant nicht in der •Wahl". Zwischen den beiden Bannern kann es keine 
Wahl geben, denn die Entscheidung gegen das Böse wurde schon gefällt, 
spätestens in der Ersten Woche. Die Übungen dieses Beginns der Zweiten 
Woche bezwecken vielmehr, die Disponibilität und die Motivation zur 
Nachfolge - nämlich Liebe - zu stärken. Dies alles ist Vorbereitung zu dem, 
was man •Wahl" nennt, noch nicht die Wahl selbst. 

Die Übung der •drei Menschengruppen" (EB 149-157) will zu einer Rei- 
nigung des •Willens"7 führen, hin zu mehr Indifferenz und Freiheit in Be- 
zug auf die Besitztümer. Das Thema der Armut ist für Ignatius von funda- 
mentaler Bedeutung, und seine Begriffe •aktuale" und •geistliche" Armut 
entsprechen genau unserer Unterscheidung zwischen •Kreuzesvorliebe" und 
•Indifferenz". In EB 157 (vgl. EB 16) gibt er einen für unsere Frage sehr 
wichtigen Hinweis: Um zur geistlichen Armut, also Indifferenz zu gelangen, 
ist es sehr nützlich, sich für eine gewisse Zeit in die Haltung der aktualen 
Armut, also der Kreuzesvorliebe, zu begeben, bzw. genauer: darum zu bit- 
ten, in aktuale Armut aufgenommen zu werden, denn auch diese ist 
nochmals Gnade. Ziel des Prozesses ist also die Indifferenz; •Kreuzesvor- 
liebe" scheint mehr ein Mittel zu sein, um zur Indifferenz zu gelangen. 

Die •Drei Weisen der Demut" (EB 164-168) sind ein zentraler Text für 
unsere Fragestellung8: Nach der klassischen Interpretation handelt es sich 
um drei Grade, also eine Art Stufenleiter, die es aufzusteigen gilt; zur Wahl 
sollte man wenigstens im zweiten Grad angelangt sein, besser im dritten. 
Doch wer könnte ehrlich je von sich sagen, auch nur im zweiten Grad 
tatsächlich zu sein? Wäre es nicht gerade ein Mangel an wahrer Demut, 
wenn jemand dies behauptete? Der Text selbst spricht jedoch von drei Wei- 
sen der Demut. Die erste entspricht dem ersten Teil des Fundaments und be- 
findet sich gleichsam noch außerhalb der Exerzitien. Die beiden folgenden 
Weisen - so unsere These - sind parallel zu verstehen, die zweite entspricht 
•Indifferenz", die dritte •Kreuzesvorliebe". In der Wahl nun soll man sich, 

7 •Wille" versteht Ignatius im klassischen, nicht im modernen Sinn. Für die Antike und das 
Mittelalter, v.a. in der augustinischen Linie, umfaßt die voluntas auch den affektiven Bereich, 
meint also das ganze Streben der Seele, des Herzens, des Gefühls; eine •gereinigte" und da- 
mit auf das Gute hin ausgerichtete voluntas kann daher mit der •Liebe" identifiziert werden. 
Der ignatianische Primat des Willens ist daher keinesfalls ein moderner •Voluntarismus", bei 
dem ein rein verstandesmäßig konzipierter •Wille" in einen Antagonismus und eine Vorherr- 
schaft gegenüber dem Herzen und dem Gefühl gesetzt wird, also der •Kopf den •Bauch" do- 
miniert. Terminologisch muß Ignatius heute mit äußerster Wachsamkeit gelesen werden; der 
hermeneutische Abstand ist größer, als es auf den ersten Blick erscheinen mag. 
8 Wesentliche Einsichten dazu finden sich bei E. Kunz, Die drei Weisen der Demut in den 
Exerzitien des hl. Ignatius von Loyola, in: GuL 42 (1969) 280-301. 



• Schmerz mit dem schmerzerfüllten Christus " 249 

so gut wie möglich, in der zweiten Weise befinden, nicht jedoch in der drit- 
ten. Die dritte ist mehr eine Weise der Vorbereitung der Wahl; Kreuzesvor- 
liebe dient dazu, sich indifferent zu machen (vgl. EB 23). Wir nehmen diese 
Haltung nur fur eine gewisse Zeit ein, als eine Übung, unter gewissen Be- 
dingungen9. Die ignatianische •Einschränkung" der dritten Weise (•wenn 
der Lobpreis und die Ehre der göttlichen Majestät gleich ist"10) ist in der 
klassischen Interpretation nicht verstehbar: Wieso sollte auf dem •höheren 
Grad" die Ehre Gottes gleich sein? Für uns wird diese Klausel verstehbar: 
Solange ich noch nicht gewählt habe, die Wahl-Alternativen also noch offen 
sind, solange erscheint mir für alle Alternativen die Ehre Gottes noch 
•gleich"; in dieser Zeit kann ich mich - noch - in die dritte Weise der De- 
mut begeben, um zu mehr Indifferenz zu gelangen. In der Wahl selbst ist 
diese Haltung dann nicht mehr möglich, denn dort suche ich die größere 
Ehre Gottes". 

Kreuzesnachfolge in der Wahl 

Die Texte und Hinweise zur Wahl schlagen als ausschließliche Haltung In- 
differenz vor, niemals Kreuzesvorliebe. Man kann das Kreuz nicht 
•wählen", es ist kein Kriterium des zu Wählenden; niemals soll der Exerzi- 
tant das Schwerere und Härtere, die Mühen und Leiden, die Armut (als frei- 
willigen Gang in Entbehrungen, Verzichte), das Sterben und den Tod 
wählen. Für Ignatius ist einziges und auch völlig ausreichendes und klares 
Wahlkriterium die größere Ehre Gottes, also ein •magis" an Frieden, Ge- 
rechtigkeit, Freiheit, Freude ..., paulinisch gesprochen: an Glaube, Hoffnung 
und Liebe. Daß die Wahl eines konkreten Dienstes und einer konkreten Hin- 
gabe für diese größere Ehre Gottes dann auch zu einem •Kreuz" führen 
kann, ergibt sich von selbst. Dieses ist jedoch in Indifferenz anzunehmen, 
9 Ignatius warnt immer wieder vor einer ungeordneten Kreuzesvorliebe, die nur die eigene 
Ehre, vielleicht die der Heldenhaftigkeit, oder auch eine Selbstzerstörung anstrebt. In diesem 
Zusammenhang ist auf seine ausgefeilte Lehre der Unterscheidung der Geister zu verweisen; 
etwa die eitle Ruhmsucht (vana gloria, EB 322, 351) oder die •Versuchung unter dem Schein 
des Guten" (EB 332) können zu einer solchen falschen, weil ungeordneten Kreuzesvorliebe 
führen. 
10 EB 167; Hervorhebung von mir. Ähnliche Einschränkungen gibt es im Exerzitienbuch im- 
mer dann, wenn Ignatius zur Kreuzesvorliebe auffordert; z.B. EB 98, 146 (•... wenn seiner 
göttlichen Majestät damit gedient ist und sie sie erwählen will..."), 147 (•... wenn ich sie nur 
ohne irgend jemandes Sünde erdulden kann..."), 155 (•... wenn nicht allein der Dienst für Gott 
sie bewegt ..."), 157. 
1' Die dritte Weise wird dennoch die •perfekteste" genannt, weil sie als Demut noch radika- 
ler, größer, vollkommener ist. Allerdings ist ja die Demut nicht Ziel des menschlichen Da- 
seins, sondern wiederum nur Mittel, das dann zu gebrauchen ist, wenn es hilft. Ziel ist allein 
die größere Ehre Gottes. 



Stefan Kiechle 250 

nicht zu wählen - wie ja auch Jesus selbst sein Kreuz •nur" annahm! Es ist 
zumindest erstaunlich, daß in der Vergangenheit Ignatius hier immer wieder 
falsch interpretiert wurde. 

Der Sinn von •Kreuzesvorliebe" kann nun noch einmal klarer aufschei- 
nen. Der klassische Begriff der Aszese findet hier, richtig verstanden, eine 
Entsprechung. Um die ungeordnete Anhänglichkeit loszuwerden bzw. um 
sich von ihr zumindest nicht mehr bestimmen zu lassen, verzichte ich für 
eine bestimmte Zeit und unter bestimmten Bedingungen auch auf die Erfül- 
lung des parallelen •geordneten" Affektes. Um aus dem einen Extrem her- 
auszukommen, neige ich mich zur Übung11 eine Zeitlang zum anderen Ex- 
trem hinüber. Mein einziges Ziel ist es jedoch, zur rechten Mitte zwischen 
den Extremen zu gelangen, d.h. zur Indifferenz, denn nur als Indifferenter 
kann ich eine gesunde und richtige Wahl treffen. Wenn ich zuviel •Anhäng- 
lichkeit" an •Welt" habe - und wer hat das nicht? -, muß ich für eine Zeit- 
lang die Welt verachten, um sie nachher recht, d.h. indifferent, als Mittel zu 
gebrauchen, zur größeren Ehre Gottes. Vgl. noch einmal EB 16, 157, 213. 

Eine dritte Weise des •Kreuzes" 

In der Dritten Woche ändert sich etwas; unser bisheriges Interpretations- 
Schema •funktioniert" nicht mehr recht. Zwar betrachte ich den Gekreuzig- 
ten und konfrontiere mich bewußt mit dem Kreuz, aber nicht mehr in einem 
aktiven Streben danach, sondern auf eine eigentümlich passive Weise. Der 
Wahlvorgang ist im Wesentlichen beendet, ich suche nun eine Bestätigung, 
aber in anderer Perspektive. Ich betrachte, wie ich in der Zukunft meine 
Wahl in einem konkreten Dienst für das Reich Gottes realisieren werde; falls 
Gott mich zu einem •Kreuz" führt, akzeptiere ich dies. Wir wollen dies als 
eine dritte Haltung von Kreuzesnachfolge beschreiben: •Aufnahme unter 
das Kreuz "; der Herr empfängt mich unter seinem Kreuz, aber nicht ich er- 
wähle ihn, sondern er mich. Er kann mich unter ein Kreuz aufnehmen oder 
auch nicht. Defacto - so lehrt schon die Erfahrung der Geschichte - wird er 
mich unter sein Kreuz führen; dies deswegen, weil ein aus Liebe geleisteter 
Dienst am Mitmenschen - für Gerechtigkeit und Frieden - in einer von der 
Sünde verzerrten Welt notwendig eine mühselige und entbehrungsreiche Ar- 
beit sein wird und weil dieser Dienst notwendig die Feindschaft und Ag- 
gression derer hervorrufen wird, die von Ungerechtigkeit und Unfrieden 
profitieren. 

12 Hier machen wir Exerzitien im eigentlichsten Sinn. Auch die Etymologie von •Aszese" 
weist ja auf das Üben hin. 



• Schmerz mit dem schmerzerfüllten Christus " 251 

Man tritt hier in die eigentümliche ignatianische Aktivität-Passivität ein: 
Mit allen meinen Kräften und Energien arbeite und kämpfe ich aktiv für das 
Reich Gottes, in einem konkreten, mühevollen, kräftezehrenden, verzicht- 
reichen Dienst. Gleichzeitig führt mich allein der Herr, und ich werde in 
Schwierigkeiten und Leiden geraten, die ich niemals selbst gesucht habe; 
wir treten in die Passivität Jesu während seiner Passion ein, die auch die Pas- 
sivität der ignatianischen Mystik sein wird. 

Als Motiv der Kreuzesnachfolge in der Dritten Woche betont Ignatius 
mehrmals das Mitleiden: Es ist ein Motiv reiner, selbstloser Liebe; ich ver- 
gesse mich selbst und übergebe mich ganz an den anderen - das Ich ver- 
schwindet gewissermaßen. Vorher, in der aszetischen •Kreuzesvorliebe", 
war mein Motiv die Reinigung und die Vorbereitung der Wahl: Dabei suchte 
ich immer noch etwas für mich, und sei es nur mehr Heiligkeit, mehr •Voll- 
kommenheit" in der Demut (EB 167) usw. Diese doch noch ich - orientierte 
Haltung verliert sich nach und nach. Mit der Entdeckung der Liebe - seit 
dem Colloquium der Ersten Woche (EB 53) über die Bitte der Zweiten Wo- 
che (EB 104) entdeckte ich sie mehr und mehr - verlor ich meine Ungeord- 
netheiten und trete nun hier in das Mit-Leiden ein, das selbstloser, freier, rei- 
ner sein wird, vollständige Übergabe an den anderen. Doch diese Bekehrung 
ist Prozeß, lebenslanger Weg, empfangen, erbetet, gnadenhaft geschenkt. 

Die •Betrachtung zur Erlangung der Liebe" 

In der Vierten Woche kommt das Kreuz nicht mehr direkt vor. Durch die 
Mühsal (pena) des Kreuzes gelange ich zur Herrlichkeit (gloria) des neuen 
Lebens, des Reiches Gottes. Antizipierend kann ich in den Betrachtungen 
der Vierten Woche und in den •Auferstehungs-Erfahrungen" meines Lebens 
diesen Übergang erfahren, der sich im ewigen Leben vollenden wird. 

Die •Betrachtung zur Erlangung der Liebe", oft knapp •Ad-Amorem" ge- 
nannt (EB 230-237), wird Höhepunkt und Synthese dieses Exerzitien- 
Weges sein. In dieser Schlußbetrachtung finden sich Elemente aller drei 
Grundhaltungen von Kreuzesnachfolge: •Kreuzesvorliebe" findet sich nur 
noch in Andeutungen, etwa in der Formulierung •mit viel Recht und Ge- 
rechtigkeit erwägen, was ich von meiner Seite seiner göttlichen Majestät an- 
bieten und geben muß..." (EB 234); hier klingt noch Anstrengung mit, 
Übung, Selbstüberwindung, die in einem gewissen, eingeschränkten Maß 
eben ein Leben lang notwendig bleiben. •Indifferenz" ist die ganze Grund- 
haltung des Liebenden, der einfachhin selbstlos gibt (EB 231) und letztlich 
sich selbst anbietet: •Nehmt, Herr, und empfangt ..., verfügt nach Eurem 
ganzen Willen ..." (EB 234). Der so Liebende hat auf Eigenliebe, eigenes 



Stefan Kiechle 252 

Wollen und eigenes Interesse vollständig verzichtet (vgl. EB 189). •Auf- 
nahme unter das Kreuz" begegnet uns in dem, was Folge der Liebe sein 
wird: Wer über alles verfügen läßt bzw. alles weggegeben hat, hat selbst 
nichts mehr Eigenes. Wer liebt, läßt los, verzichtet. Er ist arm, entblößt - um 
dann in der gelungenen Liebesbeziehung alles wiedergeschenkt zu bekom- 
men und eben darin selig zu sein. Solche Erfahrungen werden in diesem Le- 
ben in Verhüllung, im späteren in Vollendung möglich sein. 

•Aufnahme unter das Kreuz" findet sich nochmals, in anderer Weise, im 
dritten Punkt (EB 236): •Gott müht sich und arbeitet für mich in allen ge- 
schaffenen Dingen auf dem Angesicht der Erde"; dieser Ausdruck spielt 
deutlich auf das Kreuz Jesu an. Als Antwort auf das Mühen Gottes übergebe 
ich mich nun - durch alle Widerstände, manche Verzögerungen, manche 
Brüche und •Verleugnungen" hindurch - an ihn, was dieser Vision der 
•Kreuzes-Arbeit" Gottes genau eine Entsprechung gegenüberstellt: Ich bin 
herausgefordert, aus Liebe dazu bereit zu sein, in einem mühseligen, ar- 
beitsreichen, verzichtvollen Dienst für die Mitmenschen Jesus ans Kreuz 
nachzufolgen. Christus trägt sein Kreuz, ich werde mein Kreuz tragen und 
•damit erfüllen, was an den Leiden Christi noch fehlt" (Kol 1,24), für das 
Heil der Welt13. 

Der Exerzitienprozeß 

Im Prozeß der Exerzitien können wir zusammenfassend zwei Phasen unter- 
scheiden: Vor der Wahl nimmt der Exerzitant vor allem die Haltung der 
Kreuzesvorliebe ein, um zur Indifferenz zu gelangen. Während bzw. nach 
der Wahl ist der Exerzitant von seiner Seite her in der Indifferenz und läßt 
sich vom Herrn unter das Kreuz aufnehmen. Die Wahl trennt also die bei- 
den grundsätzlich verschiedenen Phasen des Prozesses14. Die Indifferenz ist 
dabei keine Phase, sondern mehr ein Punkt, eben der Übergang von der er- 
sten zur zweiten Phase. Ziel des gesamten Weges ist nicht das Kreuz, son- 

13 Das eigentliche theologisch-spirituelle Problem ist damit erst angedeutet: Inwiefern und 
warum muß derjenige, der Christus nachfolgt, an den Leiden Christi noch etwas ergänzen 
bzw. •erfüllen"? Ist das stellvertretende Leiden Christi nicht schon •ausreichend" zur Erlö- 
sung der Welt? Was kann unser Kreuz seinem Kreuz hinzufügen? Oder noch ein Schritt wei- 
ter: Warum ist überhaupt ein Verzichten und Leiden und Kreuztragen zur Erlösung der Welt 
notwendig? Ignatius ist nicht der Theologe, der auf solche Fragen eine direkte Antwort zu ge- 
ben versucht. Im Rahmen dieses Artikels können wir nur auf die bekannten Versuche zur 
Kreuzestheologie und Soteriologie verweisen. 
14 Diese Interpretation entspricht der Intuition von G. Fessard, der die Wahl ins Zentrum der 
Exerzitien rückt und als zwei Phasen grundsätzlich ein avant und ein apres der Wahl unter- 
scheidet. Vgl. ders., La dialectique des exercices spirituels de Saint Ignace de Loyola, 2 
Bände. Paris 1956, 1966. 



•Schmerz mit dem schmerzerfüllten Christus " 253 

dem, von Seiten des Exerzitanten her, •Liebe zu erlangen": Er wird mehr 
lieben, um mehr zum Reich Gottes beizutragen. Der Weg zum Reich Gottes 
geht jedoch nur über das Kreuz, deswegen macht sich derjenige, der Chri- 
stus nachfolgt, immer mehr bereit, ein Kreuz zu tragen. Und doch ist das 
Kreuz nur Durchgang, Etappe, hin zur Herrlichkeit Gottes, und zwar zur im- 
mer größeren Herrlichkeit. 

Natürlich gibt es im konkreten Leben die beiden Phasen nicht in Reinheit. 
Die Indifferenz ist immer nur partiell erreichbar und muß im Laufe des Le- 
bens für neu zu fällende Entscheidungen immer wieder neu angestrebt und 
weiter vertieft werden. Deswegen muß auch derjenige, der seine •Lebens- 
wahlen" schon soweit vollzogen hat, daß er im Acker des Herrn arbeitet, im- 
mer wieder in die Phase der Kreuzesvorliebe zurückkehren, also aszetische 
Elemente in seinem geistlichen Leben beibehalten. Der heilige Ignatius 
selbst ist das beste Vorbild dafür, denn er hat sein ganzes Leben lang sorg- 
sam gewisse aszetische Praktiken wie das Examen beibehalten. Man kann 
so die Exerzitien auch als eine Art Lebensprozeß deuten, bei dem der Gott 
Suchende immer wieder, gleichsam spiralförmig, ähnliche Kreise dreht, da- 
bei in frühere Phasen zurückkehrt, manchmal Elemente überspringt, dafür 
wiederum Regressionen und Krisen durchmacht usw., dabei aber doch lang- 
sam und stetig, während der Krise oft unmerklich, aber später doch klar er- 
kennbar vorankommt und so seine Beziehung zu Gott, seine Liebesfähigkeit 
und seine Hingabe vertieft. Im konkreten Leben überlappen, überschneiden, 
durchdringen sich die beiden Phasen. 

Kreuzesnachfolge nach den Konstitutionen 

Die Konstitutionen des Jesuitenordens sind eine Konkretisierung des igna- 
tianischen Charismas, allerdings nur eine unter mehreren, andere wären 
etwa die Charta der Gemeinschaften Christlichen Lebens oder die Konstitu- 
tionen anderer ignatianischer Ordensgemeinschaften. 

In den Exerzitien geht es um ein Individuum, dessen •Geist" sich in einen 
Leib •inkarniert", für eine konkrete, leibhafte Hingabe in einen konkreten 
Dienst für das Reich Gottes - die Leibdimension ist im Prozeß der Exerzi- 
tien von großer Bedeutung. Die Konstitutionen der Gesellschaft Jesu the- 
matisieren nun analog den •sozialen Leib"15: In einem solchen konkreten ge- 
meinschaftlichen corpus, einer Struktur, einer Organisation inkarniert sich 
das ignatianische Charisma. Dabei ist der Text der Konstitutionen zugleich 

15 Im Wesentlichen übernehmen wir den Ansatz von D. Bertrand, Un corps pour VEsprit 
(Collection Christus No. 38). Paris 1974; wir führen ihn jedoch etwas weiter. 



Stefan Kiechle 254 

ein legislativer und ein •spiritueller" Text; dies macht seine Spannung, aber 
auch seinen Reichtum aus. Der einzelne Jesuit geht also einen doppelten 
Weg der •Inkarnation": In seinem individuellen Leib verleiblicht er seine 
persönliche Berufung, und er inkorporiert sich in den sozialen Leib •Ge- 
sellschaft Jesu". Die Teile I bis V der Konstitutionen beschreiben diesen 
doppelten Prozeß der Inkorporation, die Teile VI bis X entfalten das Leben 
dieses - im doppelten Sinn - •inkarnierten Geistes". 

Das Kreuz auf dem Weg des Jesuiten 

Der Text über das Noviziat (Teil III) erscheint deutlich aszetisch geprägt: 
Buße, Abtötung, Verzichte, Exerzitien aller Art erhalten in der Noviziats- 
ausbildung einen hohen Stellenwert. So soll der Novize z.B. auf jeden Kon- 
takt mit Personen, die schaden könnten, verzichten (K 24416), er soll die 
•Tore der Sinne hüten" (K 250), und um ihm den Hochmut auszutreiben, soll 
man ihn mit •niedrigen Dingen" demütigen (K 265). Bei den häufigen 
Bußübungen ist allerdings immer auf das rechte Maß zu achten, damit der 
Leib gesund erhalten wird. Eine solche Aszese bzw. •Kreuzesvorliebe" zielt 
immer darauf ab, die Freiheit, Indifferenz, •Ordnung", Disponibilität des 
Novizen zu fördern. 

Während der Studien (Teil IV) ist die Aszese weniger wichtig. Die Stu- 
dien sind schon Apostolat, insofern sie zum Apostolat vorbereiten und in- 
dem der Ordensstudent durch seine Tugend und seine Freude ein gutes Bei- 
spiel gibt. Die beiden Phasen des Prozesses durchdringen sich hier: Der 
Scholastiker braucht noch eine gesunde Aszese, aber gleichzeitig •lebt" er 
schon Verkündigung, Dienst, Hingabe. Im Terziat kehrt er nochmals für eine 
begrenzte Zeit in die aszetische Phase des Noviziats zurück, um sich in die- 
ser •Schule der Affekte" (Teil V, K 516) auf die endgültige Inkorporation in 
die Gesellschaft Jesu vorzubereiten. 

Nach den sog. Letzten Gelübden (ab Teil VII), der endgültigen Bindung 
an den Orden, lebt der Jesuit - so das Ideal dieser Spiritualität - ganz in der 
zweiten Phase, der selbstlosen Hingabe an den apostolischen Dienst, wofür 
er alle seine Kräfte benötigt. Die Aszese hat nur noch eine geringe, unter- 
stützende Funktion; sie hilft dem Jesuiten, sich in der Indifferenz bzw. Frei- 
heit zu bewahren. In seinem Dienst wird er Mühen, vielleicht Kämpfe, Lei- 
den, Verfolgungen durchstehen müssen - er wird das Kreuz seines Lebens 
antreffen und sich unter das Kreuz Christi aufnehmen lassen. Dieses Kreuz 
wird ihm dann allerdings auch helfen, in der Indifferenz zu bleiben. Auf 

16 Zitate nach der üblichen modernen Randnumerierung. 



•Schmerz mit dem schmerzerfüllten Christus " 255 

diese Weise kann das passiv angenommene Kreuz der zweiten Phase zum 
Mittel der - in gewissem Maß doch noch notwendigen - Aszese werden. 
Elemente der ersten Phase bleiben somit, in reduzierter und veränderter 
Form, erhalten. 

Wir können hier die vom Inkarnationsprinzip ausgehende Deutung der 
Konstitutionen ein Stück weiterführen: Das Charisma wird zu Leib, Form, 
Materie, Institution..., individuell und sozial. Dieser Prozeß konkretisiert 
sich in einfachen, demütigen, mühevollen, kräftezehrenden, aufreibenden, 
Feindschaft provozierenden Diensten: Die Inkarnation führt an ein Kreuz. 
Der Jesuit folgt hier Christus auf seinem Weg nach, wie ihn Ignatius in EB 
116 beschreibt: In einer Abstiegsbewegung inkarniert sich der Herr, um •für 
mich" am Kreuz zu sterben. Wenn ein •Geist" - ein Geist der Liebe, der 
Hingabe, also der Geist Christi! - in dieser Welt tatsächlich Fleisch wird, 
muß er durch das Kreuz hindurchgehen, um mit der Welt zur Herrlichkeit 
Gottes zu gelangen. 

Das •Kreuz" der Compania de Jesus 

Auch der •soziale Leib" als ganzer kann und wird Jesus an das Kreuz nach- 
folgen: Er muß sich immer wieder von Ungeordnetem •reinigen", etwa in 
manchmal schmerzhaften Trennungen von ungeeigneten Gliedern oder nicht 
mehr zeitgemäßen •Werken" des Leibes, auch in Verzichten, v.a. auf Macht, 
Reichtum, äußeren Erfolg, eigene Ehre. Auch dieser •Leib" muß ständig um 
seine Freiheit ringen, er bedarf somit, wenn man einen analogen Begriff bil- 
den will, einer unterstützenden Aszese. In seiner Hingabe an ein Apostolat 
wird der Leib dann manches Leiden auf sich zu nehmen haben, in den 
Mühen des konkreten Arbeitens, in Anfeindungen und Verfolgungen von 
außen, in manchen Mißerfolgen, in einem bisweilen notwendigen Sterben - 
wird er unter das Kreuz Christi aufgenommen. So geht auch dieser Leib ei- 
nen entsprechenden Weg: Er inkarniert sich in konkreten Institutionen, Wer- 
ken, Strukturen, bindet sich an bestimmte Orte, Aufgaben, Dienste. Dieser 
eine Abstiegsprozeß der Inkarnation führt ihn gewissermaßen an Kreuze; es 
handelt sich um einen Weg der Hingabe, des selbstlosen Dienens, bisweilen 
des Verzichtens und Leidens. In der Geschichte hat der Jesuitenorden, wie 
viele andere vergleichbare kirchliche •Verleiblichungen", sich nicht immer 
leicht getan, diese Berufung anzunehmen. 

Ein Wort zum Gehorsam: In der so •modernen" ignatianischen Anthropo- 
logie werden normalerweise dadurch Entscheidungen getroffen, daß der 
Entscheidungsträger seine •Regungen" unterscheidet und dann jenen folgt, 
die er als vom Geist inspiriert erkennt und die zur größeren Ehre Gottes 



Stefan Kiechle 256 

führen. Dies gilt für EntScheidungsprozesse eines Individuums, also für die 
•Wahl, ebenso wie für diejenigen eines •sozialen Leibes". Nach dieser Deu- 
tung ist die •normale" Entscheidungsweise eines ignatianisch inspirierten 
•Leibes" die deliberatio communitaria: Die Gemeinschaft versucht, in In- 
differenz wahrzunehmen, welche Regungen, Intentionen, Projekte ihr der 
Geist eingibt, •unterscheidet" diese genau und folgt jenen, von denen sie 
meint, daß sie mehr .zur Ehre Gottes beitragen. Falls nun - aus welchen 
Gründen auch immer - die Indifferenz aller Teilnehmer des Entscheidungs- 
prozesses nicht erreichbar ist oder genügende Information aller oder ein- 
fachhin die für eine gemeinschaftliche Entscheidungsfindung notwendige 
Zeit fehlt, falls eine solche deliberatio communitaria nach ignatianischen 
Kriterien also nicht möglich ist, tritt nach Ignatius eine andere Weise der 
Entscheidungsfindung in Kraft: Die Gemeinschaft •delegiert" die Entschei- 
dung an einen Oberen, dieser •unterscheidet" und •wählt" für die Gemein- 
schaft, jene nimmt seine Weisung in Vertrauen und Gehorsam an. Der Ge- 
horsam ist also nach dieser Interpretation mehr ein •Ersatzwahlprinzip", das 
man in der Not anzuwenden hat. Dies schließt allerdings keineswegs aus, 
daß in einem großen und komplexen Gebilde wie dem Jesuitenorden dieser 
Fall in der Praxis sehr häufig eintreten kann. Schon zu Lebzeiten des Igna- 
tius und erst recht in der Geschichte des Ordens wurde der Gehorsam aller- 
dings zum hauptsächlichen bzw. fast exklusiven Entscheidungsprinzip, in 
manchmal einseitiger und übertriebener Weise; dafür waren sicherlich viele 
Faktoren verantwortlich, u.a. ein zeitbedingt zu hierarchisches, autoritäres 
Kirchenmodell, das die •Modernität" der ignatianischen Anthropologie 
noch nicht genügend strukturell umsetzte. Heute werden in ignatianischen 
Gemeinschaften Entscheidungen meist nach ausführlichen Beratungen und 
Unterscheidungsprozessen gefällt und nur höchst selten vom Leiter mit Be- 
rufung auf den Gehorsam gegen die Option der Untergebenen oder der Ge- 
meinschaft durchgesetzt. Dies ist als Rückkehr bzw. Verwirklichung der ur- 
sprünglichen Inspiration sicher lobenswert. Wenn allerdings ein Jesuit - um 
bei diesem Beispiel zu bleiben - gegen seine persönlichen Interessen und 
Vorlieben vom Orden einen Arbeitsauftrag bekommt und diesen in Indiffe- 
renz als Willen Gottes annimmt und ausführt, so soll dies für ihn ein Kreuz 
sein, das er in Demut und Hingabe tragen wird. Ob ein solcher Arbeitsauf- 
trag aus einer deliberatio communitaria oder direkt von einem einzelnen 
Oberen kommt, macht letztlich für seine Verwirklichung der Nachfolge Jesu 
und seinen konkreten Dienst keinen großen Unterschied. 



•Schmerz mit dem schmerzerfüllten Christus " 257 

Kreuzesnachfolge im Leben des Ignatius 

Einige wenige biographische Züge seien hier nachgetragen; sie sollen hel- 
fen, unsere Interpretation im Leben des Gründers zu •verifizieren" und in 
unser Thema durch seine konkrete Lebensgeschichte tiefer einzudringen. 
Das Leben des Ignatius, das wir vor allem nach dem Pilgerbericht17 deuten, 
ist gleichsam Modell und Bild des ignatianischen Weges der Kreuzesnach- 
folge. 

Im Leben des Ignatius können wir zwei Phasen unterscheiden, eine mehr 
aszetische, die zweite mehr apostolische. Die aszetische Phase findet ihren 
Höhepunkt in Manresa. 

Ignatius vollzieht anfangs auch Fehlformen von Aszese, die sich als zer- 
störerisch für Leib und Persönlichkeit erweisen; seine Suizid-Gedanken sind 
das klarste Symptom dieser Tendenz (PB 19-25). Dann jedoch findet er zu 
einer reiferen Aszese, die ihn im Verlauf der Jahre zu immer größerer inne- 
rer Freiheit und Heiligkeit führt. 

Der Übergang von der ersten zur zweiten Phase geschieht auch hier 
schrittweise, in Etappen, mit Umwegen, Irrtümern, eben prozeßhaft. So hat 
Ignatius bei seiner Jerusalemfahrt zwei Intentionen, nämlich eine aszetische 
- näher bei Jesus zu sein - und eine apostolische: den Seelen zu helfen (PB 
45); bei dem späteren Jerusalemprojekt der jungen Companfa überwiegt die 
apostolische Intention bei weitem. Während der Studien in Paris bereitet 
sich Ignatius schon auf das Apostolat vor, übt jedoch gleichzeitig eine 
strenge Aszese. Hier zeigt sich ihm auch, daß beides in Konkurrenz zuein- 
ander treten kann: Seine strenge Armutspraxis und sein Betteln hindern ihn, 
im Studium voranzukommen; so muß er um des apostolischen Zieles willen 
die Aszese reduzieren (PB 74-77). 

Weg nach La Storta 

Den deutlichsten •Schub" in Richtung auf das Apostolat und die •Aufnahme 
unter das Kreuz" bekommt die junge Companfa in dem Jahr, in dem sie in 
Oberitalien auf eine mögliche Überfahrt nach Jerusalem wartet. In diesem 
Terziat ziehen sich die Gefährten zunächst zu Exerzitien und strengsten Ar- 
mutsübungen zurück. Anschließend beginnen sie, zur Übung auf den Plät- 
zen der Städte zu predigen, Katechismus zu erteilen usw. Dieses •Prakti- 

17 Der •Autobiographie" des Ignatius. Dt. Ausgabe: Der Bericht des Pilgers. Übers, und erl. 
von B. Schneider. Freiburg 1977; zitiert mit mit •PB" und Randnummer, vgl. auch Bericht 
des Pilgers. Übersetzt und kommentiert von P. Knauer. Leipzig 1990. 



Stefan Kiechle 258 

kum" hat, so berichtet etwa Rodriguez18, eine so durchschlagende Wirkung, 
daß es plötzlich zu einem eigenständigen Apostolat wird, die Kräfte der Ge- 
fährten immer mehr beansprucht und sich zu einem anstrengenden wirkli- 
chen Dienst für das Reich Gottes ausweitet. Was anfangs nur als Übung ge- 
dacht war mit dem Ziel, dem Übenden einen Nutzen, nämlich eine Erfah- 
rung, zu bringen, wird so wie von selbst verwandelt zu einem selbstlosen, 
den Übenden selbst •verzehrenden" Dienst, der sein ausschließliches Ziel in 
der Hilfe für andere hat. Hier entdecken die Gefährten ihre wahre Berufung 
und ihr zukünftiges Wirken, Arbeiten, Dienen. Anschließend gehen sie nach 
Rom, um sich vom Papst in solches Dienen senden zu lassen und so dieser 
Berufung ihre endgültige Gestalt und Konkretion zu geben. 

Die Vision von La Storta ist hierfür die •mystische" Bestätigung, ganz im 
Sinn der Dritten Woche der Exerzitien: Nach der •Wahl" einer konkreten 
Verwirklichung des Rufes Christi bestätigt Gott in einer intimen Begegnung 
diese Wahl und kündigt gleichzeitig an, daß die Zukunft ein •Kreuz" mit 
sich bringen wird. Dabei ist es Gottvater, der Ignatius unter das Kreuz sei- 
nes Sohnes aufnimmt und somit den weiteren Weg mitträgt und mitbeglei- 
tet. Das Ereignis von La Storta ist der mystische Höhepunkt der Kreuzes- 
nachfolge des Ignatius und all derer, die ihm auf seinem geistlichen Weg fol- 
gen. 

Der Übergang von der aszetischen zur mystisch-apostolischen Phase ist 
zugleich ein Übergang von der Einsamkeit des Pilgers hin zur Gemein- 
schaft: •Allein und zu Fuß" (PB 73) geht der Pilger seine Wege durch ganz 
Europa und nach Jerusalem. Schließlich beginnt er, Gefährten zu suchen, 
findet nach einigen Mißerfolgen die ersten, entdeckt somit die Beziehung, 
den Austausch, die Liebe. Wenn es das Ziel des geistlichen Weges ist, Liebe 
zu erlangen, so ist die Entdeckung der Gemeinschaft kein zufälliges und 
vielleicht für die Arbeit hilfreiches Element, sondern gehört notwendig zum 
geistlichen Weg selbst. Die Berufung muß sich nicht nur in einem individu- 
ellen Leib inkarnieren, sondern auch •sozial", in einem gemeinsamen Pro- 
jekt, in einer strukturierten und geordneten Gemeinschaft, in der Kirche. Ig- 
natius definiert in Ad-Amorem Liebe als Austausch und als Übergabe an die 
andere Person: Der Liebende wird zum Glied einer Gemeinschaft und der 
Kirche. Und die Gemeinschaft selbst kann nicht existieren, ohne daß jeder 
einzelne Eigenes und sich selbst mit den anderen •austauscht", dabei aus 
seinen Eigeninteressen herausspringt, auf Eigenes verzichtet, seine Gaben 
und letztlich sich selbst einbringt, hingibt, weggibt, absichtlos und aus rei- 
ner Liebe dient, bereit ist zum Kreuz. 

18 Eine deutsche Übersetzung seines eindrucksvollen Berichtes liegt vor: S. Rodrigues, Vom 
Werden und Wachsen der Gesellschaft Jesu. Übers, und eingel. v. J. Stierli. (= Geistl. Texte 
SJ Nr. 9). MS Frankfurt 1985. 



•Schmerz mit dem schmerzerfüllten Christus " 259 

In der ignatianischen Spiritualität führt der geistliche Weg somit, wenn 
man ihn auf das Kreuz hin befragt, über die aszetische •Kreuzesvorliebe" 
hin zu einer größeren Indifferenz, Freiheit und Disponibilität, und von dort 
über den Prozeß der Wahl zu einer •Aufnahme unter das Kreuz" im kon- 
kreten apostolischen oder einfach zwischenmenschlichen selbstlosen, hin- 
gebungsvollen Dienen. Wer liebt, muß leiden - diese uralte Menschheitser- 
fahrung findet auf dem ignatianischen Weg so ihre konkreten Formen und 
Gestalten. Trotz aller Schwierigkeiten im Umgang mit dem Kreuz und ge- 
gen alle Versuchung zur Vermeidung und Verdrängung des Kreuzes muß im 
heutigen kulturellen und geistigen Kontext dieser schwierige, aber entschei- 
dende Aspekt des christlichen Engagements festgehalten, angenommen, 
durchlebt und durchlitten werden. Dabei gilt es, zwei wesentliche Aspekte 
nochmals festzuhalten: Das Kreuz ist nicht Gegenstand oder Kriterium der 
•Wahl". Man darf den schwereren, verzichtvolleren Weg niemals als Le- 
bensinhalt oder -ziel anstreben, suchen, •wählen". Das Kreuz ist nur anzu- 
nehmen. Außerdem ist das Kreuz nicht Endstation des •Prozesses", sondern 
•nur" Durchgangsstation auf dem Weg zum eigentlichen Ziel allen mensch- 
lichen •Verlangens" und Hoffens, der immer größeren und letztlich ewigen 
österlichen Herrlichkeit Gottes. 

Deutschland und die Reformation 
in der Sicht Peter Fabers (1506-1546) 

Klaus Schatz, Frankfurt 

Globale Ausweglosigkeit - und dennoch Chancen der kleinen Schritte 

Als ich heute nach der Messe die Unterschiede zwischen den Geistern er- 
wog, die mich oft bewegt hatten, und die meine Meinung, ob ich in Deutsch- 
land Frucht bringen könne oder nicht, schwanken ließen, da vermerkte ich, 
daß wir auf keinen Fall den Worten jenes Geistes beipflichten dürfen, der al- 
les für unmöglich erklärt und immerfort Unzuträglichkeiten aufzeigt. Wir 
müssen vielmehr den Worten und Anregungen des anderen Geistes Gehör 
schenken, der die Dinge als möglich darstellt und Mut macht. So die immer 
wieder zitierten und vielleicht heute besonders aktuellen Worte aus dem Me- 
moriale Peter Fabers vom 14. Februar 1543 in Mainz1. 

1 P. Faber, Memoriale. Das Geistliche Tagebuch des ersten Jesuiten in Deutschland. Übers, 
und hrsg. v. P. Henrici. Trier 1989, Nr. 254 (203); vgl. auch Nr. 329 (250). 




