243

., Schmerz mit dem schmerzerfiillten Christus*

Zur Kreuzesnachfolge in der ignatianischen Spiritualitét!

Stefan Kiechle, Miinchen

,,Wer mein Jiinger sein will, der verleugne sich selbst, nehme sein Kreuz auf
sich und folge mir nach* (Mt 16,24). Wie verwirklicht sich dieses Schrift-
wort in der ignatianischen Spiritualitit, genauerhin im Exerzitienprozef?
Als einen Weg von der aszetischen Kreuzesvorliebe zur mystisch-apostoli-
schen Kreuzesannahme, so konnte man den ignatianischen Ansatz kurz um-
schreiben; wir wollen ihn im folgenden etwas entfalten.

Es fillt uns schwer, iiber das Thema zu sprechen. Das Kreuz verweigert
sich dem schnellen Zugriff. Vielen ist es sperrig, unertriiglich, eben Arger-
nis oder Torheit. Nur die Augen des Glaubens konnen sich ihm tastend
nihern, einzusehen versuchen, anzunehmen erbitten. Wer iiber das Kreuz
nachdenkt oder spricht, muff Widerstinde iiberwinden, letztlich seinen eige-
nen Unglauben. AuBierdem kann die Rede vom Kreuz zahlreichen Mif3ver-
stindnissen unterliegen: Mancher erinnert sich an eine falsche Kreuzesas-
zese, wie sie bis vor einigen Jahrzehnten weitverbreitet war; diese neigte
mehr dazu, das Ich, die Personlichkeit, die eigenen Bediirfnisse und Gaben
zu unterdriicken, als daf} sie die Freiheit und Entfaltung des Ichs forderte.
Andere neigen im Gegenteil dazu, das Kreuz beiseitezuschieben und — viel-
leicht in Abkehr von der fritheren einseitigen Kreuzesspiritualitdt — eine
Heilung und Ganzheitlichkeit und Harmonie im geistlichen Leben und Er-
leben unter Umgehung des Kreuzes zu suchen; die Armut, das Leiden, der
Verzicht, der Schmerz, der Tod schmecken uns nicht, und der Zeitgeist neigt
dazu, diese Anteile menschlicher Erfahrung zu tabuisieren und zu verdrin-
geu. Wir erinnern uns auch schmerzhaft, wie in der Geschichte des Abend-
landes und damit auch der Kirche das Kreuz miBSbraucht wurde: zur politi-
schen und wirtschaftlichen Unterdriickung vou Menschen, etwa in den ko-
lonialen Eroberungen, oder zu einer ichverneinenden spirituellen Piddago-
gik, die den Menschen entwiirdigen, unterwerfen, verzwecken will. Sollen
wir aufgrund dieser Schwierigkeiten besser nicht mehr vom Kreuz spre-
chen? Nun gehort nach der Schrift und der Tradition der Kirche das Kreuz

' Vorliegender Artikel stellt knapp und vereinfacht einige Grundgedanken aus der theologi-
schen Dissertation des Verfassers vor. Diese erscheint 1996 im Echter Verlag in der Reihe
»Studien zur systematischen und spirituellen Theologie®™; ihr Titel: , Kreuzesnachfolge. Eine
theologisch-anthropologische Studie zur ignatianischen Spiritualirdr®; dort ausfiihrliche
Textanalysen und weitere theologische Entfaltung der Thematik.



Stefan Kiechle 244

allerdings ins Zentrum der christlichen Botschaft und jeder christlichen Spi-
ritualitdt. Gegen die reale Versuchung, das Kreuz zu umgehen, spricht auch
- um nun auf die ignatianische Spiritualitit zuzugehen — der einfache Text-
befund des Exerzitienbuchs: Ignatius schreibt oft und immer wieder von
Leiden, Verzichten, BuBiibungen, vom Herausgehen aus der Eigenliebe und
den Eigeninteressen, von Verfolgungen, Demut, Miithen, Hingabe, Armut,
Schmerz, Kreuz, Tod ... Der Titel dieses Artikels (aus EB 2032) zitiert einen
Hohepunkt der ignatianischen Kreuzesmystik.

Wir wollen fragen, wie Ignatius , Kreuzesnachfolge* versteht, welchen
Sinn fiir ihn das Verzichten, das Leiden, die Konfrontation mit dem Ge-
kreuzigten haben. Inwiefern ist ein geistlicher ProzeB, d.h. ein Weg zu Hei-
lung und Heil, zu Friede und Gerechtigkeit, ohne ,,Kreuz* nicht méglich?
Warum kénnen wir, bzw. genauer, warum kann Gott nicht ohne ein solches
Kreuz das Unheil in uns und das Bose in der Welt iiberwinden? Die Frage
nach der Heilung des Individuums und die nach der Uberwindung des Bo-
sen sind aktueller denn je. Welche Hilfen — vielleicht gegen die Tendenzen
und Losungsversuche der Zeit — bietet hierfiir die ignatianische Spiritualitit?
Werfen wir zunéchst einen Blick in das Exerzitienbuch.

. Krenz*

Zu Beginn sind, in aller Einfachheit und Vorldufigkeit, einige Begriffe zu
kldren: Unter ,, Kreuz“ wollen wir im Zusammenhang des geistlichen Wegs
das freiwillige oder unfreiwillige, aktive oder passive, immer jedoch
schmerzliche Verzichten auf Moglichkeiten der Erfiillung von Gliick,
Freude und Lebensentfaltung verstehen; dieser Verzicht wird im Glauben an
den gekreuzigten und auferstandenen Christus und um der Forderung des
Reiches Gottes willen angenommen. Es kann sich um einen partiellen und
zeitweisen Verzicht handeln; allerdings kann dieser Verzicht sich auch so
stark ausweiten, da3 er das Gliick und das Leben selbst angreift und in ein
Sterben und in den Tod hineinfiihrt. Wer so sein Kreuz auf sich nimmt, iiber-
gibt sich glidnbig in die heilende und rettende Hand Gottes.

»Nachfolge* bedeutet in diesem Zusammenhang, daR der Christ in eine
intensive Form der Christusbeziehung eintritt; diese schlieBt eine tiefe
Gottes- und Christusbegegnung im Gebet ein, dariiberhinaus ein konkretes
»Gehen® mit Jesus, d.h. eine Lebensweise nach seinem Vorbild und eine
Ubergabe in einen konkreten Dienst, nach seinem Willen und anfgrund sei-

? Zitate des Exerzitienbuchs nach der Ubersetzung von P. Knauer (lgnatius von Loyola,
Geistliche Ubungen. Leipzig 1978), mit ,,EB“ und Randnummer.



., Schmerz mit dem schmerzerfiillten Christus 245

ner Sendung. , Kreuzesnachfolge“ will ausdriicken, daB8 dieser Weg der
Nachfolge faktisch immer Elemente eines so bestimmten Kreuzes enthalten
wird und damit zu einem ,,auf sich genommenen* und durchlittenen Verzicht
auf Leben fiihrt. Allerdings wird der Jiinger Christi, der seinem Herrn so in
das Leiden des Kreuzes folgt, ihm auch in die Herrlichkeit der Auferstehung
folgen (vgl. EB 95).

Zwel Weisen des ,,Kreuzes*

Im Exerzitienbuch féllt zunéchst auf, daB Ignatius zwei grundsatzlich ver-
schiedene Weisen vorschligt, das Kreuz zu leben. Wir beschreiben zuerst
diese Weisen, danach stellen wir in einem knappen Durchgang durch das
Exerzitienbuch fest, wo und wie diese Weisen oder Grundhaltungen vom
Exerzitanten eingenommen und ,,gelebt™ werden sollen.

Als ,, Kreuzesvorliebe“ wollen wir eine Haltung bezeichnen, in der ich in
der Nachfolge Christi aktiv und bewuft das suche und anstrebe, was schwe-
rer, verzichtvoller, miihevoller fiir mich ist. Mein ,,Verlangen* (deseo?) ist
auf eine konkrete Form dieser Nachfolge gerichtet, némlich auf die des
Kreuzes. Weil ich eine konkrete Vorliebe habe, bin ich in dieser Nachfolge-
Haltung nicht indifferent.

Als ,, Indifferenz “ bezeichnen wir — ganz mit der ignatianischen Tradition
— die Disponibilitit, sich nicht nach eigenen Vorlieben zu entscheiden, son-
dern einzig nach dem Ruf Gottes. Aus den vorgegebenen Alternativen wdéhle
ich diejenige, die mehr dem Willen Gottes entspricht, sei es die fiir mich an-
genchmere, gliicks- und lebensnihere, sei es die fiir mich schwerere, ver-
zichtvollere, kreuzgemiiere. Da die eigenen Vorlieben faktisch immer von
»ungeordneten Anhinglichkeiten® (afecciones desordenadas)* mitbestimmt
sind, folge ich nicht diesen personlichen Neigungen, sondern dem von auflen
an mich ergehenden individuellen Auftrag Gottes, der sich allerdings durch
die ,Regungen (mociones) der Seele mitteilt — was eine genaue Unter-
scheidung (discernimiento) dieser Regungen erfordert. Als Indifferenter

3 Dieser zentrale Begriff ignatianischer Anthropologie ist ins Deutsche fast uniibersetzbar.
Er meint am ehesten ein Begehren, Sehnen, Wiinschen, Wollen, welches aufgrund der leid-
vollen Erfahrung eines Mangels entsteht, stark emotional und affektiv bestimmt ist, eine
starke Wirkung auf konkrete Verhaltensweisen hat und letztlich auf eine unendliche, trans-
zendente Erfiillung bzw. Fiille hingeht. Weil der deseo auch ungeordnete, unheile, unfreie An-
teile in sich enthilt, bedarf er einer Reinigung und Befreiung: Der Christ muf} lernen, aus der
Vielzahl seiner Strebungen diejenigen auzuwdhlen, die auf Gutes und damit auf Gott hin-
fiihren. Wir iibersetzen das Wort durch das eigentlich zu weite ,,Verlangen®.

4 Zu diesem Begriff vgl. F. Meures, Sich frei machen von allen ungeordneten Anhdnglich-
keiten, in: Korrespondenz zur Spiritualitit der Exerzitien 35 (1985) 269. Wir verweisen hier
nur auf wenige, leicht zngéngliche Literatur.



Stefan Kiechle 246

habe ich somit keine konkrete Vorliebe, auch nicht die fiir das Kreuz; ich
habe nur eine Vorliebe fiir das Reich Gottes — eine ,,abstraktere* Vorliebe,
die ich in Werten wie Gerechtigkeit, Friede, N#chstenliebe usw. konkreti-
sieren muf. Fiir das Kreuz habe ich nur die Bereitschaft, es zu akzeptieren,
Zu ,tragen®.

Kreuzesnachfolge im ,,Fundament und in der Ersten Woche

Das ,,Prinzip und Fundament (EB 23) spricht zunichst vom Ziel des Men-
schen, sodann von der Verpflichtung zum rechten Gebrauch der Dinge: Was
in sich eine Attraktivitit enthilt, aber mich zum Ziel hindert, muB vermie-
den werden — es ist Siinde, wir befinden uns auf der Ebene der Ersten Wo-
che, der Reinigung von Siindhaftem. Dieses aktive Vermetden, Verzichten,
»Wegrdumen* von — bisweilen hochst attraktiven und in sich guten — Din-
gen ist , Kreuzesvorliebe®. In einem zweiten Abschnitt erlidutert der Text die
Indifferenz, und zwar in dem oben dargestellten Sinn. In den aufgefiihrten
Beispielen (Gesundheit — Krankheit, langes Leben — kurzes Leben usw.)
handelt es sich um Alternativen, von denen zwar keine zum Ziel hindert, al-
lerdings jeweils die eine angenehmer, gliicksvoller, die andere unangeneh-
mer, verzichtvoller, kreuzniher ist. Als Indifferenter bin ich bereit, in mei-
ner konkreten Lebenswahl auch die kreuzgemiBere Alternative anzuneh-
men, falls dies Gott von mir will. Wir befinden uns auf der Ebene der Zwei-
ten Woche, des ,,magis “ und der Wahl. Was hier beschrieben wird, erscheint
einfach und fast banal, ist jedoch sicherlich eine der schwersten und an-
spruchsvollsten Grundhaltungen, die ein Mensch auf dem geistlichen Weg
erstreben und erreichen kann.

Der Text des Examens erscheint uns, obwohl er auch den Aspekt des Dan-
kes enthilt, deutlich aszetisch geprédgt: Man untersucht seinen Tag auf Siin-
den hin, soll sie bereuen, sich um Besserung bemiihen; eine bewuBte und ak-
tive Konfrontation mit dem Bosen, die deutlich auf ,,Kreuzesvorliebe hin-
weist. Das Ziel der ganzen Ersten Woche ist es, sich von Siinden zu befreien
oder — in der Sprache des Ignatius — dazu zu gelangen, daB man sich kiinf-
tig nicht durch irgendeine Anhinglichkeit, die ungeordnet ist, bestimmen
148t (EB 21). Als Methode hierfiir schligt er bestimmte Ubungen vor. Hinzu
kommt die ,,Bufie” (EB 82ff.), die sich in ,,dulleren* BuBiibungen wie Geifle-
lungen, Schlafentzug und Fasten konkretisiert: Von diesen spricht man heute
kaum, fiir Ignatius spielen sie jedoch eine bedeutende Rolle. In BuBiibungen
verzichtet der Exerzitant aktiv und bewuflt auf lebensnotwendige ,,Dinge*
wie Schlaf und Nahrung, bzw. er fiigt sich aktiv korperliche Schmerzen zu.
Er sucht und ,,verlangt* ein ,Kreuz*, um sich von Ungeordnetem zu be-



., Schmerz mit dem schmerzerfiillten Christus “ 247

freien. Auch wenn Ignatius immer wieder vor Ubertreibungen warnt und zur
MiBigung ermahnts, handelt es sich in diesen Praktiken um ,,Kreuzesvor-
liecbe“. Auch im Colloquium mit dem Gekreuzigten (EB 53) konfrontiert
sich der Exerzitant aktiv mit dem Kreuz, allerdings dndert sich hier schon
die Perspektive: Er entdeckt mehr und mehr die Liebe Gottes, die sich ihm
gratis, gnadenhaft schenkt und fiir die er nichts mehr aktiv zu tun braucht,
auch wenn sie ihn in der Folge zu einem ,,Tun fiir Christus* anregen wird.

Kreuzesnachfolge in der Zweiten Woche

Die Zweite Woche beginnt programmatisch mit der Konigsruf-Betrachtung.
,,Wer mit mir kommen will, muf8 zufrieden sein, zu essen wie ich und ge-
nauso zu trinken und sich zu kleiden usw.* (EB 93, vgl. 95). Danach folgt
eine Steigerung: ,JIch will und wiinsche, und es ist mein lberlegter Ent-
schluB ..., Euch darin nachzuahmen, alle Beleidigungen, alle Schmach und
alle sowohl aktuale wie geistliche Armut zu erdulden ...“ (EB 98). Klar
driickt sich hier ,,Kreuzesvorliebe* aus. Die I"Jbung ist nach dem ignatiani-
schen Grundsatz strukturiert: mit Christus durch das Kreuz in sein Reich zu
gelangen; durch Miihsal (pena) zur Herrlichkeit (gloria)®.

Nach der Inkarnations-Betrachtung ,,steigen alle Menschen zur Holle ab*
(EB 102). Deswegen sendet die ,, Trinitdt“ die ,,zweite gottliche Person* auf
die Erde, und zwar in Armut, Miihen usw.. Und ich soll ihr darin nachfol-
gen! Nach EB 116 ist die Inkarnation ein Abstiegs-ProzeB3, bis ans Kreuz,
eine einzige Bewegung, ,,um am Kreuz zu sterben®. Jesu Eltern gehen und
miihen sich mit ihm und fiir ihn, und auch ich folge ihm darin nach.

In der Meditation der zwei Banner (EB 136-148) strebe ich bewuf3t da-
nach und bitte ausdriicklich darum, unter das Banner Christi aufgenommen
zu werden, das in Armut, Schmihungen und Demut, also einem durchaus
sehr deutlichen ,,Kreuz* besteht. Diese Bitte wiederhole ich gar in einem
dreifachen Colloquium.

5 Fiir Ignatius haben BuBiibungen in seinem eigenen Leben und in der geistlichen Unterwei-
sung anderer eine fiir uns Heutige nicht mehr nachvollziehbare und akzeptable Bedeutung,
auch wenn er in seiner zweiten Lebenshilftle sehr viel zuriickhaltender damit umgeht und im
Vergleich zu anderen Spiritualititen der Epoche als geradezu gemiBigt erscheint. Wir diirfen
m.E. unbefangen zugeben, daB hier eine spitmittelalterliche, noch deutlich neuplatonisch ge-
firbte und damit leibverachtende Tendenz von Ignatius nicht vollstandig iiberwunden ist, ob-
wohl er ja ansonsten in seiner geistlichen Lehre eine dezidiert ,,moderne®, schopfungsbezo-
gene, leibbejahende Spiritualitit entwickelt.

¢ Hierzu H. Rahner, Ignatius von Loyola als Mensch und Theologe. Freiburg 1964, bes.
283-294.



Stefan Kiechle 248

Zu Beginn der bisherigen Betrachtungen der Zweiten Woche wird immer
wieder darum gebetet, den Herrn mehr zu kennen, ihn mehr zu lieben und
ihm mehr zu folgen (EB 104); so das Ziel dieser Ubungen. Noch ist der Ex-
erzitant nicht in der ,,Wahl“. Zwischen den beiden Bannern kann es keine
Wahl geben, denn die Entscheidung gegen das Bose wurde schon gefillt,
spétestens in der Ersten Woche. Die Ubungen dieses Beginns der Zweiten
Woche bezwecken vielmehr, die Disponibilitit und die Motivation zur
Nachfolge — ndmlich Liebe — zu stirken. Dies alles ist Vorbereitung zu dem,
was man ,,Wahl“ nennt, noch nicht die Wahl selbst.

Die Ubung der ,,drei Menschengruppen* (EB 149-157) will zu einer Rei-
nigung des ,,Willens’ fijhren, hin zu mehr Indifferenz und Freiheit in Be-
zug auf die Besitztiimer. Das Thema der Armat ist fiir Ignatius von funda-
mentaler Bedeutung, und seine Begriffe ,,aktuale und »geistliche® Armut
entsprechen genau unserer Unterscheidung zwischen ,,Kreuzesvorliebe* und
»Indifferenz. In EB 157 (vgl. EB 16) gibt er einen fiir unsere Frage sehr
wichtigen Hinweis: Um zur geistlichen Armut, also Indifferenz zu gelangen,
ist es sehr niitzlich, sich fiir eine gewisse Zeit in die Haltung der aktnalen
Armut, also der Kreuzesvorliebe, zu begeben, bzw. genauer: darum zu bit-
ten, in aktuale Armut aufgenommen zu werden, denn auch diese ist
nochmals Gnade. Ziel des Prozesses ist also die Indifferenz; , Kreuzesvor-
liebe™ scheint mehr ein Mittel zu sein, um zur Indifferenz zu gelangen.

Die ,,.Drei Weisen der Demut“ (EB 164—168) sind ein zentraler Text fiir
unsere Fragestellung®: Nach der klassischen Interpretation handelt es sich
um drei Grade, also eine Art Stufenleiter, die es aufzusteigen gilt; zur Wahl
sollte man wenigstens im zweiten Grad angelangt sein, besser im dritten.
Doch wer konnte ehrlich je von sich sagen, auch nur im zweiten Grad
tatsichlich zu sein? Wire es nicht gerade ein Mangel an wahrer Demut,
wenn jemand dies behauptete? Der Text selbst spricht jedoch von drei Wei-
sen der Demut. Die erste entspricht dem ersten Teil des Fundaments und be-
findet sich gleichsam noch auBerhalb der Exerzitien. Die beiden folgenden
Weisen — so unsere These - sind parallel zu verstehen, die zweite entspricht

»Indifferenz®, die dritte , Kreuzesvorliebe. In der Wahl nun soll man sich,
7, Wille” versteht Ignatius im klassischen, nicht im modernen Sinn. Fiir die Antike und das
Mittelalter, v.a. in der augustinischen Linie, umfaBt die voluntas auch den affektiven Bereich,
meint also das ganze Streben der Seele, des Herzens, des Gefiihls; eine »gereinigte* und da-
mit auf das Gute hin ausgerichtete voluntas kann daher mit der ,,Liebe“ identifiziert werden.
Der ignatianische Primat des Willens ist daher keinesfalls ein moderner ,,Voluntarismus*, bei
dem ein rein verstandesmiBig konzipierter ,,Wille* in einen Antagonismus und eine Vorherr-
schaft gegeniiber dem Herzen und dem Gefithl gesetzt wird, also der ,,Kopf* den ,,Bauch® do-
miniert. Terminologisch muf Ignatius heute mit &uBerster Wachsamkeit gelesen werden; der
hermeneutische Abstand ist gréBer, als es auf den ersten Blick erscheinen mag.

& Wesentliche Einsichten dazu finden sich bei E. Kunz, Die drei Weisen der Demut in den
Exerzitien des hl. Ignatius von Loyola, in: GuL 42 (1969) 280-301.



., Schmerz mit dem schmerzerfiillten Christus“ 249

so gut wie moglich, in der zweiten Weise befinden, nicht jedoch in der drit-
ten. Die dritte ist mehr eine Weise der Vorbereitung der Wahl; Kreuzesvor-
liebe dient dazu, sich indifferent zu machen (vgl. EB 23). Wir nehmen diese
Haltung nur fur eine gewisse Zeit ein, als eine Ubung, unter gewissen Be-
dingungen®. Die ignatianische ,,Einschrankung* der dritten Weise (,,wenn
der Lobpreis und die Ehre der gottlichen Majestit gleich ist“1%) ist in der
klassischen Interpretation nicht verstehbar: Wieso sollte auf dem ,,héheren
Grad“ die Ehre Gottes gleich sein? Fiir uns wird diese Klausel verstehbar:
Solange ich noch nicht gewihlt habe, die Wahl-Alternativen also noch offen
sind, solange erscheint mir fiir alle Alternativen die Ehre Gottes noch
»gleich; in dieser Zeit kann ich mich — noch — in die dritte Weise der De-
mut begeben, um zu mehr Indifferenz zu gelangen. In der Wahl selbst ist
diese Haltung dann nicht mehr moglich, denn dort suche ich die grofere
Ehre Gottes!'!.

Kreuzesnachfolge in der Wahl

Die Texte und Hinweise zur Wahl schlagen als ausschlieBliche Haltung In-
differenz vor, niemals Kreuzesvorliebe. Man kann das Kreuz nicht
,,wihlen®, es ist kein Kriterium des zu Wihlenden; niemals soll der Exerzi-
tant das Schwerere und Hirtere, die Miithen und Leiden, die Armut (als frei-
willigen Gang in Entbehrungen, Verzichte), das Sterben und den Tod
wihlen. Fiir Ignatius ist einziges und auch vollig ausreichendes und klares
Wahlkriterium die groBere Ehre Gottes, also ein ,,magis“ an Frieden, Ge-
rechtigkeit, Freiheit, Freude ..., paulinisch gesprochen: an Glaube, Hoffnung
und Liebe. DaB die Wahl eines konkreten Dienstes und einer konkreten Hin-
gabe fiir diese groBere Ehre Gottes dann auch zu einem , Kreuz“ fiihren
kann, ergibt sich von selbst. Dieses ist jedoch in Indifferenz anzunehmen,

9 Ignatius warnt immer wieder vor einer ungeordneten Kreuzesvorliebe, die nur die eigene
Ehre, vielleicht die der Heldenhaftigkeit, oder auch eine Selbstzerstorung anstrebt. In diesem
Znsammenhang ist auf seine ausgefeilte Lehre der Unterscheidung der Geister zu verweisen;
etwa die eitle Ruhmsucht (vana gloria, EB 322, 351) oder die ,,Versuchung unter dem Schein
des Guten* (EB 332) konnen zu einer solchen falschen, weil ungeordneten Kreuzesvorliebe
fithren.

10 EB 167; Hervorhebung von mir. Ahnliche Einschrdnkungen gibt es im Exerzitienbuch im-
mer dann, wenn Ignatius zur Kreuzesvorliebe auffordert; z.B. EB 98, 146 (,,... wenn seiner
gottlichen Majestit damit gedient ist und sie sie erwihlen will ...), 147 (,,... wenn ich sie nur
ohne irgend jemandes Siinde erdulden kann...“), 155 (,,... wenn nicht allein der Dienst fiir Gott
sie bewegt ...*), 157.

11 Die dritte Weise wird dennoch die ,,perfekteste” genannt, weil sie als Demut noch radika-
ler, groBer, vollkommener ist. Allerdings ist ja die Demut nicht Ziel des menschlichen Da-
seins, sondern wiederum nur Mittel, das dann zu gebrauchen ist, wenn es hilft. Ziel ist allein
die groflere Ehre Gottes.



Stefan Kiechle 250

nicht zu wihlen — wie ja auch Jesus selbst sein Kreuz ,,nur* annahm! Es ist
zumindest erstaunlich, da in der Vergangenheit Ignatius hier immer wieder
falsch interpretiert wurde.

Der Sinn von ,,Kreuzesvorliebe“ kann nun noch einmal klarer aufschei-
nen. Der klassische Begriff der Aszese findet hier, richtig verstanden, eine
Entsprechung. Um die ungeordnete Anhinglichkeit loszuwerden bzw. um
sich von ihr zamindest nicht mehr bestimmen zu lassen, verzichte ich fiir
eine bestimmte Zeit und unter bestimmten Bedingungen auch auf die Erfiil-
lung des parallelen ,,geordneten‘ Affektes. Um aus dem einen Extrem her-
auszukommen, neige ich mich zur Ubung'? eine Zeitlang zum anderen Ex-
trem hiniiber. Mein einziges Ziel ist es jedoch, zur rechten Mitte zwischen
den Extremen zu gelangen, d.h. zur Indifferenz, denn nur als Indifferenter
kann ich eine gesunde und richtige Wahl treffen. Wenn ich zuviel ,,Anhiing-
lichkeit* an ,,Welt* habe — und wer hat das nicht? —, mu8 ich fiir eine Zeit-
lang die Welt verachten, um sie nachher recht, d.h. indifferent, als Mittel zu
gebrauchen, zur groBeren Ehre Gottes. Vgl. noch einmal EB 16, 157, 213.

Eine dritte Weise des ,,Krenzes*

In der Dritten Woche indert sich etwas; unser bisheriges Interpretations-
Schema ,.funktioniert” nicht mehr recht. Zwar betrachte ich den Gekreuzig-
ten und konfrontiere mich bewuft mit dem Kreuz, aber nicht mehr in einem
aktiven Streben danach, sondern auf eine eigentiimlich passive Weise. Der
Wahlvorgang ist im Wesentlichen beendet, ich suche nun eine Bestitigung,
aber in anderer Perspektive. Ich betrachte, wie ich in der Zukunft meine
Wahl in einem konkreten Dienst fiir das Reich Gottes realisieren werde; falls
Gott mich zu einem ,,Kreuz*“ fiihrt, akzeptiere ich dies. Wir wollen dies als
eine dritte Haltung von Kreuzesnachfolge beschreiben: ,, Aufnahme unter
das Kreuz*; der Herr empfingt mich unter seinem Kreuz, aber nicht ich er-
wihle ihn, sondern er mich. Er kann mich unter ein Kreuz aufnehmen oder
auch nicht. De facto — so lehrt schon die Erfahrung der Geschichte — wird er
mich unter sein Kreuz fiihren; dies deswegen, weil ein aus Liebe geleisteter
Dienst am Mitmenschen — fiir Gerechtigkeit und Frieden — in einer von der
Siinde verzerrten Welt notwendig eine miihselige und entbehrungsreiche Ar-
beit sein wird und weil dieser Dienst notwendig die Feindschaft und Ag-
gression derer hervorrufen wird, die von Ungerechtigkeit und Unfrieden
profitieren.

12 Hier machen wir Exerzitien im eigentlichsten Sinn. Auch die Etymologie von ,,Aszese*
weist ja auf das Uben hin.



., Schmerz mit dem schmerzerfiillten Christus* 251

Man tritt hier in die eigentiimliche ignatianische Aktivitat-Passivitét ein:
Mit allen meinen Kriiften und Energien arbeite und kidmpfe ich aktiv fiir das
Reich Gottes, in einem konkreten, miihevollen, kriftezehrenden, verzicht-
reichen Dienst. Gleichzeitig fiihrt mich allein der Herr, und ich werde in
Schwierigkeiten und Leiden geraten, die ich niemals selbst gesucht habe;
wir treten in die Passivitit Jesu withrend seiner Passion ein, die auch die Pas-
sivitdt der ignatianischen Mystik sein wird.

Als Motiv der Kreuzesnachfolge in der Dritten Woche betont Ignatins
mehrmals das Mitleiden: Es ist ein Motiv reiner, selbstloser Liebe; ich ver-
gesse mich selbst und iibergebe mich ganz an den anderen — das Ich ver-
schwindet gewissermaBen. Vorher, in der aszetischen ., Kreuzesvorliebe*,
war mein Motiv die Reinigung und die Vorbereitung der Wahl: Dabei suchte
ich immer noch etwas fiir mich, und sei es nur mehr Heiligkeit, mehr ,,Voll-
kommenheit” in der Demut (EB 167) usw. Diese doch noch ich — orientierte
Haltung verliert sich nach und nach. Mit der Entdeckung der Liebe — seit
dem Colloquium der Ersten Woche (EB 53) iiber die Bitte der Zweiten Wo-
che (EB 104) entdeckte ich sie mehr und mehr — verlor ich meine Ungeord-
netheiten und trete nun hier in das Mit-Leiden ein, das selbstloser, freier, rei-
ner sein wird, vollstindige Ubergabe an den anderen. Doch diese Bekehrung
ist Prozef, lebenslanger Weg, empfangen, erbetet, gnadenhaft geschenkt.

Die ,,Betrachtung zur Erlangung der Liebe*

In der Vierten Woche kommt das Kreuz nicht mehr direkt vor. Durch die
Miihsal (pena) des Kreuzes gelange ich zur Herrlichkeit (gloria) des neuen
Lebens, des Reiches Gottes. Antizipierend kann ich in den Betrachtungen
der Vierten Woche und in den ,,Auferstehungs-Erfahrungen® meines Lebens
diesen Ubergang erfahren, der sich im ewigen Leben vollenden wird.

Die ,,Betrachtung zur Erlangung der Liebe®, oft knapp ,,Ad-Amorem* ge-
nannt (EB 230-237), wird Hohepunkt und Synthese dieses Exerzitien-
Weges sein. In dieser SchluBbetrachtung finden sich Elemente aller drei
Grundhaltungen von Kreuzesnachfolge: , Kreuzesvorliebe* findet sich nur
noch in Andeutungen, etwa in der Formulierung ,mit viel Recht und Ge-
rechtigkeit erwigen, was ich von meiner Seite seiner gottlichen Majestit an-
bieten und geben muB...“ (EB 234); hier klingt noch Anstrengung mit,
Ubung, Selbstiiberwindung, die in einem gewissen, eingeschrinkten Mal3
eben ein Leben lang notwendig bleiben. , Indifferenz* ist die ganze Grund-
haltung des Liebenden, der einfachhin selbstlos gibt (EB 231) und letztlich
sich selbst anbietet: ,,Nehmt, Herr, und empfangt ..., verfiigt nach Eurem
ganzen Willen ...“ (EB 234). Der so Liebende hat anf Eigenliebe, eigenes



Stefan Kiechle 252

Wollen und eigenes Interesse vollstindig verzichtet (vgl. EB 189). ,, Auf-
nahme unter das Krenz“ begegnet uns in dem, was Folge der Liebe sein
wird: Wer iiber alles verfiigen 148t bzw. alles weggegeben hat, har selbst
nichts mehr Eigenes. Wer liebt, 148t los, verzichtet. Er ist arm, entbléBt — um
dann in der gelungenen Liebesbeziehung alles wiedergeschenkt zu bekom-
men und eben darin selig zv sein. Solche Erfahrungen werden in diesem Le-
ben in Verhiillung, im spiteren in Vollendung méglich sein.

»Aufnahme unter das Kreuz* findet sich nochmals, in anderer Weise, im
dritten Punkt (EB 236): ,,Gott miiht sich und arbeitet fiir mich in allen ge-
schaffenen Dingen auf dem Angesicht der Erde; dieser Ausdruck spielt
deutlich auf das Kreuz Jesu an. Als Antwort auf das Mithen Gottes iibergebe
ich mich nun — durch alle Widerstinde, manche Verzogerungen, manche
Briiche und ,,Verleugnungen“ hindurch — an ihn, was dieser Vision der
»Kreuzes-Arbeit” Gottes genau eine Entsprechung gegeniiberstellt: Ich bin
herausgefordert, aus Liebe dazu bereit zu sein, in einem miihseligen, ar-
beitsreichen, verzichtvollen Dienst fiir die Mitmenschen Jesus ans Krenz
nachzufolgen. Christus trédgt sein Kreuz, ich werde mein Kreuz tragen und
»damit erfiillen, was an den Leiden Christi noch fehlt* (Kol 1,24), fiir das
Heil der Welt!3,

Der Exerzitienprozef}

Im ProzeB der Exerzitien konnen wir zusammenfassend zwei Phasen unter-
scheiden: Vor der Wahl nimmt der Exerzitant vor allem die Haltung der
Kreuzesvorliebe ein, um zur Indifferenz zu gelangen. Wihrend bzw. nach
der Wahl ist der Exerzitant von seiner Seite her in der Indifferenz und 148t
sich vom Herrn unter das Kreuz aufnehmen. Die Wahl trennt also die bei-
den grundsitzlich verschiedenen Phasen des Prozesses!4. Die Indifferenz ist
dabei keine Phase, sondern mehr ein Punkt, eben der Ubergang von der er-
sten zur zweiten Phase. Ziel des gesamten Weges ist nicht das Kreuz, son-

3 Das eigentliche theologisch-spirituelle Problem ist damit erst angedeutet: Inwiefern nnd
warnm muf derjenige, der Christus nachfolgt, an den Leiden Christi noch etwas erginzen
bzw. ,.erfiillen“? Ist das stellvertretende Leiden Christi nicht schon ,ansreichend” zar Erlo-
sung der Welt? Was kann unser Kreuz seinem Krenz hinzafiigen? Oder noch ein Schritt wei-
ter: Warum ist iiberhaupt ein Verzichten und Leiden und Kreuztragen zur Erldsung der Welt
notwendig? Ignatius ist nicht der Theologe, der anf solche Fragen eine direkte Antwort zn ge-
ben versucht. Im Rahmen dieses Artikels kinnen wir nur auf die bekannten Versuche zur
Kreuzestheologie und Soteriologie verweisen.

'* Diese Interpretation entspricht der Intition von G. Fessard, der die Wahl ins Zentrum der
Exerzitien riickt und als zwei Phasen grundsitzlich ein avant und ein aprés der Wahl nnter-
scheidet. Vgl. ders., La dialectique des exercices spirituels de Saint Ignace de Loyola, 2
Binde. Paris 1956, 1966.



,,Schmerz mit dem schmerzerfiillten Christus“ 253

dern, von Seiten des Exerzitanten her, ,Liebe zu erlangen*: Er wird mehr
lieben, um mehr zum Reich Gottes beizutragen. Der Weg zum Reich Gottes
geht jedoch nur iiber das Kreuz, deswegen macht sich derjenige, der Chri-
stus nachfolgt, immer mehr bereit, ein Kreuz zu tragen. Und doch ist das
Kreuz nur Durchgang, Etappe, hin zur Herrlichkeit Gottes, und zwar zur im-
mer grofleren Herrlichkeit.

Natiirlich gibt es im konkreten Leben die beiden Phasen nicht in Reinheit.
Die Indifferenz ist immer nur partiell erreichbar und muf im Laufe des Le-
bens fiir neu zuo fillende Entscheidungen immer wieder neu angestrebt und
weiter vertieft werden. Deswegen muf3 auch derjenige, der seine ,,Lebens-
wahlen“ schon soweit vollzogen hat, daB} er im Acker des Herrn arbeitet, im-
mer wieder in die Phase der Kreuzesvorliebe zuriickkehren, also aszetische
Elemente in seinem geistlichen Leben beibehalten. Der heilige Ignatius
selbst ist das beste Vorbild dafiir, denn er hat sein ganzes Leben lang sorg-
sam gewisse aszetische Praktiken wie das Examen beibehalten. Man kann
so die Exerzitien auch als eine Art Lebensprozel deuten, bei dem der Gott
Suchende immer wieder, gleichsam spiralférmig, dhnliche Kreise dreht, da-
bei in frithere Phasen zuriickkehrt, manchmal Elemente iiberspringt, dafiir
wiederum Regressionen und Krisen durchmacht usw., dabei aber doch lang-
sam und stetig, wihrend der Krise oft unmerklich, aber spiter doch klar er-
kennbar vorankommt und so seine Beziehung zu Gott, seine Liebesfahigkeit
und seine Hingabe vertieft. Im konkreten Leben iiberlappen, liberschneiden,
durchdringen sich die beiden Phasen.

Kreuzesnachfolge nach den Konstitutionen

Die Konstitutionen des Jesuitenordens sind eine Konkretisierung des igna-
tianischen Charismas, allerdings nur eine unter mehreren, andere wiren
etwa die Charta der Gemeinschaften Christlichen Lebens oder die Konstitu-
tionen anderer ignatianischer Ordensgemeinschaften.

In den Exerzitien geht es um ein Individoum, dessen ,,Geist” sich in einen
Leib ,,inkarniert“, fiir eine konkrete, leibhafte Hingabe in einen konkreten
Dienst fiir das Reich Gottes — die Leibdimension ist im Proze3 der Exerzi-
tien von groBer Bedeutung. Die Konstitutionen der Gesellschaft Jesu the-
matisieren nun analog den ,,sozialen Leib*!>: In einem solchen konkreten ge-
meinschaftlichen corpus, einer Struktur, einer Organisation inkarniert sich
das ignatianische Charisma. Dabei ist der Text der Konstitutionen zugleich

15 Im Wesentlichen iibernehmen wir den Ansatz von D. Bertrand, Un corps pour I’Esprit
(Collection Christus No. 38). Paris 1974; wir fiihren ihn jedoch etwas weiter.



Stefan Kiechle 254

ein legislativer und ein ,,spiritueller Text; dies macht seine Spannung, aber
auch seinen Reichtum aus. Der einzelne Jesuit geht also einen doppelten
Weg der ,Inkarnation: In seinem individuellen Leib verleiblicht er seine
personliche Berufung, und er inkorporiert sich in den sozialen Leib ,,Ge-
sellschaft Jesu*. Die Teile 1 bis V der Konstitutionen beschreiben diesen
doppelten Prozef der Inkorporation, die Teile VI bis X entfalten das Leben
dieses — im doppelten Sinn — ,inkarnierten Geistes*.

Das Kreuz auf dem Weg des Jesuiten

Der Text iliber das Noviziat (Teil 1II) erscheint deutlich aszetisch geprigt:
Bufle, Abt6tung, Verzichte, Exerzitien aller Art erhalten in der Noviziats-
ausbildung einen hohen Stellenwert. So soll der Novize z.B. auf jeden Kon-
takt mit Personen, die schaden konnten, verzichten (K 244'9), er soll die
,» Tore der Sinne hiiten* (K 250), und um ihm den Hochmut auszutreiben, soll
man ihn mit ,niedrigen Dingen” demiitigen (K 265). Bei den hiufigen
BuBiibungen ist allerdings immer auf das rechte MaB zu achten, damit der
Leib gesund erhalten wird. Eine solche Aszese bzw. , Kreuzesvorliebe* zielt
immer darauf ab, die Freiheit, Indifferenz, ,,Ordnung®, Disponibilitidt des
Novizen zu férdern.

Wihrend der Studien (Teil 1V) ist die Aszese weniger wichtig. Die Stu-
dien sind schon Apostolat, insofern sie zum Apostolat vorbereiten und in-
dem der Ordensstudent durch seine Tugend und seine Freude ein gutes Bei-
spiel gibt. Die beiden Phasen des Prozesses durchdringen sich hier: Der
Scholastiker braucht noch eine gesunde Aszese, aber gleichzeitig ,,Jebt* er
schon Verkiindigung, Dienst, Hingabe. Im Terziat kehrt er nochmals fiir eine
begrenzte Zeit in die aszetische Phase des Noviziats zuriick, um sich in die-
ser ,,Schule der Affekte” (Teil V, K 516) auf die endgiiltige Inkorporation in
die Gesellschaft Jesu vorzubereiten.

Nach den sog. Letzten Geliibden (ab Teil VII), der endgiiltigen Bindung
an den Orden, lebt der Jesuit — so das Ideal dieser Spiritualitiit — ganz in der
zweiten Phase, der selbstlosen Hingabe an den apostolischen Dienst, wofiir
er alle seine Krifte benotigt. Die Aszese hat nur noch eine geringe, unter-
stiitzende Funktion; sie hilft dem Jesuiten, sich in der Indifferenz bzw. Frei-
heit zu bewahren. In seinem Dienst wird er Miihen, vielleicht Kimpfe, Lei-
den, Verfolgungen durchstehen miissen — er wird das Kreuz seines Lebens
antreffen und sich unter das Kreuz Christi aufnehmen lassen. Dieses Kreuz
wird ihm dann allerdings auch helfen, in der Indifferenz zu bleiben. Auf

16 Zilale nach der {iblichen modernen Randnumerierung.



»Schmerz mit dem schmerzerfiillten Christus“ 255

diese Weise kann das passiv angenommene Kreuz der zweiten Phase zum
Mittel der — in gewissern MaB doch noch notwendigen — Aszese werden.
Elemente der ersten Phase bleiben somit, in reduzierter und verinderter
Form, erhalten.

Wir kénnen hier die vom Inkarnationsprinzip ausgehende Deutung der
Konstitutionen ein Stiick weiterfiihren: Das Charisma wird zu Leib, Form,
Materie, Institution..., individuell und sozial. Dieser ProzeB konkretisiert
sich in einfachen, demiitigen, miihevollen, kriftezehrenden, aufreibenden,
Feindschaft provozierenden Diensten: Die Inkarnation fiihrt an ein Kreuz.
Der Jesuit folgt hier Christus auf seinem Weg nach, wie ihn Ignatius in EB
116 beschreibt: In einer Abstiegsbewegung inkarniert sich der Herr, um , fiir
mich“ am Kreuz zu sterben. Wenn ein ,,Geist” — ein Geist der Liebe, der
Hingabe, also der Geist Christi! — in dieser Welt tatséchlich Fleisch wird,
muB er durch das Kreuz hindurchgehen, um mit der Welt zur Herrlichkeit
Gottes zn gelangen.

Das ,,Kreuz* der Compaiifa de Jesis

Auch der ,soziale Leib* als ganzer kann und wird Jesus an das Kreuz nach-
folgen: Er muB sich immer wieder von Ungeordnetem ,reinigen®, etwa in
manchmal schmerzhaften Trennungen von ungeeigneten Gliedern oder nicht
mehr zeitgemiBen ,,Werken“ des Leibes, auch in Verzichten, v.a. auf Macht,
Reichtum, duBeren Erfolg, eigene Ehre. Auch dieser ,,Leib® muf stéindig um
seine Freiheit ringen, er bedarf somit, wenn man einen analogen Begriff bil-
den will, einer unterstiitzenden Aszese. In seiner Hingabe an ein Apostolat
wird der Leib dann manches Leiden auf sich zuo nehmen haben, in den
Miihen des konkreten Arbeitens, in Anfeindungen und Verfolgungen von
auBen, in manchen MiBerfolgen, in einem bisweilen notwendigen Sterben —
wird er unter das Kreuz Christi aufgenommen. So geht auch dieser Leib ei-
nen entsprechenden Weg: Er inkarniert sich in konkreten Institutionen, Wer-
ken, Strukturen, bindet sich an bestimmte Orte, Aufgaben, Dienste. Dieser
eine Abstiegsprozef3 der Inkarnation fiihrt ihn gewissermaBen an Kreuze; es
handelt sich um einen Weg der Hingabe, des selbstlosen Dienens, bisweilen
des Verzichtens und Leidens. In der Geschichte hat der Jesuitenorden, wie
viele andere vergleichbare kirchliche ,,Verleiblichungen®, sich nicht immer
leicht getan, diese Berufung anzunehmen.

Ein Wort zum Gehorsam: In der so ,,modernen* ignatianischen Anthropo-
logie werden normalerweise dadurch Entscheidungen getroffen, da3 der
Entscheidungstriger seine ,,Regungen® unterscheidet und dann jenen folgt,
die er als vom Geist inspiriert erkennt und die zur gréBeren Ehre Gottes



Stefan Kiechle 256

fiihren. Dies gilt fiir Entscheidungsprozesse eines Individuums, also fiir die
,»Wahl, ebenso wie fiir diejenigen eines ,,sozialen Leibes*. Nach dieser Deu-
tung ist die ,,normale“ Entscheidungsweise eines ignatianisch inspirierten
,Leibes® die deliberatio communitaria: Die Gemeinschaft versucht, in In-
differenz wahrzunehmen, welche Regungen, Intentionen, Projekte ihr der
Geist eingibt, ,,unterscheidet diese genau und folgt jenen, von denen sie
meint, dafl sie mehr.zor Ehre Gottes beitragen. Falls nun — aus welchen
Griinden auch immer — die Indifferenz aller Teilnehmer des Entscheidungs-
prozesses nicht erreichbar ist oder geniigende Information aller oder ein-
fachhin die fiir eine gemeinschaftliche Entscheidungsfindung notwendige
Zeit fehlt, falls eine solche deliberatio communitaria nach ignatianischen
Kriterien also nicht moglich ist, tritt nach Ignatius eine andere Weise der
Entscheidungsfindung in Kraft: Die Gemeinschaft ,delegiert die Entschei-
dung an einen Oberen, dieser ,,unterscheidet* und ,,wihlt* fiir die Gemein-
schaft, jene nimmt seine Weisung in Vertrauen und Gehorsam an. Der Ge-
horsam ist also nach dieser Interpretation mehr ein ,,Ersatzwahlprinzip*, das
man in der Not anzuwenden hat. Dies schliefit allerdings keineswegs aus,
daB in einem groBen und komplexen Gebilde wie dem Jesuitenorden dieser
Fall in der Praxis sehr hiufig eintreten kann. Schon zu Lebzeiten des Igna-
tius und erst recht in der Geschichte des Ordens wurde der Gehorsam aller-
dings zum hauptsidchlichen bzw. fast exklusiven Entscheidungsprinzip, in
manchmal einseitiger und iibertriebener Weise; dafiir waren sicherlich viele
Faktoren verantwortlich, u.a. ein zeitbedingt zu hierarchisches, autoritiires
Kirchenmodell, das die ,Modernitit“ der ignatianischen Anthropologie
noch nicht geniigend strukturell umsetzte. Heute werden in ignatianischen
Gemeinschaften Entscheidungen meist nach ausfiihrlichen Beratungen und
Unterscheidungsprozessen gefillt und nur hichst selten vom Leiter mit Be-
rufung auf den Gehorsam gegen die Option der Untergebenen oder der Ge-
meinschaft durchgesetzt. Dies ist als Riickkehr bzw. Verwirklichung der ur-
spriinglichen Inspiration sicher lobenswert. Wenn allerdings ein Jesuit — um
bei diesem Beispiel zu bleiben — gegen seine persdnlichen Interessen und
Vorlieben vom Orden einen Arbeitsauftrag bekommt und diesen in Indiffe-
renz als Willen Gottes annimmt und ausfiihrt, so soll dies fiir ihn ein Kreuz
sein, das er in Demut und Hingabe tragen wird. Ob ein solcher Arbeitsauf-
trag aus einer deliberatio communitaria oder direkt von einem einzelnen
Oberen kommt, macht letztlich fiir seine Verwirklichung der Nachfolge Jesu
und seinen konkreten Dienst keinen groBen Unterschied.



»Schmerz mit dem schmerzerfiillten Christus 257

Kreuzesnachfolge im Leben des Ignatius

Einige wenige biographische Ziige seien hier nachgetragen; sie sollen hel-
fen, unsere Interpretation im Leben des Griinders zu ,,verifizieren” und in
unser Thema durch seine konkrete Lebensgeschichte tiefer einzudringen.
Das Leben des Ignatius, das wir vor allem nach dem Pilgerbericht!” deuten,
ist gleichsam Modell und Bild des ignatianischen Weges der Kreuzesnach-
folge.

Im Leben des Ignatius kénnen wir zwei Phasen unterscheiden, eine mehr
aszetische, die zweite mehr apostolische. Die aszetische Phase findet ihren
Hohepunkt in Manresa.

Ignatius vollzieht anfangs auch Fehlformen von Aszese, die sich als zer-
storerisch fiir Leib und Persénlichkeit erweisen; seine Suizid-Gedanken sind
das klarste Symptom dieser Tendenz (PB 19-25). Dann jedoch findet er zu
einer reiferen Aszese, die ihn im Verlauf der Jahre zu immer groBerer inne-
rer Freiheit und Heiligkeit fiihrt.

Der Ubergang von der ersten zur zweiten Phase geschieht auch hier
schrittweise, in Etappen, mit Umwegen, Irrtiimern, eben prozefihaft. So hat
Ignatius bei seiner Jerusalemfahrt zwei Intentionen, némlich eine aszetische
— ndher bei Jesus zu sein — und eine apostolische: den Seelen zu helfen (PB
45); bei dem spiteren Jerusalemprojekt der jungen Compafiia {iberwiegt die
apostolische Intention bei weitem. Wihrend der Studien in Paris bereitet
sich Ignatius schon auf das Apostolat vor, iibt jedoch gleichzeitig eine
strenge Aszese. Hier zeigt sich ihm auch, daf} beides in Konkurrenz zuein-
ander treten kann: Seine strenge Armutspraxis und sein Betteln hindern ihn,
im Studium voranzukommen; so muf} er um des apostolischen Zieles willen
die Aszese reduzieren (PB 74-77).

Weg nach La Storta

Den deutlichsten ,,Schub* in Richtung auf das Apostolat und die ,,Aufnahme
unter das Kreuz** bekommt die junge Compafiia in dem Jahr, in dem sie in
Oberitalien auf eine mogliche Uberfahrt nach Jerusalem wartet. In diesem
Terziat ziehen sich die Gefihrten zunidchst zu Exerzitien und strengsten Ar-
mutsiibungen zuriick. AnschlieBend beginnen sie, zur Ubung auf den Plit-
zen der Stddte zu predigen, Katechismus zu erteilen usw. Dieses ,,Prakti-

'7 Der ,,Autobiographie* des Ignatius. Dt. Ausgabe: Der Bericht des Pilgers. Ubers. und erl.
von B. Schnc;.ider. Freiburg 1977; zitiert mit mit ,,PB“ und Randnummer, vgl. auch Bericht
des Pilgers. Ubersetzt und kommentiert von P. Knauer. Leipzig 1990.



Stefan Kiechle 258

kum* hat, so berichtet etwa Rodriguez!®, eine so durchschlagende Wirkung,
daf} es plotzlich zu einem eigenstindigen Apostolat wird, die Krifte der Ge-
fahrten immer mehr beansprucht und sich zu einem anstrengenden wirkli-
chen Dienst fiir das Reich Gottes ausweitet. Was anfangs nur als Ubung ge-
dacht war mit dem Ziel, dem Ubenden einen Nutzen, nimlich eine Erfah-
rung, zu bringen, wird so wie von selbst verwandelt zn einem selbstlosen,
den Ubenden selbst ,,verzehrenden® Dienst, der sein ausschlieBliches Ziel in
der Hilfe fiir andere hat. Hier entdecken die Geféhrten ihre wahre Berufung
und ibr zukiinftiges Wirken, Arbeiten, Dienen. AnschlieBend gehen sie nach
Rom, um sich vom Papst in solches Dienen senden zu lassen und so dieser
Berufung ihre endgiiltige Gestalt und Konkretion zu geben.

Die Vision von La Storta ist hierfiir die ,,mystische* Bestatigung, ganz im
Sinn der Dritten Woche der Exerzitien: Nach der ,,Wahl* einer konkreten
Verwirklichung des Rufes Christi bestétigt Gott in einer intimen Begegnung
diese Wahl und kiindigt gleichzeitig an, dal die Zukunft ein ,Kreuz* mit
sich bringen wird. Dabei ist es Gottvater, der Ignatius unter das Kreuz sei-
nes Sohnes aufnimmt und somit den weiteren Weg mittrigt und mitbeglei-
tet. Das Ereignis von La Storta ist der mystische Hohepunkt der Kreuzes-
nachfolge des Ignatius und all derer, die ihm auf seinem geistlichen Weg fol-
gen.

Der Ubergang von der aszetischen zur mystisch-apostolischen Phase ist
zugleich ein Ubergang von der Einsamkeit des Pilgers hin zur Gemein-
schaft: ,,Allein und zu Fuf3** (PB 73) geht der Pilger seine Wege durch ganz
Europa und nach Jerusalem. Schliefllich beginnt er, Gefidhrten zu suchen,
findet nach einigen Miflerfolgen die ersten, entdeckt somit die Beziehung,
den Austausch, die Liebe. Wenn es das Ziel des geistlichen Weges ist, Liebe
zu erlangen, so ist die Entdeckung der Gemeinschaft kein zufilliges und
vielleicht fiir die Arbeit hilfreiches Element, sondern gehort notwendig zum
geistlichen Weg selbst. Die Berufung muB sich nicht nur in einem individu-
ellen Leib inkarnieren, sondern auch ,,sozial“, in einem gemeinsamen Pro-
jekt, in einer strukturierten und geordneten Gemeinschaft, in der Kirche. Ig-
natius definiert in Ad-Amorem Liebe als Austausch und als Ubergabe an die
andere Person: Der Liebende wird zum Glied einer Gemeinschaft und der
Kirche. Und die Gemeinschaft selbst kann nicht existieren, ohne daf} jeder
einzelne Eigenes und sich selbst mit den anderen ,austauscht, dabei aus
seinen Eigeninteressen herausspringt, auf Eigenes verzichtet, seine Gaben
und letztlich sich selbst einbringt, hingibt, weggibt, absichtlos und aus rei-
ner Liebe dient, bereit ist zum Kreuz.

18 Bine deutsche Ubersetzung seines eindrucksvollen Berichtes liegl vor: S. Rodrigues, Vom
Werden und Wachsen der Gesellschaft Jesu. Ubers. und eingel. v. J. Stierli. (= Geistl. Texte
SJ Nr. 9). MS Frankfurt 1985.



»Schmerz mit dem schmerzerfiillten Christus 259

In der ignatianischen Spiritualitiét fiihrt der geistliche Weg somit, wenn
man ihn auf das Kreuz hin befragt, iiber die aszetische ,,Kreuzesvorliebe*
hin zu einer groBeren Indifferenz, Freiheit und Disponibilitit, und von dort
iiber den ProzeB der Wahl zu einer ,,Aufnahme unter das Kreuz“ im kon-
kreten apostolischen oder einfach zwischenmenschlichen selbstlosen, hin-
gebungsvollen Dienen. Wer liebt, muf} leiden — diese uralte Menschheitser-
fahrung findet auf dem ignatianischen Weg so ihre konkreten Formen und
Gestalten. Trotz aller Schwierigkeiten im Umgang mit dem Kreuz und ge-
gen alle Versuchung zur Vermeidung und Verdridngung des Kreuzes muf} im
heutigen kulturellen und geistigen Kontext dieser schwierige, aber entschei-
dende Aspekt des christlichen Engagements festgehalten, angenommen,
durchlebt und durchlitten werden. Dabei gilt es, zwei wesentliche Aspekte
nochmals festzuhalten: Das Kreuz ist nicht Gegenstand oder Kriterium der
.Wahl“. Man darf den schwereren, verzichtvolleren Weg niemals als Le-
bensinhalt oder -ziel anstreben, suchen, ,,wihlen*. Das Kreuz ist nur anzu-
nehmen. AuBerdem ist das Kreuz nicht Endstation des ,,Prozesses*, sondern
,hur* Durchgangsstation auf dem Weg zum eigentlichen Ziel allen mensch-
lichen ,,Verlangens und Hoffens, der immer grofleren und letztlich ewigen
osterlichen Herrlichkeit Gottes.

Deutschland und die Reformation
in der Sicht Peter Fabers (1506—-1546)

Klaus Schatz, Frankfurt

Globale Ausweglosigkeit — und dennoch Chancen der kleinen Schritte

Als ich heute nach der Messe die Unterschiede zwischen den Geistern er-
wog, die mich oft bewegt hatten, und die meine Meinung, ob ich in Deutsch-
land Frucht bringen konne oder nicht, schwanken lieflen, da vermerkte ich,
daf} wir auf keinen Fall den Worten jenes Geistes beipflichten diirfen, der al-
les fiir unméglich erkldrt und immerfort Unzutrdglichkeiten aufzeigt. Wir
miissen vielmehr den Worten und Anregungen des anderen Geistes Gehor
schenken, der die Dinge als moglich darstellt und Mut macht. So die immer
wieder zitierten und vielleicht heute besonders aktuellen Worte aus dem Me-
moriale Peter Fabers vom 14. Februar 1543 in Mainz'.

! P. Faber, Memoriale. Das Geistliche Tagebuch des ersten Jesuiten in Deutschland. Ubers.
und hrsg. v. P. Henrici. Trier 1989, Nr. 254 (203); vgl. auch Nr. 329 (250).





