
•Schmerz mit dem schmerzerfüllten Christus " 259 

In der ignatianischen Spiritualität führt der geistliche Weg somit, wenn 
man ihn auf das Kreuz hin befragt, über die aszetische •Kreuzesvorliebe" 
hin zu einer größeren Indifferenz, Freiheit und Disponibilität, und von dort 
über den Prozeß der Wahl zu einer •Aufnahme unter das Kreuz" im kon- 
kreten apostolischen oder einfach zwischenmenschlichen selbstlosen, hin- 
gebungsvollen Dienen. Wer liebt, muß leiden - diese uralte Menschheitser- 
fahrung findet auf dem ignatianischen Weg so ihre konkreten Formen und 
Gestalten. Trotz aller Schwierigkeiten im Umgang mit dem Kreuz und ge- 
gen alle Versuchung zur Vermeidung und Verdrängung des Kreuzes muß im 
heutigen kulturellen und geistigen Kontext dieser schwierige, aber entschei- 
dende Aspekt des christlichen Engagements festgehalten, angenommen, 
durchlebt und durchlitten werden. Dabei gilt es, zwei wesentliche Aspekte 
nochmals festzuhalten: Das Kreuz ist nicht Gegenstand oder Kriterium der 
•Wahl". Man darf den schwereren, verzichtvolleren Weg niemals als Le- 
bensinhalt oder -ziel anstreben, suchen, •wählen". Das Kreuz ist nur anzu- 
nehmen. Außerdem ist das Kreuz nicht Endstation des •Prozesses", sondern 
•nur" Durchgangsstation auf dem Weg zum eigentlichen Ziel allen mensch- 
lichen •Verlangens" und Hoffens, der immer größeren und letztlich ewigen 
österlichen Herrlichkeit Gottes. 

Deutschland und die Reformation 
in der Sicht Peter Fabers (1506-1546) 

Klaus Schatz, Frankfurt 

Globale Ausweglosigkeit - und dennoch Chancen der kleinen Schritte 

Als ich heute nach der Messe die Unterschiede zwischen den Geistern er- 
wog, die mich oft bewegt hatten, und die meine Meinung, ob ich in Deutsch- 
land Frucht bringen könne oder nicht, schwanken ließen, da vermerkte ich, 
daß wir auf keinen Fall den Worten jenes Geistes beipflichten dürfen, der al- 
les für unmöglich erklärt und immerfort Unzuträglichkeiten aufzeigt. Wir 
müssen vielmehr den Worten und Anregungen des anderen Geistes Gehör 
schenken, der die Dinge als möglich darstellt und Mut macht. So die immer 
wieder zitierten und vielleicht heute besonders aktuellen Worte aus dem Me- 
moriale Peter Fabers vom 14. Februar 1543 in Mainz1. 

1 P. Faber, Memoriale. Das Geistliche Tagebuch des ersten Jesuiten in Deutschland. Übers, 
und hrsg. v. P. Henrici. Trier 1989, Nr. 254 (203); vgl. auch Nr. 329 (250). 



Klaus Schatz 260 

Daß ein solcher Text keineswegs einem blauäugigen Optimismus das 
Wort redet, für den die ehrliche Konfrontation mit der Größe der Probleme 
schon ungläubiger Defätismus ist, wird nicht nur durch den eher zur 
Schwermut neigenden Charakter Fabers ausgeschlossen, sondern auch 
durch die weniger bekannten und zitierten Sätze, die dann folgen. Aus ihnen 
geht hervor, daß die Geisterunterscheidung Fabers differenzierter ist, als 
allein aus dieser Gegenüberstellung hervorzugehen scheint. Es heißt dann 
nämlich weiter: Wenn der Geist der Unruhe und Verzagtheit uns befällt, sol- 
len wir uns zwar von dieser Stimmung nicht anfechten lassen, wohl aber 
sachliche Probleme ernstnehmen, die sich unserem Geist dabei präsentieren 
- ebenso wie umgekehrt das Vertrauen auf den Geist der Zuversicht uns 
nicht dazu verleiten darf, kritiklos Einzeleingebungen zu vertrauen, die uns 
in Momenten des geistlichen Trostes kommen. 

Die Schwere, ja Unlösbarkeit der Probleme, der anscheinend unabwend- 
bare •Abfall einer ganzen Nation" vom katholischen Glauben - und ande- 
rerseits die großen Chancen, zumal im persönlichen seelsorglichen Kontakt 
und erst recht bei den Exerzitien: zwischen diesen Polen bewegen sich die 
Briefe Fabers in den insgesamt 26 Monaten, da er tatsächlich von 1540 bis 
1544 in Deutschland weilt: erst mehr zufällig 1540/41 in Begleitung des kai- 
serlichen Diplomaten Ortiz, mit dem er eigentlich nach Spanien reisen 
sollte, in Worms und Regensburg auf den Religionsgesprächen; dann wieder 
1542/43 zuerst in Speyer, dann auf Ruf des Kardinals Albrecht von Bran- 
denburg in Mainz und von da aus, vor allem von dem Kartäuserprior Ger- 
hard Kalckbrenner gerufen, in Köln; schließlich wiederum in der ersten Jah- 
reshälfte 1544 in Köln. Ihn beseele eine große Liebe zu dieser Nation und 
eine große Hoffnung, durch unsere Weise des Vorangehens große Frucht zu 
erzielen, so schreibt er in seinem ersten erhaltenen Brief aus Deutschland 
von Worms aus am 27. Dezember 1540 an Ignatius - dennoch sehe er in 
natürlicher Beziehung nichts, was diese Hoffnung begründe1. Aber schon 
zweieinhalb Monate später erwähnt er von Regensburg aus die ungeheure 
•Ernte" von Personen, die vom kaiserlichen Hof aus den Kontakt mit ihm 
suchen, so daß er dem Andrang nicht genügen könne2. Und am 3. Mai 1542 
schreibt er von Speyer aus an Kardinal Contarini (der ihn immer in Deutsch- 
land haben wollte und es ungern sah, daß er zwischendurch nach Spanien 
weggesandt worden war), bei aller größeren Nüchternheit und Kühle der 
Deutschen im Vergleich mit den Spaniern habe er sich doch immer mehr im 
Geiste angeregt gefühlt, für Deutschland zu arbeiten als für Spanien3. Eine 

' Fabri Monumenta (zit.: FM). Beati Petri Fabri... Epistolae, Memoriale et processus (Mad- 
rid 1914), Nr. 20(50). 
2 Schreiben v. 12.3.1541 an Ignatius: ebd. Nr. 28 (77). 
'Ebd. Nr. 55(171). 



Deutschland und die Reformation 261 

große Liebe zu Deutschland - und doch waren bei ihm die Wirkungsmög- 
lichkeiten wie auch die Einfühlung in die deutschen Verhältnisse und die 
Einschätzung der deutschen Situation erheblich eingeschränkt durch die nur 
immer relativ kurze Dauer seiner Missionen, die ihn nie auch nur ein volles 
Jahr hindurch in Deutschland wirken ließen. Die deutsche Sprache lernte er, 
der sicher kein Sprachgenie war - auch seine Briefe an seine Mitbrüder sind 
ein Spanisch mit vielen lateinischen Einsprengseln - nie richtig; predigen, 
seelsorgliche Gespräche führen und Exerzitien geben konnte er nur auf La- 
tein; und das hieß natürlich, daß seine Seelsorge auf das Universitätsmilieu 
und die Kreise der Gebildeten beschränkt war. Immerhin, das wäre im Sinne 
der Erreichung der Multiplikatoren keine gravierende Einschränkung gewe- 
sen. Tragischer war, daß Faber sich einen anderen sehnlichen Wunsch aus 
kirchenpolitischen Rücksichten versagen mußte. Er hätte gerne mit führen- 
den Reformatoren persönlich gesprochen, insbesondere mit Melanchthon, 
der auf den Religionsgesprächen zu Worms und Regensburg anwesend war. 
Dies scheiterte daran, daß private Gespräche einzelner Mitglieder der ka- 
tholischen Delegation mit der anderen Seite nicht gewünscht wurden, aus 
der verständlichen Furcht heraus, sonst gegeneinander ausgespielt zu wer- 
den4. In Wirklichkeit fanden solche Sondergespräche doch statt; nur Faber 
hielt sich gebunden an die offizielle Weisung. Wieweit ein solches Gespräch 
seine Einschätzung der Reformation modifiziert hätte, darüber kann man nur 
Mutmaßungen und Spekulationen anstellen. 

Zeit der Religionsgespräche 

Die Situation in Deutschland um 1540-44: es war die Zeit sowohl vor dem 
Konzil von Trient wie vor dem Schmalkaldischen Krieg. Die protestantische 
Front, politisch im Schmalkaldischen Bund und religiös in der Confessio 
Augustana geeint, hat an Härte und Geschlossenheit gewonnen; dennoch 
sind die Grenzen zwischen den •Religionsparteien" territorial und konfes- 
sionell noch in vieler Hinsicht offen. Es ist noch die Zeit der offiziellen •Re- 
ligionsgespräche" von Worms und vor allem von Regensburg; die Ge- 
gensätze scheinen noch überbrückbar; und in Regensburg kommt es ja, vor 
allem durch Kardinal Contarini, in der Zentralfrage der Rechtfertigung zur 
Kompromißformel, daß der •lebendige Glaube", der •in der Liebe wirksam 
ist", rechtfertigt - bis dann an der Frage nach der Autorität des kirchlichen 
Lehramts die Verhandlungen scheiterten, noch bevor klar wurde, daß sowohl 
Luther wie die römische Kurie auch die Kompromißformel in der Rechtfer- 

4 Ebd. Nr. 20 (48 f.), 22 (58), 34 (97). 



Klaus Schatz 262 

tigung als mehrdeutig und die wahren Differenzen nur verdeckend ablehn- 
ten. Aber die Trennung der •Konfessionen" bzw. •Konfessionsbildung" ist 
noch keineswegs abgeschlossen. Faktisch bedeutet dies jedoch fast durch- 
weg einen eindeutigen Sog zum Luthertum hin, das die größere Dynamik 
und Faszination entfaltet, während auf katholischer Seite Unsicherheit, Mut- 
losigkeit und Verzweiflung an der Zukunft der eigenen Sache um sich greift. 

In politischen Kreisen lautete die Frage: Militärische Lösung oder Dialog? 
Für Kaiser Karl V., einen Politiker der in komplexen Zusammenhängen 
dachte, war dies kein Gegensatz; er wollte vielmehr beides miteinander ver- 
zahnen: erst militärische Niederringung des Schmalkaldischen Bundes, 
dann Religionsgespräche mit dem Angebot akzeptabler Kompromisse, und 
dies auf dem Konzil in Trient. Für Peter Faber war beides gleichermaßen 
keine Lösung, wie er noch 1546, wenige Monate vor dem Ausbruch des 
Schmalkaldischen Krieges und wenige Monate vor seinem eigenen frühen 
Tod im Alter von 40 Jahren, von Madrid aus an Kalckbrenner schreibt. Wenn 
er höre, wie die Machthaber ihre ganze Energie auf die militärische Lösung 
setzen, also beide Hände derer, die die Stadt erbauen sollten, mit dem Tra- 
gen des Schwertes beschäftigt sind, wie sollen sie dann aufbauen? Er höre 
weiter, daß man wieder zu der Methode der Religionsgespräche zurück- 
kehre; aber darin sehe er, wie er schon oft gesagt habe, kein Heilmittel5. Hier 
hatten ihn schon 1540 die Erfahrungen von Worms, sein erstes Schlüsseler- 
lebnis für Deutschland, skeptisch gestimmt. In der Dominikanerkirche, so 
schrieb er damals an Ignatius, werde offen die lutherische Lehre gepredigt, 
ohne daß die katholischen Doktoren und der Bischof etwas dagegen un- 
ternähmen. Was die lutherischen Gesprächspartner betreffe, so sehe er in 
keinem Punkt, daß sich bei ihnen etwas bewege; hingegen gewännen sie Ter- 
rain bei den Katholiken. Von den 11 offiziellen katholischen Gesprächspart- 
nern seien bereits die drei Vertreter von Kurpfalz, Brandenburg und Kleve 
offen zu den Lutheranern übergegangen, während die übrigen 8 ebenfalls 
wackelten6. Und dann in einem weiteren Brief an Ignatius 5 Tage später zu 
Neujahr 1541: Niemand erhoffe mehr von den Religionsgesprächen die 
Wiedergewinnung der Protestanten, sondern nur, daß man •miteinander im 
Gespräch" bleibe und der äußere Friede bestehenbleibe, zur Beschwichti- 
gung und Beruhigung derjenigen, die noch an den Gebräuchen der katholi- 
schen Kirche festhalten7. Mehr und mehr sieht er in der Folge seine Skepsis 
gegenüber den Religionsgesprächen bestätigt, die nach ihm letztlich der 
Aufrechterhaltung einer großen Illusion oder - so würden wir es heute aus- 
drücken - der Lebenslüge einer ganzen Generation dienen. Bei dem Re- 
5 Ebd. Nr. 140 (414 f.). 
6 Ebd. Nr. 20 (47 f.). 
7 Ebd. Nr. 22 (55). 



Deutschland und die Reformation 263 

gensburger Religionsgespräch hofft er noch, daß Gott alles zum Weg des 
wahren Friedens ordne; aber: in den Dingen des katholischen Glaubens 
könnte das größere Übel die Eintracht im Bösen sein, gegenüber dem kla- 
ren Gegensatz von Gut und Böse, Wahr und Falsch*. Und diese Skepsis ver- 
stärkt sich bei ihm. Als Kardinal Albrecht von Brandenburg um die Jahres- 
wende 1542/43 auf seinem Schloß zu Aschaffenburg mit ihm über Dinge des 
kommenden Konzils konferiert und ihm dabei auch ein Reformprojekt mit 
Konzessionen zur Gewinnung der Protestanten vorlegt, schreibt Faber in ei- 
nem Brief an die römischen Mitbrüder, er glaube, daß, was man auch immer 
im Gegensatz zum bisher katholisch Üblichen konzediere, von der andern 
Seite nicht mit mehr Offenheit für die katholische Wahrheit honoriert werde, 
sondern nur die Entschiedenheit fördere, noch mehr zu bekommen9. 

Das eigentliche Problem: Die Reform des Lebens 

Wie sieht Faber die Reformation und die Reformatoren? Katholischerseits 
hat man sich in unserem Jahrhundert und erst recht nach dem 2. Vatikanum 
gewöhnt, Zeugnisse seiner •irenischen" Gesinnung zu zitieren, vor allem die 
vermutlich an Bobadilla gerichteten Anweisungen für das Apostolat unter 
den Protestanten vom 7. März 1546, wo er schreibt, man müsse sich 
bemühen, große Liebe zu den Protestanten zu haben und aus seinem Herzen 
alle Gedanken entfernen, die die Hochachtung verletzen; man müsse zwei- 
tens zunächst sprechen über das, was eine, und sich vor Debatten hüten, in 
denen es nur darauf ankomme, recht zu behalten und über den andern zu tri- 
umphieren10. Solche und ähnliche Äußerungen kehren übrigens auch bei Ca- 
nisius und anderen Jesuiten der ersten Stunde wieder. Und doch haben sie 
nichts mit •ökumenischer" Einstellung im heutigen Sinne zu tun. Sicher hat 
Faber sich immer peinlichst an die Maxime gehalten, die Irrenden zu lieben 
und ihnen nie in aggressiver Weise zu begegnen. Der eigentliche Grund der 
Ablehnung aggressiver Polemik bei ihm und ebenso nach ihm bei Canisius, 
bei Lainez und allen Jesuiten der ersten Zeit ist jedoch der, daß für ihn die 
Reformation nicht in erster Linie ein dogmatisches, sondern ein pastorales 
Problem war". Dies freilich keineswegs in einseitiger Schuldzuweisung an 
die moralisch verkommenenen Protestanten, sondern auch und eigentlich 
primär an die eigene katholische Seite. Gebe es doch, so schreibt er am 10. 

8 Schreiben v. 24.4.1541 an Ignatius und Pietro Codacio: ebd. Nr. 33 (94). 
"Ebd. Nr. 65 (192 f.). 
10 Ebd. Nr. 138(400). 
11 Dazu jetzt J.W. O'Malley, Die ersten Jesuiten. Übers, v. K. Mertes. Würzburg 1995, 
315-27. 



Klaus Schatz 264 

Januar 1541 von Worms aus an Ignatius, in jeder Stadt zwei oder drei Prie- 
ster, die weder Konkubinarier sind noch in anderen öffentlichen Sünden und 
die Seeleneifer haben, dann zweifle er nicht, daß sie bald mit der Hilfe des 
Herrn das einfache Volk bekehrten. Das einfache Volk sei betrogen, nicht 
durch das Licht der Lutheraner, sondern durch die Schlechtigkeit derer, die 
die bekehren sollten, die niemals Christen waren. Wenn unser Klerus so 
wäre, wie er sein müßte, dann würde man klar sehen, daß die Protestanten 
nicht solche Tragödien anrichten könnten12. Und weil dem so ist, setzen we- 
der aggressive Polemiken noch Religionsgespräche, weder militärische noch 
Dialoglösung, bei der Wurzel an, die nur die conversio morum, die Bekeh- 
rung des Lebens sein kann. Nicht bloße •Verteidigung" des katholischen 
Glaubens, etwa durch Schreiben gegen die Häretiker, ist darum gefragt, son- 
dern seine bessere Verlebendigung im Leben13. Welchen Eindruck würde es 
auf die Irrgläubigen machen, so schreibt er am 12. April 1543 an den Köl- 
ner Kartäuser-Prior Kalckbrenner, wenn sie nur in einer einzigen Stadt 
neuen Eifer in Verkündigung und Befolgung eines einzigen jener Glaubens- 
artikel sähen, in denen sie von unserer Lehre abweichen? Wenn sie sähen, 
wie die Ohrenbeicht nun in höheren Ehren gehalten wird als bisher, wie sie 
von den Laien eifrig gepflegt wird; wie diese durch sie entsühnt werden und 
wie die Entsühnten froheren Herzens von der Beicht zurückkehren: sie wür- 
den es nicht mehr wagen, ihrer Lehre in diesem Punkte noch einigen Erfolg 
zu versprechen! Wenn sie in den Kirchen den häufigen Kommunionempfang 
sähen, der diesen jede Woche, jenen alle 14 Tage ... Kraft und Licht spendet, 
keiner würde es mehr wagen, noch etwas von der zwinglianischen Abend- 
mahlslehre ins Gespräch zu bringen!• Und ähnlich in den bereits erwähn- 
ten Anweisungen von 1546: Zunächst komme es auf die Reform des Lebens 
an; dann erledigten sich die Irrtümer meist von selber. So hatte einer Ein- 
wände gegen den Zölibat; des Pudels Kern war dann jedoch, wie er festge- 
stellt habe, daß der Betreffende selber im Konkubinat lebte; von dem Mo- 
ment an, wo er dies überwunden hatte, erledigten sich auch seine Probleme 
mit dem Zölibat. Deshalb komme es auch darauf an, Mut und Vertrauen zu 
den Werken zu machen, von denen sie behaupten, es sei unmöglich, sie zu 
erfüllen; hier sage ich: wenn jemand durch Lehre und Feuer des Geistes Lu- 
ther überzeugen könnte, das loszulassen, was er hat, und in Gehorsam das 
Aufgetragene zu tun, sodaß er das Ordensgewand, das er ablegte, wieder 
annähme, dann würde er dadurch, ohne weitere Disputation seine Häresie 
ablegen (was sicher, nebenbei gesagt, die Motivation Luthers auf den Kopf 
stellt). Faber führt dann weiter aus: Wer nur über praktische Fragen wie 

12 MF Nr. 23 (59 f.); vgl. auch Nr. 52 (159 f.). 
13 So am 12.5.1541 an die Pariser Scholastiker: ebd. Nr. 35 (105). 
14 Ebd. Nr. 66 (196). 



Deutschland und die Reformation 265 

gutes Leben, Tugenden, Gebet, Tod und Gericht mit ihnen spricht, richtet 
mehr aus als einer, der mit schwerem Geschütz zu ihrer Widerlegung auf- 
fährt. Kurz, diese Leute brauchen Mahnung und Ermutigung für ihr sittli- 
ches Leben, gegen ihre Trägheit und andere Übel, die nicht zunächst im Ver- 
stand, sondern in Beinen und Armen der Seele und des Leibes sind15. 

Besser und überzeugender den Glauben leben: dies hatte freilich schon bei 
ihm eine Konsequenz, die in die Richtung dessen geht, was wir als •gegen- 
reformatorische Frömmigkeit" bezeichnen würden. Denn es bedeutete: 
umso eifriger gerade das praktizieren, was die Häretiker anfechten. Wir soll- 
ten, so Faber, gerade bei den umstrittenen Glaubensartikeln nicht nur an sie 
glauben, sondern mehr daraus leben: häufiger die Heiligen anrufen, mehr an 
die armen Seelen denken16. Ähnlich heißt es später bei Lainez: Die Prote- 
stanten verwerfen Rosenkranz, Ablässe, Gebete und Messen für die Ver- 
storbenen, Beichte - wir sollten deshalb öfter und mit mehr Andacht den Ro- 
senkranz beten, die Ablässe noch höher schätzen, noch mehr für die Ver- 
storbenen beten und Messen feiern, öfter als bisher unsere Sünden beken- 
nen17. 

Eine theologische Antwort: Das leibhaftige Heil des Menschgewordenen 

Sicher haben Faber und ebenso die Jesuiten nach ihm die theologische und 
spirituelle Kraft der Reformation verkannt. An reformatorischen Schriften 
kannte er sicher die Confessio Augustana und die Apologia Confessionis Au- 
gustanae Melanchthons, wahrscheinlich aber keine Schrift Luthers; und 
doch waren es die Schriften Luthers und nicht die Melanchthons, aus denen 
Glaubenszeugnis und ursprüngliche religiöse Erfahrung und nicht bloß theo- 
logische Erudition spricht. Eine theologische Antwort auf die Reformation 
findet sich bei ihm nur an wenigen Stellen, nicht in Briefen, sondern in sei- 
nem Memoriale, dort jedoch in beachtlicher Weise. Formal läuft für ihn der 
Glaube der Reformatoren auf einen Subjektivismus hinaus, der den Einzel- 
nen, losgelöst vom Glauben der Kirche, in den Zwang versetzt, alles mit 
Gründen zu rechtfertigen, und dadurch letztlich verunsichert. Die Betref- 
fenden erlahmen zuerst in jenen Werken und Übungen, die Gottes Gnade 
entstammen, so daß sie in der Folge all das geringzuschätzen und abzutun 
beginnen, was sie nicht als Erwerb aus eigener Einsicht verteidigen. So fan- 
gen sie an, Vernunftgründe für ihren Glauben und ihre Hoffnung zu suchen 
und ziehen dabei alles in Zweifel - und so verschütten sie, was ihnen der 

15 Ebd. Nr. 138(400-02). 
16 So am 12.4.1543 an Kalckbrenner: FM Nr. 66 (196 f.). 
"O'Malley, 321. 



Klaus Schatz 266 

Heilige Geist eingegeben, und gehen des echten Glaubens verlustig, der im 
Glauben der Kirche und der Gemeinschaft der Heiligen gründet. Ist das al- 
les verschüttet, dann fangen sie an, einen eigenen Glauben nach eigenem 
Gutdünken aufzustellen und zu suchen: Jeder sucht sich Glaubens gründe zu- 
sammen und beurteilt sie; er sucht sich Schriftstellen, sucht ihre Auslegung, 
urteilt darüber - und so suchen sie sich ihren Glauben, oder besser: ihre 
Privatmeinungen und Irrtümer selbst zusammen. - Wenn sie einen zu ihren 
Irrtümern hinüberziehen wollen, verlangen sie von ihm als Vorbedingung, 
daß er allen •Fanatismus" ablege, womit nichts anderes gemeint sei als 
Treue zur Lehre der Kirche. Dann fordern sie von ihm, seinen Glauben mit 
Argumenten zu begründen. Wenn einer dann merke, daß er auf dem besten 
Wege sei, unmerklich seinen Glauben zu verlieren, erklärten sie ihm, der 
Glaube sei eine Gabe Gottes, was zwar sehr wahr sei, in diesem Kontext aber 
nicht der Erbauung diene, da man den Glauben auch durch eigene Schuld 
verschleudern und verlieren könne; und Gott gebe den Glauben nicht, so- 
lange einer außerhalb der katholischen Kirche suche. Jeder Gläubige und 
katholische Christ verfügt über mancherlei Schriftverständnis und über 
Gnadengaben aller Art; doch wollte einer für jede dieser Gaben die Ver- 
nunftgründe und die Schriftstellen oder heiligen Worte, worauf sie gründen, 
aus eigener Kraft aufsuchen und aus eigener Kraft beurteilen - er erlitte 
manchen Schaden. Dieses Forschen nach Gründen sieht er in der Frage der 
Schlange im Paradies vorgebildet18. Das Fazit: Wenn einer dich zur Rede 
stellt, der dich nicht erbauen kann und der auch nicht von dir erbaut wer- 
den kann oder will, dann lasse dich nicht auf ein Gespräch mit ihm ein, son- 
dern meide und umgehe ihn, wie eine Schlange oder einen Skorpion•. 

Inhaltlich ist für ihn die Leugnung der Heilsbedeutsamkeit der äußeren 
menschlichen Werke letztlich eine Spiritualisierung, die mit dem Glauben 
an die Menschwerdung in Gegensatz steht. Indem man uns die rechte Wert- 
schätzung aller leiblichen Werke des Menschen (...) nimmt, nimmt man uns 
auch den Sinn für die Menschheit Gottes. Gott ist ja eben deswegen Mensch 
geworden und auf diese Erde gekommen, damit unser Heil durch Christus 
auf echt menschliche Art erwirkt werde... So ist letztlich alles Christus zu- 
zuschreiben. Das Heil ist also radikal Gnadengeschenk Gottes, •inkarniert" 
sich jedoch leiblich in guten Werken. Die spiritualistische Ablehnung der 
leiblichen Gestalt des Heiles ähnelt der Sünde Luzifers, der sich nicht unter 
den Menschgewordenen beugen wollte20. - Sicher hat hier Faber das refor- 
matorische Sola gratia und Sola fides, das ja die •Werke" als Frucht des 

18 So am 7.1.1543: Memoriale Nr. 218-20 (180-82). 
19 Ebd., 222. 
20 So am 23.4.1543: ebd. Nr. 291-93 (225-27); ähnlich auch am 24.5.: ebd. Nr. 322-24 
(246-48). 



Deutschland und die Reformation 267 

rechten Glaubens durchaus nicht ausschließt, nicht in seiner Tiefe erfaßt. Er 
setzt sich mehr mit dem Vulgärverständnis der lutherischen Rechtferti- 
gungslehre, das ja keineswegs nur ein katholisches Mißverständnis war, son- 
dern dem auch nicht zuletzt Melanchthon Vorschub leistete, auseinander. 
Und er legt eine theologische Antwort vor, der man jedenfalls nicht den Vor- 
wurf der •Werkheiligkeit" machen kann, und die das Solus Christus radikal 
ernstnimmt. 

Das Problem der Katholiken: Fehlende Dynamik und Mutlosigkeit 

Wie ist es mit dem katholischen Überlebenswillen? In Speyer, Worms, 
Mainz und Köln herrscht, wie Faber am 12. April 1543 an Kalckbrenner 
schreibt, im wesentlichen dieselbe Situation: Man will katholisch bleiben, 
man will nicht protestantisch werden; wenigstens gilt dies für den größten 
Teil des Klerus und des Volkes. Aber man will auch so bleiben, wie man ist. 
Es fehlt die Dynamik, die in einer solchen Situation der Bedrohung und der 
Krise einzig weiterhilft21. Daß in Köln die Situation besonders günstig war, 
ging auch Peter Faber auf. Köln bietet den einzigartigen Sonderfall einer 
großen Reichsstadt mit ausgeprägtem stadtbürgerlichem Freiheitsbewußt- 
sein und weitreichenden Handelsbeziehungen, die dennoch nicht, wie alle 
ähnlichen großen Reichsstädte, wie Nürnberg, Frankfurt, Straßburg, Ulm 
oder Augsburg, die Reformation annahm, sondern aufgrund des klaren Wil- 
lens der großen Mehrheit der Bürgerschaft und gegen den eigenen Erzbi- 
schof Hermann von Wied, katholisch blieb. Faber schreibt, es gebe gerade 
in Köln noch Schätze gesunder Lehre und Frömmigkeit. Freilich sei es tra- 
gisch, daß so viele Hemmungen haben, den Glauben, an dem sie festhalten 
wollen, eifriger zu leben; wenn sie aber nicht besser werden wollen, sei es 
unvermeidlich, daß sie schlechter werden. Die richtige Strategie sei nicht, 
zunächst die ganz Schlechten zu bekehren, sondern aus den weniger Bösen 
Gute zu machen, damit diese wieder auf die Masse Faszination ausüben22. 

Das Problem in Köln sei die Mutlosigkeit und Verschüchterung der Guten. 
Dort hatte der Kurfürst-Erzbischof Hermann von Wied, selber theologisch 
ungebildet, den Reformator Butzer aus Straßburg berufen und im übrigen 
auf eigene Faust ein Reform- und theologisches Vermittlungsprogramm ent- 
worfen, das jedoch wegen seiner Verschwommenheit selbst bei dem Kölner 
Theologen Johannes Gropper, der durchaus zu den Vertretern einer ireni- 

21 FM Nr. 66 (195 f.). 
22 Ebd. Nr. 66 (199 f.). 



Klaus Schatz 268 

sehen Vermittlungstheologie gehört, auf scharfe Ablehnung stieß. Faktisch 
wäre es auf Protestantisierung des Erzstifts und damit des ganzen westfäli- 
schen und rheinischen Deutschlands hinausgelaufen. Bürgerschaft, Univer- 
sität und Domkapitel waren alle gegen ihn. Aber - so Faber anläßlich seines 
ersten kurzen Aufenthalts von kaum zwei Monaten August/September 1543 
- sie sind verschüchtert und wagen nicht einmal von sich aus dem Kaiser zu 
schreiben, schieben ihn vielmehr vor, damit er dem Kaiser und dem päpst- 
lichen Nuntius Poggio schreibe. Politisch ist dabei die Unterstützung durch 
den Kaiser Condicio sine qua non für den Durchhaltewillen der Kölner; der 
Kaiser scheint, wie er an Kardinal Morone schreibt, gegenwärtig auch geist- 
lich für fast alle Deutschen Heil oder Unheil, Friede oder Verwirrung zu be- 
deuten23; hätte man ihm nicht geschrieben, so wiederum am 10. Mai 1544 
an Franz Xaver, so könnte diese Stadt schon verloren sein24. 

Es war nicht die Ordensleitung, die damals die Schlüsselstellung Kölns er- 
kannte. Nur zufällig war Faber dorthin gekommen; und erst nach 1550 sollte 
Ignatius die Wichtigkeit Deutschlands erkennen. Nach den kaum zwei Mo- 
naten wurde Faber wieder von Ignatius von Köln weggeschickt, und zwar 
nach Lissabon. Zum Glück für die Zukunft der katholischen Sache in 
Deutschland fand er freilich in Antwerpen kein Schiff für die Überfahrt. Im 
Januar 1544 kehrte er nach Köln zurück, weil sich vor allem Kreise von Köl- 
ner Bürgern beim Nuntius für ihn eingesetzt hatten, diesmal für ein halbes 
Jahr. Im Unterschied zum ersten Aufenthalt, bei dem er nur mit einzelnen 
Personen in Verbindung getreten war, wurden nun von ihm dauernde Kon- 
takte angeknüpft, vor allem mit der Kölner Kartause unter Kalckbrenner, die 
eine äußerst wichtige und kaum zu überschätzende Rolle für die Einwurze- 
lung der Jesuiten in Köln spielt25, mit mehreren anderen Klöstern, mit der 
Universität, dem Domkapitel, dem Stadtrat; hier entstand in diesem ersten 
Halbjahr 1544 auch die erste Jesuitenniederlassung Deutschlands, im 
Grunde ein Noviziat aus dem •internationalen" Milieu von Studenten der 
Universität, die sich um Aufnahme in den erst vier Jahre alten Orden be- 
warben, unter ihnen Petrus Canisius, der im Vorjahre bei Faber in Mainz 
Exerzitien gemacht hatte und dann in den Orden eingetreten war26. 

23 Schreiben v. 3.9.1543 an Morone: ebd. Nr. 72 (215-20); ähnlich am 27.9. an Ignatius: Esta 
pobre gente estd puesta en fuga por causa de las menazas deste Arcobispo; de manera que 
aun para informar ä su magestad de lo que pasa, non ay quien ose nada; sinon que se rre- 
mittem ä my, rogdndome, que yo supla por todos: ebd. Nr. 73 (221 f.). 
24 Ebd. Nr. 88 (265). 
25 J. Greven, Die Kölner Kartause und die Anfänge der katholischen Reform in Deutschland. 
Münster 1935. 
26 B. Duhr, Geschichte der Jesuiten in den Ländern deutscher Zunge I. Freiburg 1907, 35 f. 



Deutschland und die Reformation 269 

•Kehre um zu deinen früheren Werken!" 

Was waren nun die wichtigsten Mittel, mit denen Faber von Anfang an und 
erst recht in dieser Zeit in Köln der Zukunft der katholischen Sache in 
Deutschland zu dienen versuchte? Es war vor allem Seelsorge an den Seel- 
sorgern; denn die darniederliegende Seelsorge ist für ihn das Grundübel, das 
die Ausbreitung der Reformation in Deutschland überhaupt erst möglich 
macht. Und dazu gehören in erster Linie die Exerzitien. Schon während er 
die Ergebnislosigkeit der Religionsgespräche von Worms und Regensburg 
miterlebte, bei denen er nur in der Stadt anwesend, aber nicht unmittelbar 
beteiligt war, bemühte er sich, am Rand durch Exerzitien sinnvoll zu wirken. 
Dies galt erst recht bei seinem zweiten Deutschlandaufenthalt 1542/43. Die 
Exerzitien, die er gab, begründeten von fernher den Ruf Fabers, etwa bei 
Kalckbrenner in Köln, der meinte, einen solchen Schatz müßte man selbst 
aus Indien herbeiholen27, und sich für sein Kommen nach Köln einsetzte. Es 
waren nur wenige, aber entscheidende und einflußreiche Personen, denen 
Faber die Exerzitien gab, darunter so unterschiedliche wie einerseits der be- 
kannte Polemiker gegen Luther Johannes Cochläus, der durch diese Exerzi- 
tien zwar beileibe nicht zum Ireniker wurde, aber immerhin schrieb, er wisse 
jetzt, daß man kämpfen könne ohne Zorn und mit dem Frieden im Herzen2*; 
dann anderseits Julius Pflug, Bischof von Naumburg, Vertreter einer eras- 
mianischen Vermittlungstheologie. Wunderdinge werden von seinen Exerzi- 
tien berichtet: Pfarrer entlassen ihre Konkubinen; sie beginnen plötzlich zu 
predigen, was sie vorher kaum oder nur schlecht getan haben. Faber gab die 
Exerzitien in verschiedenen Formen: entweder vollständig mit Hinführung 
zur Wahl oder nur die der ersten Woche, meist übrigens, weil die betreffen- 
den Personen sich nicht aus der Öffentlichkeit zurückziehen konnten, in •of- 
fener" Form, etwa mit zwei Meditationen (morgens und abends) am Tag, in 
einer Form also, die wir als •Exerzitien im Alltag" bezeichnen würden. Die 
anderen beiden seelsorglichen Tätigkeiten sind einerseits Beichthören, an- 
derseits Predigen. Für Priester, die sich auf seine Anregung hin entschließen, 
sich eifriger der Seelsorge zu widmen, ist ein, wenn nicht das entscheidende 
Indiz, daß sie ihren Predigtauftrag ernst nehmen. Faber selbst predigte in 
Köln, freilich, wie gesagt, auf Latein vor einem akademisch gebildeten Pu- 
blikum, alle Sonn- und Festtage, außerdem täglich in der Kar- und Oster- 
woche29. 

27 Schreiben an den Trierer Kartäuserprior v. 31.5.1543: FM, Appendix Nr. 4 (448). 
28 R. Bäumer, Johannes Cochläus. Leben und Werk im Dienst der Katholischen Reform. 
München 1980, 119. 
29 Brief v. 10.5.1544 an Franz Xaver: FM Nr. 88 (262). 



Klaus Schatz 270 

•Kehre um zu deinen früheren Werken!". Diese Mahnung von Offb 2,5 an 
die Gemeinde von Ephesos, die den Glauben treu bewahrt, jedoch die •er- 
ste Liebe" verlassen hat, ist für Faber auch der Ruf an die rheinischen Bi- 
schofsstädte, die katholisch bleiben wollen, jedoch der Bekehrung zum 
•Magis" bedürfen. Allmählich klingt bei ihm eine größere Zuversicht an, 
daß die katholische Sache in Deutschland Zukunft habe, weil immer mehr 
Personen von dieser Dynamik des •Magis" erfaßt seien. Schon am 12. Mai 
1541 schreibt er an die Pariser Scholastiker, je mehr die Mittel, die Irrenden 
zurückzuführen, Schiffbruch erlitten, desto mehr fänden sich Personen, die 
in ihrem Glauben zu ihren früheren Werken zurückkehren wollen, d.h. zu ei- 
nem besseren Leben, damit nicht auch von ihnen der Leuchter weggenom- 
men werde30. Und zwei Jahre später heißt es in einem anderen Brief an ei- 
nen Mitbruder, er finde in Deutschland soviele, die zu ihren ersten Werken 
zurückkehren3*. 

Stimmte Fabers Diagnose? 

Fabers Sicht der deutschen Situation und speziell seine Beurteilung des 
deutschen Protestantismus wurde für die Situationsanalyse der ersten Jesui- 
ten in Deutschland wegweisend. Wieweit war seine Analyse tatsächlich zu- 
treffend, speziell aus der Warte heutiger kirchengeschichtlicher Erkennt- 
nisse? Dazu wäre sicher zu sagen, daß Faber im wesentlichen nur die pa- 
storale Situation in den vier rheinischen Bischofsstädten Speyer, Worms, 
Mainz und Köln, allenfalls noch in Regensburg, kennenlernte, und auch dies 
natürlich nur soweit ihm dies durch den Filter seiner Latein sprechenden Ge- 
sprächspartner vermittelt wurde. Er beurteilte die im einzelnen regional sehr 
unterschiedliche kirchliche Situation Deutschlands aus diesem Horizont. 
Hier handelt es sich jedoch, wie auch der modernen Forschung bekannt ist, 
um Städte und Gegenden, in denen die katholische Resistenz relativ stark 
und außerdem breite Bevölkerungsschichten gegenüber der Reformation 
ziemlich immun waren. Das Problem eines konservativen, jedoch behäbigen 
Katholizismus, das Faber immer wieder anspricht, war das spezifische Pro- 
blem hier. 

Die Sicht der Reformation als Ergebnis moralischen Verfalls, sei es auch 
als Frucht kirchlichen Versagens und katholischer •Mißstände", ist sicher 
als historische Erklärung, wie man auch immer in der Wertung stehen mag, 
nicht nur nicht verifizierbar, sondern auch falsifizierbar. Denn dort wo die 

30 Ebd. Nr. 35(105). 
31 Brief v. 28.5.1543 an Claude Perisin: ebd. Nr. 67 (202). 



Deutschland und die Reformation 271 

Reformation nicht bloß landesherrlich von oben dekretiert, sondern von be- 
stimmten Gruppen, von Klöstern etwa, aus eigener Entscheidung angenom- 
men oder auch abgelehnt wurde, läßt sich im ganzen und in der Breite nicht 
feststellbar zeigen, daß größere Regeltreue oder größerer seelsorglicher Ei- 
fer ein Faktor gewesen wäre, der gegen die Reformation immunisiert hätte 
- wie übrigens auch nicht für das Gegenteil32. Es gab ebenso einzelne und 
Gruppen, die aus tieferer Frömmigkeit die Reformation annahmen, und an- 
dere, die ebenso aus Glaubensmotiven bei der •alten Lehre" blieben; und es 
gab ebenso rein opportunistisches Verhalten für das eine wie das andere. An- 
nahme der Reformation und moralisch-spiritueller Tiefstand sind keines- 
wegs korrelativ. Die Reformation ist historisch keineswegs allein als Frucht 
kirchlicher •Mißstände" zu erklären. Sie hat ihre eigene theologische und 
spirituelle Kraft, die sicher von Faber und den ersten Jesuiten nicht erkannt 
wurde und auch wohl nicht erkannt werden konnte. Und wie es generell mit 
den •Mißständen" im Klerus um die Mitte des 16. Jahrhunderts stand, ob 
diese insbesondere größer waren als in den voraufgehenden Jahrhunderten, 
das ist noch einmal eine Frage, die wohl ungeheuer schwer zu beantworten 
ist. Offensichtlich gibt es hier auch bei Peter Faber selbst sehr unterschied- 
liche Zeugnisse, vielleicht regional bedingt, vielleicht auch durch die jeweils 
andere Stoßrichtung der Aussage. Am 10. Januar 1541 klagt er von Worms 
aus gegenüber Ignatius: gebe es doch in jeder Stadt zwei oder drei Priester, 
die weder im Konkubinat leben noch in anderen öffentlichen Sünden, und 
die Seeleneifer haben, dann hätte sicher der Protestantismus keine Chance33. 
Ein Zeugnis aus Speyer vom folgenden Jahr klingt jedoch wesentlich posi- 
tiver: der dortige Klerus tue im deutschen Vergleich gut seine Pflicht, auch 
das Volk sei fromm, wie sich besonders bei der Markusprozession gezeigt 
habe34. 

Eine monokausale Reduzierung der Reformation auf die •Mißstände" ist 
also sicher als historisches Gesamturteil falsch. Insgesamt ist vielmehr zu 
sagen, daß die •Reform des Lebens und der Sitten" ein paralleler Vorgang 
in allen drei Großkonfessionen, der katholischen sowie der lutherischen und 
calvinistischen, war; bzw. er bildet die andere Seite des Gesamtphänomens 
der •Konfessionalisierung". So wie sie dazu beitrug, die Katholiken zu bes- 

32 Zu diesem Komplex vor allem: E.W. Zeeden, Die Entstehung der Konfessionen. Grundla- 
gen und Formen der Konfessionsbildung im Zeitalter der Glaubenskämpfe. München - Wien 
1965; Ders., Grundlagen und Wege der Konfessionsbildung in Deutschland im Zeitalter der 
Glaubenskämpfe, in: Ders., Konfessionsbildung. Studien zur Reformation, Gegenreformation 
und katholischen Reform. Stuttgart 1985, 67-112; W. Ziegler, Reformation und Klosterauf- 
lösung. Ein ordensgeschichtlicher Vergleich, in: Reformbemühungen und Obervanzbestre- 
bungen im spätmittelalterlichen Ordenswesen. Hrsg. v. K. Elm. Berlin 1989, 585-614. 
33 FM, Nr. 23 (59 f.). 
34 Brief v. 27.4.1542 an Ignatius: ebd. Nr. 53 (166). 



Klaus Schatz 272 

seren Katholiken zu machen, so auch die Lutheraner und Reformierten zu 
entschiedeneren Verfechtern ihrer Konfession. Sie schwächte allenthalben 
die Unentschiedenheit. Darin ist aber auch der geschichtliche Erfolg des 
Wirkens der ersten Jesuiten begründet. Ihr praktischer Ansatzpunkt war den- 
noch nicht falsch, auch wenn ihre historische Gesamtperspektive nicht 
stimmte, sondern erfaßte zumindest einen wesentlichen Faktor in dem un- 
geheuer multifaktoriellen Geschehen von Reformation und katholischer Re- 
form. Denn die sogenannten kirchlichen •Mißstände", ob sie nun zu Anfang 
des 16. Jahrhunderts wirklich schlimmer waren als etwa um 1400, 1300 oder 
auch 1200, oder - was wohl zutreffender ist - nur von einer anspruchsvol- 
leren religiösen Bewußtsein her mehr als solche erfaßt wurden - waren nun 
einmal für die Massendurchsetzung der Reformation eine ganz entschei- 
dende Voraussetzung; und nicht umsonst war es diese Unzufriedenheit, bei 
der meist reformatorische Propaganda einsetzte und die sie für sich aus- 
nutzte. Und ein wesentlicher Nährboden für die Reformation war es oft, daß 
gerade solche, die fromm sein wollten, eine leuchtende spirituelle Alterna- 
tive in der alten Kirche vermißten. Hier erst einmal einen Wandel zu schaf- 
fen, war eine ganz entscheidende Voraussetzung, um auf Dauer wieder Ter- 
rain gewinnen zu können. Eine neue katholische •Identität", neue Zukunfts- 
hoffnung für die eigene Sache, konnte nur von einer neuen Besinnung auf 
die spirituelle Mitte her geschaffen werden. 

Die Stärke Peter Fabers war die Einzelseelsorge. Und hier erkannte er zu- 
treffend, daß sehr viele Probleme, vielleicht global und auf der rein argu- 
mentativen Ebene unlösbar, ihre konkrete Wurzel und auch ihre Lösung im 
Persönlichen haben, bzw. sehr oft die Rationalisierung von persönlichen 
Problemen darstellen. In der Polarität von (weltbewegenden, aber doch er- 
gebnislosen) Religionsgesprächen einerseits, Exerzitien anderseits, die er 
daneben unbeachtet und am Rande gab, erkannte er, daß das Entscheidende 
in der Stille geschieht, daß die Welt dadurch verändert wird, daß sich in uns 
etwas verändert. Sein sicher begrenzter Zugang zu den Problemen zeigt uns, 
daß global anzusetzen meist gar nicht möglich ist, zumal die wirklichen Hin- 
tergründe welthistorischer Entwicklungen sich sowieso meist den Zeitge- 
nossen entziehen (und ob zukünftige Historiker sie besser erfassen, ist auch 
noch einmal die Frage!), jedenfalls ungeheuer komplex und vielschichtig 
sind; daß jedoch, wer wenigstens eine Seite erfaßt, und hier den Menschen 
hilft, persönlich im Glauben damit fertigzuwerden, das tut, was wir einzig 
tun können. Darin liegt wohl vor allem die aktuelle Bedeutung seiner Ge- 
stalt für uns heute. 




