»Schmerz mit dem schmerzerfiillten Christus 259

In der ignatianischen Spiritualitiét fiihrt der geistliche Weg somit, wenn
man ihn auf das Kreuz hin befragt, iiber die aszetische ,,Kreuzesvorliebe*
hin zu einer groBeren Indifferenz, Freiheit und Disponibilitit, und von dort
iiber den ProzeB der Wahl zu einer ,,Aufnahme unter das Kreuz“ im kon-
kreten apostolischen oder einfach zwischenmenschlichen selbstlosen, hin-
gebungsvollen Dienen. Wer liebt, muf} leiden — diese uralte Menschheitser-
fahrung findet auf dem ignatianischen Weg so ihre konkreten Formen und
Gestalten. Trotz aller Schwierigkeiten im Umgang mit dem Kreuz und ge-
gen alle Versuchung zur Vermeidung und Verdridngung des Kreuzes muf} im
heutigen kulturellen und geistigen Kontext dieser schwierige, aber entschei-
dende Aspekt des christlichen Engagements festgehalten, angenommen,
durchlebt und durchlitten werden. Dabei gilt es, zwei wesentliche Aspekte
nochmals festzuhalten: Das Kreuz ist nicht Gegenstand oder Kriterium der
.Wahl“. Man darf den schwereren, verzichtvolleren Weg niemals als Le-
bensinhalt oder -ziel anstreben, suchen, ,,wihlen*. Das Kreuz ist nur anzu-
nehmen. AuBerdem ist das Kreuz nicht Endstation des ,,Prozesses*, sondern
,hur* Durchgangsstation auf dem Weg zum eigentlichen Ziel allen mensch-
lichen ,,Verlangens und Hoffens, der immer grofleren und letztlich ewigen
osterlichen Herrlichkeit Gottes.

Deutschland und die Reformation
in der Sicht Peter Fabers (1506—-1546)

Klaus Schatz, Frankfurt

Globale Ausweglosigkeit — und dennoch Chancen der kleinen Schritte

Als ich heute nach der Messe die Unterschiede zwischen den Geistern er-
wog, die mich oft bewegt hatten, und die meine Meinung, ob ich in Deutsch-
land Frucht bringen konne oder nicht, schwanken lieflen, da vermerkte ich,
daf} wir auf keinen Fall den Worten jenes Geistes beipflichten diirfen, der al-
les fiir unméglich erkldrt und immerfort Unzutrdglichkeiten aufzeigt. Wir
miissen vielmehr den Worten und Anregungen des anderen Geistes Gehor
schenken, der die Dinge als moglich darstellt und Mut macht. So die immer
wieder zitierten und vielleicht heute besonders aktuellen Worte aus dem Me-
moriale Peter Fabers vom 14. Februar 1543 in Mainz'.

! P. Faber, Memoriale. Das Geistliche Tagebuch des ersten Jesuiten in Deutschland. Ubers.
und hrsg. v. P. Henrici. Trier 1989, Nr. 254 (203); vgl. auch Nr. 329 (250).



Klaus Schatz 260

Dal} ein solcher Text keineswegs einem blandngigen Optimismus das
Wort redet, fiir den die ehrliche Konfrontation mit der Grole der Probleme
schon ungldnbiger Defitismus ist, wird nicht nur durch den cher zur
Schwermut neigenden Charakter Fabers ausgeschlossen, sondern auch
durch die weniger bekannten und zitierten Sitze, die dann folgen. Aus ihnen
geht hervor, daff die Geisternnterscheidung Fabers differenzierter ist, als
allein aus dieser Gegeniiberstellung hervorzugehen scheint. Es heit dann
ndmlich weiter: Wenn der Geist der Unruhe und Verzagtheit uns befiillt, sol-
len wir uns zwar von dieser Stimmung nicht anfechten lassen, wohl aber
sachliche Probleme ernstnehmen, die sich nnserem Geist dabei prisentieren
— ebenso wie umgekehrt das Vertranen auf den Geist der Zuversicht nns
nicht dazu verleiten darf, kritiklos Einzeleingebungen zu vertrauen, die uns
in Momenten des geistlichen Trostes kommen.

Die Schwere, ja Unldsbarkeit der Probleme, der anscheinend unabwend-
bare ,,Abfall einer ganzen Nation“ vom katholischen Glauben — und ande-
rerseits die groBen Chancen, zomal im personlichen seelsorglichen Kontakt
und erst recht bei den Exerzitien: zwischen diesen Polen bewegen sich die
Briefe Fabers in den insgesamt 26 Monaten, da er tatséichlich von 1540 bis
1544 in Deutschland weilt: erst mehr zoféllig 1540/41 in Begleitung des kai-
serlichen Diplomaten Ortiz, mit dem er eigentlich nach Spanien reisen
sollte, in Worms und Regensburg anf den Religionsgespriachen; dann wieder
1542/43 zuerst in Speyer, dann auf Ruf des Kardinals Albrecht von Bran-
denburg in Mainz und von da aus, vor allem von dem Kartdnserprior Ger-
hard Kalckbrenner gerufen, in Ko6ln; schlieBlich wiederum in der ersten Jah-
reshilfte 1544 in Koln. Thn beseele eine grofie Liebe zu dieser Nation nnd
eine grofle Hoffnung, durch unsere Weise des Vorangehens groBe Frucht zu
erzielen, so schreibt er in seinem ersten erhaltenen Brief ans Deuatschland
von Worms aus am 27. Dezember 1540 an Ignatius — dennoch sehe er in
natiirlicher Beziehung nichts, was diese Hoffnung begriinde'. Aber schon
zweieinhalb Monate spéter erwihnt er von Regensburg aus die ungeheure
,Ernte” von Personen, die vom kaiserlichen Hof ans den Kontakt mit ihm
suchen, so dall er dem Andrang nicht geniigen konne?. Und am 3. Mai 1542
schreibt er von Speyer aus an Kardinal Contarini (der ihn immer in Dentsch-
land haben wollte und es ungern sah, dal er zwischendurch nach Spanien
weggesandt worden war), bei aller grofieren Niichternheit und Kiihle der
Deutschen im Vergleich mit den Spaniern habe er sich doch immer mehr im
Geiste angeregt gefiihlt, fiir Deutschland zu arbeiten als fiir Spanien®. Eine

' Fabri Monumenta (zit.: FM). Beati Petri Fabri... Epistolae, Memoriale et processus (Mad-
rid 1914), Nr. 20 (50).

2 Schreiben v. 12.3.1541 an Ignatius: ebd. Nr. 28 (77).

*Ebd. Nr. 55 (171).



Deutschland und die Reformation 261

groBe Liebe zu Deutschland — und doch waren bei ihm die Wirkungsmog-
lichkeiten wie auch die Einfiihlung in die deutschen Verhéltnisse und die
Einschitzung der deutschen Situation erheblich eingeschrinkt durch die nur
immer relativ kurze Dauer seiner Missionen, die ihn nie auch nur ein volles
Jahr hindurch in Deutschland wirken lieen. Die deutsche Sprache lernte er,
der sicher kein Sprachgenie war — auch seine Briefe an seine Mitbriider sind
ein Spanisch mit vielen lateinischen Einsprengseln — nie richtig; predigen,
seelsorgliche Gespriche fithren und Exerzitien geben konnte er nur auf La-
tein; und das hieB natiirlich, daB seine Seelsorge auf das Universitdtsmilieu
und die Kreise der Gebildeten beschriankt war. Immerhin, das wére im Sinne
der Erreichung der Multiplikatoren keine gravierende Einschrinkung gewe-
sen. Tragischer war, dal Faber sich einen anderen sehnlichen Wunsch aus
kirchenpolitischen Riicksichten versagen mufite. Er hitte gerne mit fithren-
den Reformatoren personlich gesprochen, insbesondere mit Melanchthon,
der auf den Religionsgesprachen zu Worms und Regensburg anwesend war.
Dies scheiterte daran, daB private Gespriche einzelner Mitglieder der ka-
tholischen Delegation mit der anderen Seite nicht gewiinscht wurden, aus
der verstindlichen Furcht heraus, sonst gegeneinander ausgespielt zu wer-
den”. In Wirklichkeit fanden solche Sondergespriche doch statt; nur Faber
hielt sich gebunden an die offizielle Weisung. Wieweit ein solches Gesprich
seine Einschitzung der Reformation modifiziert hitte, dariiber kann man nur
MutmaBungen und Spekulationen anstellen.

Zeit der Religionsgespriche

Die Situation in Deutschland um 1540-44: es war die Zeit sowohl vor dem
Konzil von Trient wie vor dem Schmalkaldischen Krieg. Die protestantische
Front, politisch im Schmalkaldischen Bund und religios in der Confessio
Augustana geeint, hat an Hirte und Geschlossenheit gewonnen; dennoch
sind die Grenzen zwischen den ,,Religionsparteien‘ territorial und konfes-
sionell noch in vieler Hinsicht offen. Es ist noch die Zeit der offiziellen ,,Re-
ligionsgespridche von Worms und vor allem von Regensburg; die Ge-
gensitze scheinen noch iiberbriickbar; und in Regensburg kommt es ja, vor
allem durch Kardinal Contarini, in der Zentralfrage der Rechtfertigung zur
KompromifBformel, daB der ,lebendige Glaube®, der ,,in der Liebe wirksam
ist“, rechtfertigt — bis dann an der Frage nach der Autoritit des kirchlichen
Lehramts die Verhandlungen scheiterten, noch bevor klar wurde, dali sowohl
Luther wie die romische Kurie auch die Kompromififormel in der Rechtfer-

* Ebd. Nr. 20 (48 £.), 22 (58), 34 (97).



Klaus Schatz 262

tigung als mehrdeutig und die wahren Differenzen nur verdeckend ablehn-
ten. Aber die Trennung der ,,Konfessionen“ bzw. ,,Konfessionsbildung® ist
noch keineswegs abgeschlossen. Faktisch bedeutet dies jedoch fast durch-
weg einen eindeutigen Sog zum Luthertum hin, das die gréBere Dynamik
und Faszination entfaltet, wihrend auf katholischer Seite Unsicherheit, Mut-
losigkeit und Verzweiflung an der Zukunft der eigenen Sache um sich greift.

In politischen Kreisen lautete die Frage: Militdrische Losung oder Dialog?
Fir Kaiser Karl V., einen Politiker der in komplexen Zusammenhingen
dachte, war dies kein Gegensatz; er wollte vielmehr beides miteinander ver-
zahnen: erst militdrische Niederringung des Schmalkaldischen Bundes,
dann Religionsgespriiche mit dem Angebot akzeptabler Kompromisse, und
dies auf dem Konzil in Trient. Fiir Peter Faber war beides gleichermaBen
keine Losung, wie er noch 1546, wenige Monate vor dem Ausbruch des
Schmalkaldischen Krieges und wenige Monate vor seinem eigenen frithen
Tod im Alter von 40 Jahren, von Madrid aus an Kalckbrenner schreibt. Wenn
er hore, wie die Machthaber ihre ganze Energie auf die militirische Losung
setzen, also beide Hinde derer, die die Stadt erbauen sollten, mit dem Tra-
gen des Schwertes beschiiftigt sind, wie sollen sie dann aufbauen? Er hore
weiter, dal man wieder zu der Methode der Religionsgespriche zuriick-
kehre; aber darin sehe er, wie er schon oft gesagt habe, kein Heilmittel®. Hier
hatten ihn schon 1540 die Erfahrungen von Worms, sein erstes Schliisseler-
lebnis fiir Deutschland, skeptisch gestimmt. In der Dominikanerkirche, so
schrieb er damals an Ignatius, werde offen die lutherische Lehre gepredigt,
ohne dal die katholischen Doktoren und der Bischof etwas dagegen un-
terndhmen. Was die lutherischen Gesprichspartner betreffe, so sehe er in
keinem Punkt, da sich bei ihnen etwas bewege; hingegen gewiinnen sie Ter-
rain bei den Katholiken. Von den 11 offiziellen katholischen Gespriichspart-
nern seien bereits die drei Vertreter von Kurpfalz, Brandenburg und Kleve
offen zu den Lutheranern iibergegangen, wihrend die iibrigen 8 ebenfalls
wackelten®. Und dann in einem weiteren Brief an Ignatius 5 Tage spiter zu
Neujahr 1541: Niemand erhoffe mehr von den Religionsgesprichen die
Wiedergewinnung der Protestanten, sondern nur, da man ,,miteinander im
Gesprich* bleibe und der duBere Friede bestehenbleibe, zur Beschwichti-
gung und Beruhigung derjenigen, die noch an den Gebriuchen der katholi-
schen Kirche festhalten’. Mehr und mehr sieht er in der Folge seine Skepsis
gegeniiber den Religionsgesprichen bestitigt, die nach ihm letztlich der
Aufrechterhaltung einer grofien Illusion oder — so wiirden wir es heute aus-
driicken — der Lebensliige einer ganzen Generation dienen. Bei dem Re-
> Ebd. Nr. 140 (414 1.).

$Ebd. Nr. 20 (47 f.).
"Ebd. Nr. 22 (55).



Deutschland und die Reformation 263

gensburger Religionsgesprich hofft er noch, da8 Gott alles zum Weg des
wahren Friedens ordne; aber: in den Dingen des katholischen Glaubens
konnte das grofere Ubel die Eintracht im Bosen sein, gegeniiber dem kla-
ren Gegensatz von Gut und Bise, Wahr und Falsch®. Und diese Skepsis ver-
stiarkt sich bei ihm. Als Kardinal Albrecht von Brandenburg um die Jahres-
wende 1542/43 auf seinem SchloB zu Aschaffenburg mit ihm iiber Dinge des
kommenden Konzils konferiert und ihm dabei auch ein Reformprojekt mit
Konzessionen zur Gewinnung der Protestanten vorlegt, schreibt Faber in ei-
nem Brief an die romischen Mitbriider, er glaube, dal, was man auch immer
im Gegensatz zum bisher katholisch Ublichen konzediere, von der andern
Seite nicht mit mehr Offenheit fiir die katholische Wahrheit honoriert werde,
sondern nur die Entschiedenheit fordere, noch mehr zu bekommen®.

Das eigentliche Problem: Die Reform des Lebens

Wie sieht Faber die Reformation und die Reformatoren? Katholischerseits
hat man sich in unserem Jahrhundert und erst recht nach dem 2. Vatikanum
gewohnt, Zeugnisse seiner ,irenischen* Gesinnung zu zitieren, vor allem die
vermutlich an Bobadilla gerichteten Anweisungen fiir das Apostolat unter
den Protestanten vom 7. Mirz 1546, wo er schreibt, man miisse sich
bemiihen, groBe Liebe zu den Protestanten zu haben und aus seinem Herzen
alle Gedanken entfernen, die die Hochachtung verletzen; man miisse zwei-
tens zunichst sprechen iiber das, was eine, und sich vor Debatten hiiten, in
denen es nur darauf ankomme, recht zu behalten und iiber den andern zu tri-
umphieren'. Solche und dhnliche AuBerungen kehren iibrigens auch bei Ca-
nisius und anderen Jesuiten der ersten Stunde wieder. Und doch haben sie
nichts mit ,,6kumenischer® Einstellung im heutigen Sinne zu tun. Sicher hat
Faber sich immer peinlichst an die Maxime gehalten, die Irrenden zu lieben
und ihnen nie in aggressiver Weise zu begegnen. Der eigentliche Grund der
Ablehnung aggressiver Polemik bei ihm und ebenso nach ihm bei Canisius,
bei Lainez und allen Jesuiten der ersten Zeit ist jedoch der, daf fiir ihn die
Reformation nicht in erster Linie ein dogmatisches, sondern ein pastorales
Problem war!!. Dies freilich keineswegs in einseitiger Schuldzuweisung an
die moralisch verkommenenen Protestanten, sondern auch und eigentlich
primir an die eigene katholische Seite. Gebe es doch, so schreibt er am 10.

8 Schreiben v. 24.4.1541 an Ignatius und Pietro Codacio: ebd. Nr. 33 (94).

® Ebd. Nr. 65 (192 1.).

19 Ebd. Nr. 138 (400).

" Dazu jetzt J.W. O’Malley, Die ersten Jesuiten. Ubers. v. K. Mertes. Wiirzburg 1995,
315-27.



Klaus Schatz 264

Januar 1541 von Worms aus an Ignatius, in jeder Stadt zwei oder drei Prie-
ster, die weder Konkubinarier sind noch in anderen 6ffentlichen Siinden und
die Seeleneifer haben, dann zweifle er nicht, daB sie bald mit der Hilfe des
Herrn das einfache Volk bekehrten. Das einfache Volk sei betrogen, nicht
durch das Licht der Lutheraner, sondern durch die Schlechtigkeit derer, die
die bekehren sollten, die niemals Christen waren. Wenn unser Klerus so
wire, wie er sein miifite, dann wiirde man klar sehen, daB die Protestanten
nicht solche Tragodien anrichten konnten'?. Und weil dem so ist, setzen we-
der aggressive Polemiken noch Religionsgespriche, weder militirische noch
Dialoglosung, bei der Wurzel an, die nur die conversio morum, die Bekeh-
rung des Lebens sein kann. Nicht bloBe ,,Verteidigung* des katholischen
Glaubens, etwa durch Schreiben gegen die Hiretiker, ist darum gefragt, son-
dern seine bessere Verlebendigung im Leben'®. Welchen Eindruck wiirde es
auf die Irrgldubigen machen, so schreibt er am 12. April 1543 an den Kol-
ner Kartduser-Prior Kalckbrenner, wenn sie nur in einer einzigen Stadt
neuen Eifer in Verkiindigung und Befolgung eines einzigen jener Glaubens-
artikel siihen, in denen sie von unserer Lehre abweichen? Wenn sie siihen,
wie die Ohrenbeicht nun in héheren Ehren gehalten wird als bisher, wie sie
von den Laien eifrig gepflegt wird; wie diese durch sie entsiihnt werden und
wie die Entsiihnten froheren Herzens von der Beicht zuriickkehren: sie wiir-
den es nicht mehr wagen, ihrer Lehre in diesem Punkte noch einigen Erfolg
zu versprechen! Wenn sie in den Kirchen den hiufigen Kommunionempfang
sdhen, der diesen jede Woche, jenen alle 14 Tage ... Kraft und Licht spendet,
keiner wiirde es mehr wagen, noch etwas von der zwinglianischen Abend-
mahlslehre ins Gespréich zu bringen!" Und #hnlich in den bereits erwihn-
ten Anweisungen von 1546: Zunichst komme es auf die Reform des Lebens
an; dann erledigten sich die Irrtiimer meist von selber. So hatte einer Ein-
winde gegen den Zolibat; des Pudels Kern war dann jedoch, wie er festge-
stellt habe, daf} der Betreffende selber im Konkubinat lebte; von dem Mo-
ment an, wo er dies iiberwunden hatte, erledigten sich auch seine Probleme
mit dem Zolibat. Deshalb komme es auch darauf an, Mut und Vertrauen zu
den Werken zu machen, von denen sie behaupten, es sei unméglich, sie zu
erfiillen; hier sage ich: wenn jemand durch Lehre und Feuer des Geistes Lu-
ther iiberzeugen konnte, das loszulassen, was er hat, und in Gehorsam das
Aufgetragene zu tun, sodaf} er das Ordensgewand, das er ablegte, wieder
anndhme, dann wiirde er dadurch, ohne weitere Disputation seine Hiiresie
ablegen (was sicher, nebenbei gesagt, die Motivation Luthers auf den Kopf
stellt). Faber fiihrt dann weiter aus: Wer nur iiber praktische Fragen wie

'2MF Nr. 23 (59 £.); vgl. auch Nr. 52 (159 f.).
" So am 12.5.1541 an die Pariser Scholastiker: ebd. Nr. 35 (105).
4 Ebd. Nr. 66 (196).



Deutschland und die Reformation 265

gutes Leben, Tugenden, Gebet, Tod und Gericht mit ihnen spricht, richtet
mehr aus als einer, der mit schwerem Geschiitz zu ihrer Widerlegung auf-
fihrt. Kurz, diese Leute brauchen Mahnung und Ermutigung fiir ihr sittli-
ches Leben, gegen ihre Trigheit und andere Ubel, die nicht zundchst im Ver-
stand, sondern in Beinen und Armen der Seele und des Leibes sind®.

Besser und iiberzeugender den Glauben leben: dies hatte freilich schon bei
ihm eine Konsequenz, die in die Richtung dessen geht, was wir als ,,gegen-
reformatorische Frommigkeit“ bezeichnen wiirden. Denn es bedeutete:
umso eifriger gerade das praktizieren, was die Héretiker anfechten. Wir soll-
ten, so Faber, gerade bei den umstrittenen Glaubensartikeln nicht nur an sie
glauben, sondern mehr daraus leben: hiufiger die Heiligen anrufen, mehr an
die armen Seelen denken'®. Ahnlich heiBt es spiter bei Lainez: Die Prote-
stanten verwerfen Rosenkranz, Abldsse, Gebete und Messen fiir die Ver-
storbenen, Beichte — wir sollten deshalb 6fter und mit mehr Andacht den Ro-
senkranz beten, die Ablisse noch hoher schitzen, noch mehr fiir die Ver-
storbenen beten und Messen feiern, 6fter als bisher unsere Siinden beken-
nen'’.

Eine theologische Antwort: Das leibhaftige Heil des Menschgewordenen

Sicher haben Faber und ebenso die Jesuiten nach ihm die theologische und
spirituelle Kraft der Reformation verkannt. An reformatorischen Schriften
kannte er sicher die Confessio Augustana und die Apologia Confessionis Au-
gustanae Melanchthons, wahrscheinlich aber keine Schrift Luthers; und
doch waren es die Schriften Luthers und nicht die Melanchthons, aus denen
Glaubenszeugnis und urspriingliche religivse Erfahrung und nicht bloB theo-
logische Erudition spricht. Eine theologische Antwort auf die Reformation
findet sich bei ihm nur an wenigen Stellen, nicht in Briefen, sondern in sei-
nem Memoriale, dort jedoch in beachtlicher Weise. Formal 14uft fiir ihn der
Glaube der Reformatoren auf einen Subjektivismus hinaus, der den Einzel-
nen, losgeldst vom Glauben der Kirche, in den Zwang versetzt, alles mit
Griinden zu rechtfertigen, und dadurch letztlich verunsichert. Die Betref-
fenden erlahmen zuerst in jenen Werken und Ubungen, die Gottes Gnade
entstammen, so daf sie in der Folge all das geringzuschdtzen und abzutun
beginnen, was sie nicht als Erwerb aus eigener Einsicht verteidigen. So fan-
gen sie an, Vernunftgriinde fiir ihren Glauben und ihre Hoffnung zu suchen
und ziehen dabei alles in Zweifel — und so verschiitten sie, was ihnen der

15 Ebd. Nr. 138 (400-02).

16 S0 am 12.4.1543 an Kalckbrenner: FM Nr. 66 (196 f.).
7 O’Malley, 321.



Klaus Schatz 266

Heilige Geist eingegeben, und gehen des echten Glaubens verlustig, der im
Glauben der Kirche und der Gemeinschaft der Heiligen griindet. Ist das al-
les verschiittet, dann fangen sie an, einen eigenen Glauben nach eigenem
Gutdiinken aufzustellen und zu suchen: Jeder sucht sich Glaubensgriinde zu-
sammen und beurteilt sie; er sucht sich Schriftstellen, sucht ihre Auslegung,
urteilt dariiber — und so suchen sie sich ihren Glauben, oder besser: ihre
Privatmeinungen und Irrtiimer selbst zusammen. — Wenn sie einen zu ihren
Irrtiimern hiniiberziehen wollen, verlangen sie von ihm als Vorbedingung,
daB er allen ,Fanatismus®“ ablege, womit nichts anderes gemeint sei als
Treue zur Lehre der Kirche. Dann fordern sie von ihm, seinen Glauben mit
Argumenten zu begriinden. Wenn einer dann merke, daB er auf dem besten
Wege sei, unmerklich seinen Glauben zu verlieren, erklirten sie ihm, der
Glaube sei eine Gabe Gottes, was zwar sehr wahr sei, in diesem Kontext aber
nicht der Erbauung diene, da man den Glauben auch durch eigene Schuld
verschleudern und verlieren konne; und Gott gebe den Glauben nicht, so-
lange einer auBerhalb der katholischen Kirche suche. Jeder Glidubige und
katholische Christ verfiigt iiber mancherlei Schriftverstindnis und iiber
Gnadengaben aller Art; doch wollte einer fiir jede dieser Gaben die Ver-
nunfigriinde und die Schriftstellen oder heiligen Worte, worauf sie griinden,
aus eigener Kraft aufsuchen und aus eigener Kraft beurteilen — er erlitte
manchen Schaden. Dieses Forschen nach Griinden sieht er in der Frage der
Schlange im Paradies vorgebildet!®. Das Fazit: Wenn einer dich zur Rede
stellt, der dich nicht erbauen kann und der auch nicht von dir erbaut wer-
den kann oder will, dann lasse dich nicht auf ein Gesprdch mit ihm ein, son-
dern meide und umgehe ihn, wie eine Schlange oder einen Skorpion".
Inhalilich ist fiir ihn die Leugnung der Heilsbedeutsamkeit der duBeren
menschlichen Werke letztlich eine Spiritualisierung, die mit dem Glauben
an die Menschwerdung in Gegensatz steht. Indem man uns die rechte Wert-
schétzung aller leiblichen Werke des Menschen (...) nimmt, nimmt man uns
auch den Sinn fiir die Menschheit Gottes. Gott ist ja eben deswegen Mensch
geworden und auf diese Erde gekommen, damit unser Heil durch Christus
auf echt menschliche Art erwirkt werde... So ist letztlich alles Christus zu-
zuschreiben. Das Heil ist also radikal Gnadengeschenk Gottes, ,,inkarniert”
sich jedoch leiblich in guten Werken. Die spiritualistische Ablehnung der
leiblichen Gestalt des Heiles dhnelt der Siinde Luzifers, der sich nicht unter
den Menschgewordenen beugen wollte®. — Sicher hat hier Faber das refor-
matorische Sola gratia und Sola fides, das ja die ,Werke* als Frucht des

'® So am 7.1.1543: Memoriale Nr. 218-20 (180-82).

9 Ebd., 222.

® So am 23.4.1543: ebd. Nr. 291-93 (225-27); dhnlich auch am 24.5.: ebd. Nr. 322-24
(246-48).



Deutschland und die Reformation 267

rechten Glaubens durchaus nicht ausschlieBt, nicht in seiner Tiefe erfaf3t. Ex
setzt sich mehr mit dem Vulgérverstindnis der lutherischen Rechtferti-
gungslehre, das ja keineswegs nur ein katholisches Milverstéindnis war, son-
dern dem auch nicht zuletzt Melanchthon Vorschub leistete, auseinander.
Und er legt eine theologische Antwort vor, der man jedenfalls nicht den Vor-
wurf der ,,Werkheiligkeit machen kann, und die das Solus Christus radikal
ernstnimmt.

Das Problem der Katholiken: Fehlende Dynamik und Mutlosigkeit

Wie ist es mit dem katholischen Uberlebenswillen? In Speyer, Worms,
Mainz und Kéln herrscht, wie Faber am 12. April 1543 an Kalckbrenner
schreibt, im wesentlichen dieselbe Situation: Man will katholisch bleiben,
man will nicht protestantisch werden; wenigstens gilt dies fiir den groften
Teil des Klerus und des Volkes. Aber man will auch so bleiben, wie man ist.
Es fehlt die Dynamik, die in einer solchen Situation der Bedrohung und der
Krise einzig weiterhilft*'. Daf} in Koln die Situation besonders giinstig war,
ging auch Peter Faber auf. Koln bietet den einzigartigen Sonderfall einer
groBen Reichsstadt mit ausgeprigtem stadtbiirgerlichem FreiheitsbewuBt-
sein und weitreichenden Handelsbeziehungen, die dennoch nicht, wie alle
dhnlichen groBen Reichsstidte, wie Niirnberg, Frankfurt, StraBburg, Ulm
oder Augsburg, die Reformation annahm, sondern aufgrund des klaren Wil-
lens der groBen Mehrheit der Biirgerschaft und gegen den eigenen Erzbi-
schof Hermann von Wied, katholisch blieb. Faber schreibt, es gebe gerade
in Koln noch Schdtze gesunder Lehre und Frommigkeit. Freilich sei es tra-
gisch, daB so viele Hemmungen haben, den Glauben, an dem sie festhalten
wollen, eifriger zu leben; wenn sie aber nicht besser werden wollen, sei es
unvermeidlich, daB sie schlechter werden. Die richtige Strategie sei nicht,
zunichst die ganz Schlechten zu bekehren, sondern aus den weniger Bosen
Gute zu machen, damit diese wieder auf die Masse Faszination ausiiben??,
Das Problem in Kéln sei die Mutlosigkeit und Verschiichterung der Guten.
Dort hatte der Kurfiirst-Erzbischof Hermann von Wied, selber theologisch
ungebildet, den Reformator Butzer aus Stra3burg berufen und im iibrigen
auf eigene Faust ein Reform- und theologisches Vermittlungsprogramm ent-
worfen, das jedoch wegen seiner Verschwommenheit selbst bei dem Kolner
Theologen Johannes Gropper, der durchaus zu den Vertretern einer ireni-

2 FM Nr. 66 (195 f.).
22 Ebd. Nr. 66 (199 f.).



Klaus Schatz 268

schen Vermittlungstheologie gehort, auf scharfe Ablehnung stieB. Faktisch
wire es auf Protestantisierung des Erzstifts und damit des ganzen westfili-
schen und rheinischen Deutschlands hinausgelanfen. Biirgerschaft, Univer-
sitdt und Domkapitel waren alle gegen ihn. Aber — so Faber anliBlich seines
ersten kurzen Aufenthalts von kaum zwei Monaten August/September 1543
— sie sind verschiichtert und wagen nicht einmal von sich aus dem Kaiser zu
schreiben, schieben ihn vielmehr vor, damit er dem Kaiser und dem pipst-
lichen Nuntius Poggio schreibe. Politisch ist dabei die Unterstiitzung durch
den Kaiser Condicio sine qua non fiir den Durchhaltewillen der Kélner; der
Kaiser scheint, wie er an Kardinal Morone schreibt, gegenwidrtig auch geist-
lich fiir fast alle Deutschen Heil oder Unheil, Friede oder Verwirrung zu be-
deuten®; hitte man ihm nicht geschrieben, so wiederum am 10. Mai 1544
an Franz Xaver, so konnte diese Stadt schon verloren sein®,

Es war nicht die Ordensleitung, die damals die Schliisselstellung Kélns er-
kannte. Nur zuféllig war Faber dorthin gekommen; und erst nach 1550 sollte
Ignatius die Wichtigkeit Deutschlands erkennen. Nach den kaum zwei Mo-
naten wurde Faber wieder von Ignatins von Kéln weggeschickt, und zwar
nach Lissabon. Zum Gliick fiir die Zukunft der katholischen Sache in
Deutschland fand er freilich in Antwerpen kein Schiff fiir die Uberfahrt. Im
Januar 1544 kehrte er nach K6In zuriick, weil sich vor allem Kreise von Kol-
ner Biirgern beim Nuntius fiir ihn eingesetzt hatten, diesmal fiir ein halbes
Jahr. Im Unterschied zum ersten Aufenthalt, bei dem er nur mit einzelnen
Personen in Verbindung getreten war, wurden non von ihm dauernde Kon-
takte angekniipft, vor allem mit der K6lner Kartause unter Kalckbrenner, die
eine duBerst wichtige und kaum zu iiberschitzende Rolle fiir die Einwurze-
lung der Jesuiten in Ko6ln spielt®>, mit mehreren anderen Klostern, mit der
Universitit, dem Domkapitel, dem Stadtrat; hier entstand in diesem ersten
Halbjahr 1544 auch die erste Jesuitenniederlassung Deutschlands, im
Grunde ein Noviziat aus dem ,,internationalen® Milien von Studenten der
Universitit, die sich um Aufnahme in den erst vier Jahre alten Orden be-
warben, unter ihnen Petrus Canisius, der im Vorjahre bei Faber in Mainz
Exerzitien gemacht hatte und dann in den Orden eingetreten war®.

2 Schreiben v. 3.9.1543 an Morone: ebd. Nr. 72 (215-20); dhnlich am 27.9. an lgnatius: Esta
pobre gente estd puesta en fuga por causa de las menazas deste Arcobispo; de manera que
aun para informar d su magestad de lo que pasa, non ay quien ose nada; sinon gue se rre-
mittem d my, rogdndome, que yo supla por todos: ebd. Nr. 73 (221 £.).

** Ebd. Nr. 88 (265).

* 1. Greven, Die Kolner Kartause und die Anfiinge der katholischen Reform in Deutschland,
Miinster 1935.

2 B. Duhr, Geschichte der Jesuiten in den Lindern deutscher Zunge I. Freiburg 1907, 35 f.



Deutschland und die Reformation 269

,,Kehre um zu deinen fritheren Werken!*

Was waren nun die wichtigsten Mittel, mit denen Faber von Anfang an und
erst recht in dieser Zeit in Koln der Zukunft der katholischen Sache in
Deutschland zu dienen versuchte? Es war vor allem Seelsorge an den Seel-
sorgern; denn die darniederliegende Seelsorge ist fiir ihn das Grundiibel, das
die Ausbreitung der Reformation in Deutschland iiberhaupt erst méglich
macht. Und dazu gehéren in erster Linie die Exerzitien. Schon wihrend er
die Ergebnislosigkeit der Religionsgespriche von Worms und Regensburg
miterlebte, bei denen er nur in der Stadt anwesend, aber nicht unmittelbar
beteiligt war, bemiihte er sich, am Rand durch Exerzitien sinnvoll zu wirken.
Dies galt erst recht bei seinem zweiten Deutschlandaufenthalt 1542/43. Die
Exerzitien, die er gab, begriindeten von fernher den Ruf Fabers, etwa bei
Kalckbrenner in Koln, der meinte, einen solchen Schatz miifite man selbst
aus Indien herbeiholen?, und sich fiir sein Kommen nach Koln einsetzte. Es
waren nur wenige, aber entscheidende und einfluBBreiche Personen, denen
Faber die Exerzitien gab, darunter so unterschiedliche wie einerseits der be-
kannte Polemiker gegen Luther Johannes Cochldus, der durch diese Exerzi-
tien zwar beileibe nicht zum Ireniker wurde, aber immerhin schrieb, er wisse
jetzt, daB man kdmpfen konne ohne Zorn und mit dem Frieden im Herzen?,
dann anderseits Julius Pflug, Bischof von Naumburg, Vertreter einer eras-
mianischen Vermittlungstheologie. Wunderdinge werden von seinen Exerzi-
tien berichtet: Pfarrer entlassen ihre Konkubinen; sie beginnen plotzlich zu
predigen, was sie vorher kaum oder nur schlecht getan haben. Faber gab die
Exerzitien in verschiedenen Formen: entweder vollstindig mit Hinfiihrung
zur Wahl oder nur die der ersten Woche, meist iibrigens, weil die betreffen-
den Personen sich nicht aus der Offentlichkeit zuriickziehen konnten, in ,,of-
fener” Form, etwa mit zwei Meditationen (morgens und abends) am Tag, in
einer Form also, die wir als ,,Exerzitien im Alltag® bezeichnen wiirden. Die
anderen beiden seelsorglichen Tatigkeiten sind einerseits Beichthoren, an-
derseits Predigen. Fiir Priester, die sich auf seine Anregung hin entschliefen,
sich eifriger der Seelsorge zu widmen, ist ein, wenn nicht das entscheidende
Indiz, daB sie ihren Predigtauftrag ernst nehmen. Faber selbst predigte in
Koéln, freilich, wie gesagt, auf Latein vor einem akademisch gebildeten Pu-
blikum, alle Sonn- und Festtage, auBerdem téglich in der Kar- und Oster-
woche?.

27 Schreiben an den Trierer Kartduserprior v. 31.5.1543: FM, Appendix Nr. 4 (448).

28 R. Biumer, Johannes Cochlius. Leben und Werk im Dienst der Katholischen Reform.
Miinchen 1980, 119.

2 Brief v. 10.5.1544 an Franz Xaver: FM Nr. 88 (262).



Klaus Schaiz 270

»Kehre um zu deinen fritheren Werken!“. Diese Mahnung von Offb 2,5 an
die Gemeinde von Ephesos, die den Glauben treu bewahrt, jedoch die ,.er-
ste Liebe* verlassen hat, ist fiir Faber auch der Ruf an die rheinischen Bi-
schofsstddte, die katholisch bleiben wollen, jedoch der Bekehrung zum
»Magis® bediirfen. Allmahlich klingt bei ihm eine groBere Zuversicht an,
daB die katholische Sache in Deutschland Zukunft habe, weil immer mehr
Personen von dieser Dynamik des ,,Magis* erfaBt seien. Schon am 12. Mai
1541 schreibt er an die Pariser Scholastiker, je mehr die Mittel, die Irrenden
zuriickzufiihren, Schiffbruch erlitten, desto mehr finden sich Personen, die
in ihrem Glauben zu ihren friiheren Werken zuriickkehren wollen, d.h. zu ei-
nem besseren Leben, damit nicht auch von ihnen der Leuchter weggenom-
men werde®*. Und zwei Jahre spiter hei3t es in einem anderen Brief an ei-
nen Mitbruder, er finde in Deutschland soviele, die zu ihren ersten Werken
zuriickkehren®'.

Stimmte Fabers Diagnose?

Fabers Sicht der deutschen Situation und speziell seine Beurteilung des
deutschen Protestantismus wurde fiir die Situationsanalyse der ersten Jesui-
ten in Deutschland wegweisend. Wieweit war seine Analyse tatsichlich zu-
treffend, speziell aus der Warte heutiger kirchengeschichtlicher Erkennt-
nisse? Dazu wire sicher zu sagen, dal Faber im wesentlichen nur die pa-
storale Situation in den vier rheinischen Bischofsstidten Speyer, Worms,
Mainz und KélIn, allenfalls noch in Regensburg, kennenlernte, und auch dies
natiirlich nur soweit ihm dies durch den Filter seiner Latein sprechenden Ge-
sprichspartner vermittelt wuarde. Er beurteilte die im einzelnen regional sehr
unterschiedliche kirchliche Situation Deutschlands aus diesem Horizont.
Hier handelt es sich jedoch, wie auch der modernen Forschung bekannt ist,
um Stddte und Gegenden, in denen die katholische Resistenz relativ stark
und auBerdem breite Bevolkerungsschichten gegeniiber der Reformation
ziemlich immun waren. Das Problem eines konservativen, jedoch behibigen
Katholizismus, das Faber immer wieder anspricht, war das spezifische Pro-
blem hier.

Die Sicht der Reformation als Ergebnis moralischen Verfalls, sei es auch
als Frucht kirchlichen Versagens und katholischer ,Mifistinde®, ist sicher
als historische Erkldrung, wie man auch immer in der Wertung stehen mag,
nicht nur nicht verifizierbar, sondern auch falsifizierbar. Denn dort wo die

3 Ebd. Nr. 35 (105).
3! Brief v. 28.5.1543 an Claude Perisin: ebd. Nr. 67 (202).



Deutschland und die Reformation 271

Reformation nicht bloB landesherrlich von oben dekretiert, sondern von be-
stimmten Gruppen, von Klostern etwa, ans eigener Entscheidung angenom-
men oder auch abgelehnt wurde, 148t sich im ganzen und in der Breite nicht
feststellbar zeigen, daB groBere Regeltreue oder groBerer seelsorglicher Ei-
fer ein Faktor gewesen wire, der gegen die Reformation immunisiert hitte
— wie iibrigens anch nicht fiir das Gegenteil*’. Es gab ebenso einzelne und
Gruppen, die aus tieferer Frommigkeit die Reformation annahmen, und an-
dere, die ebenso aus Glaubensmotiven bei der ,,alten Lehre* blieben; und es
gab ebenso rein opportunistisches Verhalten fiir das eine wie das andere. An-
nahme der Reformation und moralisch-spiritueller Tiefstand sind keines-
wegs korrelativ. Die Reformation ist historisch keineswegs allein als Frucht
kirchlicher ,,MiBstinde zu erkldren. Sie hat ihre eigene theologische und
spirituelle Kraft, die sicher von Faber und den ersten Jesuiten nicht erkannt
wurde und auch wohl nicht erkannt werden konnte. Und wie es generell mit
den ,MiBstinden® im Klerus um die Mitte des 16. Jahrhunderts stand, ob
diese insbesondere groBer waren als in den voraufgehenden Jahrhunderten,
das ist noch einmal eine Frage, die wohl ungeheuer schwer zu beantworten
ist. Offensichtlich gibt es hier auch bei Peter Faber selbst sehr unterschied-
liche Zeugnisse, vielleicht regional bedingt, vielleicht auch durch die jeweils
andere StoBrichtung der Aussage. Am 10. Januar 1541 klagt er von Worms
aus gegeniiber Ignatius: gebe es doch in jeder Stadt zwei oder drei Priester,
die weder im Konkubinat leben noch in anderen offentlichen Siinden, und
die Seeleneifer haben, dann hitte sicher der Protestantismus keine Chance™.
Ein Zeugnis aus Speyer vom folgenden Jahr klingt jedoch wesentlich posi-
tiver: der dortige Klerus tue im deutschen Vergleich gut seine Pflicht, auch
das Volk sei fromm, wie sich besonders bei der Markusprozession gezeigt
habe3*,

Eine monokansale Reduzierung der Reformation auf die ,,MiB3stédnde” ist
also sicher als historisches Gesamturteil falsch. Insgesamt ist vielmehr zn
sagen, daB die ,,Reform des Lebens und der Sitten* ein paralleler Vorgang
in allen drei GroBkonfessionen, der katholischen sowie der lutherischen und
calvinistischen, war; bzw. er bildet die andere Seite des Gesamtphidnomens
der , Konfessionalisierung®“. So wie sie dazu beitrug, die Katholiken zu bes-

32 Zu diesem Komplex vor allem: E.W. Zeeden, Die Entstehung der Konfessionen. Grundla-
gen und Formen der Konfessionsbildung im Zeitalter der Glaubenskidmpfe. Miinchen - Wien
1965; Ders., Grundlagen und Wege der Konfessionsbildung in Deutschland im Zeitalter der
Glaubenskdampfe, in: Ders., Konfessionsbildung. Studien zur Reformation, Gegenreformation
und katholischen Reform. Stuttgart 1985, 67-112; W. Ziegler, Reformation und Klosterauf-
losung. Ein ordensgeschichtlicher Vergleich, in: Reformbemiihungen und Obervanzbestre-
bungen im spdtmittelalterlichen Ordenswesen. Hrsg. v. K. Elm. Berlin 1989, 585-614.

3 FM, Nr. 23 (59 f.).

3 Brief v. 27.4.1542 an Ignatius: ebd. Nr. 53 (166).



Klaus Schatz 272

seren Katholiken zu machen, so auch die Lutheraner und Reformierten zu
entschiedeneren Verfechtern ihrer Konfession. Sie schwichte allenthalben
die Unentschiedenheit. Darin ist aber auch der geschichtliche Erfolg des
Wirkens der ersten Jesuiten begriindet. Ihr praktischer Ansatzpunkt war den-
noch nicht falsch, auch wenn ihre historische Gesamtperspektive nicht
stimmte, sondern erfaffte zumindest einen wesentlichen Faktor in dem un-
geheuer multifaktoriellen Geschehen von Reformation und katholischer Re-
form. Denn die sogenannten kirchlichen ,,MiBstinde®, ob sie nun zu Anfang
des 16. Jahrhunderts wirklich schlimmer waren als etwa um 1400, 1300 oder
auch 1200, oder — was wohl zutreffender ist — nur von einer anspruchsvol-
leren religiosen Bewuftsein her mehr als solche erfaBt wurden — waren nun
einmal fiir die Massendurchsetzung der Reformation eine ganz entschei-
dende Voraussetzung; und nicht umsonst war es diese Unzufriedenheit, bei
der meist reformatorische Propaganda einsetzte und die sie fiir sich aus-
nutzte. Und ein wesentlicher Nihrboden fiir die Reformation war es oft, daB3
gerade solche, die fromm sein wollten, eine leuchtende spirituelle Alterna-
tive in der alten Kirche vermiBten. Hier erst einmal einen Wandel zu schaf-
fen, war eine ganz entscheidende Voraussetzung, um anf Daner wieder Ter-
rain gewinnen zu konnen. Eine neue katholische ,,Identitit”, neue Zukunfts-
hoffnung fiir die eigene Sache, konnte nur von einer neuen Besinnung auf
die spirituelle Mitte her geschaffen werden.

Die Stirke Peter Fabers war die Einzelseelsorge. Und hier erkannte er zu-
treffend, daB sehr viele Probleme, vielleicht global und auf der rein argu-
mentativen Ebene unlésbar, ihre konkrete Wurzel und auch ihre Lésung im
Personlichen haben, bzw. sehr oft die Rationalisierung von persénlichen
Problemen darstellen. In der Polaritdt von (weltbewegenden, aber doch er-
gebnislosen) Religionsgespréichen einerseits, Exerzitien anderseits, die er
daneben unbeachtet und am Rande gab, erkannte er, da} das Entscheidende
in der Stille geschieht, daf die Welt dadurch verindert wird, daB sich in uns
etwas veradndert. Sein sicher begrenzter Zugang zu den Problemen zeigt uns,
dal3 global anzusetzen meist gar nicht moglich ist, zumal die wirklichen Hin-
tergriinde welthistorischer Entwicklungen sich sowieso meist den Zeitge-
nossen entziehen (und ob zukiinftige Historiker sie besser erfassen, ist auch
noch einmal die Frage!), jedenfalls ungeheuer komplex und vielschichtig
sind; daf jedoch, wer wenigstens eine Seite erfaBt, und hier den Menschen
hilft, personlich im Glauben damit fertigzuwerden, das tut, was wir einzig
tun kénnen. Darin liegt wohl vor allem die aktuelle Bedeutung seiner Ge-
stalt fiir uns heute.





