273

Die ,,Christuspassion
des Bartolomé de Las Casas (1474—-1566)

Das Geheimnis einer weltklugen Frommigkeit aus der Konquistadorenzeit

Mariano Delgado, Berlin

Wer Las Casas verstehen will,' der muf} nach der Form seiner ,,Christuspassion* fragen, denn
er war nicht ein humanistischer ,,Philanthrop®, sondern durch und durch ein Christgldubiger,
der aus eben diesem Glauben schopfte. Nach seiner Verwandlung in einen ,Horer des Wor-
tes“ vollzieht er eine lebenslange Bekehrung zu Gott und dem Néchsten, die ihn zum titigen
Mitleid mit Opfern und Titern fiihrt. AbschlieBend werden wir nach den messianischen Be-
wihrungsfeldern und den Folgen seiner Christuspassion fragen.

Horer des Wortes

Im schicksalhaften Alter von dreiBig Jahren befand sich Las Casas wie der
Dichter ,,in einem dunklen Wald, denn abgeirrt* war er ,,vom rechten Weg*.>
Er war getauft, ja zuom Priester geweiht, und hatte, wie er sagt, ein ,,mitlei-
diges Herz" (Geschichte Westindiens, 111,79: WA 11, 262-267), dennoch war
er wie so viele ,,Berufschristen* nicht bekehrt. Er glaubte zu glauben und
hatte doch die Glaubensmitte nicht entdeckt, jene praktizierte, nicht blof} ge-
glaubte Einheit von Gottes- und Nichstenliebe, auf die sich bekanntlich das
Gesetz, die Propheten und die Reich-Gottes-Botschaft des Nazareners
zuriickfiihren lassen. Er hatte sich bis dahin nidmlich die entscheidende
Frage nicht gestellt, wer auf seinem westindischen Lebensweg, auf dem
letztlich auch sein ewiges Heil auf dem Spiel stand, sein Néichster sein
sollte: der Glaubens- und Volksgenosse, wie es den meisten damals wie
heute wohl selbstverstindlich erscheint, oder doch auch - und vor allem —
der Fremde, der Leidende, das Opfer jeder Zeit par excellence auBerhalb
dieser menschlich allzu menschlichen Schranken?

Und doch erreichte ihn in diesem dunklen Wald, in der dunklen Nacht sei-
ner Seele, das Licht des Heils, der helle Strahl des warmen weisheitlich-pro-
phetischen (messianischen) Stromes seiner Glaubensiiberlieferung, der ihn
letztlich auf den rechten Weg brachte. Er selbst erzdhlt uns, wie er bei der

' Die Werke des Las Casas werden im laufenden Text nach folgenden Ansgaben zitiert:
Obras completas. Ed. P. Castafieda. 14 vols. Madrid 1988-1996 (abgekiirzt OC); Werkaus-
wahl. Hg. v. M. Delgado. 4 Bde. (drei bisher erschienen). Paderborn 1994ff. (abgekiirzt: WA).

2

* Dante Alighieri, Die gottliche Komdodie. Gesang I, Anfangsverse.



Mariano Delgado : 274

Vorbereitung einer Pfingstpredigt auf Cuba im Jahre 1514 von diesen Wor-
ten aus dem Buch Jesus Sirach 34,21-27 unwiderruflich beriihrt wurde:
»...] Wer ein Opfer von dem Gute eines Armen darbringt, gleicht dem, der den Sohn ange-
sichis seines eigenen Vaters schlachtet. Brot der Diirfligen ist das Leben der Armen; wer sie
um dasselbe bringt, ist ein Blutmensch. Wer das im Schweifie gewonnene Brot raubl, ist dem
gleich, der seinen Ndchsten totet. Wer Blut vergieBt und wer einen Tagelohner betriigt, sind
Briider.*

Es dauerte noch einige Wochen, bis er beschlof}, ein Zeichen zu setzen,
indem er auf seine encomienda verzichtete und dies anlidBlich einer weite-
ren Predigt zu Marid Himmelfahrt (15. August) auch 6ffentlich bekanntgab.
Diese Bekehrung war die erste, sollte aber nicht die einzige bleiben, denn
auch sein Entschluf3 aus dem Jahre 1522, in den Dominikanerorden einzu-
treten, sowie seine ab 1547 gewonnene Einsicht, ,,daB die Knechtschaft der
Neger ebenso ungerecht wie die der Indios ist* (Geschichte Westindiens,
I1,129: WA 11, 281), sind als Bekehrungen zu bezeichnen bzw. als Statio-
nen eines lebenslangen Bekehrungsprozesses. Welche Erfahrungen fiihrten
nun dazu, daf} aus dem angepaliten Kleriker und encomendero nunmehr ein
unerschrockener, vom Freimut erfiillter Prophet des warmen messianischen
Stromes des Christentums, ein echter ,,Horer des Wortes* wurde, der, wie
sich ihn der Sdmann wiinschte, an dem Wort, das er mit gutem und aufrich-
tigem Herzen horte, ein Leben lang festhielt und durch seine Ausdauer
Frucht brachte (Lk §8,15)?

(1) Die Frommigkeit reformierter Bettelmionche. Nach der Ankunft der
Dominikaner auf Espafiola im Herbst 1510 wird die spirituelle Saat refor-
mierter Bettelmonche in seinem Herzen keimen. Diese Frommigkeit zeich-
nete sich durch eine Naherwartung aus, die nur in der Urkirche ihresgleichen
findet. Die reformierten BettelmOnche dieser Zeit glaubten, ,,in der elften
Stunde der Welt* (Mt 20,6) zu leben, der nach Abschlufl der Bekehrung der
neuentdeckten Vélker nur das Ende der Welt (Mt 24,14) folgen konnte.
Diese Naherwartung hatte aber nicht so sehr eskapistische, sondern vielmehr
deutlich messianisch-apokalyptische Ziige, d.h., sie entsprang einem Glau-
ben ,,mit GerichtsbewuBtsein® (Mt 25,31-46), dessen Zentrum die Einheit
von Gottes- und Nichstenliecbe war. Diese Naherwartung nahm auch den
Frommen die Angst vor der weltlichen Macht, denn ,,man muf3 Gott mehr
gehorchen als den Menschen (Apg 5,29). Auch Las Casas wird von dieser
Naherwartung erfiillt sein (OC 111, 357; OC 1V, 835-837; OC X, 303 und
OC XIII, 66), wenn auch anders als die meisten Bettelmonche seiner Zeit,
denn er wird niemals der ,chiliastischen Versuchung® erliegen, dafl der
fromme Zweck die Mittel heilige.

In diesen spirituellen Merkmalen der reformierten Bettelmonche liegt
wohl der tiefste Grund fiir den freimiitigen Aufstand der wahrhaft Frommen



Die ,, Christuspassion* des Bartolomé de Las Casas 275

gegen die Unterdriickung der Indios in Spanisch-Amerika. In diesem Geiste
nach Espafiola gekommen, konnte es nicht lange dauern, bis die furchtlosen
Dominikaner in bester thomanischer Tradition die Praxis (hecho) mit dem
Recht (derecho) — und zwar mit dem natilirlichen und positiven, aber auch
mit dem ,,gottlichen” Recht der ,Einheit und Gottebenbildlichkeit aller
Menschen® — verbanden, den Widerspruch feststellten und mit der bertihm-
ten Predigt Antonio Montesinos am vierten Adventsonntag 1511 (21. De-
zember) die MiBstinde von der Kanzel freimiitig zur Anklage brachten:
»Sagt, mit welcher Berechtigung und mit welchem Recht haltet ihr diese Indios in so grausamer
und schrecklicher Sklaverei? [...] Sind sie keine Menschen? Haben sie keine vernunftbegabten
Seelen? Seid ihr nicht verpflichtet, sie zu lieben wie euch selbst?* (Geschichte Westindiens
1IL4: WAL, 226).

Die Praxis mit dem Recht zu verbinden, um, wo dies notig ist, wie einst
die Dominikaner Espafiolas Widerspruch zu melden, wird sich Las Casas
nach seiner ersten Bekehrung zur Lebensaufgabe machen, aber auch hier
wird er besondere Akzente setzen, indem er diese Verbindung nicht nur auf
die politische Rechtstitelfrage beschrinkt, sondern auch auf die eigentliche
Evangelisierungsarbeit der Geistlichen bezieht. So wird er sich aus gegebe-
nem AnlaB vehement dagegen aussprechen, dafl Geistliche — und mogen sie

“die Autoritit von Bischofen haben — bei der Evangelisierung der Indios ir-
gendeinen Zwang anwenden (Die einzige Art der Berufung, Kap.7, § 6: WA
1, 330f).

(2) Die Angst um die Rettung seiner Seele. Zur Wahrnehmung dieser
Frommigkeit trug auch die Erfahrung bei, daB wenige Monate nach der Pre-
digt Montesinos ein Mitglied der Dominikanerkommunitit ihm, dem Prie-
ster-Encomendero, die Absolution verweigerte, weil er seine Indios (noch)
nicht freilassen wollte. Las Casas nahm zwar anschlieend an der conquista
Cubas als Feldgeistlicher teil, aber nach der Absolutionsverweigerung wird
er die Angst um die Rettung seiner Seele nicht mehr los. Auch wird er spi-
ter als Bischof davon ausgehen, daf alle um die Rettung ihrer Seelen so
ernsthaft wie er selbst besorgt sind; folglich wird er in der Absolutionsver-
weigerung ein letztes wirksames Druckmittel gegen die Untaten seiner
Landsleute sehen (Handbuch fiir Beichtviter der Spanier: WA 111/1,
129-150).

Ein von ihm selbst erzihltes Beispiel moge hier geniigen, um diese stete
Angst zu dokumentieren. In seinem letzten Lebensabschnitt wird er seine
Empfehlung aus den ersten Jahren am Hof, zur Schonung der Indios
schwarze Sklaven nach Westindien zu senden, zutiefst bereuen und schrei-
ben:

,.Diesen Rat, den der Kleriker {so nennt er sich selbst in der dritlen Person] gegeben hatte, be-
reute er spiter nicht wenig, weil er meinte, er sei aus Unachtsamkeit schuldig geworden; denn



Mariano Delgado 276

da er alsbald sah und entdeckte, [...] daB die Knechtschaft der Neger ebenso ungerecht wie die
der Indios ist, war es ja kein kluges Rettungsmittel, was er empfohlen hatte: da man Neger
einfithren solle, damit man die Indios freilassen konne; mochte er damals angenommen haben,
daf jene zu Recht in Gefangenschaft geraten wiren. Dennoch war er nicht sicher, ob ihn seine
damalige Unkenntnis und sein guter Wille vor dem gittlichen Gericht entschuldigen konnten®
(Geschichte Westindiens, 111,129: WA 11, 281).

(3) Wenn wir Indios wdren. Nur noch eine Erfahrung war notig, um bei
Las Casas jene Krise auszultsen, die in die obengenannte erste Bekehrung
des Jahres 1514 miinden sollte: der Perspektivenwechsel, die Wahrnehmung
der Wirklichkeit mit den Augen der anderen, der Fremden, der Leidenden,
der Opfer. Das schreckliche Massaker von Caonao wihrend der conquista
Cubas, das er mit ohnmichtigem Entsetzen mitansehen muBte, diirfte hierzu
den letzten Ansto8 gegeben haben. Als Feldkaplan versuchte Las Casas, der
bekanntlich ein philanthropisches ,,mitleidiges Herz* und groBes Ansehen
bei den Indios hatte, der Soldateska vorzugreifen und friiher als diese in die
Indiodorfer zu kommen, um eine friedliche conguista zu ermoglichen. Zu-
sammen mit seinen indianischen Vertrauten war er nun nach Caonao ge-
kommen, hatte etwa 2000 Menschen auf dem Platz versammelt und
nochmals um die 500 in einem groBen Gemeinschaftshaus. Als die Soldaten
eintrafen, hockten sich die Indios auf dem Platz hin, wie sic immer zu tun
pflegten, um in dieser Haltung die Pferde der Spanier zu bestaunen:

» [...] plotzlich [zog] ein Spanier das Schwert (und man glaubte, der Teufel sei in ihn gefah-
ren), und hierauf zogen alle hundert das Schwert und begannen, jenen Schafen und Limmern,
Minnern und Frauen, Kindern und Greisen den Bauch aufzuschlitzen, sie niederzuhauen und

umzubringen, wihrend sie ahnungslos dasaen und die Stuten und die Spanier bestaunten; und
in ganz kurzer Zeit war von all jenen, die sich dort befanden, keiner mehr am Leben.*

Viele weitere Details dieses Massakers, das auf ihn einen bleibenden Ein-
druck hinterlassen haben muB, hélt Las Casas fest, um am Ende hinzuzufii-
gen:

»Die Wunden, wie sie viele Tote und andere hatten, die noch nicht gestorben waren, boten ei-
nen grausigen entsetzlichen Anblick. [...] Der Kleriker bedauerte es sehr* (Geschichte West-
indiens, 111,29: WA II, 255-259).

Von hier bis zur systematischen Wahrnehmung der Wirklichkeit mit den
Augen der anderen ist nur noch ein kleiner Schritt. Ausdriicklich wird Las
Casas spiter in seinen apologetischen Schriften einklagen, wir sollten die
Ereignisse so zu betrachten versuchen, ,,als wenn wir Indios wiren® (Apo-
logia 229: OC IX, 604).



Die ,, Christuspassion* des Bartolomé de Las Casas 277

Mitleid mit Opfern und Tétern

Gustavo Gutiérrez — der inzwischen hierzulande nicht nur als Vater der
Theologie der Befreiung bekannt sein sollte, sondern auch als einer der ori-
ginellsten Interpreten lascasianischen Denkens — ist zuzustimmen, wenn er
meint, daB fiir Las Casas nicht nur die Indios, sondern auch die Spanier des
,Evangeliums des Lebens* bediirfen.? Deutlich wird dieses doppelte Anlie-
gen sogar in seiner beriihmt-bertichtigten Schrift Ganz kurzer Bericht iiber
die Zerstorung Westindiens festgehalten:

,JIch, Fray Bartolomé de Las Casas oder Casaus, [...] warde zu dieser Schrift bewogen, weil
ich mich bemiihe, die Hollen aus Westindien zn vertreiben, damit jene unendlich vielen, durch
das Blut Jesu Christi erlosten Menschen nicht rettungslos und fiir immer zngrunde gehen, son-
dern ihren Schopfer erkennen und die ewige Seligkeit erlangen; ferner wurde ich dazu bewo-
gen aus Mitleid mit meinem Vaterland, nimlich Kastilien, damit Gott es dieser iiberans groBen
Siinden wegen nicht zerstdrt, die gegen Seinen Glauben und Seine Ehre und gegen die Nich-
sten begangen wurden” (WA II, 136).

Auf die , Rettung” beider Gruppen ist also Las Casas’ Wirken gerichtet,
aber auf je verschiedene Art und Weise, so dal er der Gefahr einer flos-
kelnhaften, unverbindlichen, situations- und subjektlosen Gottesrede ent-
geht. Den Indios (1) als Opfern versucht er im Sinne des ,,guten Hirten® ge-
recht zu werden, um sie zu beschiitzen, aber auch um sie einzuladen, sich zu
einem solchen Gottesbild zu bekennen; den Spaniern (2) als Tétern ruft er
aber den schmalen Weg sowie den strengen — zornigen und zugleich ge-
rechten — Richter in Erinnerung.

(1) Der gute Hirt. Der messianische Gott seiner Passion will, ,,daf3 alle ge-
rettet werden und zur Erkennntis seiner gelangen* (1 Tim 2,4); ein solcher
Gott ist vorrangig ein ,,Vater des Erbarmens®, der ,,die Bekehrung der Welt
zum Glauben an ihn mit Erbarmen, Milde, Sanftmut, Frieden und From-
migkeit erreichen wollte* (OC XIII, 72), ein erinnerungsmichtiger Gott, der
,gerade an das Kleinste und Vergessenste eine ganz frische und sehr leben-
dige Erinnerung hegt” (OC XIII, 67), und ein guter Hirt, der nicht gekom-
men ist, ,,zu stehlen, zu schlachten und zu vernichten®, sondern damit die
Indios durch die Evangelisierung ,,das Leben haben und es in Fiille haben®
(Joh 10,7-10) (Die einzige Art der Berufung, Kap. 6, 8: WA 1, 303; auch
Geschichte Westindiens 111,164: WA 11, 324). Insbesondere den Bischofen
Westindiens wird Las Casas in Erinnerung rufen, daB sie dem Idealbild des
»guten Hirten“ (Ez 34, 11-22 und Joh 10, 11) zu entsprechen haben und da-
her iure divino fiir die ,Befreiung, Verteidigung und Bewahrung* ihrer

3 . Gutiérrez, Memoria de Dios y teologia, in: Las Casas entre dos mundos. Congreso teolo-
gico internacional. (Lima, 26-27-28 de Agosto de 1992), Lima 1993, 27-46, 32; vgl. auch
ders., En busca de los pobres de Jesucristo. El pensamiento de Bartolomé de Las Casas. Lima
1992.



Mariano Delgado 278

Herde (ad liberationem gregis, defensionem, preservationem) ,unerbittlich
und unermiidlich® vor den politischen Amtstrigern eintreten sollen (Trakzat
iiber die Indiosklaverei: WA 111/1: 99-110). Er selbst hat sich als Bischof
stets bemiiht, diesem Ideal zu entsprechen (Apologia 9f: OC IX, 72).

Ein solcher Gott als ,,gater Hirt“ ist vom ,,Leiden der Opfer* zutiefst affi-
ziert, besonders wenn ,,das Geschrei soviel vergossenen Menschenblutes
schon zum Himmel steigt” und auch ,die Erde selbst es nicht mehr ertragen
kann, dal sie so sehr von Menschenblut getréinkt ist“ (OC XIII, 71). Auch
ein Nikolaus von Kues wuBte, daf der Herr, Konig des Himmels und der
Erde, das Seufzen der Ermordeten und Gefesselten und der in Knechtschaft
Gefiihrten hort, ,,die dies um der Verschiedenheit ihrer Religionen willen er-
duldeten“.* Las Casas ist davon iiberzeugt, daBl angesichts dieser Leidens-
geschichte ,,schon die Engel des Friedens, ja Gott selbst Trinen vergief3t*
(OC X111, 71).

Dem weinenden Gott entspricht auch der weinende Las Casas selbst, der
von sich sagt, es scheine, daBl er geboren wurde und Gott ihn dazu bestimmt
habe, ,,um stindig fremden Kummer zn beweinen®, den er freilich nicht we-
niger tief empfinde, ,,als wenn er der eigene wiire* (ebd. 265). So kann er
nicht umhin, festzuhalten, was seine Seele ihm téglich ,beschreibt und be-
weint“ (ebd. 253), obwohl er ,,s0 leben konnte, wie andere leben, die dies
ndmlich iibergehen, dabei aber vielleicht das Risiko eingehen, ihre Rettung
aufs Spiel zu setzen* (ebd. 329).

Seiner Christuspassion gemif kann Las Casas nichts anderes tun, als titi-
ges Mitleid mit den Indios zu haben, denn im Sinne seiner Naherwartung
und seines GerichtsbewuBtseins (Mt 25,31-46) hat er in Westindien die ,,Be-
dringtesten aller Menschen* (OC XIII, 91) gesehen, ja Jesus Christus selbst,
unseren Gott, ,,wihrend man ihn nicht einmal, sondern tausendfach geiBelt,
quélt, ohrfeigt und kreuzigt, und im Namen der Spanier, die jene Menschen
zugrunde richten und vernichten, geschieht das so oft, wie es ihnen moglich
ist, und sie nehmen ihnen die Gelegenheit zu Bekehrung und BuBle, indem
sie ihnen vorzeitig das Leben nehmen, und so sterben sie ohne Glauben und
ohne Sakramente‘ (Geschichte Westindiens 111,138: WA 11, 291).

(2) Der strenge und gerechte Richter. Aber ein solcher Gott ist auch um
die Titer besorgt, die er durch die Ankiindigung seines Zornes zur zeitigen
Umkehr, zom Verlassen des Todeswegs und zur Wahl des Lebenswegs auf-
rufen mochte. In jeder Schrift des Las Casas ist auch die Rede von jenem
Gott, ,der ein gerechter Richter ist“, und wird der schreckliche Tag ,.des
liberaus gerechten und strengen gottlichen Gerichtes* beschworen, an dem

* N. von Kues, De pace fidei — Der Friede im Glauben, in: Philosophisch-theologische
Schriften. Hg. und eingeleitet v. L. Gabriel, iibersetzt v. D. u. W. Dupré. Bd. III. Wien 1967,
705-799, 716f (auch 706f).



Die , Christuspassion* des Bartolomé de Las Casas 279

den Spaniern ,,genaueste Rechenschaft® iiber das ihnen anvertraute Evange-
lisierungswerk abverlangt sein wird; spitestens an diesem Tag werden alle
Untaten ans Licht kommen und Gott wird jedem nach seinen Werken ver-
gelten (vgl. exemplarisch Geschichte Westindiens, Prolog: WA 11, 161-173).
Las Casas ist sich dessen bewuBt, daf} dies eine harte Rede ist (Joh 6,61).
Horen kann sie nur derjenige, der bereit ist, den schmalen und steinigen Weg
zu beschreiten, ,,der zum Leben fiihrt* (Mt 7,14) (Handbuch fiir Beichtvii-
ter der Spanier: WA 111/1, 140).

Das Gerichtsmotiv ist freilich zuweilen auch verdunkelt durch die diiste-
ren Ziige einer (augustinisch-paulinischen) Pradestinationssoteriologie, die
Juden und Heiden, Indios und Spanier unter dem Zorn Gottes sieht. Die ei-
nen, weil sie die Religion der untrennbaren Gottes- und Nichstenliebe, in
der es nicht mehr Juden und Griechen gibt, mit Waffengettse, Mord und
Pliinderung zu verbreiten suchen, womit sie ,.einer verworfenen Gesinnung*
preisgegeben sind (R6m 1,28), so ,,daB sie, sobald sie sterben, zur Holle fah-
ren, um dafiir zu biiBen, was sie um den Preis so vielen Blutes ihrer Néch-
sten gegessen und getrunken haben, wenn Gottes Giite ihnen nicht mit Sei-
ner Gnade in irgendeiner Zeit ihres Lebens geholfen hat, damit sie ihre ganz
unsiihnbaren Siinden erkannten und mit innigem Seufzen und Stchnen Seine:
Barmherzigkeit anflehten, um Seine Verzeihung zu erlangen.* Die anderen,
weil sie zwischen Schwert und Kreuz, den schlechten und den guten Chri-
sten, nicht unterscheiden, und die allermeisten von ihnen zudem ,,0hne
Glauben und ohne Sakramente starben; und wenn vielen die Taufe gespen-
det wurde, so erteilte man sie ihnen, ohne daB sie in der christlichen Lehre
unterrichtet wurden und ohne daB sie wuflten, was sie empfingen” (Ge-
schichte Westindiens 111,164: WA II, 323f).

Zeitgenossische Forscher sehen darin ein rigides, von der Angst um die
eigene Rettung und vom Konzept der Verdammnis geprégtes Gottesbild, das
— anders als bei vielen Theologen der Gegenwart, die das ,Leiden an Gott™”
zur Chiffre einer Gottesrede im Schatten des Holocaust gemacht haben —
durch die Leidensgeschichte der Welt, durch das ,,Sterben der Indianer, das
ewige wie das vor der Zeit*® nicht erschiittert wird und uns heute wenig zu
sagen hitte.

Ich vermag diesem Urteil nicht zu folgen. Las Casas kann letztlich wenig
dafiir, daB er in der Zeit von Ignatius und Franz Xaver, Luther und Calvin

5 D. Deckers, Theologie des Todes. Das Sterben der Indianer im Amerika des 16. Jahrhun-
derts im Spiegel zeitgenissischer Quellen, in: U. Altermatt u.a. (Hg.), Zur Wieder-Entdeckung
der gemeinsamen Geschichte. 500 Jahre Lateinamerika und Europa. Freiburg/CH 1992,
69-97, hier 97.



Mariano Delgado 280

lebte, in der der Glaube an den guten und gerechten Gott selbstverstindlich
war und die systematische Theologie das beriihmte ,, AuBerhalb der Kirche
kein Heil* im allgemeinen restriktiver auslegte als etwa das Zweite Vatika-
nische Konzil (vgl. Lumen gentium 16) es in unserer Zeit getan hat.

Trotz des Zeitbedingten seiner Gottesrede konnen wir ihr einen wichtigen
Impuls fiir die postmoderne Gegenwart, in der sich eine unverbindliche the-
rapeutisch-dsthetische Religiositit ohne Kirche breit macht, abgewinnen,
namlich das ,,GerichtsbewuBtsein“ nach Mt 25,31-46, das, wie Gustavo
Gutiérrez bemerkt,® die zentralste Intuition seiner Gottesrede ist. Dies fiihrt
ihn nicht nur dazu, im Leidenden hier und jetzt einen ,,anonymen Christus*
zu entdecken, dem es zu helfen gilt, sondern auch zu einer Gerichtshoffnung
fiir die Leidenden, die die diistere Variante einer strengen Pridestinations-
soteriologie letztlich hinter sich 148t. Je dlter er wird, desto mehr riickt diese
trostende Gerichtshoffnung in den Vordergrund. So hilt er in seiner Ge-
schichte Westindiens an die Adresse von Gonzalo Fernandez de Oviedo, ei-
nem notorischen Indioverleumder, um 1561 fest:

,»Und es konnte sein, daB3 von diesen [Indios], die wir so sehr hier verachteten, sich am Tag des
Gerichtes zur rechten Hand [Gottes] mehr befinden als von uns* (Geschichte Westindiens 111,
145: OC V, 2398).

Und in seinem Spitwerk De thesauris aus dem Jahre 1562 wird er noch
deutlicher:

,»Mir scheint, sie kénnten allenfalls einen gewissen Trost und Hilfe in der Vorstellung finden,
daB am Tage des Gerichts, wenn alle herbeigerufen und angehirt, wenn ihre und der anderen
Volker Verdienste und Sache erériert, wenn alle Listen und Machenschaften der Tyrannen und
die Nichtigkeit ihres Tuns offengelegt und durch das Wort des gerechten Richters zur ewigen
Strafe verurteilt werden, die Unschuld derer, die von jenen hienieden Ubles erlitten (so nicht
anderweitige Siinden es verhindern [fiir die es auch ohne Glauben keine Entschuldigung gibt])
zu Tage tritt, verteidigt und geschiitzt wird“ (De thesauris, Kap. 34: OC X1/1, 376 f).

Aber es scheint mir wichtig, daB wir seiner differenzierten Gottesrede
nicht nur ,,GerichtsbewuBtsein® abgewinnen, sondern auch das ,.pastoral-
kluge* Richten der ,,Gerichtsbotschaft“ an die richtige Adresse. Im fernen
16. Jahrhundert erfiillt Las Casas somit die Desiderate des Synodendoku-
ments Unsere Hoffnung. Ein Bekenntnis zum Glauben in dieser Zeit. Darin
wird die Botschaft vom endzeitlichen Gericht Gottes als eine , befreiende*
verstanden, die wir in der Kirche selbst verdunkelt haben, weil wir sie zwar
laut und eindringlich vor den Kleinen und Wehrlosen, aber hiufig zu leise
und halbherzig vor den Michtigen dieser Erde verkiindet haben. In der Ge-
richtsbotschaft ist der spezifisch christliche Gedanke von der Gleichheit al-
ler Menschen ausgedriickt, ,,der nicht auf Gleichmacherei hinausliuft, son-

® Vgl. G. Gutiérrez, Memoria de Dios y teologia, in: Las Casas entre dos mundos (s. Anm,
3), 29.



Die ,, Christuspassion* des Bartolomé de Las Casas 281

dern der die Gleichheit aller Menschen in ihrer praktischen Lebensverant-
wortung vor Gott hervorhebt, der aber auch allen, die Unrecht leiden, eine
unverlierbare Hoffnung zusagt.” So wird das Gerichtswort primér als ,, Tro-
stungs- und Ermutigungskraft angesichts geschichtlicher Bedrdngnis ver-
standen.’

Messianische Bewidhrungsfelder

Wenn wir nun zu den Bewihrungsfeldern dieser Christuspassion iibergehen,
so werden wir merken, daB sich Las Casas nach seiner Bekehrung ,.ge-
dringt* fiihlt, sich fiir die messianischen Werte von Wahrheit (1), Freiheit
(2), Gerechtigkeit (3) und Frieden (4) ,,unerbittlich und unermiidlich® ein-
zusetzen.

(1) Wahrheit. ,Zur Verteidigung der Wahrheit” hat er immer wieder das
Schwert seiner Feder geschwungen (Apologia 10: OC IX, 72). Dabei ist zu
beriicksichtigen, daB er ,,seine Wahrheit* stets als ,kritisches Korrektiv® zu
den in seiner Zeit herrschenden und der Herrschaft dienenden Wahrheiten
sah.

1. Die Wahrheit iiber Die einzige Art der Berufung aller Volker zur wahren
Religion wird besonders im gleichnamigen Werk festgehalten. Kein Christ
und kein verniinftiger Mensch wird sich der Evidenz und Stringenz seiner
Argumentation entziehen konnen, daBl die Religion der untrennbaren Gottes-
und Nichstenliebe, in der es weder Juden noch Griechen geben soll, mit
keinerlei Zwang kompatibel ist, sondern nur ,,die Uberzeugung des Ver-
standes durch Vernunftgriinde (intellectus rationibus persuasivus) und die
sanfte Anlockung und Ermahnung des Willens (voluntatis suaviter allectivus
vel exhortativus)* (Die einzige Art der Berufung, Kap. 5, § 1: WA 1, 107) als
Missionsmethode zulidBt. DaB die Glaubensapostel dabei — selbst um den
Preis des eigenen Lebens — eher bereit sein sollten, Gewalt zu erleiden als
anderen Gewalt anzutun, gehort auch zu den von Las Casas immer wieder
vertretenen Uberzeugungen.

2. Die historische Wahrheit im Schatten der kolonialen Expansion hilt er be-
sonders in seinem Geschichtswerk fest und hat Anlal zu groBlen MiBver-
stindnissen gegeben. Darin ist auch sein ,jiibler Rof* als Vater der
,.Schwarzen Legende“ bis in die Gegenwart hinein begriindet. Nach der Er-
fahrung des Holocaust, ,,der nie zuvor erfahrenen Marter und Erniedrigung

7 Vgl. Gemeinsame Synode der Bistiimer in der Bundesrepublik Deutschland. Beschliisse der
Vollversammlung. Bd. 1, Freiburg 21978, 71-111 (Einleitung v. Th. Schneider: 71-84; Be-
schiuB: 84-111), Gericht: 14, S. 92f.



Mariano Delgado 282

der in Viehwagen Verschleppten®, wissen wir, wie Adorno sagte, daB von
dort ,,das todlich-grelle Licht anf die fernste Vergangenheit* fillt, ,,in deren
stumpfer und planloser Gewalt die wissenschaftlich ausgeheckte teleolo-
gisch bereits mitgesetzt war“.® Das Problem hentiger Erforschung der eu-
ropéischen Expansion liegt nicht in den von Las Casas beschriebenen Unta-
ten oder in seinen Zahlenangaben, die im Rahmen des allemal Moglichen
bleiben, sondern in deren Gewichtung im Gesamtproze$$ von Conguista und
Evangelisierung. Da er ndmlich die eingeschleppten Krankheiten als Hauopt-
faktor der demographischen Katastrophe kaum erwihnt nnd in den grausa-
men Eroberungskriegen und sklavereidhnlichen encomiendas (oder reparti-
mientos) die Hanptursachen sieht — nicht zuletzt, weil er gegen die Krank-
heiten als ,,hohere Gewalt* auch nichts tun konnte, wihrend die anderen
Waurzeln kolonialen Ubels durchaus im Rahmen des menschlich Verinder-
baren lagen —, erweckt er bei jenen Lesern, die den tiefen geschichtstheolo-
gischen Sinn — der Hispania victrix der Hofchronisten hilt er ,,bewnB3t* die
Hispania peccatrix entgegen — seines Geschichtswerks nicht wahrnehmen,
den Eindruck, als wollte er in paranoider Selbstbezichtigung eine einseitige
»Kriminalgeschichte* des Expansionsprozesses schreiben. So ist er — entge-
gen seiner Absicht — zur legitimierenden Pflichtlektiire fiir alle Gegner Spa-
niens geworden: fiir die Italiener, Franzosen, Niederlinder, Dentschen,
Englédnder und Nordamerikaner genanso wie fiir die lateinamerikanischen
Kreolen. Doch seine Geschichtsschreibung dient zuallererst der Rettung von
Opfern und Titern, bevor es zu spit ist.

3. Auch Die Wahrheit iiber die indianischen Religionen und Kulturen, die
Las Casas in seinem ethnographischen Werk festhilt, gibt Anla zu MiBver-
standnissen, weil er darin nicht nor denjenigen Verlenmdern entgegentritt,
die verbreiteten, ,,diesen Menschen fehle es an gesunder Vernunft, um sich
selbst zu regieren, sie hitten keine menschengemiBe Regierungsform und
keine geordneten Gemeinwesen®, sondern dariiber hinaus immer ,,das ge-
naune Gegenteil“ als die Wahrheit iiber die Indios zu begriinden versucht
(Kurze apologetische Geschichte, Begriindung: WA 11, 443). Das Ergebnis
ist dann ein duBerst originelles, aber auch advokatorisches und nicht frei von
Idealisierung stehendes Werk, das — wiederum entgegen der Absicht von Las
Casas selbst - fiir die Indigenisten und Nativisten der Gegenwart eine Quelle
ersten Ranges geworden ist. Der wichtigste Aspekt seiner Wahrheit iiber die
indianischen Religionen und Kulturen ist aber weder im Gespiir fiir die
durchans ,,politischen nnd ,zivilisierten“ Lebensformen der indianischen
Gesellschaften noch in der Apologie von Gétzendienst und Menschenopfern

* Th. W. Adorno, Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschiidigten Leben. Frankfurt a.M.
1987, 315.



Die ,,Christuspassion* des Bartolomé de Las Casas 283

als Ausdruck eines natiirlichen Verlangens nach dem wahren Gott zu sehen,
sondern in dem, was ich eine ,,Anthropologie des Glaubens* genannt habe,’
nimlich in der Verteidigung der Wiirde, der Gottebenbildlichkeit, der Glau-
bens- und Zivilisationsfahigkeit aller Menschen, nicht nur der Weillen:
,Alle Volker der Welt bestehen ja aus Menschen, und fiir alle Menschen und jeden einzelnen
gibt es nur eine Definition, und diese ist, daB sie vernunftbegabte Lebewesen sind; alle haben
cigenen Verstand und Willen und Entscheidungsfreiheit, weil sie nach dem Ebenbild Gottes
geschaffen sind“ (Kurze apologelische Geschichte, Kap. 48: WA 11, 376f).

Ist nicht ein solches Manifest — und nicht etwa das vorchristliche echt in-
dianische ,,In-der-Welt-Sein®, das kein universales Menschsein kannte und
die Grenzen des jeweils eigenen Stammes nicht iiberschritt — die Grundlage
fiir den Aufbau einer postkolonialen partnerschaftlichen Weltordnung, die
im Prinzip jedem Volk und jedem Menschen — auch den Indios, die immer
noch darum zu kimpfen haben — einen gleichberechtigten Platz zuweisen
soll? Diese zutiefst ,.christliche Anthropologie* haben wir als Christen mit
Las Casas in den heutigen Dialog der Religionen und Kulturen selbstbewuf3t
einzuklagen, aber nur wenn wir dabei endgiiltig und eindeutig den , er-
obernden Gott* hinter uns gelassen haben und dariiber hinaus bereit sind,
aus der Fremdprophetie zu lernen.

(2) Freiheit. Mit den antiken Rechtstraditionen hilt Las Casas die Freiheit
der Menschen, nichst ihrem Leben, fiir ,,das kostbarste und wertvollste Gut*
(Traktat iiber die Indiosklaverei: WA 1II/1, 85). Die Indios und ihre Volker
sind fiir ihn ,,urspriinglich und natiirlich“ frei. Dieser Freiheit konnen Men-
schen und Vélker infolge ,,gerechter Kriege” zwar verlustig gehen, doch die
Bedingungen fiir solche Kriege sind in Westindien nicht gegeben. Dies hat
Folgen sowohl fiir den politischen wie fiir den religiésen Aspekt der spani-
schen Expansion.

1. Politische Folgen. Wenn die Indios und ihre Volker frei sind, so hat der
Papst auch nicht das Recht, ,,ihre Liander, Herrschaftsgebiete und ihre Frei-
heit dem Konig der Spanier zuzuweisen und zu schenken® (Geschichte West-
indiens 111,58: Werkauswahl 11, 251). Da zumindest die pipstliche potestas
indirecta in temporalibus oder die Macht des Papstes in zeitlichen Dingen
im Hinblick auf die Geistlichen zur Zeit des Las Casas unter katholischen
Theologen nicht hinterfragt wurde, versucht er, die ,,pépstliche Schenkung*
des Jahres 1493 so auszulegen, daB sie mit der urspriinglichen Freiheit der
Indios und ihrer Volker vertriglich wird. Das Ergebnis wird er nach vielen
Anniherungen in seinem Spitwerk De thesauris (1562: OC XI/1, 188-331,
315-331) am deutlichsten festhalten: die péapstliche Konzession kann hoch-

9 Vgl. meinen Aufsatz: Las Casas als »Anthropologe des Glaubens«, in: WA 11, 327-342.
Vgl. auch meine Habilitationsschrift: Abschied vom erobernden Gott. Studien zur Geschichte
und Gegenwart des Christentums in Lateinamerika. Supplementa NZM 43. Immensee 1996.



Mariano Delgado 284

stens einen spanischen Evangelisierungsausftrag und damit und zu dessen
Wohl einen Anspruch auf subsidiire Oberherrschaft habituell oder in poten-
tia als ius ad rem — und unter Anerkennung der legitimen Herrschaftsformen
der indianischen Volker — gemeint haben; damit dieser Anspruch aber auch
in actu oder als ius in re wirksam wird, bedarf er — vor und nach der Be-
kehrung — der freien Zustimmung der Indios und ihrer natiirlichen Herren.
Darin sieht Las Casas nicht nur ein Gebot der ,,Freiheit“, sondern auch der
»Gerechtigkeit”. Er beruft sich dabei (ebd. 198f., 232f.) auf eine Rechtsre-
gel, die einst in der Kirche bei der Bischofswahl eine wichtige Rolle spielte:
,»Was alle angeht, soll von allen gebilligt werden* (Quod omnes tangit, debet
ab omnibus approbari).'” Was fiir die Bischofsbestellung — nach dieser Re-
gel bedarf die Wahl eines Bischofs der Zustimmung durch Klerus und Laien,
die ja von ihm auf Lebenszeit geleitet werden sollen — gilt, muB erst recht
fiir die politische Herrchschaftserlangung gelten. So ist fiir Las Casas so-
wohl die private (Sklaverei) als auch die kollektive (politische Unterwerfung
der indianischen Vélker) Freiheitsberaubung der Indios rechtswidrig, da sie
unter Waffengewalt geschah und die genannte Regel nicht beachtete. Die lo-
gische Folge davon ist die Restitution oder die Wiederherstellung der ,,ur-
spriinglichen und natiirlichen* Freiheit: die Befreiung der indianischen
Sklaven und die Wiedereinsetzung der legitimen natiirlichen Herren der In-
dios.
2. Religigse Folgen. Die christlichen Glaubensboten diirfen zwar fiir ihre
,»Wahrheit* werben, also die paulinische ,»Gefangenahme des Verstandes* (2
Kor 10,5) vorantreiben, aber nur unter Respektierung der ,,Freiheit* von
Menschen und Vélkern, zu der in religiosen Dingen auch die Freiheit gehort,
sich nach gutem Wissen und Gewissen gegen die christliche Heilspredigt zu
entscheiden, wenn man deren ,,Wahrheit* nicht einzusechen vermag. An-
fanghaft und schiichtern findet sich bei Las Casas das Prinzip der ,,Religi-
onsfreiheit” verankert; wohlgemerkt nicht im ,,aufklirerischen® Sinne als
das Recht auf ,Freiheit von der Religion*, denn Las Casas geht mit Aristo-
teles, Cicero und Thomas vom ,,natiirlichen Verlangen des Menschen nach
dem wahren Gott*“ aus; sondern im Sinne einer Freiheit der Religionswahl,
weil jeder, solange man nicht des Gegenteils iiberzeugt wird, die eigene Re-
ligion fiir die jeweils ,,wahre* hiilt.

(3) Gerechtigkeit. Mit Aristoteles hilt Las Casas die Gerechtigkeit fiir die
»vollkommene Tugend in bezug auf andere“, ohne die sich kein Volk, keine
Gemeinschaft von Menschen, die sich vereinigt haben, um in einer Staats-

' Liber sextus decretalium: 5, 13, Reg. 29, in: Decretalium collectiones. Ed. Emil Friedberg.
vol. Il. Graz 1959, 1122. Vgl. dazu Y. Congar, »Quod omnes tangit, ab omnibus tractari et
approbari debet«, in: Revue d’Histoire du droit frangais et étranger (4e série) 36 (1958)
210-259.



Die ,,Christuspassion* des Bartolomé de Las Casas 285

ordnung zu leben, selbst jene nicht, die sich zusammengeschlossen haben,
um Boses zu tun, wie etwa Riuber, kein Konigreich und keine Gemeinschaft
in ihrem politischen Zustand ,.friedlich und eintrichtig® erhalten kann
(Kurze apologetische Geschichte, Kap. 195: WA 11, 467f). In diesem Sinne
ermangelten die indianischen Gemeinschaften nicht der Tugend der Ge-
rechtigkeit. Aber hier geht es uns vor allem um die Gerechtigkeit, nach der
sich die spanische Prisenz in der Neuen Welt zu richten hat, also ob und wie
die Spanier ,Jlegitimerweise* in Besitz der politischen Oberherrschaft und
der materiellen Giiter Westindiens gelangen konnen.

L. Gerechtigkeit bei der Herrschaftserlangung. Dies wurde schon unter
. Freiheit” behandelt: auBerhalb der freien Zustimmung der Indios und ihrer
Herren gibt es keine Moglichkeit zu einer ,gerechten® Herrschaftserlan-
gung.

2. Gerechtigkeit beim Erwerb materieller Giiter. Auch hierzu kennt Las Ca-
sas nur den Weg ,,von Kauf, Handel und Verhandlung®” mit den Indios, die
ja die legitimen und natiirlichen Besitzer ihrer Lénder sind.

Weil in beiden Bereichen die erforderliche Gerechtigkeit nicht gegeben ist,
ist Las Casas — wie er besonders in seinen von ihm als ,, Testament* und ,,Ko-
dizill“ bezeichneten Spitwerken De thesauris (1562) und Las doce dudas
(1564) betonen wird (OC X1/1 und X1/2; WA 1II/2) — der Meinung, daB sich
seine Landsleute Herrschaft und Giiter Westindiens unrechtméflig angeeig-
net haben. Darum verlangt er konsequenterweise eine ,,vollkommene Resti-
tution (restitutio in solidum): Restitution der beraubten Giiter und der be-
raubten Herrschaft, also die Wiedereinsetzung der legitimen indianischen
Herren (besonders im Falle Perus war dies realitdtsnahe, denn bis 1572 lebte
noch ein legitimer Inka, der sich nicht ergeben hatte und von Urwaldstaat
Vilcabamba aus seine Anspriiche aufrecht hielt).

(4) Frieden. Las Casas hat ein ,,biblisches“ Verstindnis von Frieden. Die-
ser besteht also nicht im bloBen Fehlen vom Krieg nach Art der pax romana,
die — damals wie heute — die Abschreckung (si vis pacem, para bellum) fiir
das wirksamste Mittel zur Friedenserhaltung hilt. Vielmehr sieht Las Casas
in Jesus Christus den Friedensfiirst (Jes 9,6): ,,In seinen Tagen wird die Ge-
rechtigkeit aufsprossen und die Fiille des Friedens* (Ps 71/72,7) (Die Ein-
zige Art der Berufung, Kap. 6, § 8: WA 1, 302). Dieser Vision zufolge, soll-
ten sich die Christen nach Las Casas um jenen Frieden bemiihen, der Frucht
und Werk ,.der Gerechtigkeit” ist (Jes 32,17) (Kurze apologetische Ge-
schichte, Kap. 45: WA 11, 369). Diese Vision verband Las Casas mit einer
schonungslosen ,,Geiflelung* des Krieges:

,Im Krieg werden die Viehherden weggetrieben, die Felder verwiistet, die Bauern gemordet,

im Lauf vieler Generationen aufgebaute Landgiiter werden im Stich gelassen, die blihendsten
Stidte werden in der Zeit der unheilvollen Kriege zerstort [...] Die Gesetze schweigen, die Hu-



Mariano Delgado 286

manitdt wird verlacht, Gerechtigkeit findet nirgends Platz, die Religion dient nur dem Hohn
[...] Ebenso ist im Krieg alles voll von Séldnern, Riubern und Frauenschzndern, iiberall fin-
den sich Brandstiftung und Mord. Was ist der Krieg denn anderes als allgemeiner Mord und
Auspliinderung vieler Menschen? Je verbrecherischer der Krieg ist, um so weiter dehnt er sich
aus, um so viel mehr Tausende von unschuldigen Menschen werden ohne jede Schuld und oh-
ne solches Ubel zu verdienen, in das groBte Ungliick gestiirzt. SchlieBlich richten die Men-
schen im Krieg ihre Seelen und Korper und ihre Reichtiimer zugrunde* (Die Einzige Art der
Berufung, Kap. 6, § 1: WA 1, 260).

Aber Las Casas war kein weltfremder Pazifist. Er geiBelte den Krieg und
erinnerte die Glaubensapostel zwar daran, daB sie als Lammer inmitten von
Wolfen aufzutreten haben, denn ,,s0 ist es der Kirche von ihrem obersten
Herrn und Erloser geboten (Mt 10,16; Lk 10,3), so haben die Apostel getan,
und die gesamte universale Kirche hat dies zu jeder Zeit so gepflegt* (Dis-
putation von Valladolid: WA 1, 408). Von den ,,Lammern der Geschichte®,
von den Indios als den Opfern einer aggressiven kolonialen Expansion, er-
wartete er jedoch nicht, daB sie sich tatenlos abschlachten lassen sollten;
vielmehr gestand er ihnen im Sinne des ,,gerechten Krieges* das Recht auf
eine legitime Selbstverteidigung zu.

Folgen

Das 1515 vor seinem Seelenfiihrer Pedro de Cérdoba abgelegte Geliibde, hat
Las Casas reichlich erfiillt:

,Pater, ich werde alle Mittel erproben, die mir moglich sind, und ich will alle Miihen bestehen,
die mir avferlegt werden, um das Endziel der Aufgabe zu erreichen, die ich begonnen habe;
und ich hoffe, daB unser Herr mir beisteht; und sollte ich es nicht erreichen, so werde ich das
getan haben, wozu ich als Christ verpflichtet war* (Geschichte Westindiens II1,83: WA 11,
266).

Auch wenn viele seiner Vorschlige nicht verwirklicht wurden, so war er
auch nicht wirkungslos. Er hatte entscheidenden Anteil an der Entstehung
der Leyes Nuevas (1542), ,.der bemerkenswertesten Gesetzgebung, die ein
eroberndes Land jemals zugunsten der eroberten Volker verabschiedete®,
sowie auch an dem Zustandekommen der Schreiben Pauls III. Sublimis Deus
und Pastorale officium (beide 1537), die als ,,echten Anfang des modernen
Volkerrechts* betrachtet werden kdnnen.!!

Ich mochte zum SchluB8 festhalten, daB uns die lascasianische Chri-
stuspassion — seine glaubensfeste ,,Leidenschaft fiir einen empathischen
messianischen Gott*, der das Heil aller Menschen will und daher Opfer wie
Téter auf unterschiedliche Art und Weise zur Bekehrung aufruft — heute

"' Vgl. H. R. Parish, Las Casas: una vida redescubierta, in: Las Casas entre dos mundos
(s. Anm. 3), 141-149, 149.



Die ,,Christuspassion” des Bartolomé de Las Casas 287

noch eine Inspirationsquelle echten Christseins sein konnte, auch wenn er
das inzwischen im Schatten des Holocaust so verbreitete ,,Leiden an Gott*
nicht thematisiert und wir von seinem Werk auch keine direkten Antworten
auf die komplexen Krisen der Gegenwart erwarten diirfen.

Man hat Las Casas bereits in seinem Jahrhundert durch alle moglichen
Vorwiirfe ad personam zu disqualifizieren versucht. Doch selbst die schirf-
sten Gegner wie die Autoren des Memorandum von Yucay muBten zugeben,
daB er ein iiberaus ,,frommer Ordensmann (muy buen religioso) war,'? ein
von der hier aufgezeigten ,,Christuspassion‘ Erfiillter. Aber wir diirfen nicht
vergessen, dafl er ein Frommer besonderer Art war, kein blof3 argloser Narr
wie Don Quijote, auch wenn beide die Leidenschaft fiir die messianischen
Werte von Wahrheit und Freiheit, Gerechtigkeit und Frieden teilen, und Las
Casas von vielen — vielleicht auch von Miguel de Cervantes selbst? — als ein
Don Quijote avant la léttre gesehen worden ist.

Don Quijote wollte bekanntlich ,.in alle vier Teile der Welt* ziehen ,,und zn Nutz und From-
men der Bedriingten, Abentever aufsuchen.'? Dazu sollte ein guter ,,fahrender Ritter” folgen-
de Eigenschaften besitzen: , kensch sein in seinen Gedanken, ziichtig in seinen Worten, freige-
big mit seinen Werken, tapfer in seinen Taten, geduldig in allen Miihseligkeiten, mitleidig mit
den Bedriingten, und endlich ein strenger Verfechter der Wahrheit, sollte ihm deren Verteidi-
gung auch das Leben kosten* (ebd. 1T 18: Bd. II, S. 833). Von seinem ,,Beruf* sagt Don Qnijo-
te weiter: ,,Denn es ist die erste Pflicht meines Berufs, den Demiitigen Gnade zn verschaffen
und die Gottlosen zu ziichtigen, das will sagen, den Ungliicklichen beizustehen und ihre Be-
driinger zu vernichten® (ebd. 11 52: Bd. III, S. 1157). ,Mein Beruf ist [es], den Bedringten in
dieser Welt Hilfe und Beistand zu leisten* (ebd. II 55: Bd. IiI, S. 1186). Vom Orden der ,.fah-
renden Ritter* sagt er, dieser sei gestiftet worden, um fiir die Werte des versunkenen Goldenen
Zeitalters einzutreten, also ,,um Jungfranen zu verteidigen, Witwen und Waisen zu schiitzen
und Notleidenden beizustehen* (ebd. I 11: Bd. I, S. 139). Diese Selbstdefinitionen seines ,,Be-
rufs* durchziehen das Werk Cervantes’ wie ein cantus firmus (14,113,119,121,122,152,11
1,116,117, 11 27, 11 38). Ich méchte zum SchluB noch auf einen kurzen Dialog zwischen
Sancho Panza und Don Quijote aufmerksam machen. Im achten Kapitel des Zweiten Teils 1Bt
Cervantes Don Quijote sagen, daB die Taten der Heiligen einen ungleich groleren Nachrohm
verdienten als die des Julius Cidsar und des Herndn Cortés, ja, aller Juliusse und Augustusse
der Geschichte. Der schlaue und um seinen ,,Nachruhm* besorgte Sancho antwortet gleich, sie
konnten wohl nichts Besseres tun, ,,als danach trachten, Heilige zu werden,” sowie etwa zwei
barfiiBige Monchlein, die die Kirche nenerdings heilig und selig sprach und die in den Kirchen
in einer groBeren Verehrung stehen ,,als das Schwert des Roland, das sich im Zeughause des
Konigs, unseres Herrn, befindet*. [...] ,,,Das gebe ich zu,* antwortet Don Quixote; ,aber wir

12 Vgl. Parecer de Yucay, in: Coleccién de documentos inéditos para la Historia de Espana.
Eds. M. Salva / P. Sainz de Baranda. vol. XIII. Madrid 1848, 425-469, 426.

13 M. de Cervantes Saavedra, Der scharfsinnige Ritter Don Quixote von der Mancha. Mit ei-
nem Essay v. I. Turgenjew und einem Nachwort v. A. Jolles. Mit Illustrationen von G. Doré.
3 Bde. Frankfurt/M. 1979, 1 3: Bd. I, S. 74). Im laufenden Text wird nach dieser Ausgabe zi-
tiert. Vgl. I. Pérez Fernandez, El andnimo de Jucay frente a Bartolomé de Las Casas. Estu-
dio, edicion critica del Parecer de Jucay, anénimo (Valle de Jucay, 16 de marzo de 1571).
Cuzco 1995, 144.



Mariano Delgado 288

konnen nicht alle Ménche werden, und Gott hat der Wege viele, um seine Auserwihlten zum
Himmel zu fithren. Auch das Rittertum ist ein religiéser Orden, und es gibt auch heilige Ritter
im Himmelreich.* ,Ja‘, versetzte Sancho, ,aber ich habe sagen héren, daB es mehr Ménche als
fahrende Ritter im Himmel gebe.* ,Das kommt daher,‘ entgegnete Don Quixote, ,weil es iiber-
haupt mehr Monche als Ritter gibt.© ,Fahrende Leute gibt es genug.© sagte Sancho. ,Viele,*
antwortete Don Quixote, ,aber wenige davon verdienen den Ritternamen *“ (ebd. II 8: Bd. I, S.
746f).— Der fahrende Ordensmann Las Casas und der tahrende Ordensritter Don Quijote sind
das reale und fiktive Paradigma eines nachahmenswerten ,Helden®, der allzeit bereit ist, die
kontrafaktischen ,,messianischen* Ideale gegen die rauhe Wirklichkeit zu verteidigen.

Bei aller Ahnlichkeit mit Don Quijote war Las Casas aber im allgemeinen
einer von diesen weltklugen Propheten, die wohl wissen, da3 sie — wenn sie
im Weinberg des Herrn nicht mehr Schaden als Nutzen anrichten wollen —
nicht nur ,,arglos wie die Tauben®, sondern auch ,.klug wie die Schlangen*
(Mt 10,16) zu sein haben. Auch die heutigen Jiinger Christi bediirfen dieser
weltklugen Frommigkeit, wenn wir wirklich ,,Freude und Hoffnung, Trauer
und Angst der Menschen von heute, besonders der Armen und Bedriingten
aller Art als eigene ,,Freude und Hoffnung, Trauer und Angst* empfinden
mochten (Gaudium et spes 1). Welch ein ,,quijotisch-lascasianisches* Pro-
gramm mutet uns das Konzil zu!

Sich jedoch auf Las Casas einzulassen, ist gefdhrlich. Denn, wer empa-
thische Einsicht in seinen lebenslangen Kampf fiir Wahrheit und Freiheit,
Gerechtigkeit und Frieden gewinnt, der kann auch mitten im gegenwirtigen
Einswerdungsprozell der Welt nichts anderes tun, als sich mit der gebotenen
Klugheit auch ,unerbittlich und unermiidlich® fiir diese messianischen
Werte einzusetzen, obwohl, wie Las Casas sagen wiirde, wir ,,so leben
konnte[n] wie andere leben, die dies ndmlich iibergehen®; und in unserer —
dem Dr. Faust niher als Don Quijote stehenden — Zeit, wo die instrumen-
telle ,Leichtigkeit des Seins* ohne ,,GerichtsbewuBtsein® den Ton angibt,
briuchten wir dabei nicht einmal Angst zu haben, die eigene Rettung damit
»aufs Spiel zu setzen* (OC XIII, 329). Oder vielleicht doch?





