
273 

Die •Christuspassion" 
des Bartolome de Las Casas (1474-1566) 
Das Geheimnis einer weltklugen Frömmigkeit aus der Konquistadorenzeit 

Mariano Delgado, Berlin 

Wer Las Casas verstehen will,1 der muß nach der Form seiner •Christuspassion" fragen, denn 
er war nicht ein humanistischer •Philanthrop", sondern durch und durch ein Christgläubiger, 
der aus eben diesem Glauben schöpfte. Nach seiner Verwandlung in einen •Hörer des Wor- 
tes" vollzieht er eine lebenslange Bekehrung zu Gott und dem Nächsten, die ihn zum tätigen 
Mitleid mit Opfern und Tätern führt. Abschließend werden wir nach den messianischen Be- 
währungsfeldern und den Folgen seiner Christuspassion fragen. 

Hörer des Wortes 

Im schicksalhaften Alter von dreißig Jahren befand sich Las Casas wie der 
Dichter •in einem dunklen Wald, denn abgeirrt" war er •vom rechten Weg".2 

Er war getauft, ja zum Priester geweiht, und hatte, wie er sagt, ein •mitlei- 
diges Herz" (Geschichte Westindiens, 111,79: WA II, 262-267), dennoch war 
er wie so viele •Berufschristen" nicht bekehrt. Er glaubte zu glauben und 
hatte doch die Glaubensmitte nicht entdeckt, jene praktizierte, nicht bloß ge- 
glaubte Einheit von Gottes- und Nächstenliebe, auf die sich bekanntlich das 
Gesetz, die Propheten und die Reich-Gottes-Botschaft des Nazareners 
zurückführen lassen. Er hatte sich bis dahin nämlich die entscheidende 
Frage nicht gestellt, wer auf seinem westindischen Lebensweg, auf dem 
letztlich auch sein ewiges Heil auf dem Spiel stand, sein Nächster sein 
sollte: der Glaubens- und Volksgenosse, wie es den meisten damals wie 
heute wohl selbstverständlich erscheint, oder doch auch - und vor allem - 
der Fremde, der Leidende, das Opfer jeder Zeit par excellence außerhalb 
dieser menschlich allzu menschlichen Schranken? 

Und doch erreichte ihn in diesem dunklen Wald, in der dunklen Nacht sei- 
ner Seele, das Licht des Heils, der helle Strahl des warmen weisheitlich-pro- 
phetischen (messianischen) Stromes seiner Glaubensüberlieferung, der ihn 
letztlich auf den rechten Weg brachte. Er selbst erzählt uns, wie er bei der 

1 Die Werke, des Las Casas werden im laufenden Text nach folgenden Ausgaben zitiert: 
Obras completas. Ed. P. Castaneda. 14 vols. Madrid 1988-1996 (abgekürzt OC); Werkaus- 
wahl. Hg. v.M. Delgado. 4 Bde. (drei bisher erschienen). Paderborn 1994ff. (abgekürzt: WA). 
2 Dante Alighieri, Die göttliche Komödie. Gesang I, Anfangsverse. 



Mariano Delgado 21A 

Vorbereitung einer Pfingstpredigt auf Cuba im Jahre 1514 von diesen Wor- 
ten aus dem Buch Jesus Sirach 34,21-27 unwiderruflich berührt wurde: 

•[...] Wer ein Opfer von dem Gute eines Armen darbringt, gleicht dem, der den Sohn ange- 
sichts seines eigenen Vaters schlachtet. Brot der Dürftigen ist das Leben der Armen; wer sie 
um dasselbe bringt, ist ein Blutmensch. Wer das im Schweiße gewonnene Brot raubt, ist dem 
gleich, der seinen Nächsten tötet. Wer Blut vergießt und wer einen Tagelöhner betrügt, sind 
Brüder." 

Es dauerte noch einige Wochen, bis er beschloß, ein Zeichen zu setzen, 
indem er auf seine encomienda verzichtete und dies anläßlich einer weite- 
ren Predigt zu Maria Himmelfahrt (15. August) auch öffentlich bekanntgab. 
Diese Bekehrung war die erste, sollte aber nicht die einzige bleiben, denn 
auch sein Entschluß aus dem Jahre 1522, in den Dominikanerorden einzu- 
treten, sowie seine ab 1547 gewonnene Einsicht, •daß die Knechtschaft der 
Neger ebenso ungerecht wie die der Indios ist" {Geschichte Westindiens, 
111,129: WA II, 281), sind als Bekehrungen zu bezeichnen bzw. als Statio- 
nen eines lebenslangen Bekehrungsprozesses. Welche Erfahrungen führten 
nun dazu, daß aus dem angepaßten Kleriker und encomendero nunmehr ein 
unerschrockener, vom Freimut erfüllter Prophet des warmen messianischen 
Stromes des Christentums, ein echter •Hörer des Wortes" wurde, der, wie 
sich ihn der Sämann wünschte, an dem Wort, das er mit gutem und aufrich- 
tigem Herzen hörte, ein Leben lang festhielt und durch seine Ausdauer 
Frucht brachte (Lk 8,15)? 

(1) Die Frömmigkeit reformierter Bettelmönche. Nach der Ankunft der 
Dominikaner auf Espanola im Herbst 1510 wird die spirituelle Saat refor- 
mierter Bettelmönche in seinem Herzen keimen. Diese Frömmigkeit zeich- 
nete sich durch eine Naherwartung aus, die nur in der Urkirche ihresgleichen 
findet. Die reformierten Bettelmönche dieser Zeit glaubten, •in der elften 
Stunde der Welt" (Mt 20,6) zu leben, der nach Abschluß der Bekehrung der 
neuentdeckten Völker nur das Ende der Welt (Mt 24,14) folgen könnte. 
Diese Naherwartung hatte aber nicht so sehr eskapistische, sondern vielmehr 
deutlich messianisch-apokalyptische Züge, d.h., sie entsprang einem Glau- 
ben •mit Gerichtsbewußtsein" (Mt 25,31-46), dessen Zentrum die Einheit 
von Gottes- und Nächstenliebe war. Diese Naherwartung nahm auch den 
Frommen die Angst vor der weltlichen Macht, denn •man muß Gott mehr 
gehorchen als den Menschen" (Apg 5,29). Auch Las Casas wird von dieser 
Naherwartung erfüllt sein (OC III, 357; OC IV, 835-837; OC X, 303 und 
OC XIII, 66), wenn auch anders als die meisten Bettelmönche seiner Zeit, 
denn er wird niemals der •chiliastischen Versuchung" erliegen, daß der 
fromme Zweck die Mittel heilige. 

In diesen spirituellen Merkmalen der reformierten Bettelmönche liegt 
wohl der tiefste Grund für den freimütigen Aufstand der wahrhaft Frommen 



Die • Christuspassion " des Bartolome de Las Casas 275 

gegen die Unterdrückung der Indios in Spanisch-Amerika. In diesem Geiste 
nach Espanola gekommen, konnte es nicht lange dauern, bis die furchtlosen 
Dominikaner in bester thomanischer Tradition die Praxis (hecho) mit dem 
Recht (derecho) - und zwar mit dem natürlichen und positiven, aber auch 
mit dem •göttlichen" Recht der •Einheit und Gottebenbildlichkeit aller 
Menschen" - verbanden, den Widerspruch feststellten und mit der berühm- 
ten Predigt Antonio Montesinos am vierten Adventsonntag 1511 (21. De- 
zember) die Mißstände von der Kanzel freimütig zur Anklage brachten: 
•Sagt, mit welcher Berechtigung und mit welchem Recht haltet ihr diese Indios in so grausamer 
und schrecklicher Sklaverei? [...] Sind sie keine Menschen? Haben sie keine vernunftbegabten 
Seelen? Seid ihr nicht verpflichtet, sie zu lieben wie euch selbst?" (Geschichte Westindiens 
111,4: WA II, 226). 

Die Praxis mit dem Recht zu verbinden, um, wo dies nötig ist, wie einst 
die Dominikaner Espanolas Widerspruch zu melden, wird sich Las Casas 
nach seiner ersten Bekehrung zur Lebensaufgabe machen, aber auch hier 
wird er besondere Akzente setzen, indem er diese Verbindung nicht nur auf 
die politische Rechtstitelfrage beschränkt, sondern auch auf die eigentliche 
Evangelisierungsarbeit der Geistlichen bezieht. So wird er sich aus gegebe- 
nem Anlaß vehement dagegen aussprechen, daß Geistliche - und mögen sie 
die Autorität von Bischöfen haben - bei der Evangelisierung der Indios ir- 
gendeinen Zwang anwenden (Die einzige Art der Berufung, Kap.7, § 6: WA 
I, 330f). 

(2) Die Angst um die Rettung seiner Seele. Zur Wahrnehmung dieser 
Frömmigkeit trug auch die Erfahrung bei, daß wenige Monate nach der Pre- 
digt Montesinos ein Mitglied der Dominikanerkommunität ihm, dem Prie- 
ster-Encomendero, die Absolution verweigerte, weil er seine Indios (noch) 
nicht freilassen wollte. Las Casas nahm zwar anschließend an der conquista 
Cubas als Feldgeistlicher teil, aber nach der Absolutionsverweigerung wird 
er die Angst um die Rettung seiner Seele nicht mehr los. Auch wird er spä- 
ter als Bischof davon ausgehen, daß alle um die Rettung ihrer Seelen so 
ernsthaft wie er selbst besorgt sind; folglich wird er in der Absolutionsver- 
weigerung ein letztes wirksames Druckmittel gegen die Untaten seiner 
Landsleute sehen (Handbuch für Beichtväter der Spanier. WA 111/1, 
129-150). 

Ein von ihm selbst erzähltes Beispiel möge hier genügen, um diese stete 
Angst zu dokumentieren. In seinem letzten Lebensabschnitt wird er seine 
Empfehlung aus den ersten Jahren am Hof, zur Schonung der Indios 
schwarze Sklaven nach Westindien zu senden, zutiefst bereuen und schrei- 
ben: 
•Diesen Rat, den der Kleriker [so nennt er sich selbst in der dritten Person] gegeben hatte, be- 
reute er später nicht wenig, weil er meinte, er sei aus Unachtsamkeit schuldig geworden; denn 



Mariano Delgado 276 

da er alsbald sah und entdeckte, [...] daß die Knechtschaft der Neger ebenso ungerecht wie die 
der Indios ist, war es ja kein kluges Rettungsmittel, was er empfohlen hatte: daß man Neger 
einführen solle, damit man die Indios freilassen könne; mochte er damals angenommen haben, 
daß jene zu Recht in Gefangenschaft geraten wären. Dennoch war er nicht sicher, ob ihn seine 
damalige Unkenntnis und sein guter Wille vor dem göttlichen Gericht entschuldigen könnten" 
{Geschichte Westindiens, 111,129: WA II, 281). 

(3) Wenn wir Indios wären. Nur noch eine Erfahrung war nötig, um bei 
Las Casas jene Krise auszulösen, die in die obengenannte erste Bekehrung 
des Jahres 1514 münden sollte: der Perspektivenwechsel, die Wahrnehmung 
der Wirklichkeit mit den Augen der anderen, der Fremden, der Leidenden, 
der Opfer. Das schreckliche Massaker von Caonao während der conquista 
Cubas, das er mit ohnmächtigem Entsetzen mitansehen mußte, dürfte hierzu 
den letzten Anstoß gegeben haben. Als Feldkaplan versuchte Las Casas, der 
bekanntlich ein philanthropisches •mitleidiges Herz" und großes Ansehen 
bei den Indios hatte, der Soldateska vorzugreifen und früher als diese in die 
Indiodörfer zu kommen, um eine friedliche conquista zu ermöglichen. Zu- 
sammen mit seinen indianischen Vertrauten war er nun nach Caonao ge- 
kommen, hatte etwa 2000 Menschen auf dem Platz versammelt und 
nochmals um die 500 in einem großen Gemeinschaftshaus. Als die Soldaten 
eintrafen, hockten sich die Indios auf dem Platz hin, wie sie immer zu tun 
pflegten, um in dieser Haltung die Pferde der Spanier zu bestaunen: 
• [...] plötzlich [zog] ein Spanier das Schwert (und man glaubte, der Teufel sei in ihn gefah- 
ren), und hierauf zogen alle hundert das Schwert und begannen, jenen Schafen und Lämmern, 
Männern und Frauen, Kindern und Greisen den Bauch aufzuschlitzen, sie niederzuhauen und 
umzubringen, während sie ahnungslos dasaßen und die Stuten und die Spanier bestaunten; und 
in ganz kurzer Zeit war von all jenen, die sich dort befanden, keiner mehr am Leben." 

Viele weitere Details dieses Massakers, das auf ihn einen bleibenden Ein- 
druck hinterlassen haben muß, hält Las Casas fest, um am Ende hinzuzufü- 
gen: 
•Die Wunden, wie sie viele Tote und andere hatten, die noch nicht gestorben waren, boten ei- 
nen grausigen entsetzlichen Anblick. [...] Der Kleriker bedauerte es sehr" {Geschichte West- 
indiens, 111,29: WA II, 255-259). 

Von hier bis zur systematischen Wahrnehmung der Wirklichkeit mit den 
Augen der anderen ist nur noch ein kleiner Schritt. Ausdrücklich wird Las 
Casas später in seinen apologetischen Schriften einklagen, wir sollten die 
Ereignisse so zu betrachten versuchen, •als wenn wir Indios wären" {Apo- 
logia 229: OC IX, 604). 



Die • Christuspassion " des Bartolome de Las Casas 277 

Mitleid mit Opfern und Tätern 

Gustavo Gutierrez - der inzwischen hierzulande nicht nur als Vater der 
Theologie der Befreiung bekannt sein sollte, sondern auch als einer der ori- 
ginellsten Interpreten lascasianischen Denkens - ist zuzustimmen, wenn er 
meint, daß für Las Casas nicht nur die Indios, sondern auch die Spanier des 
•Evangeliums des Lebens" bedürfen.3 Deutlich wird dieses doppelte Anlie- 
gen sogar in seiner berühmt-berüchtigten Schrift Ganz kurzer Bericht über 
die Zerstörung Westindiens festgehalten: 
•Ich, Fray Bartolome de Las Casas oder Casaus, [...] wurde zu dieser Schrift bewogen, weil 
ich mich bemühe, die Höllen aus Westindien zu vertreiben, damit jene unendlich vielen, durch 
das Blut Jesu Christi erlösten Menschen nicht rettungslos und für immer zugrunde gehen, son- 
dern ihren Schöpfer erkennen und die ewige Seligkeit erlangen; ferner wurde ich dazu bewo- 
gen aus Mitleid mit meinem Vaterland, nämlich Kastilien, damit Gott es dieser überaus großen 
Sünden wegen nicht zerstört, die gegen Seinen Glauben und Seine Ehre und gegen die Näch- 
sten begangen wurden" (WA II, 136). 

Auf die •Rettung" beider Gruppen ist also Las Casas' Wirken gerichtet, 
aber auf je verschiedene Art und Weise, so daß er der Gefahr einer flos- 
kelnhaften, unverbindlichen, situations- und subjektlosen Gottesrede ent- 
geht. Den Indios (1) als Opfern versucht er im Sinne des •guten Hirten" ge- 
recht zu werden, um sie zu beschützen, aber auch um sie einzuladen, sich zu 
einem solchen Gottesbild zu bekennen; den Spaniern (2) als Tätern ruft er 
aber den schmalen Weg sowie den strengen - zornigen und zugleich ge- 
rechten - Richter in Erinnerung. 

(1) Der gute Hirt. Der messianische Gott seiner Passion will, •daß alle ge- 
rettet werden und zur Erkennntis seiner gelangen" (1 Tim 2,4); ein solcher 
Gott ist vorrangig ein •Vater des Erbarmens", der •die Bekehrung der Welt 
zum Glauben an ihn mit Erbarmen, Milde, Sanftmut, Frieden und Fröm- 
migkeit erreichen wollte" (OC XIII, 72), ein erinnerungsmächtiger Gott, der 
•gerade an das Kleinste und Vergessenste eine ganz frische und sehr leben- 
dige Erinnerung hegt" (OC XIII, 67), und ein guter Hirt, der nicht gekom- 
men ist, •zu stehlen, zu schlachten und zu vernichten", sondern damit die 
Indios durch die Evangelisierung •das Leben haben und es in Fülle haben" 
(Joh 10,7-10) {Die einzige Art der Berufung, Kap. 6, 8: WA I, 303; auch 
Geschichte Westindiens 111,164: WA II, 324). Insbesondere den Bischöfen 
Westindiens wird Las Casas in Erinnerung rufen, daß sie dem Idealbild des 
•guten Hirten" (Ez 34, 11-22 und Joh 10, 11) zu entsprechen haben und da- 
her iure divino für die •Befreiung, Verteidigung und Bewahrung" ihrer 

3 G. Gutierrez, Memoria de Dios y teologla, in: Las Casas entre dos mundos. Congreso teolö- 
gico international. (Lima, 26-27-28 de Agosto de 1992), Lima 1993, 27^16, 32; vgl. auch 
ders., En busca de los pobres de Jesucristo. El pensamiento de Bartolome de Las Casas. Lima 
1992. 



Mariano Delgado 278 

Herde (ad liberationem gregis, defensionem, preservationem) •unerbittlich 
und unermüdlich" vor den politischen Amtsträgern eintreten sollen (Traktat 
über die Indiosklaverei: WA 111/1: 99-110). Er selbst hat sich als Bischof 
stets bemüht, diesem Ideal zu entsprechen {Apologia 9f: OC IX, 72). 

Ein solcher Gott als •guter Hirt" ist vom •Leiden der Opfer" zutiefst affi- 
ziert, besonders wenn •das Geschrei soviel vergossenen Menschenblutes 
schon zum Himmel steigt" und auch •die Erde selbst es nicht mehr ertragen 
kann, daß sie so sehr von Menschenblut getränkt ist" (OC XIII, 71). Auch 
ein Nikolaus von Kues wußte, daß der Herr, König des Himmels und der 
Erde, das Seufzen der Ermordeten und Gefesselten und der in Knechtschaft 
Geführten hört, •die dies um der Verschiedenheit ihrer Religionen willen er- 
duldeten".4 Las Casas ist davon überzeugt, daß angesichts dieser Leidens- 
geschichte •schon die Engel des Friedens, ja Gott selbst Tränen vergießt" 
(OC XIII, 71). 

Dem weinenden Gott entspricht auch der weinende Las Casas selbst, der 
von sich sagt, es scheine, daß er geboren wurde und Gott ihn dazu bestimmt 
habe, •um ständig fremden Kummer zu beweinen", den er freilich nicht we- 
niger tief empfinde, •als wenn er der eigene wäre" (ebd. 265). So kann er 
nicht umhin, festzuhalten, was seine Seele ihm täglich •beschreibt und be- 
weint" (ebd. 253), obwohl er •so leben könnte, wie andere leben, die dies 
nämlich übergehen, dabei aber vielleicht das Risiko eingehen, ihre Rettung 
aufs Spiel zu setzen" (ebd. 329). 

Seiner Christuspassion gemäß kann Las Casas nichts anderes tun, als täti- 
ges Mitleid mit den Indios zu haben, denn im Sinne seiner Naherwartung 
und seines Gerichtsbewußtseins (Mt 25,31^46) hat er in Westindien die •Be- 
drängtesten aller Menschen" (OC XIII, 91) gesehen, ja Jesus Christus selbst, 
unseren Gott, •während man ihn nicht einmal, sondern tausendfach geißelt, 
quält, ohrfeigt und kreuzigt, und im Namen der Spanier, die jene Menschen 
zugrunde richten und vernichten, geschieht das so oft, wie es ihnen möglich 
ist, und sie nehmen ihnen die Gelegenheit zu Bekehrung und Buße, indem 
sie ihnen vorzeitig das Leben nehmen, und so sterben sie ohne Glauben und 
ohne Sakramente" {Geschichte Westindiens 111,138: WA II, 291). 

(2) Der strenge und gerechte Richter. Aber ein solcher Gott ist auch um 
die Täter besorgt, die er durch die Ankündigung seines Zornes zur zeitigen 
Umkehr, zum Verlassen des Todeswegs und zur Wahl des Lebenswegs auf- 
rufen möchte. In jeder Schrift des Las Casas ist auch die Rede von jenem 
Gott, •der ein gerechter Richter ist", und wird der schreckliche Tag •des 
überaus gerechten und strengen göttlichen Gerichtes" beschworen, an dem 

4 N. von Kues, De pace fidei - Der Friede im Glauben, in: Philosophisch-theologische 
Schriften. Hg. und eingeleitet v. L. Gabriel, übersetzt v. D. u. W. Dupre. Bd. III. Wien 1967 
705-799, 716f (auch 706f). 



Die • Christuspassion " des Bartolome de Las Casas 279 

den Spaniern •genaueste Rechenschaft" über das ihnen anvertraute Evange- 
lisierungswerk abverlangt sein wird; spätestens an diesem Tag werden alle 
Untaten ans Licht kommen und Gott wird jedem nach seinen Werken ver- 
gelten (vgl. exemplarisch Geschichte Westindiens, Prolog: WA II, 161-173). 
Las Casas ist sich dessen bewußt, daß dies eine harte Rede ist (Joh 6,61). 
Hören kann sie nur derjenige, der bereit ist, den schmalen und steinigen Weg 
zu beschreiten, •der zum Leben führt" (Mt 7,14) (Handbuch für Beichtvä- 
ter der Spanier: WA III/l, 140). 

Das Gerichtsmotiv ist freilich zuweilen auch verdunkelt durch die düste- 
ren Züge einer (augustinisch-paulinischen) Prädestinationssoteriologie, die 
Juden und Heiden, Indios und Spanier unter dem Zorn Gottes sieht. Die ei- 
nen, weil sie die Religion der untrennbaren Gottes- und Nächstenliebe, in 
der es nicht mehr Juden und Griechen gibt, mit Waffengetöse, Mord und 
Plünderung zu verbreiten suchen, womit sie •einer verworfenen Gesinnung" 
preisgegeben sind (Rom 1,28), so •daß sie, sobald sie sterben, zur Hölle fah- 
ren, um dafür zu büßen, was sie um den Preis so vielen Blutes ihrer Näch- 
sten gegessen und getrunken haben, wenn Gottes Güte ihnen nicht mit Sei- 
ner Gnade in irgendeiner Zeit ihres Lebens geholfen hat, damit sie ihre ganz 
unsühnbaren Sünden erkannten und mit innigem Seufzen und Stöhnen Seine 
Barmherzigkeit anflehten, um Seine Verzeihung zu erlangen." Die anderen, 
weil sie zwischen Schwert und Kreuz, den schlechten und den guten Chri- 
sten, nicht unterscheiden, und die allermeisten von ihnen zudem •ohne 
Glauben und ohne Sakramente starben; und wenn vielen die Taufe gespen- 
det wurde, so erteilte man sie ihnen, ohne daß sie in der christlichen Lehre 
unterrichtet wurden und ohne daß sie wußten, was sie empfingen" (Ge- 
schichte Westindiens 111,164: WA II, 323f). 

Zeitgenössische Forscher sehen darin ein rigides, von der Angst um die 
eigene Rettung und vom Konzept der Verdammnis geprägtes Gottesbild, das 
- anders als bei vielen Theologen der Gegenwart, die das •Leiden an Gott" 
zur Chiffre einer Gottesrede im Schatten des Holocaust gemacht haben - 
durch die Leidensgeschichte der Welt, durch das •Sterben der Indianer, das 
ewige wie das vor der Zeit"5 nicht erschüttert wird und uns heute wenig zu 
sagen hätte. 

Ich vermag diesem Urteil nicht zu folgen. Las Casas kann letztlich wenig 
dafür, daß er in der Zeit von Ignatius und Franz Xaver, Luther und Calvin 

5 D. Deckers, Theologie des Todes. Das Sterben der Indianer im Amerika des 16. Jahrhun- 
derts im Spiegel zeitgenössischer Quellen, in: U. Altermatt u.a. (Hg.), Zur Wieder-Entdeckung 
der gemeinsamen Geschichte. 500 Jahre Lateinamerika und Europa. Freiburg/CH 1992, 
69-97, hier 97. 



Mariano Delgado 280 

lebte, in der der Glaube an den guten und gerechten Gott selbstverständlich 
war und die systematische Theologie das berühmte •Außerhalb der Kirche 
kein Heil" im allgemeinen restriktiver auslegte als etwa das Zweite Vatika- 
nische Konzil (vgl. Lumen gentium 16) es in unserer Zeit getan hat. 

Trotz des Zeitbedingten seiner Gottesrede können wir ihr einen wichtigen 
Impuls für die postmoderne Gegenwart, in der sich eine unverbindliche the- 
rapeutisch-ästhetische Religiosität ohne Kirche breit macht, abgewinnen, 
nämlich das •Gerichtsbewußtsein" nach Mt 25,31-46, das, wie Gustavo 
Gutierrez bemerkt,6 die zentralste Intuition seiner Gottesrede ist. Dies führt 
ihn nicht nur dazu, im Leidenden hier und jetzt einen •anonymen Christus" 
zu entdecken, dem es zu helfen gilt, sondern auch zu einer Gerichtshoffnung 
für die Leidenden, die die düstere Variante einer strengen Prädestinations- 
soteriologie letztlich hinter sich läßt. Je älter er wird, desto mehr rückt diese 
tröstende Gerichtshoffnung in den Vordergrund. So hält er in seiner Ge- 
schichte Westindiens an die Adresse von Gonzalo Fernandez de Oviedo, ei- 
nem notorischen Indioverleumder, um 1561 fest: 
•Und es könnte sein, daß von diesen [Indios], die wir so sehr hier verachteten, sich am Tag des 
Gerichtes zur rechten Hand [Gottes] mehr befinden als von uns" (Geschichte Westindiens III 
145: OCV, 2398). 

Und in seinem Spätwerk De thesauris aus dem Jahre 1562 wird er noch 
deutlicher: 

•Mir scheint, sie könnten allenfalls einen gewissen Trost und Hilfe in der Vorstellung finden, 
daß am Tage des Gerichts, wenn alle herbeigerufen und angehört, wenn ihre und der anderen 
Völker Verdienste und Sache erörtert, wenn alle Listen und Machenschaften der Tyrannen und 
die Nichtigkeit ihres Tuns offengelegt und durch das Wort des gerechten Richters zur ewigen 
Strafe verurteilt werden, die Unschuld derer, die von jenen hienieden Übles erlitten (so nicht 
anderweitige Sünden es verhindern [für die es auch ohne Glauben keine Entschuldigung gibt]) 
zu Tage tritt, verteidigt und geschützt wird" (De thesauris, Kap. 34: OC XI/1, 376 f). 

Aber es scheint mir wichtig, daß wir seiner differenzierten Gottesrede 
nicht nur •Gerichtsbewußtsein" abgewinnen, sondern auch das •pastoral- 
kluge" Richten der •Gerichtsbotschaft" an die richtige Adresse. Im fernen 
16. Jahrhundert erfüllt Las Casas somit die Desiderate des Synodendoku- 
ments Unsere Hoffnung. Ein Bekenntnis zum Glauben in dieser Zeit. Darin 
wird die Botschaft vom endzeitlichen Gericht Gottes als eine •befreiende" 
verstanden, die wir in der Kirche selbst verdunkelt haben, weil wir sie zwar 
laut und eindringlich vor den Kleinen und Wehrlosen, aber häufig zu leise 
und halbherzig vor den Mächtigen dieser Erde verkündet haben. In der Ge- 
richtsbotschaft ist der spezifisch christliche Gedanke von der Gleichheit al- 
ler Menschen ausgedrückt, •der nicht auf Gleichmacherei hinausläuft, son- 

6  Vgl. G. Gutierrez, Memoria de Dios y teologia, in: Las Casas entre dos mundos (s. Anm 
3), 29. 



Die • Christuspassion " des Bartolome de Las Casas 281 

dem der die Gleichheit aller Menschen in ihrer praktischen Lebensverant- 
wortung vor Gott hervorhebt, der aber auch allen, die Unrecht leiden, eine 
unverlierbare Hoffnung zusagt." So wird das Gerichtswort primär als •Trö- 
stungs- und Ermutigungskraft" angesichts geschichtlicher Bedrängnis ver- 
standen.7 

Messianische Bewährungsfelder 

Wenn wir nun zu den Bewährungsfeldern dieser Christuspassion übergehen, 
so werden wir merken, daß sich Las Casas nach seiner Bekehrung •ge- 
drängt" fühlt, sich für die messianischen Werte von Wahrheit (1), Freiheit 
(2), Gerechtigkeit (3) und Frieden (4) •unerbittlich und unermüdlich" ein- 
zusetzen. 

(1) Wahrheit. •Zur Verteidigung der Wahrheit" hat er immer wieder das 
Schwert seiner Feder geschwungen {Apologia 10: OC IX, 72). Dabei ist zu 
berücksichtigen, daß er •seine Wahrheit" stets als •kritisches Korrektiv" zu 
den in seiner Zeit herrschenden und der Herrschaft dienenden Wahrheiten 
sah. 
1. Die Wahrheit über Die einzige Art der Berufung aller Völker zur wahren 
Religion wird besonders im gleichnamigen Werk festgehalten. Kein Christ 
und kein vernünftiger Mensch wird sich der Evidenz und Stringenz seiner 
Argumentation entziehen können, daß die Religion der untrennbaren Gottes- 
und Nächstenliebe, in der es weder Juden noch Griechen geben soll, mit 
keinerlei Zwang kompatibel ist, sondern nur •die Überzeugung des Ver- 
standes durch Vernunftgründe (intellectus rationibus persuasivus) und die 
sanfte Anlockung und Ermahnung des Willens (voluntatis suaviter allectivus 
vel exhortativus)" {Die einzige Art der Berufung, Kap. 5, § 1: WA I, 107) als 
Missionsmethode zuläßt. Daß die Glaubensapostel dabei - selbst um den 
Preis des eigenen Lebens - eher bereit sein sollten, Gewalt zu erleiden als 
anderen Gewalt anzutun, gehört auch zu den von Las Casas immer wieder 
vertretenen Überzeugungen. 
2. Die historische Wahrheit im Schatten der kolonialen Expansion hält er be- 
sonders in seinem Geschichtswerk fest und hat Anlaß zu großen Mißver- 
ständnissen gegeben. Darin ist auch sein •übler Ruf als Vater der 
•Schwarzen Legende" bis in die Gegenwart hinein begründet. Nach der Er- 
fahrung des Holocaust, •der nie zuvor erfahrenen Marter und Erniedrigung 

7 Vgl. Gemeinsame Synode der Bistümer in der Bundesrepublik Deutschland. Beschlüsse der 
Vollversammlung. Bd. I, Freiburg 21978, 71-111 (Einleitung v. Th. Schneider: 71-84; Be- 
schluß: 84-111), Gericht: I 4, S. 92f. 



Mariano Delgado 282 

der in Viehwagen Verschleppten", wissen wir, wie Adorno sagte, daß von 
dort •das tödlich-grelle Licht auf die fernste Vergangenheit" fällt, •in deren 
stumpfer und planloser Gewalt die wissenschaftlich ausgeheckte teleolo- 
gisch bereits mitgesetzt war".8 Das Problem heutiger Erforschung der eu- 
ropäischen Expansion liegt nicht in den von Las Casas beschriebenen Unta- 
ten oder in seinen Zahlenangaben, die im Rahmen des allemal Möglichen 
bleiben, sondern in deren Gewichtung im Gesamtprozeß von Conquista und 
Evangelisierung. Da er nämlich die eingeschleppten Krankheiten als Haupt- 
faktor der demographischen Katastrophe kaum erwähnt und in den grausa- 
men Eroberungskriegen und sklavereiähnlichen encomiendas (oder reparti- 
mientos) die Hauptursachen sieht - nicht zuletzt, weil er gegen die Krank- 
heiten als •höhere Gewalt" auch nichts tun konnte, während die anderen 
Wurzeln kolonialen Übels durchaus im Rahmen des menschlich Veränder- 
baren lagen -, erweckt er bei jenen Lesern, die den tiefen geschichtstheolo- 
gischen Sinn - der Hispania victrix der Hofchronisten hält er •bewußt" die 
Hispania peccatrix entgegen - seines Geschichtswerks nicht wahrnehmen, 
den Eindruck, als wollte er in paranoider Selbstbezichtigung eine einseitige 
•Kriminalgeschichte" des Expansionsprozesses schreiben. So ist er - entge- 
gen seiner Absicht - zur legitimierenden Pflichtlektüre für alle Gegner Spa- 
niens geworden: für die Italiener, Franzosen, Niederländer, Deutschen, 
Engländer und Nordamerikaner genauso wie für die lateinamerikanischen 
Kreolen. Doch seine Geschichtsschreibung dient zuallererst der Rettung von 
Opfern und Tätern, bevor es zu spät ist. 
3. Auch Die Wahrheit über die indianischen Religionen und Kulturen, die 
Las Casas in seinem ethnographischen Werk festhält, gibt Anlaß zu Mißver- 
ständnissen, weil er darin nicht nur denjenigen Verleumdern entgegentritt, 
die verbreiteten, •diesen Menschen fehle es an gesunder Vernunft, um sich 
selbst zu regieren, sie hätten keine menschengemäße Regierungsform und 
keine geordneten Gemeinwesen", sondern darüber hinaus immer •das ge- 
naue Gegenteil" als die Wahrheit über die Indios zu begründen versucht 
(Kurze apologetische Geschichte, Begründung: WA II, 443). Das Ergebnis 
ist dann ein äußerst originelles, aber auch advokatorisches und nicht frei von 
Idealisierung stehendes Werk, das - wiederum entgegen der Absicht von Las 
Casas selbst - für die Indigenisten und Nativisten der Gegenwart eine Quelle 
ersten Ranges geworden ist. Der wichtigste Aspekt seiner Wahrheit über die 
indianischen Religionen und Kulturen ist aber weder im Gespür für die 
durchaus •politischen" und •zivilisierten" Lebensformen der indianischen 
Gesellschaften noch in der Apologie von Götzendienst und Menschenopfern 

8  Th. W. Adorno, Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben. Frankfurt a.M 
1987, 315. 



Die • Christuspassion " des Bartolome de Las Casas 283 

als Ausdruck eines natürlichen Verlangens nach dem wahren Gott zu sehen, 
sondern in dem, was ich eine •Anthropologie des Glaubens" genannt habe,9 

nämlich in der Verteidigung der Würde, der Gottebenbildlichkeit, der Glau- 
bens- und Zivilisationsfähigkeit aller Menschen, nicht nur der Weißen: 
•Alle Völker der Welt bestehen ja aus Menschen, und für alle Menschen und jeden einzelnen 
gibt es nur eine Definition, und diese ist, daß sie vernunftbegabte Lebewesen sind; alle haben 
eigenen Verstand und Willen und Entscheidungsfreiheit, weil sie nach dem Ebenbild Gottes 
geschaffen sind" {Kurze apologetische Geschichte, Kap. 48: WA II, 376f). 

Ist nicht ein solches Manifest - und nicht etwa das vorchristliche echt in- 
dianische •In-der-Welt-Sein", das kein universales Menschsein kannte und 
die Grenzen des jeweils eigenen Stammes nicht überschritt - die Grundlage 
für den Aufbau einer postkolonialen partnerschaftlichen Weltordnung, die 
im Prinzip jedem Volk und jedem Menschen - auch den Indios, die immer 
noch darum zu kämpfen haben - einen gleichberechtigten Platz zuweisen 
soll? Diese zutiefst •christliche Anthropologie" haben wir als Christen mit 
Las Casas in den heutigen Dialog der Religionen und Kulturen selbstbewußt 
einzuklagen, aber nur wenn wir dabei endgültig und eindeutig den •er- 
obernden Gott" hinter uns gelassen haben und darüber hinaus bereit sind, 
aus der Fremdprophetie zu lernen. 

(2) Freiheit. Mit den antiken Rechtstraditionen hält Las Casas die Freiheit 
der Menschen, nächst ihrem Leben, für •das kostbarste und wertvollste Gut" 
{Traktat über die Indiosklaverei: WA 111/1, 85). Die Indios und ihre Völker 
sind für ihn •ursprünglich und natürlich" frei. Dieser Freiheit können Men- 
schen und Völker infolge •gerechter Kriege" zwar verlustig gehen, doch die 
Bedingungen für solche Kriege sind in Westindien nicht gegeben. Dies hat 
Folgen sowohl für den politischen wie für den religiösen Aspekt der spani- 
schen Expansion. 
1. Politische Folgen. Wenn die Indios und ihre Völker frei sind, so hat der 
Papst auch nicht das Recht, •ihre Länder, Herrschaftsgebiete und ihre Frei- 
heit dem König der Spanier zuzuweisen und zu schenken" (Geschichte West- 
indiens 111,58: Werkauswahl II, 251). Da zumindest die päpstliche potestas 
indirecta in temporalibus oder die Macht des Papstes in zeitlichen Dingen 
im Hinblick auf die Geistlichen zur Zeit des Las Casas unter katholischen 
Theologen nicht hinterfragt wurde, versucht er, die •päpstliche Schenkung" 
des Jahres 1493 so auszulegen, daß sie mit der ursprünglichen Freiheit der 
Indios und ihrer Völker verträglich wird. Das Ergebnis wird er nach vielen 
Annäherungen in seinem Spätwerk De thesauris (1562: OC XI/1, 188-331, 
315-331) am deutlichsten festhalten: die päpstliche Konzession kann höch- 

9 Vgl. meinen Aufsatz: Las Casas als »Anthropologe des Glaubens«, in: WA II, 327-342. 
Vgl. auch meine Habilitationsschrift: Abschied vom erobernden Gott. Studien zur Geschichte 
und Gegenwart des Christentums in Lateinamerika. Supplementa NZM 43. Immensee 1996. 



Mariano Delgado 284 

stens einen spanischen Evangelisierungsausftrag und damit und zu dessen 
Wohl einen Anspruch auf subsidiäre Oberherrschaft habituell oder in poten- 
tia als ius ad rem - und unter Anerkennung der legitimen Herrschaftsformen 
der indianischen Völker - gemeint haben; damit dieser Anspruch aber auch 
in actu oder als ius in re wirksam wird, bedarf er - vor und nach der Be- 
kehrung - der freien Zustimmung der Indios und ihrer natürlichen Herren. 
Darin sieht Las Casas nicht nur ein Gebot der •Freiheit", sondern auch der 
•Gerechtigkeit". Er beruft sich dabei (ebd. 198f., 232f.) auf eine Rechtsre- 
gel, die einst in der Kirche bei der Bischofswahl eine wichtige Rolle spielte: 
•Was alle angeht, soll von allen gebilligt werden" (Quod omnes tangit, debet 
ab omnibus approbari).10 Was für die Bischofsbestellung - nach dieser Re- 
gel bedarf die Wahl eines Bischofs der Zustimmung durch Klerus und Laien, 
die ja von ihm auf Lebenszeit geleitet werden sollen - gilt, muß erst recht 
für die politische Herrchschaftserlangung gelten. So ist für Las Casas so- 
wohl die private (Sklaverei) als auch die kollektive (politische Unterwerfung 
der indianischen Völker) Freiheitsberaubung der Indios rechtswidrig, da sie 
unter Waffengewalt geschah und die genannte Regel nicht beachtete. Die lo- 
gische Folge davon ist die Restitution oder die Wiederherstellung der •ur- 
sprünglichen und natürlichen" Freiheit: die Befreiung der indianischen 
Sklaven und die Wiedereinsetzung der legitimen natürlichen Herren der In- 
dios. 
2. Religiöse Folgen. Die christlichen Glaubensboten dürfen zwar für ihre 
•Wahrheit" werben, also die paulinische •Gefangenahme des Verstandes" (2 
Kor 10,5) vorantreiben, aber nur unter Respektierung der •Freiheit" von 
Menschen und Völkern, zu der in religiösen Dingen auch die Freiheit gehört, 
sich nach gutem Wissen und Gewissen gegen die christliche Heilspredigt zu 
entscheiden, wenn man deren •Wahrheit" nicht einzusehen vermag. An- 
fanghaft und schüchtern findet sich bei Las Casas das Prinzip der •Religi- 
onsfreiheit" verankert; wohlgemerkt nicht im •aufklärerischen" Sinne als 
das Recht auf •Freiheit von der Religion", denn Las Casas geht mit Aristo- 
teles, Cicero und Thomas vom •natürlichen Verlangen des Menschen nach 
dem wahren Gott" aus; sondern im Sinne einer Freiheit der Religionswahl, 
weil jeder, solange man nicht des Gegenteils überzeugt wird, die eigene Re- 
ligion für die jeweils •wahre" hält. 

(3) Gerechtigkeit. Mit Aristoteles hält Las Casas die Gerechtigkeit für die 
•vollkommene Tugend in bezug auf andere", ohne die sich kein Volk, keine 
Gemeinschaft von Menschen, die sich vereinigt haben, um in einer Staats- 

10 Libersextus decretalium: 5, 13, Reg. 29, in: Decretalium collectiones. Ed. Emil Friedberg, 
vol. II. Graz 1959, 1122. Vgl. dazu Y. Congar, »Quod omnes tangit, ab omnibus tractari et 
approbari debet«, in: Revue d'Histoire du droit francais et etranger (4e serie) 36 (1958) 
210-259. 



Die • Christuspassion " des Bartolome de Las Casas 285 

Ordnung zu leben, selbst jene nicht, die sich zusammengeschlossen haben, 
um Böses zu tun, wie etwa Räuber, kein Königreich und keine Gemeinschaft 
in ihrem politischen Zustand •friedlich und einträchtig" erhalten kann 
{Kurze apologetische Geschichte, Kap. 195: WA II, 467f). In diesem Sinne 
ermangelten die indianischen Gemeinschaften nicht der Tugend der Ge- 
rechtigkeit. Aber hier geht es uns vor allem um die Gerechtigkeit, nach der 
sich die spanische Präsenz in der Neuen Welt zu richten hat, also ob und wie 
die Spanier •legitimerweise" in Besitz der politischen Oberherrschaft und 
der materiellen Güter Westindiens gelangen können. 
1. Gerechtigkeit bei der Herrschaftserlangung. Dies wurde schon unter 
•Freiheit" behandelt: außerhalb der freien Zustimmung der Indios und ihrer 
Herren gibt es keine Möglichkeit zu einer •gerechten" Herrschaftserlan- 
gung. 
2. Gerechtigkeit beim Erwerb materieller Güter. Auch hierzu kennt Las Ca- 
sas nur den Weg •von Kauf, Handel und Verhandlung" mit den Indios, die 
ja die legitimen und natürlichen Besitzer ihrer Länder sind. 
Weil in beiden Bereichen die erforderliche Gerechtigkeit nicht gegeben ist, 
ist Las Casas - wie er besonders in seinen von ihm als •Testament" und •Ko- 
dizill" bezeichneten Spätwerken De thesauris (1562) und Las doce dudas 
(1564) betonen wird (OC XI/1 und XI/2; WA III/2) - der Meinung, daß sich 
seine Landsleute Herrschaft und Güter Westindiens unrechtmäßig angeeig- 
net haben. Darum verlangt er konsequenterweise eine •vollkommene Resti- 
tution" (restitutio in solidum): Restitution der beraubten Güter und der be- 
raubten Herrschaft, also die Wiedereinsetzung der legitimen indianischen 
Herren (besonders im Falle Perus war dies realitätsnahe, denn bis 1572 lebte 
noch ein legitimer Inka, der sich nicht ergeben hatte und von Urwaldstaat 
Vilcabamba aus seine Ansprüche aufrecht hielt). 

(4) Frieden. Las Casas hat ein •biblisches" Verständnis von Frieden. Die- 
ser besteht also nicht im bloßen Fehlen vom Krieg nach Art der pax romana, 
die - damals wie heute - die Abschreckung (si vis pacem, para bellum) für 
das wirksamste Mittel zur Friedenserhaltung hält. Vielmehr sieht Las Casas 
in Jesus Christus den Friedensfürst (Jes 9,6): •In seinen Tagen wird die Ge- 
rechtigkeit aufsprossen und die Fülle des Friedens" (Ps 71/72,7) (Die Ein- 
zige Art der Berufung, Kap. 6, § 8: WA I, 302). Dieser Vision zufolge, soll- 
ten sich die Christen nach Las Casas um jenen Frieden bemühen, der Frucht 
und Werk •der Gerechtigkeit" ist (Jes 32,17) (Kurze apologetische Ge- 
schichte, Kap. 45: WA II, 369). Diese Vision verband Las Casas mit einer 
schonungslosen •Geißelung" des Krieges: 
•Im Krieg werden die Viehherden weggetrieben, die Felder verwüstet, die Bauern gemordet, 
im Lauf vieler Generationen aufgebaute Landgüter werden im Stich gelassen, die blühendsten 
Städte werden in der Zeit der unheilvollen Kriege zerstört L...] Die Gesetze schweigen, die Hu- 



Mariano Delgado 286 

manität wird verlacht, Gerechtigkeit findet nirgends Platz, die Religion dient nur dem Hohn 
[...] Ebenso ist im Krieg alles voll von Söldnern, Räubern und Frauenschändern, überall fin- 
den sich Brandstiftung und Mord. Was ist der Krieg denn anderes als allgemeiner Mord und 
Ausplünderung vieler Menschen? Je verbrecherischer der Krieg ist, um so weiter dehnt er sich 
aus, um so viel mehr Tausende von unschuldigen Menschen werden ohne jede Schuld und oh- 
ne solches Übel zu verdienen, in das größte Unglück gestürzt. Schließlich richten die Men- 
schen im Krieg ihre Seelen und Körper und ihre Reichtümer zugrunde" (Die Einzige Art der 
Berufung, Kap. 6, § 1: WA I, 260). 

Aber Las Casas war kein weltfremder Pazifist. Er geißelte den Krieg und 
erinnerte die Glaubensapostel zwar daran, daß sie als Lämmer inmitten von 
Wölfen aufzutreten haben, denn •so ist es der Kirche von ihrem obersten 
Herrn und Erlöser geboten (Mt 10,16; Lk 10,3), so haben die Apostel getan, 
und die gesamte universale Kirche hat dies zu jeder Zeit so gepflegt" (Dis- 
putation von Valladolid: WA I, 408). Von den •Lämmern der Geschichte", 
von den Indios als den Opfern einer aggressiven kolonialen Expansion, er- 
wartete er jedoch nicht, daß sie sich tatenlos abschlachten lassen sollten; 
vielmehr gestand er ihnen im Sinne des •gerechten Krieges" das Recht auf 
eine legitime Selbstverteidigung zu. 

Folgen 

Das 1515 vor seinem Seelenführer Pedro de Cördoba abgelegte Gelübde, hat 
Las Casas reichlich erfüllt: 
•Pater, ich werde alle Mittel erproben, die mir möglich sind, und ich will alle Mühen bestehen, 
die mir auferlegt werden, um das Endziel der Aufgabe zu erreichen, die ich begonnen habe; 
und ich hoffe, daß unser Herr mir beisteht; und sollte ich es nicht erreichen, so werde ich das 
getan haben, wozu ich als Christ verpflichtet war" (Geschichte Westindiens 111,83: WA II, 
266). 

Auch wenn viele seiner Vorschläge nicht verwirklicht wurden, so war er 
auch nicht wirkungslos. Er hatte entscheidenden Anteil an der Entstehung 
der Ley es Nuevas (1542), •der bemerkenswertesten Gesetzgebung, die ein 
eroberndes Land jemals zugunsten der eroberten Völker verabschiedete", 
sowie auch an dem Zustandekommen der Schreiben Pauls III. Sublimis Deus 
und Pastorale officium (beide 1537), die als •echten Anfang des modernen 
Völkerrechts" betrachtet werden können." 

Ich möchte zum Schluß festhalten, daß uns die lascasianische Chri- 
stuspassion - seine glaubensfeste •Leidenschaft für einen empathischen 
messianischen Gott", der das Heil aller Menschen will und daher Opfer wie 
Täter auf unterschiedliche Art und Weise zur Bekehrung aufruft - heute 

11 Vgl. H. R. Parish, Las Casas: una vida redescubierta, in: Las Casas entre dos mundos 
(s. Anm. 3), 141-149, 149. 



Die • Christuspassion " des Bartolome de Las Casas 287 

noch eine Inspirationsquelle echten Christseins sein könnte, auch wenn er 
das inzwischen im Schatten des Holocaust so verbreitete •Leiden an Gott" 
nicht thematisiert und wir von seinem Werk auch keine direkten Antworten 
auf die komplexen Krisen der Gegenwart erwarten dürfen. 

Man hat Las Casas bereits in seinem Jahrhundert durch alle möglichen 
Vorwürfe ad personam zu disqualifizieren versucht. Doch selbst die schärf- 
sten Gegner wie die Autoren des Memorandum von Yucay mußten zugeben, 
daß er ein überaus •frommer Ordensmann" (muy buen religioso) war,12 ein 
von der hier aufgezeigten •Christuspassion" Erfüllter. Aber wir dürfen nicht 
vergessen, daß er ein Frommer besonderer Art war, kein bloß argloser Narr 
wie Don Quijote, auch wenn beide die Leidenschaft für die messianischen 
Werte von Wahrheit und Freiheit, Gerechtigkeit und Frieden teilen, und Las 
Casas von vielen - vielleicht auch von Miguel de Cervantes selbst? - als ein 
Don Quijote avant la lettre gesehen worden ist. 
Don Quijote wollte bekanntlich •in alle vier Teile der Welt" ziehen •und zu Nutz und From- 
men der Bedrängten, Abenteuer" aufsuchen.13 Dazu sollte ein guter •fahrender Ritter" folgen- 
de Eigenschaften besitzen: •keusch sein in seinen Gedanken, züchtig in seinen Worten, freige- 
big mit seinen Werken, tapfer in seinen Taten, geduldig in allen Mühseligkeiten, mitleidig mit 
den Bedrängten, und endlich ein strenger Verfechter der Wahrheit, sollte ihm deren Verteidi- 
gung auch das Leben kosten" (ebd. II 18: Bd. II, S. 833). Von seinem •Beruf" sagt Don Quijo- 
te weiter: •Denn es ist die erste Pflicht meines Berufs, den Demütigen Gnade zu verschaffen 
und die Gottlosen zu züchtigen, das will sagen, den Unglücklichen beizustehen und ihre Be- 
dränger zu vernichten" (ebd. II 52: Bd. Ill, S. 1157). •Mein Beruf ist [es], den Bedrängten in 
dieser Welt Hilfe und Beistand zu leisten" (ebd. II 55: Bd. Ill, S. 1186). Vom Orden der •fah- 
renden Ritter" sagt er, dieser sei gestiftet worden, um für die Werte des versunkenen Goldenen 
Zeitalters einzutreten, also •um Jungfrauen zu verteidigen, Witwen und Waisen zu schützen 
und Notleidenden beizustehen" (ebd. I 11: Bd. I, S. 139). Diese Selbstdefinitionen seines •Be- 
rufs" durchziehen das Werk Cervantes' wie ein cantus firmus (14,1 13,1 19,121,122,152,11 
1, II 6, II 7, II 27, II 38). Ich möchte zum Schluß noch auf einen kurzen Dialog zwischen 
Sancho Panza und Don Quijote aufmerksam machen. Im achten Kapitel des Zweiten Teils läßt 
Cervantes Don Quijote sagen, daß die Taten der Heiligen einen ungleich größeren Nachruhm 
verdienten als die des Julius Cäsar und des Hernän Cortes, ja, aller Juliusse und Augustusse 
der Geschichte. Der schlaue und um seinen •Nachruhm" besorgte Sancho antwortet gleich, sie 
könnten wohl nichts Besseres tun, •als danach trachten, Heilige zu werden," sowie etwa zwei 
barfüßige Mönchlein, die die Kirche neuerdings heilig und selig sprach und die in den Kirchen 
in einer größeren Verehrung stehen •als das Schwert des Roland, das sich im Zeughause des 
Königs, unseres Herrn, befindet". [...] ,•Das gebe ich zu,' antwortet Don Quixote; ,aber wir 

12 Vgl. Parecer de Yucay, in: Colecciön de documentos ineditos para la Historia de Espana. 
Eds. M. Salvä / P. Sainz de Baranda. vol. XIII. Madrid 1848, 425^69, 426. 
13 M. de Cervantes Saavedra, Der scharfsinnige Ritter Don Quixote von der Mancha. Mit ei- 
nem Essay v. I. Turgenjew und einem Nachwort v. A. Jolles. Mit Illustrationen von G. Dore. 
3 Bde. Frankfurt/M. 1979,1 3: Bd. I, S. 74). Im laufenden Text wird nach dieser Ausgabe zi- 
tiert. Vgl. I. Perez Fernandez, El anönimo de Jucay frente a Bartolome de Las Casas. Estu- 
dio, ediciön critica del Parecer de Jucay, anönimo (Valle de Jucay, 16 de marzo de 1571). 
Cuzco 1995, 144. 



Mariano Delgado 288 

können nicht alle Mönche werden, und Gott hat der Wege viele, um seine Auserwählten zum 
Himmel zu führen. Auch das Rittertum ist ein religiöser Orden, und es gibt auch heilige Ritter 
im Himmelreich.' ,Ja\ versetzte Sancho, .aber ich habe sagen hören, daß es mehr Mönche als 
fahrende Ritter im Himmel gebe.' ,Das kommt daher,' entgegnete Don Quixote, ,weil es über- 
haupt mehr Mönche als Ritter gibt.' .Fahrende Leute gibt es genug.' sagte Sancho. ,Viele,' 
antwortete Don Quixote, ,aber wenige davon verdienen den Ritternamen'" (ebd. II8: Bd. II, S. 
746f).- Der fahrende Ordensmann Las Casas und der fahrende Ordensritter Don Quijote sind 
das reale und fiktive Paradigma eines nachahmenswerten •Helden", der allzeit bereit ist, die 
kontrafaktischen •messianischen" Ideale gegen die rauhe Wirklichkeit zu verteidigen. 

Bei aller Ähnlichkeit mit Don Quijote war Las Casas aber im allgemeinen 
einer von diesen weltklugen Propheten, die wohl wissen, daß sie - wenn sie 
im Weinberg des Herrn nicht mehr Schaden als Nutzen anrichten wollen - 
nicht nur •arglos wie die Tauben", sondern auch •klug wie die Schlangen" 
(Mt 10,16) zu sein haben. Auch die heutigen Jünger Christi bedürfen dieser 
weltklugen Frömmigkeit, wenn wir wirklich •Freude und Hoffnung, Trauer 
und Angst der Menschen von heute, besonders der Armen und Bedrängten 
aller Art als eigene •Freude und Hoffnung, Trauer und Angst" empfinden 
möchten (Gaudium et spes 1). Welch ein •quijotisch-lascasianisches" Pro- 
gramm mutet uns das Konzil zu! 

Sich jedoch auf Las Casas einzulassen, ist gefährlich. Denn, wer empa- 
thische Einsicht in seinen lebenslangen Kampf für Wahrheit und Freiheit, 
Gerechtigkeit und Frieden gewinnt, der kann auch mitten im gegenwärtigen 
Einswerdungsprozeß der Welt nichts anderes tun, als sich mit der gebotenen 
Klugheit auch •unerbittlich und unermüdlich" für diese messianischen 
Werte einzusetzen, obwohl, wie Las Casas sagen würde, wir •so leben 
könntefn] wie andere leben, die dies nämlich übergehen"; und in unserer - 
dem Dr. Faust näher als Don Quijote stehenden - Zeit, wo die instrumen- 
teile •Leichtigkeit des Seins" ohne •Gerichtsbewußtsein" den Ton angibt, 
brauchten wir dabei nicht einmal Angst zu haben, die eigene Rettung damit 
•aufs Spiel zu setzen" (OC XIII, 329). Oder vielleicht doch? 




