Aus dem Leben der Kirche 297

AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Gibt es ein ,,Griindercharisma“?

Wie entstand und entsteht eine neve geistliche Bewegung in der Kirche? Betrachten
wir das Ménchtum der friithen Christenheit, die Orden des Mittelalters oder die Be-
wegungen des letzten und unseres eigenen Jahrhunderts, so 146t sich fast iiberall die-
selbe Feststellung treffen: So sehr geistliche Neuaufbriiche zu bestimmten Zeiten
»in der Luft liegen®, so sehr also Entwicklungen und Bedingungen, Note und Min-
gel einer gewissen gesellschaftlichen und kirchlichen Situation solche Bewegungen
geradezu erfordern, so sehr hat es doch immer der Griinderpersonen bedurft, um die
geistliche Antwort auf diese Situation in eine konkrete Lebensgestaltung zu iiber-
fiihren.

Am Anfang stehen Menschen. Meist sind es einzelne, die in ihrer jeweiligen Si-
tuation und Umwelt unter bestimmten geschichtlichen Verhéltnissen sich von Gott
angeriihrt wissen und nach Wegen suchen, ihm ganz zu dienen, und die in diesem
ihrem Suchen andere zu inspirieren vermdgen. Nicht nur die geschichtliche Stunde,
nicht nur die Gedanken und Ideen, die in einem Lebensentwurf umgesetzt werden,
sondern vor allem der je personliche biographische Weg der Griinder, in dem all das
andere eingeschlossen ist, gibt jeder Gemeinschaft ein unverwechselbares Geprige.

Dabei entsteht die Frage, ob es trotz der so unterschiedlichen geschichtlichen Si-
tuationen gemeinsame Ziige in der Biographie solcher Griindergestalten gibt. Zuge-
spitzt gefragt: Gibt es so etwas wie ein ,,Griindercharisma“? Wenn sich solche ge-
meinsamen Grundziige nicht nur bei Personen ein und derselben geschichtlichen
Epoche aufzeigen lassen, sondern an der Biographie von Ordensgriindern weit aus-
einanderliegender Zeiten und Orte ablesen lassen, mag das Ergebnis vielleicht be-
sonders aussagekriftig sein. Ich habe andernorts! bereits die heutigen evangelischen
Kommunititen, also Gruppen im gegenwirtigen Protestantismus mit Zolibat und
vita communis?, mit dem Monchtum der alten Kirche verglichen und Verbindungs-
linien von der monastischen Tradition der ersten sechs Jahrhunderte zur Spiritualitit
evangelischer Kommunititen von heute gezogen. An dieser Stelle soll ein dhnlicher
Vergleich unter der genannten Fragestellung nach dem ,,Griindercharisma* durch-
gefiihrt werden.

U Ch. Joest, Spiritualitiit evangelischer Kommunitéiten. Altkirchlich-monastische Tradition in
evangelischen Kommunititen von heute. Gottingen 1995.

2 S. dazu vor allem die beiden grundlegenden Arbeiten: J. Halkenhiuser, Kirche und Kom-
munitit. Geschichte und Auftrag der kommunitdren Bewegung in den Kirchen der Reforma-
tion (KKS 47). Paderborn 21985; G. Wenzelmann, Nachfolge und Gemeinschaft. Eine theo-
logische Grundlegung des kommunitdren Lebens (CThM. C 21).Stutigart 1994, Auerdem
die Kurzdarstellungen bei: . Reimer, Verbindliches Leben in Bruderschaften, Kommunitdten,
Lebensgemeinschaften. Stuttgart 21987.



Aus dem Leben der Kirche 298

Zeugnisse aus den evangelischen Kommunitiiten

Liest man verschiedene Selbstdarstellungen von Kommunititen3 hintereinander, so
fallt auf, daB die Griinder trotz nunterschiedlicher ,,Schliisselerlebnisse®, die fiir das
Werden der jeweiligen Gemeinschaft von konstitutiver Bedentung waren, mit ver-
gleichbaren Schwierigkeiten zu kimpfen hatten und darin dhnliche Gotteserfahrun-
gen machten: a) Immer wieder wurden in kithnem Glauben groBe Bauvorhaben an-
gepackt, obwohl die Kassen leer waren; b) immer wieder empfingen die ersten Ge-
schwister innere Eindriicke, die sie wie ein direktes Reden Gottes in ihrem Herzen
empfanden; c¢) immer wieder begegnete ihnen durch Bibelworte, die sie als ihnen
ganz persinlich zugesprochen erfuhren, Trost, Mahnung und Ermutigung; d) und
immer wieder erlebten sie tiefe Anfechtungen, die sie als eine Lauterung und Zurii-
stung fiir ihren Auftrag verstanden.

a) Im Glauben an Gottes Hilfe angepackte Banvorhaben

Als die Marienschwestern in Darmstadt-Eberstadt 1950 mit dem Bau von Anbe-
tungskapelle und Mutterhans begannen, betrug der Kassenstand 30 DM! ,Nirgends
stand freilich in den Statuten (der stadtischen Baubehorde), daB die nachzuweisende
Finanzierungsstelle auch der Vater im Himmel sein kénne.“4 Bei ihrem 25jihrigen
Jubildum konnten sie jedoch bezeugen, ,,daB wir nicht einmal Schulden gemacht ha-
ben bei diesen groBen Summen, die laufend fallig waren, obwohl wir lange Zeit von
Tag zu Tag nicht wufiten, womit wir morgen zahlen solltens.

Hanna Hiimmer berichtet vom Bau des Mutterhauses der Christusbruderschaft in
Selbitz 1952: ,Keines von uns hatte je an eine solche Moglichkeit gedacht. Wir wa-
ren alle zutiefst erschrocken und waren von der Frage bewegt: Wie soll das zuge-
hen...? Bis in jene Zeit hinein lebten wir fast ausschlieBlich von den Gaben ge-
schwisterlich gesinnter Menschen aus unserem engsten Freundeskreis. Das Gege-
bene reichte jeden Monat zum Notigsten an Nahrung und Kleidung. — In meiner in-
neren Bedringnis bat ich Gott um drei Zeichen ...: Erstens, da uns das Land dazu
geschenkt werde; zweitens, daB uns ein Architekt das Haus umsonst plane; und drit-
tens, daB wir einmal im Monat einen Uberschuf3 von 100 DM in unserer Haushalts-
kasse hitten.“6

Die damalige Priorin Maria Pfister erzdhlt von den Anfingen der Communitdt
Casteller Ring, daB sie 1952/53 eine ,Heimat fiir Fliichtlingsmédchen* schaffen

3 Zu den Selbstdarstellungen s. die Lit. der folgenden Anmerkungen. Fiir die einzelnen Kom-
munititen verweise ich auf die tabellarischen Ubersichten in: Ch. Joest, Spiritualitiit evange-
lischer Kommunititen (s. Anm. 1) 397-399 und auf die Kurzdarstellungen bei: 1. Reimer, Ver-
bindliches Leben (s. Anm. 2).

4 M. B. Schlink, Realitiiten. Gottes Wirken — heute erlebt. Darmstadt-Eberstadt. 141989, 17
u 26, s. dies., Wie ich Gott erlebte. Sein Weg mit mir durch sieben Jahrzehnte. Darmstadt-
Eberstadt: 31980, 252-262.

5 Evangelische Marienschwesternschaft auf Kanaan, So ist unser Gott. Bezeugt weil erlebt
durch 25 Jahre. Darmstadt-Eberstadt: 1972, 68 (Hervorhebung von mir).

6 H. Hiimmer. Gott ruft dem, was nicht ist, daf es sei. Ein Bericht vom Werden und Werk der
Christusbruderschaft in Selbitz. Selbitz: 0.7, 2. Aufl., 15; s. auch Christusbruderschaft (Hg. },
Denn er hatte seinem Gott vertraut. Zum Gedenken an Walter Hiimmer. Selbitz: 1973, 46-52.



Aus dem Leben der Kirche 299

wollten: ,,Dazu muBten wir einen e. V. griinden und ein Haus bauen. Wir hatten kein
Geld, aber ein groes Vertrauen zu unserem himmlischen Vater.*7

Ahnliche Erfahrungen machte die Kommunirdt Adelshofen: ,Es war verstandlich,
daf} man (im Gemeinderat) einem solchen gro3ziigigen Vorhaben wenig Vertrauen
entgegenbrachte. Wo sollte auch das viele Geld fiir das Gelinde und die Bauten bei
uns herkommen? ... Im Friihjahr 1963 taten wir dann anliBlich eines Glaubenstref-
fens den ersten Spatenstich ... Es war fiir uns ein ungeheurer Schritt des Glaubens,
mit so wenig Voraussetzungen, wenig Schiilern, wenig Mitarbeitern und wenig Geld
solch ein Unternehmen zu starten. Es konnte nur im Glauben, im Vertrauen auf den
allmichtigen Gott ... gewagt werden.*8

Giinter Oertel von der Kommunitit Gnadenthal erinnert sich an den 3. Oktober
1969, als die Bruderschaft noch in Ludwigshafen anséBig war und sich eben erst mit
dem Gedanken trug, in Gnadenthal ein Stille-Zentrum zu errichten: ,,... mitten hin-
ein in unser Fest kam ein Brief: 100,— DM von einer Frau, die selbst nicht viel hatte.
Alleinlebend gibt sie von ihrer Armut. ,Als Angeld fiir das, was Ihr bauen wollt” —
ein gutes Angeld. Spiter am Tag fahren wir gemeinsam in den Taunus nach Gna-
denthal.*®

b) Die Erfahrung des unmittelbaren Redens Gottes -

Woher nahmen diese Menschen die Kiihnheit, an Banen auch nur zu denken? Mut-
ter Basilea von den Marienschwestern: ,Nie werde ich den 4. Mai 1949 vergessen!
Ich war in meiner Kammer und betete. Plotzlich war wie durch einen Einbruch des
Himmels in meinem Herzen die GewiBheit, daB ich unserem Herrn Jesus eine Ka-
pelle bauen sollte, damit ihm mehr Anbetung zuteil werde.“10

Hanna Hiimmer aus Selbitz: ,In den ersten Wochen des Jahres 1951 wurde uns
im inneren Horen auf Gott ... die erste Weisung gegeben, dafl der Herr uns ein Haus
schenken wolle ... Wir konnten das alles gar nicht recht fassen.*!!

Pfarrer Dr. Otto Riecker, der Griinder der Bibelschule Adelshofen: ,,Am Morgen
beim Anziehen hatte ich eine seltsame Schau: Vor meinem geistigen Auge stand der
Bibelschulberg, damals noch unbebaut, und auf ihm zog sich eine Reihe von weiien
Hausern hin, dhnlich wie eine Diakonissen-Anstalt. Dazu tonte es in meinen Ohren:
,Ach, daB du konntest glauben! Du wiirdest Wunder sehn! Es wiirde dir dein Jesus
allzeit zur Seite stehn!’12,

Die Jesus-Bruderschaft berichtet: ,,,Bauet mir das Haus, so will ICH das eure
bauen’ — 1958 als Weisung erhalten und so verstanden: Sammlung junger Christen
zum gemeinsamen Leben, zum Bau des geistlichen Hauses. ... 1968 erncute Wei-

7 In: J. Halkenhiuser, Kirche und Kommunitdit (s. Anm. 2) 232.

8 Lebenszentrum Adelshofen, Geschaffen aus dem Nichts. Berichte und Erfahrungen aus
dem Lebenszentrum Adelshofen. Eppingen: 41981, 27f; s. auch die Autobiographie des Griin-
ders der Kommunitit Adelshofen, O. Riecker, Mir 60 fing mein Leben an. Neuhausen — Stutt-
gart 1977, 190-197.

9 Freundesbrief aus Gnadenthal. September 1989, 4.

10 M. B. Schlink, Wie ich Gott erlebte (s. Anm. 4) 252.

11 H. Himmer, Goit ruft dem, was nicht ist (s. Anm. 6) 15.

12 Q. Riecker, Mit 60 fing mein Leben an (s. Anm. 8) 163f.



Aus dem Leben der Kirche 300

sung, IHM das Haus zu bauen. Die Dringlichkeit fehlt diesmal nicht. Der Bau-Auf-
trag wird angepackt; nun in BuBgesinnung ... wegen der verlorenen zehn Jahre. 13

¢) Unmittelbar ansprechende Worte der Heiligen Schrift

Neben solchen inneren Erfahrungen des Redens Gottes beim Gebet waren es im-
mer wieder Worte der Heiligen Schrift, die als jetzt von Gott gesprochen ins Herz fuh-
ren und so auch gehort und aufgenommen wurden. ,,Zweimal bekamen unsere Griin-
der, Vater Riedinger, Mutter Basilea und Mutter Martyria, in dieser Stunde ihres Ge-
betsringens dasselbe Wort aus der Heiligen Schrift: Wer sein Leben verliert um mei-
netwillen, der wird es finden. Matth. 10,39%, berichten die Marienschwesterni4,

»Es soll nicht durch Heer oder Kraft, sondern durch meinen Geist geschehen,
spricht der Herr’ (Sach. 4,6) ... Das obenstehende Wort wurde uns als Leitwort und
VerheiBung dazu gegeben®, schreibt Hanna Hiimmer!s,

»Ich will in dir {ibrig lassen ein armes und geringes Volk; die werden auf des
Herrn Namen trauen.” Dieses Wort aus Zeph. 3,12 stand von Anfang an als eine
Realitit iber unserem Werk*, so bekennen die Geschwister aus Adelshofenls,

»In dieser Zeit wurden uns zwei Dinge gezeigt. Das erste war die Losung: ,Alles,
was ihr tut, das tut von Herzen als dem Herrn und nicht den Menschen, denn ihr wis-
set, daB ihr vom Herrn zum Lohn das Erbe empfangen werdet. Ihr dienet dem Herrn:
Christus!” (Kol. 2,23 u. 24) ...“, steht in einem Bericht der Jesus-Bruderschaft!l.

d) Die Erfahrung von Nacht und Anfechtung

Ein letztes Charakteristikum, iiber das die betroffenen Personen begreiflicher-
weise nur Weniges andeuten, muB noch genannt werden: die Erfahrung von tiefer
Anfechtung, von innerer Dunkelheit und von Zerbruch. Meist erlebten die Griinder
solche Phasen innerer Not und Krise als Léuterung und Durchbruch zu einem tiefe-
ren Glauben, ja als Griindung des entstchenden Werkes durch Gott selbst auf dem
Fundament der Tridnen und der Preisgabe eigenen Konnens.

So erfuhr es Mutter Basilea Schlink von der Evangelischen Marienschwestern-
schaft, als sie in groBe Geldnot kam und der so freudig bezeugte Glaubensmut ins
Leere stieB, weil die Gebete zu Gott ungehort zu verhallen schienen. Als Ursache
dafiir erkannte Mutter Basilea eigene Siinde und Lieblosigkeit. Sie schreibt: ,,Gottes
Geist stellte dabei Siinden ins Licht vor Sein Angesicht, iiber die ich bisher noch
nicht enisprechend Schmerz getragen hatte. Wie ein Film lief mein Leben, Reden

13 Prisenz. Brief an die Freunde der Jesus-Bruderschaft. September 70, 8.

14 Evangelische Marienschwesternschaft. So ist unser Gott (s. Anm. 5) 57; s. auch a.a.0. 12,
56, 64, 68, 72f, 129.

15 H. Hiimmer, Gott ruft dem, was nicht ist (s. Anm. 6) 15; s. auch a.a.0. 18, 19, 22, 24; dies.,
Auf Dein Wort. Ausziige aus Briefen und Rundbriefen der Christusbruderschaft. Selbitz:
1974, Eintrag zu Dezember 1954 u. November 1970 (das Heft hat keine Seitenzahlen).

16 Lebenszentrum Adelshofen. Geschaffen aus dem Nichts (s. Anm. 8) 26; s. auch a.a.0. 5-12,
23, 24, 35, 38f, 42, 44, 48, 54f, 60.

17 Die Jesusbruderschaft, in: L. Prager (Hg.), Frei fiir Gott und die Menschen. Evangelische
Bruder- und Schwesternschaften in Selbstdarstellungen. Stuttgart, 224 (nur in der zweiten
Auflage von 1965! Die erste war 1959 erschienen).



Aus dem Leben der Kirche 301

und Tuan der vier Jahre in der Marienschwesternschaft vor meinem Auge ab. Vor mir
stand diese oder jene Schwester, der ich lieblos begegnet war ... Der Herr fiihrte da-
bei immer tiefer hinab in die Dunkelheit der Anfechtung. ... Durch meine Krankheit
bedingt, war ich abgeschlossen von Menschen und mulite ohne Ablenkung das
Furchtbare unserer Lage, das Nein Gottes zu mir und uns, bis zum Letzten auslei-
den. In der Stille sollte ich mich ganz dem Gericht des Herrn stellen, der mich bis
auf den Grund meiner Seele treffen wollte, bis ich zerbrochenen Herzens vor ihm
lag. ... ... Ich wufSte: Wenn Gott unsere Marienschwesternschaft so richtete, daB er
unser Gebet nicht mehr erhéren konnte, dann traf das Gericht vor allem mich als den
Hirten, den Gott verantwortlich macht fiir seine Herde. Es war mir ein unendlicher
Schmerz ... Die Heiligkeit Gottes war in mein Leben getreten wie selten vorher.“18

Mehr andeutend als erklirend bezeugte Kirchenrat Walter Himmer von der Chri-
stusbruderschaft Selbitz: ,Jch bin oft sehr angefochten und komme mir vor wie An-
tonius in der Wiiste. Aber ich habe gelernt, iiber meinen Anfechtungen und
Schwachheiten die Barmherzigkeit des Herrn zu preisen, der sich gerade in unserer
Schwachheit herrlich erweisen und uns in Anfechtung ganz zunichte machen will,
auf daB er werde ,alles in allem’.“1® Wenn man bedenkt, welche massiven Anfech-
tungen und dimonischen Angriffe die Uberlieferung Antonios dem Grofien zu-
schreibt, dann diirften sich hinter diesen zuriickhaltenden Andeutungen wohl auch
manche Abgriinde der inneren Dunkelheit verbergen. Diese Feststellung gilt unab-
hingig von der Frage, wie man aus heutiger Sicht die Berichte der Vita Antonii wer-
ten will (s. u. S. 305 ), da sich Walter Hiimmer ganz offensichtlich auf die geldu-
fige Uberlieferung bezieht, wie sie z. B. auch in den Darstellungen des Isenheimer
Altares bildhaften Ausdruck gewonnen hat.

Pfarrer Dr. Otto Riecker bezeugt von den Anfangszeiten der Bibelschule Adels-
hofen, noch bevor es zur Griindung der Kommunitiit ggkommen war: ,,In jener Zeit
fiihrte mich Gott durch eine duBerste Tiefe. Ich saB in der Kirche, die Miitze auf,
den Kopf an eine Sdule gelehnt, in Decken gehiillt, mit vielfacher Unterwische, die
FiiBe auf einer Wirmeplatte: Ich fror. Der Darm gab kein Blut und kein Leben mehr
her, arbeitete immer weniger, und je mehr ich af, desto hungriger wurde ich. ... Zu-
gleich waren in der Schule Schwierigkeiten aufgetaucht. Wir waren uns iiber den
Kurs nicht einig. ... Durch das Buch von Lydia Préger ,Frei fiir Gott und die Men-
schen’20 ... wurde auch der Gedanke einer Bruderschaft wach, einer Kommunitit,
die ihr Leben ganz Gott hingab. Er stie auf heftigen Widerspruch. Es war, wie
wenn Wasser und Feuer sich trafen ... Ich war reizbar und ertrug nichts. ... Es war
wie eine Holle. So tief fiihrt Gott seine Kinder. Zerbruch, nicht sanfter Trost. ... ...
Zu Zeiten waren wir nur vier Schiiler, der leitende Mann war ja auch krank. Etwas
Weittragendes hatte sich abgespielt. Man suchte nach einem Nachfolger. Dieser und
jener sagte ab. In Selbitz stellte es der Hausvater (das heifit wohl: Walter Hiimmer,
Anm. von mir) vor unsere Mitarbeiter hin, sie sollten noch ein halbes Jahr dablei-
ben; wenn sich bis dahin keine Losung finde, sollten sie frei sein. Sie hatten auch

18 M. B. Schlink, Wie ich Gott erlebie (s. Anm. 4) 256-259.
19 Christusbruderschaft, Denn er hatte seinem Gott vertraut (s. Anm. 6) 41.
20 Sjehe hier oben Anm. 17.



Aus dem Leben der Kirche 302

Gedanken, auseinanderzugehen. In jener Nacht saf ich aufrecht im Bett und weinte.
Sollte alles aufhoren? Sollte alles davonlanfen? ,Herr, ich gehore dir! Und wenn sie
alle weggehen, so bleibe ich doch da!’ Das halbe Jahr hatte man mir offenbar als
Frist gegeben, ich merkte es nachher.“21

Pastor Dr. Olav Hanssen berichtet von seinem Erleben, in dem Gestalt und Le-
bensform der spiteren Gethsemanebruderschaft grundgelegt wurde: ,Ich ... habe
meinen Beruf und meine Ehe begonnen, ohne zu wissen, in welche Krise ich da ei-
gentlich hineingerate. Das war natiirlich unbewuft. Ich habe mich bloB gewundert,
wie ganz anders der Frieden wurde als der Krieg ... Als ich mein erstes Jahr in Her-
mannsburg herum hatte, habe ich gesagt: So viel Kummer habe ich im Krieg nie er-
lebt wie da. Das fithrte zu einer Krise, zu einer Krankheit. Wihrend dieser Krank-
heit habe ich das Matthansevangelinm gelesen, und weil es gerade Passionszeit war,
habe ich besonders die Gethsemanegeschichte betrachtet und habe dann iiberlegt:
Das war es nun!? ... Auf diesem Krankenlager habe ich plétzlich verstanden, daB
dieses ,Nicht wie ich will, sondern wie du willst’ eigentlich mein Evangelium ist.
Ich habe mich hier zntiefst verstanden gefiihlt, und in dem Angenblick, wo ich das
verstanden hatte, wurde mir auch die Zukunft deutlich. Bis dahin war ich hineinge-
schlittert. Von da ab war dieses Wort mein ganz bewuBtes Ziel, eine Lebensvision.
... Das, was bis dahin unbewuBt gelebt und getan war, wurde in dieser stillen Be-
gegnung mit der Gethsemanegeschichte auf dem Krankenlager nicht zu etwas
Schrecklichem, sondern zu einer Lebensvision, zu einer Selbstfindung. An dieser
Stelle ist die Bruderschaft sozusagen geboren worden.“22

Zeugnisse aus dem Leben der Monchsviter

Betrachten wir nun das Leben einiger Griindergestalten des alten Monchtums! Da-
bei muB uns angesichts der Frage nach méglichen Parallelen und Verbindungslinien
natiirlich der groBe zeitliche und knlturelle Abstand bewuft bleiben, der heutige
evangelische Kommunititen von ihnen trennt. Gerade beim ersten und beim vierten
Punkt wird sich das besonders deutlich zeigen.

a) Bautitigkeit in Armut

Zum Stichwort ,,Banen ohne Geld* lassen sich im alten Mdnchtum kanm schla-
gende Parallelen mit der Bedeutung finden, die solch ein Vorgang fiir uns heute hat,
weil die damalige Zeit eine vollig andere Wirtschaftsordnung kannte und die Mén-
che, soweit sie dem Anachoretentum zuzihlten, an groBen Baunten nicht interessiert
waren.

Pachom freilich, der ,,Vater der Koinobiten*, errichtete ein Kloster, da er die Ver-
heiBung empfangen hatte, da viele zu ihm kommen wiirden, und allein schon darin
zeigt sich sein paradigmatischer Charakter fiir alle spéteren ordenszhnlichen Grup-

21 O. Riecker Mit sechzig fing mein Leben an (s. Anm. 8) 187f.
22 0. Hanssen wihrend der Oster-Einkehrzeit 1988, fotokopierte Mitschrift von S. Schubert
22f.



Aus dem Leben der Kirche 303

pen mit vita communis: eine Lebensgemeinschaft bedarf nun einmal des Lebens-
raumes und einer Stitte gemeinsamen Gebets23. Diesen Raum schuf Pachom da-
durch, daB er zusammen mit seinem Bruder Johannes eigenhindig die Mauern auf-
fiihrte24.

Sicherlich hatten nur sehr reiche Menschen damals die Méglichkeit, andere fiir
sich bauen zu lassen — fiir Pachom lag das jedenfalls schon wegen seiner einfachen
Lebensweise vollig auBer Reichweite, und hier liegt doch auch ein Vergleichspunkt
zu den heutigen Kommunitéiten. Das eigenhdndige Bauen blieb auch weiterhin fiir
die Pachomianer bezeichnend; so errichteten sie mit eigenen Kriften eine Kirche in
dem Dorf Tabennese, danach eine fiir sich selbst, ferner ein Kloster fiir Pachoms
Schwester und spiter weitere Kloster fiir Briider in Pbau, Tse und Smin, wobei sich
Pachom personlich an den Bauarbeiten beteiligte?3.

Gerade hierin taten es ihm aber die Briider und Schwestern der oben genannten
Gemeinschaften gleich: die Marienschwestern, deren keine etwas vom Bauen ver-
stand, errichteten ,,mit eigener Hand Mutterhaus und Kapelle*25; in Gnadenthal hief
es ,Nigel klopfen, Holz sigen, Heizungsrohre streichen. Das war fiir manche Brii-
der hart“?7; die Adelshofener berichten: ,,Wir waren unsere eigene Baufirma®, und
verschweigen dabei nicht, daB wegen der ungeiibten Krifte auch eine , krumme
Wand*“ entstand28. Das Letztere erinnert an die Kirche mit den krummen Pfeilern,
die Pachom gebaut haben soll?9. Die Quellen sagen zwar, er habe absichtlich die ur-
spriinglich geraden Pfeiler auseinander gezogen, so da sie krumm wurden, um sei-
nen Sinn fiir Asthetik abzutdten. J. Chitty sieht darin jedoch eine nachtrigliche Be-
schénigung der Tatsache, daB die Kirche mit schlechtem Material und von unerfah-
renen Handwerkern gebaut wurde30. Man darf hier wohl auch an Franz v. Assisi er-
innern, der sich das Baumaterial fiir die Ausbesserung des Kirchleins von S. Dami-
ano zusammenbetteln mufte3!.

23 In meiner oben Anm. 1 genannten Arbeit stelle ich das Paradigmatische von Pachoms Le-
benswerk gerade fiir evangelische Kommunititen avsfiihrlich dar, s. a.a.0. 97-124 et passim.
24 G1 15, in: F. Halkin, Sancti Pachomii vitae graecae (SH 19). Briissel 1932, 10,1-23.

25 Bo 25, 27 u. 49, in: L. Th. Lefort. S. Pachomii vita bohairice scripta (CSCO 107) 16,20f
n. 27f; 18,25-29 u. 35,1-13 = ders., Vies coptes de Saint Pachdme et de ses premiers suc-
cesseurs (Bibliotheque de Muséon 16). Lowen 1943, 95,24f u. 96,5f; 98,3-7 u. 115,
24-116,6; S5 52-54: ders.. Vies coptes 247,5-248.

26 Evangelische Marienschwesternschaft, So ist unser Gott (s. Anm. 5) 26; vgl. auch M. B.
Schlink, Realititen (s. Anm. 4) 27-30.

27 Préisenz (s. Anm. 13) 5.

28 Lebenszentrum Adelshofen, Geschaffen aus dem Nichts (s. Anm. 8) 28-30.

29 Paral 13,32: Halkin (s. Anm. 24) 157,29-158,5.

30 D, J. Chitty, The Desert a City. An Introduction to the Study of Egyptian and Palestinian
Monasticism under the Christian Empire. Oxford 1966, 22.

31 Dreigefiihrtenlegende Nr. 21-24: Franziskan. Quellenschriften 8. Hg. v. E. Grau. Werl
1993, 106-110. Es kann nicht iibersehen werden, daB die Bantitigkeit bei Franziskus in ei-
nem ganz anderen Kontext steht als die der Kommunititen, da er feste Bauten fiir sich nnd
seine Briider rigoros ablehnte.



Aus dem Leben der Kirche 304

b) Unmittelbare gottliche Inspiration

Fiir sein kithnes Werk, das Monchtum in die neue Form der Koinonia zu iiber-
filhren32, bedurfte Pachom der gottlichen Inspiration. Mehrfach erzihlen die Quel-
len von Trdumen, Visionen und Auditionen, durch die er den Weg gewiesen bekam
und den Auftrag erhielt, Menschen in einem Koinobion zu sammeln. Zum Beispiel
trdumte er in der Nacht nach seiner Taufe, daB Tau vom Himmel auf sein Haupt her-
abkam, von dort in seine rechte Hand floB und sich da zu Honig verdichtete, wel-
cher auf den Boden tropfte und sich iiber die ganze Erde verbreitete. Dazu horte er
eine Stimme sagen: ,,Verstehe dies, Pachom, denn das wird dir in kurzer Zeit ge-
schehen. 33

Es liegt gewiB wiederum in der ganz anderen Zeit begriindet, in der wir heute le-
ben, daf§ Berichte von Bernfungserfahrungen in unseren Tagen nicht so hiufig von
Engelvisionen erzihlen, wie es die alten Quellen tun. Aber es mag doch ein in etwa
vergleichbares Widerfahrnis sein, wenn M. Basilea ,,wie durch einen Einbruch des
Himmels* in ihrem Herzen eine GewiBheit iiber das empfing, was sie tun sollte, oder
wenn Mutter Hiimmer ,im inneren Héren auf Gott* eine Weisung erhielt, die sie
zunichst erschreckte (s. oben). Vergleichbares lieBe sich unschwer auch fiir F ranzg
v. Assisi oder Ignatius von Loyola nachweisen34.

¢) Inspirierende Worte der Schrift

Dal bei solchen Grunderfahrungen mit Gott hiufig auch Bibelworte eine Rolle
spielten, die den Griindern evangelischer Kommunititen ins Herz fuhren, mag wohl
auch in ihrer protestantischen Bibelfrommigkeit begriindet liegen. Aber dasselbe
1dBt sich fiir alle Zeiten immer wieder nachweisen.

32 Was daran neu ist angesichts der Tatsache, daB es schon vor Pachom gemeinsam lebende
Monche gab, erdrtere ich in: Ch. Joest. ..... alle Tage den Menschen dienen. Pachom und
seine urspriingliche Inspiration zum koinobitischen Leben, in: EuA 67 (1991), 35-50, hier:
40-43; s. auch ders.. Benedikt von Nursia und der Stellenwert gegenseitiger briiderlicher
Liebe bei Pachom, Horsiesi und Basileios d. Groflen, in: EuA 68 (1992) 312-326, hier:
315-321; ders., Pachom und Theodoros. Konflikte im Autorititsverstindnis bei den Pacho-
mianern, in: ThPh 68 (1993) 517-530; ders., Proverbia 6,3 und die Bruderliebe bei den Pa-
chomianern, in: VigChr 47 (1993) 119-130; ders., Vom Sinn der Armut bei den Monchsvi-
tern Agyptens. Uber den Einfluf3 des kulturellen Hintergrunds auf das Konzept der Askese, in:
Gul 66 (1993) 249-271, hier: 260-271; ders., Apa Pachom — Monchsvater und Diener aller.
Die Doppelberufung Pachoms und sein Konflikt mit Theodoros, StMon 36 (1994) 165-181.
33 Bo 8: Lefort (CSCO 107; s. Anm. 25) 5,2-10; shnlich spiter wiihrend seiner Lehrzeit un-
ter Palamon, Bo 12 u. 17: a.a.0. 8,23-29; 12,17-28; und schlieBlich nach der Zeit, die Pa-
chom mit seinem Bruder Johannes zusammen gelebt hatte, Bo 20: a.a.0. 14,33-15,8 = Lefort
Vies coptes (s. Anm. 25) 83, 2231; 87,14-26; 91,15-27; 94,4-11. Die letzte Vision berichtet
detaillierter 83 107: Lefort, Vies coptes 60,25-61,15; hierzu s. Ch. Joest. ,,... alle Tage den
Menschen dienen* (s. Anm. 32) 43-46.

34 Fiir Franziskns denke man etwa an die Triume und Auditionen in Spoleto oder das spre-
chende Kreuz in S. Damiano, s. Dreigefihrtenlegende Nr. 5-6 u. 13, Anonymus Perusinus
Nr. 5-6: Franziskan. Quellenschriften 8 (s. Anm. 31) 86-88, 96f u. 224f. Bei Ignatius sei an
das Erleben oberhalb des Cardoner oder die Vision in La Storta erinnert, s. Bericht des Pil-
gers Nr. 30 u. 96 (Hg. v. B. Schneider, Freiburg, Basel, Wien 71991, s. dort S. 184f die Anm.
zu Nr. 96!).



Aus dem Leben der Kirche 305

Bei Pachom diirften die Berichte der Apostelgeschichte iiber die Urgemeinde in
Jerusalem (Apg 2,42-47; 4,32-37) solch eine Rolle gespielt haben. Darauf weist
eine nur in der sahidischen Uberlieferung erzidhlte Begebenheit hin, wonach Pachom
iiber seine ersten Mitbriider feststellen mufBte, ,,dal sie noch nicht geneigt waren,
sich miteinander zu der vollkommenen Gemeinschaft zu verbinden, zu der Art, wie
in der Apostelgeschichte iiber die Glaubenden geschrieben ist: ,Sie waren ein Herz
und eine Seele, und alle Giiter gehorten ihnen gemeinsam; es gab keinen, der von
dem, was ihm gehorte, gesagt hitte: das ist mein’. ...“35 Dariiber hinaus spricht
schon allein die Wahl des Wortes Koinonia als Benennung des pachomianischen
Klosterverbandes fiir diese Annahme.

Von Antonios d. Gr. wird es uns unmiBverstindlich bezeugt: Er hatte im Alter von
etwa 18 Jahren seine Eltern vertoren und erbte von ihnen einen betrichtlichen Land-
besitz, der ihm ein reiches Einkommen bescherte. Er machte sich aber Gedanken
dariiber, wie er als Christ mit solch einem Reichtum umgehen kénnte. ,,In diesen
Gedanken betrat er das Gotteshaus, und da geschah es, daB gerade das Evangelium
verlesen wurde. Er horte, wie der Herr zu dem Reichen sagte: ,Willst du vollkom-
men sein, nun, dann verkaufe all deinen Besitz, gib den Erlos den Armen, komm
und folge mir nach, und du wirst einen Schatz im Himmel haben.” Antonios aber
war es, als ob ihm von Gott selbst die Erinnerung an diese Heiligen gegeben wor-
den sei und als ob (nur) seinetwegen diese Schriftstelle gelesen worden war. Sofort
ging er aus der Kirche und schenkte seinen Besitz ... den Bewohnern seines Hei-
matortes ...*36 In demselben Schriftwort hat bekanntlich auch der hl. Franziskus
seine Berufung ausgedriickt gefunden3.

d) Nacht-Erfahrungen bei den Monchsvitern

Auch die Anfechtungen fehlen nicht im Leben der Monchsviter. Fiir uns nicht
leicht zu verstehen, werden sie uns in der Gestalt von didmonischen Angriffen be-
schrieben38. In unserem Zusammenhang ist die Tatsache bezeichnend, daB solche
Anfechtungen vor allem am Beginn des jeweiligen geistlichen Weges standen und
von den Biographen als Vorbereitung fiir den gottlichen Auftrag angesehen wurden.

Von Antonios ist uns das am gelaufigsten, weil seine Lebensbeschreibung aus der
Feder des Erzbischofs Athanasios von Alexandrien rasche und weite Verbreitung
fand und die Berichte iiber dimonische Angriffe auf Antonios hiufig sehr phanta-
sievoll bildhaft gestaltet wurden. In der Vita heift es: ,,Dann ging er in eines der
Gréber hinein und blieb ... allein darin. Da hielt es der bose Feind nicht aus, weil er
fiirchtete, Antonios kénnte bald auch die Wiiste mit seiner Askese erfiillen; und so
ging er in der Nacht mit einer Anzahl Damonen her und schlug ihn so heftig, daB er

35 §3: Lefort, Vies Coptes (s. Anm. 25) 65,26-33.

36 Athanasios, Vit Ant 2: PG 26, 841 C.

37 Dreigefiihrtenlegende Nr. 28-29; Anonymus Perusinus Nr. 10-11: Franziskan. Quellen-
schriften 8 (s. Anm. 31) 114f u. 228f.

38 Vgl. dazu etwa U. Ranke-Heinemann, Das frithe Monchtum. Seine Motive nach Selbst-
zeugnissen. Essen 1964, 50-64; dies., Die ersten Monche und die Dimonen, in: Gul 29
(1956) 165-170; G. Switek, Wiistenviiter und Ddmonen. Ein Beitrag zur Geschichte des
. Geistlichen Kampfes*, in: GuL 37 (1964) 340-358.



Aus dem Leben der Kirche 306

stamm vor Qualen am Boden lag. ... ... Dazu verwandelten sie sich in die Gestalt
von wilden Tieren nnd Schlangen, und bald fiillte sich der Ort mit den Erscheinun-
gen von Lowen, Baren, Leoparden, Stieren nnd Nattern, Ottern, Skorpionen und
Wolfen ...“39 Ahnliches erlebte er spiter, als er sich in ein verlassenes Kastell
einschlieBen lie: Seine Frennde ,,horten, wie im Innern ganze Heerscharen ldrmten
und tobten, henlten und schrien: ,Verschwinde aus unserem Reich! Was hast dn in
der Wiiste zu sunchen? Du wirst unsere Angriffe nicht aushalten!’“40

Bezeichnend ist non die Tatsache, dafl nach Auffassung des Biographen diese An-
fechtungen des Antonios der Vorbereitung anf seine spitere Anfgabe dienten. Im
Anschlufl an die zuerst beschriebenen Erscheinungen ndmlich heifit es, dafl ihm
Christus zu Hilfe kam und ihm sagte: ,,,Antonios, ich war hier, aber ich wartete, um
deine Kidmpfe zu sehen. Weil do den Streit bestanden hast, ohne zu unterliegen,
werde ich dir immer helfen und dich iiberall berithmt machen.” Als er dies horte,
stand er auf und betete. Er gewann soviel Kraft, daf er merkte, wie er mehr Stirke
besal als zuvor.“4! Spiter, nachdem Antonios fast zwanzig Jahre als Rekluse in dem
verlassenen Kastell gelebt hatte, ,,wiinschten sich viele sehr, seine Askese nachzu-
ahmen; einige seiner Bekannten kamen und brachen gewaltsam die Tiire anf. Da trat
Antonios heraus wie aus einem Heiligtum, eingeweiht in tiefe Geheimnisse und voll
Gottes. ... Viele der Anwesenden, die ein physisches Leiden hatten, heilte der Herr
durch ihn; andere befreite er von Damonen. Er schenkte unserem Antonios auch die
Giitigkeit der Rede; und er trostete viele Tranernden, andere, die miteinander zer-
stritten waren, versohnte er, so daf} sie Freunde wurden. Allen aber sagte er, sie soll-
ten nichts Irdisches der Liebe zn Christus vorziehen. 42

Ahnliches wird anch von Pachom berichtet: ,,Pachom ertrug sehr viele Versu-
chungen von seiten der Ddmonen, unter Gottes Zulassung und sowohl als Schulung
fiir ihn selbst wie zum Nutzen anderer. Sie begannen, ihn offen anzugreifen. Manch-
mal, wenn er sich zum Gebet hinknien wollte, machten sie scheinbar eine Art Grube
vor ihm, um thm Angst einzujagen ... ... Oder sie lieBen seine Zelle erzittern, damit
er fiirchten solle, sie werde iiber ihm zusammenstiirzen. ... Eines Tages, als er sich
zur Arbeit niederlieB, nahm der Damon die Gestalt eines Hahnes an und krihte ihm

39 Vit Ant 8-9: PG 26, 853 C - 857 C.

40 Vir Ant. 13: a.a.0. 861 C.

41 Vit Ant 10: a.a.0. 860 A-B.

42 Vit Ant 14: a.a.0. 864 B - 865 B. Der letzte Satz zeigt, wieviel die Regula Benedicti der
Vita Antonii verdankt, vgl. RB 4,21; 72,11. — Zum Idealbild des Antonios als ,,Gottesmann*
s. B. Steidle, ,, Homo dei Antonius“. Zum Bild des ,,Mannes Gottes* im alten Ménchtum, in:
ders. (Hg.), Antonius magnus eremita 356-1956 (StAns 38). Rom 1956, 148-200. - Zum Ver-
hiiltnis des Antoniosbildes der Vita zum ,,wirklichen* Antonios, wie ihn etwa die Apoph-
thegmen schildern, s. H. Dérries, Die Vita Antonii als Geschichtsquelle, in: ders., Wort und
Stunde 1. Gesammelte Studien zur Kirchengeschichte des vierten Jahrhunderts. Gottingen
1966, 145-224. Es ist zwar unbestreitbar, da Athanasios in der Schilderung des Antonios
seine eigenen Akzente setzt, doch erscheinen mir die Gegensitze zwischen Idealbild und
Wirklichkeit nicht so stark, wie Dérries sie beschreibt. Eine gewisse Briicke zwischen beiden
stellen die sieben weithin als echt anerkannten Antoniosbriefe dar, vgl. bes. D. J. Chitty, The
Letters of Saint Antony the Great. Fairacres, Oxford 81995 (auf der arabischen Version
fuBende engl. Ubers. m. Einl.); G. Garitte, Lettres de S. Antoine (CSCO 148/149). Lowen
1955 (auf der georgischen Version fuBende lat. Ubers.); lat. Text in: PG 40, 977-1000.



Aus dem Leben der Kirche 307

ins Gesicht. ... Wieder ein andermal, als er sich setzte, um sein Brot zu essen, ka-
men sie zo ihm in Gestalt nackter Frauen und setzten sich, um mit ihm zu essen. Der
Mann Gottes schloB die Augen und sein Herz, bis sie verschwanden und sich in Luft
auflosten.”43

Auch iiber Benedikt v. Nursia horen wir, da} er Anfechtungen zu erdulden hatte,
bevor er zum Mdnchsvater wurde. Die Szene spielt in der Hohle von Subiaco, in die
sich Benedikt zuriickgezogen hatte. ,,Eines Tages, als er allein war, nahte ihm der
Versucher. Ein kleiner schwarzer Vogel nimlich, eine Amsel, flatterte ihm dauernd
ums Gesicht, so ldstig nahe, daB8 der heilige Mann sie mit der Hand hitte fangen kon-
nen. Er aber schlug das Kreuzzeichen, und der Vogel verschwand. Kaum war der
Vogel weg, iiberfiel ihn eine so heftige sexuelle Versuchung, wie sie der heilige
Mann noch nie erfahren hatte. Irgendwann hatte er mal irgendeine Frau gesehen: die
fiihrte ihm nun der bose Geist innerlich vor Angen, und liel durch ihre Schénheit
ein solches Feuer in ihm entbrennen, daf} die Glut begehrender Liebe ihm die Brust
schier sprengte und er, von sexueller Begierde tiberwiltigt, drauf und dran war, die
Einsamkeit zu verlassen. Da plotzlich trifft ihn ein Strahl himmlischer Gnade und
148t ithn zu sich kommen. Nackt wirft er sich in Nesseln und Dornen und wiilzt sich
so lange darin, bis sein Korper eine einzige Wunde ist, und er durch die Wunden der
Hant hindurch die Wunden der Seele ans seinem Leib herausziehen kann. Er ver-
wandelte die Begierde in korperliche Qual und 16schte durch den brennenden iuBe-
ren Schmerz den Brand der Lust im Innern. So besiegte er die Siinde, indem er das
eine Feuer gegen ein anderes austanschte.“44

Aunch hier wieder ist der Hinweis von Interesse, daB gerade durch solche An-
fechtungen der Heilige fiir seine spétere Aufgabe zubereitet wird: ,,Danach began-
nen viele, die Welt zn verlassen, begierig, sich seiner Fithrung zu unterstellen. Frei
vom Ubel der Versuchungen wurde er mit Recht zu einem Lehrmeister der Tugen-
den. ... Nachdem der Versucher gewichen war, brachte der Mann Gottes wie ein von
Dorngestriipp gerodetes Land um so reichere Friichte der Tugend hervor. Man pries
sein beispielhaftes Leben und sein Name wurde beriihmt,*45

Wie immer wir zu den mit antiker Phantasie ansgemalten Ddmonenerscheinun-
gen stehen mogen, es kann kein Zweifel sein, daB im Kern dieser Berichte echte
Versuchungen, Anfechtungen und Néte bezeugt werden, durch die der Betroffene
fiir seine Bernfung und Aufgabe bereitet wurde. Wollte man diese Berichte — bei al-
ler gebotenen Zuriickhaltung — einer psychologischen Betrachtung unterwerfen,
konnte man in den Didmonenkdmpfen die Objektivationen der eigenen inneren Ab-
griinde und Versuchlichkeiten erkennen, wie vor allem die Passagen iiber Pachom
und Benedikt nahezulegen scheinen. Insofern mégen die zom Vergleich herangezo-

43 Bo 21: Lefort (CSCO 107; s. Anm. 25) 13,27-14,32 = ders., Vies coptes (s. Anm. 25) 92,28
- 94,3; vgl. dazu auch F. Ruppert, Das pachomianische Monchtum und die Anfinge kiéster-
lichen Gehorsams (MiiSt 20). Miinsterschwarzach 1971, 44f.

44 Gregor d. Gr, Dialoge 11, 2,1-2; zitiert nach: G. u. Th. Sartory, Benedikt von Nursia — Weis-
heit des Mafes (Herderbiicherei 884). Freiburg, Basel, Wien 1981, 61f; vgl. dazu auch A.
Griin, Benedikt von Nursia. Seine Botschaft heute (MKS 7). Miinsterschwarzach 1979, 8f;
ders., Einswerden. Der Weg des hl. Benedikt (MKS 36). Miinsterschwarzach 1986, 16-19.
45 Dial. 11, 2,3 u. 3,1; zitiert nach: Sartory (s. Anm. 44) 63 u. 64.



Aus dem Leben der Kirche 308

genen Abschnitte den oben angefiihrten Berichten aus heutiger Zeit vom Gehalt her
doch nicht so ferne stehen, wie es zundchst den Anschein hat.

Gibt es ein Griindercharisma?

Da Berichte der Art, wie sie hier zusammengetragen wurden, bei unterschiedlichen
Menschen zu verschiedenen Zeiten und in verschiedenen Zusammenhéngen auftau-
chen, bin ich geneigt, darin Kennzeichen eines Griindercharismas zu sehen.

In zweierlei Hinsicht konnte man dieses Ergebnis kritisch hinterfragen. Erstens:
Kann man hier von Charisma sprechen? Entsteht die Notwendigkeit z. B. des Bau-
ens nicht ganz von alleine, wenn eine geistliche Gemeinschaft da ist, die zudem
noch zahlenméBig wichst? Ist es nicht ganz normal, daB solch ein Schritt, vor allem
wenn die Gemeinschaft noch klein ist, als groBe Herausforderung empfunden wird,
als Glaubenswagnis, ja als Anfechtung? Ist es nicht natlirlich, daB man in dieser Si-
tuation besonders offen ist fiir Zeichen der Bestitigung, seien es Worte der Heiligen
Schrift, seien es Eingebungen anderer Art? Kann man es nicht nur allzu gut verste-
hen, daB solche Glaubenswagnisse aunch in Erfahrungen der Dunkelheit fiihren, der
Anfechtung, des Angegriffen-Werdens?

Das alles ist richtig. Und doch ist zu sagen, daf sich nicht jeder Mensch solch ei-
ner Herausforderung stellen wiirde. Es ist eben doch eine Gabe, iiber die nicht jeder
verfiigt, wenn jemand in dieser Situation vorwirts geht, den Glauben nicht nur fiir
sich selbst aufbringt, sondern auch andere zum Wagnis inspiriert und ihnen damit
tiefe Glaubenserfahrungen zu vermitteln vermag. Inwieweit an dieser Stelle natiir-
liche Gabe und iibernatiirliches Charisma zusammenspielen und ineinander gehen,
das braucht hier nicht entschieden zu werden — kann es wahrscheinlich auch gar
nicht. Auf jeden Fall ist deutlich, dal Menschen mit dieser Gabe eine Gemeinschaft
zu griilnden vermdgen, im zweifachen Sinn, den dieser Ausdruck hat: nimlich die
Gemeinschaft zu beginnen (so das landlidufige Verstindnis von ,,Griindung*), aber
auch, sie auof einen tiefen und tragfihigen Grund zu stellen. Es ist das Letztere, das
eine Inspiration weitergibt und die Spiritualitit einer Gruppe von Menschen prigt,
und zwar stets durch die Person von Griindergestalten hindurch.

Die zweite Frage betrifft den grofien geschichtlichen Abstand zwischen dem
Monchtum der alten Kirche und den heutigen Kommunititen. Kann man hier wirk-
lich von Verbindungslinien sprechen? Denn ,jeder hat sein eigenes Charisma von
Gott, der eine so, der andere so* (1 Kor 7,7); darin ,,offenbart sich der Geist zom
Nutzen aller” (1 Kor 12,7) je heute und je einmalig. Dennoch: in dem anderen Kon-
text der antiken Welt und unter den verinderten Bedingungen, die dieser Kontext
bedeutet, lassen sich bei den Griindergestaiten in Monchtum und Kirche dhnliche
Ziige beobachten. Ahnliche Voraussetzungen wie das existenzielle Ringen um eine
ganzheitliche Lebenshingabe an Gott und die darin erfahrene Inanspruchnahme der
ganzen Person durch Gott machen offenbar empfinglich fiir zhnliche Gnadengaben
und schenken die Bereitschaft, sie einzuiiben ,.fiir den Aufbau des Leibes Christi*
(Eph 4,12). Nicht darin besteht die Verbindungslinie, daf die von den Monchsva-
tern berichteten Phinomene von heutigen Christen zuerst studiert und dann nach-



Aus dem Leben der Kirche 309

geahmt wurden. In diesem Sinne kann es bei solch personlichen Vorgingen keine
»Iradition” geben. Aber gerade deshalb ist es aussagekriftig, daB zu so unter-
schiedlichen Zeiten und unter so verschiedenen geschichtlichen Bedingungen ver-
gleichbare Situationen vergleichbare Reaktionen hervorrufen bei Menschen, die zu
Griindern von Gemeinschaften werden. Gerade deshalb darf man vielleicht doch mit
Recht von einem Griindercharisma sprechen.

Worin besteht es nun? An erster Stelle mu der Glaube genannt werden, ein tie-
fes Gottvertrauen, das ganz handgreiflich und sichtbar Ausdruck erhilt in konkre-
ten Entscheidungen und Schritten. Dazu gehért, daB dieses Gottvertrauen andere
mitnimmt auf dem Weg des Glaubens, da§ es inspiriert und zu gleichem Glauben
entziindet. Anscheinend ist damit zutiefst verbunden die Bereitschaft, Gottes Wei-
sung zu horen und zu tun; ein personliches Horen ist hier gemeint, das von einem
tiefen, die ganze Person durchdringenden Engagement getragen ist; daher auch die
Bereitschaft zum Gehorsam, zum Tun. Anders gesagt: Zum Griindercharisma gehort
offensichtlich die Bereitschaft, sich von Gott anpacken zu lassen und seinerseits an-
zupacken, ein Mut zur ganzen Hingabe und zum Losgehen und Zupacken. Dieses
Gottvertrauen hélt sich auch in Dunkelheiten und Anfechtungen, Zweifeln und
Grenzerfahrungen durch, und offenbar ist es gerade dieses Durchstehen von Krisen,
das griindend, grundlegend wirkt und anderen einen Lebensraum erdffnet.

Nicht genannt ist bisher ein gewisses Organisationstalent. Ob dieses aber konsti-
tutiv dazugehoren mufl, mag man z. B. im Hinblick auf den heiligen Franz bezwei-
feln; Pachom und Benedikt haben es augenscheinlich in nicht geringem Maf beses-
sen.

Entscheidender ist vielleicht etwas anderes, das bisher auch noch nicht zur Spra-
che kam und angesichts der Tatsache, daf es sich bei den Berichten der evangeli-
schen Kommunititen um autobiographische Schriften handelt, wohl auch nicht zur
Sprache kommen konnte: Zu einem Griindercharisma gehort es, daB der Griinder
oder die Griinderin durch ihr Leben das Leitbild der Gemeinschaft verkorpert, daB
sie also zur lebendigen Regel werden. Das schlieit die Erarbeitung einer eigenen
Regel oder die bewuBte Orientierung an der Heiligen Schrift als Regel nicht aus. Es
148t sich aber dieser Zug bei allen Monchsvitern, die hier herangezogen wurden,
feststellen. Inwieweit das auch bei den Griindern evangelischer Kommunitiiten der
Fall ist, 18t sich heute noch kaum entscheiden. Dariiber wird einmal die Geschichte
zu befinden haben. Christoph Joest, Gnadenthal





