
Aus dem Leben der Kirche 297 

AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Gibt es ein •Gründercharisma"? 

Wie entstand und entsteht eine neue geistliche Bewegung in der Kirche? Betrachten 
wir das Mönchtum der frühen Christenheit, die Orden des Mittelalters oder die Be- 
wegungen des letzten und unseres eigenen Jahrhunderts, so läßt sich fast überall die- 
selbe Feststellung treffen: So sehr geistliche Neuaufbrüche zu bestimmten Zeiten 
•in der Luft liegen", so sehr also Entwicklungen und Bedingungen, Nöte und Män- 
gel einer gewissen gesellschaftlichen und kirchlichen Situation solche Bewegungen 
geradezu erfordern, so sehr hat es doch immer der Gründerpersonen bedurft, um die 
geistliche Antwort auf diese Situation in eine konkrete Lebensgestaltung zu über- 
führen. 

Am Anfang stehen Menschen. Meist sind es einzelne, die in ihrer jeweiligen Si- 
tuation und Umwelt unter bestimmten geschichtlichen Verhältnissen sich von Gott 
angerührt wissen und nach Wegen suchen, ihm ganz zu dienen, und die in diesem 
ihrem Suchen andere zu inspirieren vermögen. Nicht nur die geschichtliche Stunde, 
nicht nur die Gedanken und Ideen, die in einem Lebensentwurf umgesetzt werden, 
sondern vor allem der je persönliche biographische Weg der Gründer, in dem all das 
andere eingeschlossen ist, gibt jeder Gemeinschaft ein unverwechselbares Gepräge. 

Dabei entsteht die Frage, ob es trotz der so unterschiedlichen geschichtlichen Si- 
tuationen gemeinsame Züge in der Biographie solcher Gründergestalten gibt. Zuge- 
spitzt gefragt: Gibt es so etwas wie ein •Gründercharisma"? Wenn sich solche ge- 
meinsamen Grundzüge nicht nur bei Personen ein und derselben geschichtlichen 
Epoche aufzeigen lassen, sondern an der Biographie von Ordensgründern weit aus- 
einanderliegender Zeiten und Orte ablesen lassen, mag das Ergebnis vielleicht be- 
sonders aussagekräftig sein. Ich habe andernorts1 bereits die heutigen evangelischen 
Kommunitäten, also Gruppen im gegenwärtigen Protestantismus mit Zölibat und 
vita communis2, mit dem Mönchtum der alten Kirche verglichen und Verbindungs- 
linien von der monastischen Tradition der ersten sechs Jahrhunderte zur Spiritualität 
evangelischer Kommunitäten von heute gezogen. An dieser Stelle soll ein ähnlicher 
Vergleich unter der genannten Fragestellung nach dem •Gründercharisma" durch- 
geführt werden. 

1 Ch. Joest, Spiritualität evangelischer Kommunitäten. Altkirchlich-monastische Tradition in 
evangelischen Kommunitäten von heute. Göttingen 1995. 
2 S. dazu vor allem die beiden grundlegenden Arbeiten: J. Haikenhäuser, Kirche und Kom- 
munität. Geschichte und Auftrag der kommunitären Bewegung in den Kirchen der Reforma- 
tion (KKS 47). Paderborn 21985; G. Wenzelmann, Nachfolge und Gemeinschaft. Eine theo- 
logische Grundlegung des kommunitären Lebens (CThM. C 21).Stuttgart 1994. Außerdem 
die Kurzdarstellungen bei: I. Reimer, Verbindliches Leben in Bruderschaften, Kommunitäten, 
Lebensgemeinschaften. Stuttgart 21987. 



Aus dem Leben der Kirche 298 

Zeugnisse aus den evangelischen Kommunitäten 

Liest man verschiedene Selbstdarstellungen von Kommunitäten3 hintereinander, so 
fällt auf, daß die Gründer trotz unterschiedlicher •Schlüsselerlebnisse", die für das 
Werden der jeweiligen Gemeinschaft von konstitutiver Bedeutung waren, mit ver- 
gleichbaren Schwierigkeiten zu kämpfen hatten und darin ähnliche Gotteserfahrun- 
gen machten: a) Immer wieder wurden in kühnem Glauben große Bauvorhaben an- 
gepackt, obwohl die Kassen leer waren; b) immer wieder empfingen die ersten Ge- 
schwister innere Eindrücke, die sie wie ein direktes Reden Gottes in ihrem Herzen 
empfanden; c) immer wieder begegnete ihnen durch Bibelworte, die sie als ihnen 
ganz persönlich zugesprochen erfuhren, Trost, Mahnung und Ermutigung; d) und 
immer wieder erlebten sie tiefe Anfechtungen, die sie als eine Läuterung und Zurü- 
stung für ihren Auftrag verstanden. 

a) Im Glauben an Gottes Hilfe angepackte Bauvorhaben 
Als die Marienschwestern in Darmstadt-Eberstadt 1950 mit dem Bau von Anbe- 

tungskapelle und Mutterhaus begannen, betrug der Kassenstand 30 DM! •Nirgends 
stand freilich in den Statuten (der städtischen Baubehörde), daß die nachzuweisende 
Finanzierungsstelle auch der Vater im Himmel sein könne."4 Bei ihrem 25jährigen 
Jubiläum konnten sie jedoch bezeugen, •daß wir nicht einmal Schulden gemacht ha- 
ben bei diesen großen Summen, die laufend fällig waren, obwohl wir lange Zeit von 
Tag zu Tag nicht wußten, womit wir morgen zahlen sollten"5. 

Hanna Hummer berichtet vom Bau des Mutterhauses der Christusbruderschaft in 
Selbitz 1952: •Keines von uns hatte je an eine solche Möglichkeit gedacht. Wir wa- 
ren alle zutiefst erschrocken und waren von der Frage bewegt: Wie soll das zuge- 
hen...? Bis in jene Zeit hinein lebten wir fast ausschließlich von den Gaben ge- 
schwisterlich gesinnter Menschen aus unserem engsten Freundeskreis. Das Gege- 
bene reichte jeden Monat zum Nötigsten an Nahrung und Kleidung. - In meiner in- 
neren Bedrängnis bat ich Gott um drei Zeichen ...: Erstens, daß uns das Land dazu 
geschenkt werde; zweitens, daß uns ein Architekt das Haus umsonst plane; und drit- 
tens, daß wir einmal im Monat einen Überschuß von 100 DM in unserer Haushalts- 
kasse hätten."6 

Die damalige Priorin Maria Pfister erzählt von den Anfängen der Communität 
Casteller Ring, daß sie 1952/53 eine •Heimat für Flüchtlingsmädchen" schaffen 

3 Zu den Selbstdarstellungen s. die Lit. der folgenden Anmerkungen. Für die einzelnen Kom- 
munitäten verweise ich auf die tabellarischen Übersichten in: Ch. Joest, Spiritualität evange- 
lischer Kommunitäten (s. Anm. 1) 397-399 und auf die Kurzdarstellungen bei: I. Reimer, Ver- 
bindliches Leben (s. Anm. 2). 
4 M. B. Schlink, Realitäten. Gottes Wirken - heute erlebt. Darmstadt-Eberstadt. ]41989, 17 
u 26, s. dies., Wie ich Gott erlebte. Sein Weg mit mir durch sieben Jahrzehnte. Darmstadt- 
Eberstadt: 31980, 252-262. 
5 Evangelische Marienschwesternschaft auf Kanaan, So ist unser Gott. Bezeugt weil erlebt 
durch 25 Jahre. Darmstadt-Eberstadt: 1972, 68 (Hervorhebung von mir). 
6 H. Hummer. Gott ruft dem, was nicht ist, daß es sei. Ein Bericht vom Werden und Werk der 
Christusbruderschaft in Selbitz. Selbitz: o. J., 2. Aufl., 15; s. auch Christusbruderschaft (Hg.), 
Denn er hatte seinem Gott vertraut. Zum Gedenken an Walter Hummer. Selbitz: 1973, 46-52. 



Aus dem Leben der Kirche 299 

wollten: •Dazu mußten wir einen e. V. gründen und ein Haus bauen. Wir hatten kein 
Geld, aber ein großes Vertrauen zu unserem himmlischen Vater."7 

Ähnliche Erfahrungen machte die Kommunität Adelshofen: •Es war verständlich, 
daß man (im Gemeinderat) einem solchen großzügigen Vorhaben wenig Vertrauen 
entgegenbrachte. Wo sollte auch das viele Geld für das Gelände und die Bauten bei 
uns herkommen? ... Im Frühjahr 1963 taten wir dann anläßlich eines Glaubenstref- 
fens den ersten Spatenstich ... Es war für uns ein ungeheurer Schritt des Glaubens, 
mit so wenig Voraussetzungen, wenig Schülern, wenig Mitarbeitern und wenig Geld 
solch ein Unternehmen zu starten. Es konnte nur im Glauben, im Vertrauen auf den 
allmächtigen Gott... gewagt werden."8 

Günter Oertel von der Kommunität Gnadenthal erinnert sich an den 3. Oktober 
1969, als die Bruderschaft noch in Ludwigshafen ansäßig war und sich eben erst mit 
dem Gedanken trug, in Gnadenthal ein Stille-Zentrum zu errichten: •... mitten hin- 
ein in unser Fest kam ein Brief: 100,- DM von einer Frau, die selbst nicht viel hatte. 
Alleinlebend gibt sie von ihrer Armut. ,Als Angeld für das, was Ihr bauen wollt' - 
ein gutes Angeld. Später am Tag fahren wir gemeinsam in den Taunus nach Gna- 
denthal."9 

b) Die Erfahrung des unmittelbaren Redens Gottes 
Woher nahmen diese Menschen die Kühnheit, an Bauen auch nur zu denken? Mut- 
ter Basilea von den Marienschwestern: •Nie werde ich den 4. Mai 1949 vergessen! 
Ich war in meiner Kammer und betete. Plötzlich war wie durch einen Einbruch des 
Himmels in meinem Herzen die Gewißheit, daß ich unserem Herrn Jesus eine Ka- 
pelle bauen sollte, damit ihm mehr Anbetung zuteil werde."10 

Hanna Hummer aus Selbitz: •In den ersten Wochen des Jahres 1951 wurde uns 
im inneren Hören auf Gott... die erste Weisung gegeben, daß der Herr uns ein Haus 
schenken wolle ... Wir konnten das alles gar nicht recht fassen."11 

Pfarrer Dr. Otto Riecker, der Gründer der Bibelschule Adelshofen: •Am Morgen 
beim Anziehen hatte ich eine seltsame Schau: Vor meinem geistigen Auge stand der 
Bibelschulberg, damals noch unbebaut, und auf ihm zog sich eine Reihe von weißen 
Häusern hin, ähnlich wie eine Diakonissen-Anstalt. Dazu tönte es in meinen Ohren: 
,Ach, daß du könntest glauben! Du würdest Wunder sehn! Es würde dir dein Jesus 
allzeit zur Seite stehn!'12. 

Die Jesus-Bruderschaft berichtet: ,•Bauet mir das Haus, so will ICH das eure 
bauen' - 1958 als Weisung erhalten und so verstanden: Sammlung junger Christen 
zum gemeinsamen Leben, zum Bau des geistlichen Hauses. ... 1968 erneute Wei- 

7 In: J. Haikenhäuser, Kirche und Kommunität (s. Anm. 2) 232. 
8 Lebenszentrum Adelshofen, Geschaffen aus dem Nichts. Berichte und Erfahrungen aus 
dem Lebenszentrum Adelshofen. Eppingen: 41981, 27f; s. auch die Autobiographie des Grün- 
ders der Kommunität Adelshofen, O. Riecker, Mit 60 fing mein Leben an. Neuhausen - Stutt- 
gart 1977, 190-197. 
9 Freundesbrief aus Gnadenthal. September 1989, 4. 
10 M. B. Schlink, Wie ich Gott erlebte (s. Anm. 4) 252. 
11 H. Hummer, Gott ruft dem, was nicht ist (s. Anm. 6) 15. 
12 O. Riecker, Mit 60 fing mein Leben an (s. Anm. 8) 163f. 



Aus dem Leben der Kirche 300 

sung, IHM das Haus zu bauen. Die Dringlichkeit fehlt diesmal nicht. Der Bau-Auf- 
trag wird angepackt; nun in Bußgesinnung ... wegen der verlorenen zehn Jahre."1-1 

c) Unmittelbar ansprechende Worte der Heiligen Schrift 
Neben solchen inneren Erfahrungen des Redens Gottes beim Gebet waren es im- 

mer wieder Worte der Heiligen Schrift, die als jetzt von Gott gesprochen ins Herz fuh- 
ren und so auch gehört und aufgenommen wurden. •Zweimal bekamen unsere Grün- 
der, Vater Riedinger, Mutter Basilea und Mutter Martyria, in dieser Stunde ihres Ge- 
betsringens dasselbe Wort aus der Heiligen Schrift: Wer sein Leben verliert um mei- 
netwillen, der wird es finden. Matth. 10,39", berichten die Marienschwestern14. 

,•Es soll nicht durch Heer oder Kraft, sondern durch meinen Geist geschehen, 
spricht der Herr' (Sach. 4,6) ... Das obenstehende Wort wurde uns als Leitwort und 
Verheißung dazu gegeben", schreibt Hanna Hummer15. 

,•Ich will in dir übrig lassen ein armes und geringes Volk; die werden auf des 
Herrn Namen trauen.' Dieses Wort aus Zeph. 3,12 stand von Anfang an als eine 
Realität über unserem Werk", so bekennen die Geschwister aus Adelshofen^. 

•In dieser Zeit wurden uns zwei Dinge gezeigt. Das erste war die Losung: ,Alles, 
was ihr tut, das tut von Herzen als dem Herrn und nicht den Menschen, denn ihr wis- 
set, daß ihr vom Herrn zum Lohn das Erbe empfangen werdet. Ihr dienet dem Herrn: 
Christus!' (Kol. 2,23 u. 24) ...", steht in einem Bericht der Jesus-Bruderschaft11'. 

d) Die Erfahrung von Nacht und Anfechtung 

Ein letztes Charakteristikum, über das die betroffenen Personen begreiflicher- 
weise nur Weniges andeuten, muß noch genannt werden: die Erfahrung von tiefer 
Anfechtung, von innerer Dunkelheit und von Zerbruch. Meist erlebten die Gründer 
solche Phasen innerer Not und Krise als Läuterung und Durchbruch zu einem tiefe- 
ren Glauben, ja als Gründung des entstehenden Werkes durch Gott selbst auf dem 
Fundament der Tränen und der Preisgabe eigenen Könnens. 

So erfuhr es Mutter Basilea Schlink von der Evangelischen Marienschwestern- 
schaft, als sie in große Geldnot kam und der so freudig bezeugte Glaubensmut ins 
Leere stieß, weil die Gebete zu Gott ungehört zu verhallen schienen. Als Ursache 
dafür erkannte Mutter Basilea eigene Sünde und Lieblosigkeit. Sie schreibt: •Gottes 
Geist stellte dabei Sünden ins Licht vor Sein Angesicht, über die ich bisher noch 
nicht entsprechend Schmerz getragen hatte. Wie ein Film lief mein Leben, Reden 

13 Präsenz. Brief an die Freunde der Jesus-Bruderschaft. September '70, 8. 
14 Evangelische Marienschwesternschaft. So ist unser Gott (s. Anm. 5) 57; s. auch a a O 12 
56, 64, 68, 72f, 129. 
15 H. Hummer, Gott ruft dem, was nicht ist (s. Anm. 6) 15; s. auch a.a.O. 18, 19, 22, 24; dies., 
Auf Dein Wort. Auszüge aus Briefen und Rundbriefen der Christusbruderschaft. Selbitz: 
1974, Eintrag zu Dezember 1954 u. November 1970 (das Heft hat keine Seitenzahlen). 
16 Lebenszentrum Adelshofen. Geschaffen aus dem Nichts (s. Anm. 8) 26; s. auch a a O 5-12 
23, 24, 35, 38f, 42, 44, 48, 54f, 60. 
17 Die Jesusbruderschaft, in: L. Präger (Hg.), Frei für Gott und die Menschen. Evangelische 
Bruder- und Schwesternschaften in Selbstdarstellungen. Stuttgart, 224 (nur in der zweiten 
Auflage von 1965! Die erste war 1959 erschienen). 



Aus dem Leben der Kirche 301 

und Tun der vier Jahre in der Marienschwesternschaft vor meinem Auge ab. Vor mir 
stand diese oder jene Schwester, der ich lieblos begegnet war ... Der Herr führte da- 
bei immer tiefer hinab in die Dunkelheit der Anfechtung.... Durch meine Krankheit 
bedingt, war ich abgeschlossen von Menschen und mußte ohne Ablenkung das 
Furchtbare unserer Lage, das Nein Gottes zu mir und uns, bis zum Letzten auslei- 
den. In der Stille sollte ich mich ganz dem Gericht des Herrn stellen, der mich bis 
auf den Grund meiner Seele treffen wollte, bis ich zerbrochenen Herzens vor ihm 
lag Ich wußte: Wenn Gott unsere Marienschwesternschaft so richtete, daß er 
unser Gebet nicht mehr erhören konnte, dann traf das Gericht vor allem mich als den 
Hirten, den Gott verantwortlich macht für seine Herde. Es war mir ein unendlicher 
Schmerz ... Die Heiligkeit Gottes war in mein Leben getreten wie selten vorher."18 

Mehr andeutend als erklärend bezeugte Kirchenrat Walter Hummer von der Chri- 
stusbruderschaft Selbitz: •Ich bin oft sehr angefochten und komme mir vor wie An- 
tonius in der Wüste. Aber ich habe gelernt, über meinen Anfechtungen und 
Schwachheiten die Barmherzigkeit des Herrn zu preisen, der sich gerade in unserer 
Schwachheit herrlich erweisen und uns in Anfechtung ganz zunichte machen will, 
auf daß er werde ,alles in allem'."19 Wenn man bedenkt, welche massiven Anfech- 
tungen und dämonischen Angriffe die Überlieferung Antonios dem Großen zu- 
schreibt, dann dürften sich hinter diesen zurückhaltenden Andeutungen wohl auch 
manche Abgründe der inneren Dunkelheit verbergen. Diese Feststellung gilt unab- 
hängig von der Frage, wie man aus heutiger Sicht die Berichte der Vita Antonii wer- 
ten will (s. u. S. 305 f), da sich Walter Hummer ganz offensichtlich auf die geläu- 
fige Überlieferung bezieht, wie sie z. B. auch in den Darstellungen des Isenheimer 
Altares bildhaften Ausdruck gewonnen hat. 

Pfarrer Dr. Otto Riecker bezeugt von den Anfangszeiten der Bibelschule Adels- 
hofen, noch bevor es zur Gründung der Kommunität gekommen war: •In jener Zeit 
führte mich Gott durch eine äußerste Tiefe. Ich saß in der Kirche, die Mütze auf, 
den Kopf an eine Säule gelehnt, in Decken gehüllt, mit vielfacher Unterwäsche, die 
Füße auf einer Wärmeplatte: Ich fror. Der Darm gab kein Blut und kein Leben mehr 
her, arbeitete immer weniger, und je mehr ich aß, desto hungriger wurde ich. ... Zu- 
gleich waren in der Schule Schwierigkeiten aufgetaucht. Wir waren uns über den 
Kurs nicht einig. ... Durch das Buch von Lydia Präger ,Frei für Gott und die Men- 
schen'20 ... wurde auch der Gedanke einer Bruderschaft wach, einer Kommunität, 
die ihr Leben ganz Gott hingab. Er stieß auf heftigen Widerspruch. Es war, wie 
wenn Wasser und Feuer sich trafen ... Ich war reizbar und ertrug nichts. ... Es war 
wie eine Hölle. So tief führt Gott seine Kinder. Zerbrach, nicht sanfter Trost  
Zu Zeiten waren wir nur vier Schüler, der leitende Mann war ja auch krank. Etwas 
Weittragendes hatte sich abgespielt. Man suchte nach einem Nachfolger. Dieser und 
jener sagte ab. In Selbitz stellte es der Hausvater (das heißt wohl: Walter Hummer, 
Anm. von mir) vor unsere Mitarbeiter hin, sie sollten noch ein halbes Jahr dablei- 
ben; wenn sich bis dahin keine Lösung fände, sollten sie frei sein. Sie hatten auch 

'8 M. B. Schlink, Wie ich Gott erlebte (s. Anm. 4) 256-259. 
19 Christusbruderschaft, Denn er hatte seinem Gott vertraut (s. Anm. 6) 41. 
20 Siehe hier oben Anm. 17. 



Aus dem Leben der Kirche 302 

Gedanken, auseinanderzugehen. In jener Nacht saß ich aufrecht im Bett und weinte. 
Sollte alles aufhören? Sollte alles davonlaufen? ,Herr, ich gehöre dir! Und wenn sie 
alle weggehen, so bleibe ich doch da!' Das halbe Jahr hatte man mir offenbar als 
Frist gegeben, ich merkte es nachher."21 

Pastor Dr. Olav Haussen berichtet von seinem Erleben, in dem Gestalt und Le- 
bensform der späteren Gethsemanebruderschaft grundgelegt wurde: •Ich ... habe 
meinen Beruf und meine Ehe begonnen, ohne zu wissen, in welche Krise ich da ei- 
gentlich hineingerate. Das war natürlich unbewußt. Ich habe mich bloß gewundert, 
wie ganz anders der Frieden wurde als der Krieg ... Als ich mein erstes Jahr in Her- 
mannsburg herum hatte, habe ich gesagt: So viel Kummer habe ich im Krieg nie er- 
lebt wie da. Das führte zu einer Krise, zu einer Krankheit. Während dieser Krank- 
heit habe ich das Matthäusevangelium gelesen, und weil es gerade Passionszeit war, 
habe ich besonders die Gethsemanegeschichte betrachtet und habe dann überlegt: 
Das war es nun!? ... Auf diesem Krankenlager habe ich plötzlich verstanden, daß 
dieses ,Nicht wie ich will, sondern wie du willst' eigentlich mein Evangelium ist. 
Ich habe mich hier zutiefst verstanden gefühlt, und in dem Augenblick, wo ich das 
verstanden hatte, wurde mir auch die Zukunft deutlich. Bis dahin war ich hineinge- 
schlittert. Von da ab war dieses Wort mein ganz bewußtes Ziel, eine Lebensvision. 
... Das, was bis dahin unbewußt gelebt und getan war, wurde in dieser stillen Be- 
gegnung mit der Gethsemanegeschichte auf dem Krankenlager nicht zu etwas 
Schrecklichem, sondern zu einer Lebensvision, zu einer Selbstfindung. An dieser 
Stelle ist die Bruderschaft sozusagen geboren worden."22 

Zeugnisse aus dem Leben der Mönchsväter 

Betrachten wir nun das Leben einiger Gründergestalten des alten Mönchtums! Da- 
bei muß uns angesichts der Frage nach möglichen Parallelen und Verbindungslinien 
natürlich der große zeitliche und kulturelle Abstand bewußt bleiben, der heutige 
evangelische Kommunitäten von ihnen trennt. Gerade beim ersten und beim vierten 
Punkt wird sich das besonders deutlich zeigen. 

a) Bautätigkeit in Armut 
Zum Stichwort •Bauen ohne Geld" lassen sich im alten Mönchtum kaum schla- 

gende Parallelen mit der Bedeutung finden, die solch ein Vorgang für uns heute hat, 
weil die damalige Zeit eine völlig andere Wirtschaftsordnung kannte und die Mön- 
che, soweit sie dem Anachoretentum zuzählten, an großen Bauten nicht interessiert 
waren. 

Pachom freilich, der •Vater der Koinobiten", errichtete ein Kloster, da er die Ver- 
heißung empfangen hatte, daß viele zu ihm kommen würden, und allein schon darin 
zeigt sich sein paradigmatischer Charakter für alle späteren ordensähnlichen Grup- 

21 O. Riecker Mit sechzig fing mein Leben an (s. Anm. 8) 187 f. 
22 O. Hanssen während der Oster-Einkehrzeit 1988, fotokopierte Mitschrift von S. Schubert 
22f. 



Aus dem Leben der Kirche 303 

pen mit vita communis: eine Lebensgemeinschaft bedarf nun einmal des Lebens- 
raumes und einer Stätte gemeinsamen Gebets23. Diesen Raum schuf Pachom da- 
durch, daß er zusammen mit seinem Bruder Johannes eigenhändig die Mauern auf- 

führte^. 
Sicherlich hatten nur sehr reiche Menschen damals die Möglichkeit, andere für 

sich bauen zu lassen - für Pachom lag das jedenfalls schon wegen seiner einfachen 
Lebensweise völlig außer Reichweite, und hier liegt doch auch ein Vergleichspunkt 
zu den heutigen Kommunitäten. Das eigenhändige Bauen blieb auch weiterhin für 
die Pachomianer bezeichnend; so errichteten sie mit eigenen Kräften eine Kirche in 
dem Dorf Tabennese, danach eine für sich selbst, ferner ein Kloster für Pachoms 
Schwester und später weitere Klöster für Brüder in Pbau, Tse und Smin, wobei sich 
Pachom persönlich an den Bauarbeiten beteiligte25. 

Gerade hierin taten es ihm aber die Brüder und Schwestern der oben genannten 
Gemeinschaften gleich: die Marienschwestern, deren keine etwas vom Bauen ver- 
stand, errichteten •mit eigener Hand Mutterhaus und Kapelle"26; in Gnadenthal hieß 
es •Nägel klopfen, Holz sägen, Heizungsrohre streichen. Das war für manche Brü- 
der hart"27; die Adelshofener berichten: •Wir waren unsere eigene Baufirma", und 
verschweigen dabei nicht, daß wegen der ungeübten Kräfte auch eine •krumme 
Wand" entstand28. Das Letztere erinnert an die Kirche mit den krummen Pfeilern, 
die Pachom gebaut haben soll29. Die Quellen sagen zwar, er habe absichtlich die ur- 
sprünglich geraden Pfeiler auseinander gezogen, so daß sie krumm wurden, um sei- 
nen Sinn für Ästhetik abzutöten. J. Chitty sieht darin jedoch eine nachträgliche Be- 
schönigung der Tatsache, daß die Kirche mit schlechtem Material und von unerfah- 
renen Handwerkern gebaut wurde30. Man darf hier wohl auch an Franz v. Assisi er- 
innern, der sich das Baumaterial für die Ausbesserung des Kirchleins von S. Dami- 
ano zusammenbetteln mußte31. 

23 In meiner oben Anm. 1 genannten Arbeit stelle ich das Paradigmatische von Pachoms Le- 
benswerk gerade für evangelische Kommunitäten ausführlich dar, s. a.a.O. 97-124 et passim. 
24 Gl 15, in: F. Halkin, Sancti Pachomii vitae graecae (SH 19). Brüssel 1932, 10,1-23. 
25 Bo 25, 27 u. 49, in: L. Th. Lefort. S. Pachomii vita bohairice scripta (CSCO 107) 16,20f 
u. 27f; 18,25-29 u. 35,1-13 = ders., Vies copies de Saint Pachöme et de ses premiers suc- 
cesseurs (Bibliotheque de Museon 16). Löwen 1943, 95,24f u. 96,5f; 98,3-7 u. 115, 
24-116,6; S5 52-54: ders.. Vies copies 247,5-248. 
26 Evangelische Marienschwesternschaft, So ist unser Gott (s. Anm. 5) 26; vgl. auch M. B. 
Schlink, Realitäten (s. Anm. 4) 27-30. 
27 Präsenz (s. Anm. 13) 5. 
28 Lebenszentrum Adelshofen, Geschaffen aus dem Nichts (s. Anm. 8) 28-30. 
29Paral 13,32: Halkin (s. Anm. 24) 157,29-158,5. 
30 D. J. Chitty, The Desert a City. An Introduction to the Study of Egyptian and Palestinian 
Monasticism under the Christian Empire. Oxford 1966, 22. 
31 Dreigefährtenlegende Nr. 21-24: Franziskan. Quellenschriften 8. Hg. v. E. Grau. Werl 
1993, 106-110. Es kann nicht übersehen werden, daß die Bautätigkeit bei Franziskus in ei- 
nem ganz anderen Kontext steht als die der Kommunitäten, da er feste Bauten für sich und 
seine Brüder rigoros ablehnte. 



Aus dem Leben der Kirche 304 

b) Unmittelbare göttliche Inspiration 

Für sein kühnes Werk, das Mönchtum in die neue Form der Koinonia zu über- 
führen32, bedurfte Pachom der göttlichen Inspiration. Mehrfach erzählen die Quel- 
len von Träumen, Visionen und Auditionen, durch die er den Weg gewiesen bekam 
und den Auftrag erhielt, Menschen in einem Koinobion zu sammeln. Zum Beispiel 
träumte er in der Nacht nach seiner Taufe, daß Tau vom Himmel auf sein Haupt her- 
abkam, von dort in seine rechte Hand floß und sich da zu Honig verdichtete, wel- 
cher auf den Boden tropfte und sich über die ganze Erde verbreitete. Dazu hörte er 
eine Stimme sagen: •Verstehe dies, Pachom, denn das wird dir in kurzer Zeit ge- 
schehen."33 

Es liegt gewiß wiederum in der ganz anderen Zeit begründet, in der wir heute le- 
ben, daß Berichte von Berufungserfahrungen in unseren Tagen nicht so häufig von 
Engelvisionen erzählen, wie es die alten Quellen tun. Aber es mag doch ein in etwa 
vergleichbares Widerfahrnis sein, wenn M. Basilea •wie durch einen Einbruch des 
Himmels" in ihrem Herzen eine Gewißheit über das empfing, was sie tun sollte, oder 
wenn Mutter Hummer •im inneren Hören auf Gott" eine Weisung erhielt, die sie 
zunächst erschreckte (s. oben). Vergleichbares ließe sich unschwer auch für Franz 
v. Assisi oder Ignatius von Loyola nachweisen34. 

c) Inspirierende Worte der Schrift 
Daß bei solchen Grunderfahrungen mit Gott häufig auch Bibelworte eine Rolle 
spielten, die den Gründern evangelischer Kommunitäten ins Herz fuhren, mag wohl 
auch in ihrer protestantischen Bibelfrömmigkeit begründet liegen. Aber dasselbe 
läßt sich für alle Zeiten immer wieder nachweisen. 

32 Was daran neu ist angesichts der Tatsache, daß es schon vor Pachom gemeinsam lebende 
Mönche gab, erörtere ich in: Ch. Joest. •... alle Tage den Menschen dienen". Pachom und 
seine ursprüngliche Inspiration zum koinobitischen Leben, in: EuA 67 (1991), 35-50, hier: 
40^13; s. auch ders.. Benedikt von Nursia und der Stellenwert gegenseitiger brüderlicher 
Liebe bei Pachom, Horsiesi und Basileios d. Großen, in: EuA 68 (1992) 312-326, hier: 
315-321; ders., Pachom und Theodoros. Konflikte im Autoritätsverständnis bei den Pacho- 
mianern, in: ThPh 68 (1993) 517-530; ders., Proverbia 6,3 und die Bruderliebe bei den Pa- 
chomianern, in: VigChr 47 (1993) 119-130; ders., Vom Sinn der Armut bei den Mönchsvä- 
tern Ägyptens. Über den Einfluß des kulturellen Hintergrunds auf das Konzept der Askese, in: 
GuL 66 (1993) 249-271, hier: 260-271; ders., Apa Pachom - Mönchsvater und Diener aller. 
Die Doppelberufung Pachoms und sein Konflikt mit Theodoros, StMon 36 (1994) 165-181. 
33 Bo 8: Lefort (CSCO 107; s. Anm. 25) 5,2-10; ähnlich später während seiner Lehrzeit un- 
ter Palamon, Bo 12 u. 17: a.a.O. 8,23-29; 12,17-28; und schließlich nach der Zeit, die Pa- 
chom mit seinem Bruder Johannes zusammen gelebt hatte, Bo 20: a.a.O. 14,33-15,8 = Lefort 
Vies copies (s. Anm. 25) 83, 2231; 87,14-26; 91,15-27; 94,4-11. Die letzte Vision berichtet 
detaillierter S3 107: Lefort, Vies copies 60,25-61,15; hierzu s. Ch. Joest. •... alle Tage den 
Menschen dienen " (s. Anm. 32) 43-46. 
34 Für Franziskus denke man etwa an die Träume und Auditionen in Spoleto oder das spre- 
chende Kreuz in S. Damiano, s. Dreigefährtenlegende Nr. 5-6 u. 13, Anonymus Perusinus 
Nr. 5-6: Franziskan. Quellenschriften 8 (s. Anm. 31) 86-88, 96f u. 224f. Bei Ignatius sei an 
das Erleben oberhalb des Cardoner oder die Vision in La Storta erinnert, s. Bericht des Pil- 
gers Nr. 30 u. 96 (Hg. v. B. Schneider, Freiburg, Basel, Wien 71991, s. dort S. 184f die Anm 
zu Nr. 96!). 



Aus dem Leben der Kirche 305 

Bei Pachom dürften die Berichte der Apostelgeschichte über die Urgemeinde in 
Jerusalem (Apg 2,42^7; 4,32-37) solch eine Rolle gespielt haben. Darauf weist 
eine nur in der sahidischen Überlieferung erzählte Begebenheit hin, wonach Pachom 
über seine ersten Mitbrüder feststellen mußte, •daß sie noch nicht geneigt waren, 
sich miteinander zu der vollkommenen Gemeinschaft zu verbinden, zu der Art, wie 
in der Apostelgeschichte über die Glaubenden geschrieben ist: ,Sie waren ein Herz 
und eine Seele, und alle Güter gehörten ihnen gemeinsam; es gab keinen, der von 
dem, was ihm gehörte, gesagt hätte: das ist mein'. ..."35 Darüber hinaus spricht 
schon allein die Wahl des Wortes Koinonia als Benennung des pachomianischen 
Klosterverbandes für diese Annahme. 

Von Antonios d. Gr. wird es uns unmißverständlich bezeugt: Er hatte im Alter von 
etwa 18 Jahren seine Eltern verloren und erbte von ihnen einen beträchtlichen Land- 
besitz, der ihm ein reiches Einkommen bescherte. Er machte sich aber Gedanken 
darüber, wie er als Christ mit solch einem Reichtum umgehen könnte. •In diesen 
Gedanken betrat er das Gotteshaus, und da geschah es, daß gerade das Evangelium 
verlesen wurde. Er hörte, wie der Herr zu dem Reichen sagte: .Willst du vollkom- 
men sein, nun, dann verkaufe all deinen Besitz, gib den Erlös den Armen, komm 
und folge mir nach, und du wirst einen Schatz im Himmel haben.' Antonios aber 
war es, als ob ihm von Gott selbst die Erinnerung an diese Heiligen gegeben wor- 
den sei und als ob (nur) seinetwegen diese Schriftstelle gelesen worden war. Sofort 
ging er aus der Kirche und schenkte seinen Besitz ... den Bewohnern seines Hei- 
matortes ..."36 In demselben Schriftwort hat bekanntlich auch der hl. Franziskus 
seine Berufung ausgedrückt gefunden37. 

d) Nacht-Erfahrungen bei den Mönchsvätern 
Auch die Anfechtungen fehlen nicht im Leben der Mönchsväter. Für uns nicht 

leicht zu verstehen, werden sie uns in der Gestalt von dämonischen Angriffen be- 
schrieben38. In unserem Zusammenhang ist die Tatsache bezeichnend, daß solche 
Anfechtungen vor allem am Beginn des jeweiligen geistlichen Weges standen und 
von den Biographen als Vorbereitung für den göttlichen Auftrag angesehen wurden. 

Von Antonios ist uns das am geläufigsten, weil seine Lebensbeschreibung aus der 
Feder des Erzbischofs Athanasios von Alexandrien rasche und weite Verbreitung 
fand und die Berichte über dämonische Angriffe auf Antonios häufig sehr phanta- 
sievoll bildhaft gestaltet wurden. In der Vita heißt es: •Dann ging er in eines der 
Gräber hinein und blieb ... allein darin. Da hielt es der böse Feind nicht aus, weil er 
fürchtete, Antonios könnte bald auch die Wüste mit seiner Askese erfüllen; und so 
ging er in der Nacht mit einer Anzahl Dämonen her und schlug ihn so heftig, daß er 

" 5'; Lefort, Vies Copies (s. Anm. 25) 65,26-33. 
36 Athanasios, Vit Ant 2: PC 26, 841 C. 
37 Dreigefährtenlegende Nr. 28-29; Anonymus Perusinus Nr. 10-11: Franziskas Quellen- 
schriften 8 (s. Anm. 31) 114f u. 228f. 
38 Vgl. dazu etwa U. Ranke-Heinemann, Das frühe Mönchtum. Seine Motive nach Selbst- 
zeugnissen. Essen 1964, 50-64; dies., Die ersten Mönche und die Dämonen, in: GuL 29 
(1956) 165-170; G. Switek, Wüstenväter und Dämonen. Ein Beitrag zur Geschichte des 
•Geistlichen Kampfes", in: GuL 37 (1964) 340-358. 



Aus dem Leben der Kirche 306 

stumm vor Qualen am Boden lag Dazu verwandelten sie sich in die Gestalt 
von wilden Tieren und Schlangen, und bald füllte sich der Ort mit den Erscheinun- 
gen von Löwen, Bären, Leoparden, Stieren und Nattern, Ottern, Skorpionen und 
Wölfen ,.."39 Ähnliches erlebte er später, als er sich in ein verlassenes Kastell 
einschließen ließ: Seine Freunde •hörten, wie im Innern ganze Heerscharen lärmten 
und tobten, heulten und schrien: ,Verschwinde aus unserem Reich! Was hast du in 
der Wüste zu suchen? Du wirst unsere Angriffe nicht aushalten!'"40 

Bezeichnend ist nun die Tatsache, daß nach Auffassung des Biographen diese An- 
fechtungen des Antonios der Vorbereitung auf seine spätere Aufgabe dienten. Im 
Anschluß an die zuerst beschriebenen Erscheinungen nämlich heißt es, daß ihm 
Christus zu Hilfe kam und ihm sagte: •.Antonios, ich war hier, aber ich wartete, um 
deine Kämpfe zu sehen. Weil du den Streit bestanden hast, ohne zu unterliegen, 
werde ich dir immer helfen und dich überall berühmt machen.' Als er dies hörte, 
stand er auf und betete. Er gewann soviel Kraft, daß er merkte, wie er mehr Stärke 
besaß als zuvor."41 Später, nachdem Antonios fast zwanzig Jahre als Rekluse in dem 
verlassenen Kastell gelebt hatte, •wünschten sich viele sehr, seine Askese nachzu- 
ahmen; einige seiner Bekannten kamen und brachen gewaltsam die Türe auf. Da trat 
Antonios heraus wie aus einem Heiligtum, eingeweiht in tiefe Geheimnisse und voll 
Gottes. ... Viele der Anwesenden, die ein physisches Leiden hatten, heilte der Herr 
durch ihn; andere befreite er von Dämonen. Er schenkte unserem Antonios auch die 
Gütigkeit der Rede; und er tröstete viele Trauernden, andere, die miteinander zer- 
stritten waren, versöhnte er, so daß sie Freunde wurden. Allen aber sagte er, sie soll- 
ten nichts Irdisches der Liebe zu Christus vorziehen."42 

Ähnliches wird auch von Pachom berichtet: •Pachom ertrug sehr viele Versu- 
chungen von Seiten der Dämonen, unter Gottes Zulassung und sowohl als Schulung 
für ihn selbst wie zum Nutzen anderer. Sie begannen, ihn offen anzugreifen. Manch- 
mal, wenn er sich zum Gebet hinknien wollte, machten sie scheinbar eine Art Grube 
vor ihm, um ihm Angst einzujagen Oder sie ließen seine Zelle erzittern, damit 
er fürchten solle, sie werde über ihm zusammenstürzen. ... Eines Tages, als er sich 
zur Arbeit niederließ, nahm der Dämon die Gestalt eines Hahnes an und krähte ihm 

39 VitAnt 8-9: PG 26, 853 C - 857 C. 
w VitAnt. 13: a.a.O. 861 C. 
4' VitAnt 10: a.a.O. 860 A-B. 
42 Vit Ant 14: a.a.O. 864 B - 865 B. Der letzte Satz zeigt, wieviel die Regula Benedicti der 
Vita Antonii verdankt, vgl. RB 4,21; 72,11. - Zum Idealbild des Antonios als •Gottesmann" 
s. B. Steidle, •Homo dei Antonius". Zum Bild des •Mannes Gottes" im alten Mönchtum, in: 
ders. (Hg.), Antonius magnus eremita 356-1956 (StAns 38). Rom 1956, 148-200. - Zum Ver- 
hältnis des Antoniosbildes der Vita zum •wirklichen" Antonios, wie ihn etwa die Apoph- 
thegmen schildern, s. H. Dörries, Die Vita Antonii als Geschichtsquelle, in: ders., Wort und 
Stunde I. Gesammelte Studien zur Kirchengeschichte des vierten Jahrhunderts. Göttingen 
1966, 145-224. Es ist zwar unbestreitbar, daß Athanasios in der Schilderung des Antonios 
seine eigenen Akzente setzt, doch erscheinen mir die Gegensätze zwischen Idealbild und 
Wirklichkeit nicht so stark, wie Dörries sie beschreibt. Eine gewisse Brücke zwischen beiden 
stellen die sieben weithin als echt anerkannten Antoniosbriefe dar, vgl. bes. D. J. Chitty, The 
Letters of Saint Antony the Great. Fairacres, Oxford 81995 (auf der arabischen Version 
fußende engl. Übers, m. Einl.); G. Garitte, Lettres de S. Antoine (CSCO 148/149). Löwen 
1955 (auf der georgischen Version fußende lat. Übers.); lat. Text in: PG 40, 977-1000. 



Aus dem Leben der Kirche 307 

ins Gesicht. ... Wieder ein andermal, als er sich setzte, um sein Brot zu essen, ka- 
men sie zu ihm in Gestalt nackter Frauen und setzten sich, um mit ihm zu essen. Der 
Mann Gottes schloß die Augen und sein Herz, bis sie verschwanden und sich in Luft 
auflösten."43 

Auch über Benedikt v. Nursia hören wir, daß er Anfechtungen zu erdulden hatte, 
bevor er zum Mönchsvater wurde. Die Szene spielt in der Höhle von Subiaco, in die 
sich Benedikt zurückgezogen hatte. •Eines Tages, als er allein war, nahte ihm der 
Versucher. Ein kleiner schwarzer Vogel nämlich, eine Amsel, flatterte ihm dauernd 
ums Gesicht, so lästig nahe, daß der heilige Mann sie mit der Hand hätte fangen kön- 
nen. Er aber schlug das Kreuzzeichen, und der Vogel verschwand. Kaum war der 
Vogel weg, überfiel ihn eine so heftige sexuelle Versuchung, wie sie der heilige 
Mann noch nie erfahren hatte. Irgendwann hatte er mal irgendeine Frau gesehen: die 
führte ihm nun der böse Geist innerlich vor Augen, und ließ durch ihre Schönheit 
ein solches Feuer in ihm entbrennen, daß die Glut begehrender Liebe ihm die Brust 
schier sprengte und er, von sexueller Begierde überwältigt, drauf und dran war, die 
Einsamkeit zu verlassen. Da plötzlich trifft ihn ein Strahl himmlischer Gnade und 
läßt ihn zu sich kommen. Nackt wirft er sich in Nesseln und Dornen und wälzt sich 
so lange darin, bis sein Körper eine einzige Wunde ist, und er durch die Wunden der 
Haut hindurch die Wunden der Seele aus seinem Leib herausziehen kann. Er ver- 
wandelte die Begierde in körperliche Qual und löschte durch den brennenden äuße- 
ren Schmerz den Brand der Lust im Innern. So besiegte er die Sünde, indem er das 
eine Feuer gegen ein anderes austauschte."44 

Auch hier wieder ist der Hinweis von Interesse, daß gerade durch solche An- 
fechtungen der Heilige für seine spätere Aufgabe zubereitet wird: •Danach began- 
nen viele, die Welt zu verlassen, begierig, sich seiner Führung zu unterstellen. Frei 
vom Übel der Versuchungen wurde er mit Recht zu einem Lehrmeister der Tugen- 
den. ... Nachdem der Versucher gewichen war, brachte der Mann Gottes wie ein von 
Dorngestrüpp gerodetes Land um so reichere Früchte der Tugend hervor. Man pries 
sein beispielhaftes Leben und sein Name wurde berühmt."45 

Wie immer wir zu den mit antiker Phantasie ausgemalten Dämonenerscheinun- 
gen stehen mögen, es kann kein Zweifel sein, daß im Kern dieser Berichte echte 
Versuchungen, Anfechtungen und Nöte bezeugt werden, durch die der Betroffene 
für seine Berufung und Aufgabe bereitet wurde. Wollte man diese Berichte - bei al- 
ler gebotenen Zurückhaltung - einer psychologischen Betrachtung unterwerfen, 
könnte man in den Dämonenkämpfen die Objektivationen der eigenen inneren Ab- 
gründe und Versuchlichkeiten erkennen, wie vor allem die Passagen über Pachom 
und Benedikt nahezulegen scheinen. Insofern mögen die zum Vergleich herangezo- 

« Bo 21: Lefort (CSCO 107; s. Anm. 25) 13,27-14,32 = ders., Vies coptes (s. Anm. 25) 92,28 
- 94,3; vgl. dazu auch F. Ruppert, Das pachomianische Mönchtum und die Anfänge klöster- 
lichen Gehorsams (MüSt 20). Münsterschwarzach 1971, 44f. 
44 Gregor d. Gr, Dialoge II, 2,1-2; zitiert nach: G. u. Th. Sartory, Benedikt von Nursia - Weis- 
heit des Maßes (Herderbücherei 884). Freiburg, Basel, Wien 1981, 61f; vgl. dazu auch A. 
Grün, Benedikt von Nursia. Seine Botschaft heute (MKS 7). Münsterschwarzach 1979, 8f; 
ders., Einswerden. Der Weg des hl. Benedikt (MKS 36). Münsterschwarzach 1986, 16-19. 
45 Dial. II, 2,3 u. 3,1; zitiert nach: Sartory (s. Anm. 44) 63 u. 64. 



Aus dem Leben der Kirche 308 

genen Abschnitte den oben angeführten Berichten aus heutiger Zeit vom Gehalt her 
doch nicht so ferne stehen, wie es zunächst den Anschein hat. 

Gibt es ein Gründercharisma ? 

Da Berichte der Art, wie sie hier zusammengetragen wurden, bei unterschiedlichen 
Menschen zu verschiedenen Zeiten und in verschiedenen Zusammenhängen auftau- 
chen, bin ich geneigt, darin Kennzeichen eines Gründercharismas zu sehen. 

In zweierlei Hinsicht könnte man dieses Ergebnis kritisch hinterfragen. Erstens: 
Kann man hier von Charisma sprechen? Entsteht die Notwendigkeit z. B. des Bau- 
ens nicht ganz von alleine, wenn eine geistliche Gemeinschaft da ist, die zudem 
noch zahlenmäßig wächst? Ist es nicht ganz normal, daß solch ein Schritt, vor allem 
wenn die Gemeinschaft noch klein ist, als große Herausforderung empfunden wird, 
als Glaubenswagnis, ja als Anfechtung? Ist es nicht natürlich, daß man in dieser Si- 
tuation besonders offen ist für Zeichen der Bestätigung, seien es Worte der Heiligen 
Schrift, seien es Eingebungen anderer Art? Kann man es nicht nur allzu gut verste- 
hen, daß solche Glaubenswagnisse auch in Erfahrungen der Dunkelheit führen, der 
Anfechtung, des Angegriffen-Werdens? 

Das alles ist richtig. Und doch ist zu sagen, daß sich nicht jeder Mensch solch ei- 
ner Herausforderung stellen würde. Es ist eben doch eine Gabe, über die nicht jeder 
verfügt, wenn jemand in dieser Situation vorwärts geht, den Glauben nicht nur für 
sich selbst aufbringt, sondern auch andere zum Wagnis inspiriert und ihnen damit 
tiefe Glaubenserfahrungen zu vermitteln vermag. Inwieweit an dieser Stelle natür- 
liche Gabe und übernatürliches Charisma zusammenspielen und ineinander gehen, 
das braucht hier nicht entschieden zu werden - kann es wahrscheinlich auch gar 
nicht. Auf jeden Fall ist deutlich, daß Menschen mit dieser Gabe eine Gemeinschaft 
zu gründen vermögen, im zweifachen Sinn, den dieser Ausdruck hat: nämlich die 
Gemeinschaft zu beginnen (so das landläufige Verständnis von •Gründung"), aber 
auch, sie auf einen tiefen und tragfähigen Grund zu stellen. Es ist das Letztere, das 
eine Inspiration weitergibt und die Spiritualität einer Gruppe von Menschen prägt, 
und zwar stets durch die Person von Gründergestalten hindurch. 

Die zweite Frage betrifft den großen geschichtlichen Abstand zwischen dem 
Mönchtum der alten Kirche und den heutigen Kommunitäten. Kann man hier wirk- 
lich von Verbindungslinien sprechen? Denn •jeder hat sein eigenes Charisma von 
Gott, der eine so, der andere so" (1 Kor 7,7); darin •offenbart sich der Geist zum 
Nutzen aller" (1 Kor 12,7) je heute und je einmalig. Dennoch: in dem anderen Kon- 
text der antiken Welt und unter den veränderten Bedingungen, die dieser Kontext 
bedeutet, lassen sich bei den Gründergestalten in Mönchtum und Kirche ähnliche 
Züge beobachten. Ähnliche Voraussetzungen wie das existenzielle Ringen um eine 
ganzheitliche Lebenshingabe an Gott und die darin erfahrene Inanspruchnahme der 
ganzen Person durch Gott machen offenbar empfänglich für ähnliche Gnadengaben 
und schenken die Bereitschaft, sie einzuüben •für den Aufbau des Leibes Christi" 
(Eph 4,12). Nicht darin besteht die Verbindungslinie, daß die von den Mönchsvä- 
tern berichteten Phänomene von heutigen Christen zuerst studiert und dann nach- 



Aus dem Leben der Kirche 309 

geahmt wurden. In diesem Sinne kann es bei solch persönlichen Vorgängen keine 
•Tradition" geben. Aber gerade deshalb ist es aussagekräftig, daß zu so unter- 
schiedlichen Zeiten und unter so verschiedenen geschichtlichen Bedingungen ver- 
gleichbare Situationen vergleichbare Reaktionen hervorrufen bei Menschen, die zu 
Gründern von Gemeinschaften werden. Gerade deshalb darf man vielleicht doch mit 
Recht von einem Gründercharisma sprechen. 

Worin besteht es nun? An erster Stelle muß der Glaube genannt werden, ein tie- 
fes Gottvertrauen, das ganz handgreiflich und sichtbar Ausdruck erhält in konkre- 
ten Entscheidungen und Schritten. Dazu gehört, daß dieses Gottvertrauen andere 
mitnimmt auf dem Weg des Glaubens, daß es inspiriert und zu gleichem Glauben 
entzündet. Anscheinend ist damit zutiefst verbunden die Bereitschaft, Gottes Wei- 
sung zu hören und zu tun; ein persönliches Hören ist hier gemeint, das von einem 
tiefen, die ganze Person durchdringenden Engagement getragen ist; daher auch die 
Bereitschaft zum Gehorsam, zum Tun. Anders gesagt: Zum Gründercharisma gehört 
offensichtlich die Bereitschaft, sich von Gott anpacken zu lassen und seinerseits an- 
zupacken, ein Mut zur ganzen Hingabe und zum Losgehen und Zupacken. Dieses 
Gottvertrauen hält sich auch in Dunkelheiten und Anfechtungen, Zweifeln und 
Grenzerfahrungen durch, und offenbar ist es gerade dieses Durchstehen von Krisen, 
das gründend, grundlegend wirkt und anderen einen Lebensraum eröffnet. 

Nicht genannt ist bisher ein gewisses Organisationstalent. Ob dieses aber konsti- 
tutiv dazugehören muß, mag man z. B. im Hinblick auf den heiligen Franz bezwei- 
feln; Pachom und Benedikt haben es augenscheinlich in nicht geringem Maß beses- 
sen. 

Entscheidender ist vielleicht etwas anderes, das bisher auch noch nicht zur Spra- 
che kam und angesichts der Tatsache, daß es sich bei den Berichten der evangeli- 
schen Kommunitäten um autobiographische Schriften handelt, wohl auch nicht zur 
Sprache kommen konnte: Zu einem Gründercharisma gehört es, daß der Gründer 
oder die Gründerin durch ihr Leben das Leitbild der Gemeinschaft verkörpert, daß 
sie also zur lebendigen Regel werden. Das schließt die Erarbeitung einer eigenen 
Regel oder die bewußte Orientierung an der Heiligen Schrift als Regel nicht aus. Es 
läßt sich aber dieser Zug bei allen Mönchsvätern, die hier herangezogen wurden, 
feststellen. Inwieweit das auch bei den Gründern evangelischer Kommunitäten der 
Fall ist, läßt sich heute noch kaum entscheiden. Darüber wird einmal die Geschichte 
zu befinden haben. Christoph Joest, Gnadenthal 




