
Spiritualität des Weges bei Maria Ward 

Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz, Dresden* 

• Unsere Berufung ist es, 
unterwegs zu sein." 

Ignatius von Loyola, Konstitutionen, 605 

Spiritualität heißt wörtlich Geistigkeit, genauerhin: Geistbegabtheit. In den 
letzten Jahren hat der Begriff große Verbreitung gefunden und so die früher 
verwendeten Begriffe Frömmigkeit, Erbauung, Gebetsleben, auch Aszetik 
umfassend ersetzt. Dadurch hat sich eine Unscharfe eingestellt, doch läßt 
sich Spiritualität gerade deswegen als übergreifende Größe auch auf die 
nichtchristlichen Religionen anwenden, nämlich als einheitliche Grundform 
religiöser Praxis begreifen und gewissermaßen •ökumenisch" verstehen. 
Spiritualität ist gleichsam •Grundwasser" der verschiedenen Religionen, als 
menschliche Haltung der Anbetung und Anerkennung des •Heiligen". So ist 
neben der unvermeidlich modischen Nuance des Begriffs auch ein Sachbe- 
zug wahrzunehmen, der hier exemplarisch an einer Frau des 17. Jahrhun- 
derts aufgezeigt sei. 

Was Maria Ward angeht, so hat die jüngst veröffentlichte Habilitation von 
Barbara Hallensleben die gemeinsame religiöse Begriffswelt und Praxis von 
Maria Ward und Ignatius von Loyola unter dem zentralen Begriff der •Sen- 
dung" herausgestellt.' Das Folgende verdankt sich Erkenntnissen dieser Ar- 
beit, stellt sie aber unter das Bild des Weges, um daraus die Geistbegabung 
Maria Wards zu gewinnen. 

Die Wege und der Weg 

Weg gehört zu den ältesten Bildern der religiösen Selbstdeutung des Men- 
schen: als Weg aus der Fremde in die Heimat, aus der Andersheit in die Ein- 
heit (Nicolaus Cusanus), aus dem schmerzhaften Unterschiedensein in die 
Identität. •Tao" meint neben anderen Deutungen auch •Weg", den Weg in 
die Alleinheit des mütterlich empfundenen Ganzen (ein Weg zurück also!). 
Weg ist auch Metapher und Wirklichkeit für Israels Wandererfahrungen; sie 
sind nicht nur Ortswechsel, sie sind Wanderungen zum Gelobten Land, das 

* Festrede zur Verleihung der Maria-Ward-Münze in Gold am 20. Oktober 1995 in Augsburg. 
1 B. Hallensleben, Theologie der Sendung. Die Ursprünge bei Ignatius von Loyola und Mary 
Ward. Frankfurt 1993. 



Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz 322 

die Apokalypse später zur Goldenen Stadt verdichtet. Weg ist vorläufige 
Heimat des homo viator, Zustand des schwankenden Dazwischen, nämlich 
zwischen dem verlassenen Gestern und dem erhofften Morgen. Weg ist Be- 
wegung in der wundervollen Mehrsinnigkeit des deutschen Wortes: weg von 
und Weg zu (mit der bedeutungsvollen Dehnungsänderung wie bei •hinweg" 
und •Hinweg"), unabgeschlossen und doch vom abschließenden Ziel erhellt 
und begleitet. Weg ist aventure: auf das Zukommende schlechthin gerichtet. 
Weg ist der Pfeil, den das Ziel anzieht. 

Maria Ward ist vom Grundtypus her eine Wanderin, den europäischen 
Wegen verpflichtet. Zwischen England und dem Kontinent, zwischen den 
germanischen und mediterranen Ländern, zwischen dem flandrischen Lüt- 
tich und dem slawischen Preßburg, zwischen Prag, Rom, Neapel, München 
zieht die Frau, der die Ursprungsheimat verwehrt wurde, dem inneren Ziel 
zu. Zugleich ist sie freilich abzugrenzen von dem Typ der Ruhelosen. An- 
fänglich war sie sogar gewillt, ihr Leben an einem Platz aufzuzehren, im An- 
betungskloster der Klarissinnen in St. Omer, sich aufzuzehren also in der 
Beschauung und im Stillhalten. Oder wie es Klara von Assisi so schön for- 
mulierte für sich und die ihr nachfolgenden Töchter: •das Gefäß ihres Lei- 
bes zu zerbrechen und seinen Duft zu verschwenden". Hinter diesem Bild- 
wort taucht die Gestalt der Maria Magdalena mit dem Salbgefäß auf, das Ur- 
bild der Liebenden, deren Liebe in der Hingabe des Kostbarsten für den 
flüchtigen Augenblick sich bewahrheiten will. 

Nur: Maria Ward wird von diesem Zerbrechen im Stillhalten herausge- 
rufen zu einem Zerbrechen im Wandern. Die Wege werden der Ort, wo sie 
zerrieben wird, und zwar nicht vom Naturell her, sondern vom Ruf her. 
Augustinus hatte in den Confessiones formuliert, jedes Ding komme erst 
dann zur Ruhe, wenn es seinen spezifischen Ort gefunden habe; deswegen 
bewege sich alles so lange, bis dieser individuelle Ort erreicht sei. Physi- 
kalisch falsch (da Augustinus den für alle Körper gemeinsamen Gravi- 
tationspunkt nicht kannte), ist doch der Gedanke im übertragenen Sinne 
richtig. Und so wird Bewegung das Gesetz Maria Wards, womit auch die 
unterscheidend neuzeitliche Grundhaltung getroffen ist: Erschließung des 
Raumes, räumliche Durchdringung und Eroberung der Welt, während das 
Mittelalter die stabilitas loci als Grundlage der klassischen Mönchsregel des 
Benedikt von Nursia kannte und insbesondere für die Frauenorden ver- 
bindlich gemacht hatte. Was Benedikt für die Unruhe der Völkerwande- 
rungszeit gegenpolig anordnet, wird bei Maria Ward aus einer gänzlich 
anderen Epoche heraus zur stabilitas peregrinationis. Für Maria Ward wird 
Bewegung zur Forderung, entgegen dem eigenen Ruhebedürfnis. Wie groß 
dieses war, läßt ihre Biographin durchblicken: •Lieber in kochendes Öl 
gesetzt, als in ein Leben von so großer Zerstreuung, she wholly inclining to 



Spiritualität des Weges bei Maria Ward 323 

retirement"2. Hinter dieser Wanderin taucht das Urbild jenes Mannes auf, 
der nicht wußte, wohin er sein Haupt legen könne, während doch sogar die 
Füchse ihre Höhlen kannten.3 In solcher Heimatlosigkeit gibt es nur die Lö- 
sung, die verwehrte Ruhe •mitzunehmen". Barbara Hallensleben formuliert 
schön: •Sendung ist Ruhen in der Bewegung Gottes."4 

Diese Übung, mitten im Orkan das Auge der Stille mitzutragen, ist eine 
unübersehbare Geistesgabe, ein Merkmal der Spiritualität Maria Wards. 
Hier ist die Pfingstsequenz des Stammlers Notker unter den anderen para- 
doxen Gaben des Geistes umgesetzt: in labore requies, in der Mühe selbst 
die Rast, nicht nach der Mühe und neben ihr. Wie aber läßt sich in der Mühe 
selbst ruhen? Indem die Mühe durchsichtig wird, indem sie urbildlich-ur- 
sprünglich angebunden wird an die Urbild-Mühe, diejenige Jesu. •To pro- 
cede as Christ did"5, ist der Wunsch Maria Wards. Das klingt simpel, ist es 
aber nicht. Denn zur Unruhe der Ortlosigkeit, zur Dynamik der Wegsuche 
gehört die Unsicherheit über das Ziel. Eines ist die Mühsal des Weges selbst, 
die Hitze und Last des Tages. Trotzdem ist diese Mühsal von der Attrakti- 
vität des Zieles her bestehbar, selbst wenn sich im wiederholten Kreisen um 
den Mittelpunkt die Reise verlängert. Ein anderes aber und viel mehr Bitte- 
res ist die Mühe, das Ziel nicht zu kennen oder es im Wandern langsam aus 
den Augen zu verlieren. Diese zweite Mühsal des Weges liegt zu Zeiten 
schwer auf Maria Ward. Schon in ihrer Gloria-Vision, in der sie am Frisier- 
tisch von einem unerwarteten Glanz und einer inneren Erhebung überrascht 
wurde, bleibt die Zielvorgabe erstaunlicherweise verborgen: •... so great an 
augmentation of his glory, as I cannot declare, but not any particulars what, 
how and in what manner such a work should be"6. Je länger je mehr bleibt 
eine sich vertiefende Dunkelheit über die konkrete Mitte aller Bewegungen; 
eine Prüfung besonderer Art belastet die Wegsuche: •... für einen Menschen, 
der entschieden und in erster Linie Gott suchen und ihm dienen will, gibt es 
kein größeres Leiden als die Unsicherheit über den Willen Gottes."7 

2 Ebenda, 46. 
1 Auch die Jesuiten •wissen, daß sie nicht so viele Häuser bauen oder besitzen können, um 
von diesen aus den Kampf zu beginnen. Unter diesen Verhältnissen halten sie es für ihre ru- 
higste und beste Bleibe, wenn sie immer unterwegs sind, dabei den ganzen Erdkreis um- 
schreiten, nirgends eine Bleibe haben, immer fremd, immer bettelnd, ohne jede Habe, auf 
nichts anderes bedacht, als Jesus Christus nachzuahmen, der nichts hatte, wohin er sein Haupt 
legen konnte, und die ganze Zeit seines Predigens auf Pilgerfahrten verbrachte." (MHSI 90, 
773f) 
4 B. Hallensleben, Theologie der Sendung. Die Ursprünge bei Ignatius von Loyola und Mary 
Ward. Frankfurt 1993, 1. 
5 Ebenda, 1. 
6 Ebenda, 46. 
7 Ebenda, 46. 



Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz 324 

Undurchschaute Wege 

So wird der Weg selbst zur Probe, und ihn bestehen gelingt nur auf eine 
Weise: im Verzicht auf das unmittelbare Begreifen des Etappenziels und im 
Festhalten am unbegriffenen Ziel, das im Weg mitwandert. Indem also in der 
Wegsuche selbst die Unruhe aufgegeben wird. Anders: indem das jeweilige 
Hier zwar nicht als Ankommen, aber doch vom endgültigen Ankommen um- 
faßt begriffen wird. Ankunft •ist", um mit Meister Eckhart zu sprechen, 
oder: das Futur ist bereits gültig; was einmal sein wird, ist jetzt schon Trost, 
genauer: ist jetzt schon wirksam. Auch so muß die Unruhe des Weges die 
künftige Ruhe •mitnehmen". Und hier beginnt eine gegenläufige Entwick- 
lung, die nur in der Grundgestalt des Paradoxen dargestellt werden kann. 
Der Weg Maria Wards begann ab einem gewissen Zeitpunkt, das unmittel- 
bare Ziel und die konsequente Willensrichtung aufzugeben, sogar umge- 
kehrt in die Gegenrichtung zu verlaufen. Die Unruhe des Ankommens 
wurde durch die Vergeblichkeit der Bewegung gelöscht. Maria Ward wurde 
gezwungen und genötigt, gegen ihren betonten Willen zum Selbstand, in 
eine Unsicherheit ihr Leben zu •vergeuden", indem ihr alles, aber auch 
schon restlos alles, aus der Hand gewunden wurde, weswegen sie überhaupt 
aufgebrochen war. Und hier beginnt das Paradox dieser Frau, das sie an- 
fänglich sicherlich nicht bereitwillig übernommen hätte, nämlich der Weg 
weg von der Glorie. Ein Satz ist mündlich überliefert, der in diese geheim- 
nisvolle Entwicklung deutet: •Der Herr ist dadurch sehr verherrlicht wor- 
den, daß ich nichts erreicht habe."8 Dieses •Nichts" deutet auf jenen pauli- 
nischen Hintergrund, der für Maria Wards Spiritualität so sehr viel mehr be- 
deutet, als bisher angenommen. Die paulinische kenosis meint jene umstür- 
zende Bereitstellung des Christen, sich in das Nichts Jesu einzupassen. Dies 
nimmt bei Maria Ward eine bestimmte Färbung an, die nicht mit anderen 
Wegen vergleichbar ist. Paulus kennt in der kenosis einen Tiefpunkt, der in 
die ungeheuren Worte konzentriert ist: •peccatum factum pro nobis", er ist 
zur Sünde geworden für uns. Dieses Wort reißt einen Abgrund des Verwor- 
fenseins auf, den man sich in der Normalität des Alltagsverständnisses der 
Gestalt Jesu nicht klarmacht. Der •normale Glaube" sieht hier das Lamm vor 
sich, das die Sünde der Welt trägt, aber gewissermaßen durch eine undurch- 
dringliche Dämmschicht von seiner Last geschieden ist: die Unschuld lädt 
die Last nach dem Tragen siegreich wieder ab. Die Sicht des Paulus geht tie- 
fer und in etwas schwer Begreifliches über: Das Lamm wird selbst zur 
Sünde. Um im Bild zu bleiben: Das Lamm wird selbst zum Bock. Und die- 

8 Diese Mitteilung verdanke ich Sr. M. Magdalena Stoltz IBMV, Schmochtitz. 



Spiritualität des Weges bei Maria Ward 325 

ser wird, von der getragenen Last durchsäuert, mit Recht verachtet und in 
die Wüste gejagt. Nicht die Schuld, nein: die Unschuld solidarisiert sich mit 
den Schuldigen, bis zur unterschiedslosen Verwechslung. 

In dieser Linie wird Maria Ward gezwungenermaßen in die Nachfolge des 
Lammes münden. Das Nichts ihrer Erfolglosigkeit ist nicht einfachhin das 
Vergebliche ihrer Gründungen, die zu ihren Lebzeiten alle wieder geschlos- 
sen wurden. Die Frustration geht viel tiefer: sie wird in den Augen der Kir- 
che vielmehr selbst zur Sünderin, hinausgeworfen aus der Gemeinschaft der 
Gläubigen, in ein Martyrium der Verkennung, Verzeichnung, Verdammung 
gedrängt. Gegen Feinde kann man sich wehren, aber wie wehrt man sich ge- 
gen die Brüder Jesu? Gegen die Gesellschaft Jesu? Wie wehrt man sich, 
wenn es um dieselbe Sache auf demselben theologischen Niveau, um die- 
selben Berufungen geht? In den letzten Jahrzehnten war häufig die Rede von 
Gewalt gegen Sachen und Gewalt gegen Personen. Das Makabre an dieser 
Schreibtischtrennung besteht aber darin, daß diese säuberliche Scheidung 
nicht durchzuhalten ist. Um sich gegen die Unterstellungen wirklich zu weh- 
ren, hätte Maria Ward nicht nur Inhalte zurechtrücken, sondern Menschen 
desselben Glaubens, ja die Vertreter der Kirche selbst angreifen müssen. 
Und hier liegt ihre Wortlosigkeit begründet, mit der sie ab einem bestimm- 
ten Zeitpunkt keine Gegenwehr mehr versucht. In ihrem Verstummen liegt 
nicht nur ihre große oboedientia, sondern tiefer noch ihr Martyrium. Ließe 
sich darüber nachdenken, ob Maria Ward als eine Märtyrerin der Kirche an- 
zusehen wäre? 

Der Gehorsam, der in ihrer Wehrlosigkeit aufscheint, ist nicht äußere Ka- 
daverunterwerfung, sondern die unglaubliche, wenn auch rein willens- 
mäßige Bereitschaft, den •mütterlichen" kirchlichen Willen zu ertragen, 
weil sie diesen durch den •väterlichen" Willen gedeckt sah. 

Damit ist noch einmal ein Licht auf die Mühe ihres Weges geworfen. In 
der Unbegreiflichkeit der Verurteilung taucht wiederum der Urtypus jenes 
Mannes auf, der hinausgeworfen aus der Stadt auf dem Hügel der Verbrecher 
sein Ende fand. Als Maria Ward aufbrach von England und ihre Sendung ge- 
gen allen, auch eigenen Widerstand vor sich aufscheinen sah, sah sie in dem 
weltumfassenden Gewinnen der Menschen für Christus vor sich den hohen 
Berg ihres Zieles. Im Laufe ihrer endlosen Wanderungen kam es statt zu ei- 
nem Aufstieg zu immer deutlicherem Abstieg in die Täler. Das Ziel selber 
wandelte sich: vom Berg der Glorie zum Berg von Golgotha, genauer zu dem 
Abgrund der Verdammung, in welcher sie (für sich selber undurchschaubar) 
ihrem Meister an die Stelle der Verbrecher folgte. Wenn hier von •Wegen der 
Kraft" zu sprechen ist, dann nur in der paradoxen Weise, daß ihr die anfäng- 
lich unbeugsame Kraft Schritt für Schritt aus der Hand gewunden und in die 
Kraftlosigkeit des Herrn umgeformt wurde. Die Größe dieser immer ärmer 



Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz 326 

werdenden Frau liegt im Aufgeben des Widerstandes gegen die Entblößung. 
Man kann wiederum im schönen Doppelsinn des deutschen Wortes das 

Wandern in Wandeln übersetzen, das auch Sich-Wandeln meint. Die Kette 
der Etymologien geht noch weiter, denn auch das Gewand hängt mit der 
Wandlung zusammen. Nur mit Erschütterung kann man vor den arm gewor- 
denen Gewändern dieser Pilgerin stehen, die aus ihren aristokratisch präch- 
tigen Kleidern bis zu ihrem schäbigen Pilgerkleid mit den abgelaufenen 
Schuhen die Stationen eines endlosen, horizontlosen Weges abzuschreiten 
hatte. 

Ankunft 

Die sich vertiefende Dunkelheit des Weges besteht darin, daß der ganze Auf- 
bruch Maria Wards weglos wird. Von Anfang an bediente sich die Anzie- 
hung Gottes selbst eines nicht leicht lesbaren Alphabets, sandte einen star- 
ken, aber nicht zu deutenden Willen in das Bewußtsein der jungen Frau. Die 
wundervolle Gloria-Vision bleibt auf lange Sicht das Geheimnis, das sich 
von ihr nicht rasch in einzelne Schritte übersetzen läßt. Als die Konstitutio- 
nen des Ignatius sich als das gemeinte Vorbild der göttlichen Innovation 
klären, ist zugleich die Warnung mitgegeben: •Pater General wird es nie er- 
lauben." Und unmittelbar anschließend, wieder gegenläufig: •Geh zu ihm."9 

So wechseln Trost, innere Helle, Geführtsein mit Leere, scheinbarem Erlö- 
schen des inneren Feuers. Diese schmerzhafte Zerstörung kennt nur eine 
Rechtfertigung: daß daraus das ungeahnte Neue entsteht. Die große Caterina 
von Siena formulierte 250 Jahre vor Maria Ward: •Um ganz in Ordnung zu 
kommen, muß alles bis auf den Grund zerstört werden." Solche Sätze kann 
sich nur das Christentum leisten, und auch nur um den Preis des Mißver- 
ständnisses. Denn die Zumutung einer solchen Zerstörung geschieht nicht 
aus Lust. Daraus hätte die antike und heidnische Welt auf die Dämonie ih- 
rer Götter geschlossen; sie geschieht vielmehr aus der Kraft des Neubeginns, 
aus der göttlichen Macht, Besseres zu wirken als das Alte. Und von daher 
ist Leiden Durchgang, Augenöffnung, Entbindung vom Eigenwillen, Anlauf 
zur endgültigen Vereinigung. Am Boden der Entbehrung aufgeschlagen, öff- 
net sich die Tür in die Freiheit. 

Maria Ward verliert selbst in den Tagen der Gefangennahme im Münch- 
ner Angerkloster, in den Tagen der Vernichtung ihres Lebenswerkes auf 
merkwürdige Weise nicht die Gelassenheit. In den Ausrufen des Buches Ijob 

Nymphenburger Schriften, Archiv IBMV Nymphenburg. 



Spiritualität des Weges bei Maria Ward 327 

steht die zurechtweisende Frage: •Die Tiefen Gottes willst du finden, bis zur 
Vollkommenheit des Allmächtigen vordringen?"10 Die Tiefen Gottes sind - 
welch unbedarfte Versicherung - in der Tat nicht auszuloten, weder ge- 
danklich noch lebensmäßig. Ob sie aber nicht ihrerseits die Nachfolger, die 
Gerufenen gewissermaßen an sich ziehen, unmittelbar an den Fuß des Kreu- 
zes? 

Und genau an dieser Stelle brechen die Neuerungen auf. Das Licht unter- 
fängt die Finsternis. Das Ziel unterfängt das endlose Wandern, auch das 
Weglose. Das irdische Nichtankommen ist nur vordergründig. Man sollte 
sich hüten, das festliche Blitzen der Gloria-Vision nur ausgelöscht zu sehen. 
Trotz des Eingehens in die Knechtsgestalt Jesu ist die doxa, die Herrlichkeit 
des ursprünglichen Zieles zwar zeitweilig, aber nicht auf Dauer verschwun- 
den. Im Aushalten solcher Spannungen, im Sterben mehrerer Tode der 
Durchkreuzung erweist sich die endlose Kraft des Weges, die anziehende 
Macht des Zieles. •Unsere Berufung ist es, unterwegs zu sein." 

Ijob 11,7. 

Dank an Pfarrer Matull 
Ein Gespräch über Glaube und Zweifel zwischen Günter Grass, 
Dietrich Bonhoeffer und Karl Rahner 

Dirk Steinfort, Fleischwangen 

I. 

Eine Hochzeitsgesellschaft im Berlin der 90er Jahre. Eine junge Ostberlinerin, 
Martha, genannt Mete, heiratet einen aufstrebenden Jungunternehmer aus dem 
Münsterland. Im Verlauf der Feier schlägt der Priester an sein Glas, um einige 
Worte an die Festversammlung zu richten. Doch bevor er beginnt, scheint sich 
die Zeit schier endlos zu dehnen, denn er •sammelte sich zur Rede, indem er 
seinen weich gezeichneten Mund öffnete, schloß, öffnete, dann wieder preßte, 
als wollte er die Lippen kneten und für längeren Gebrauch gefügig machen." 




