Spiritualitit des Weges bei Maria Ward
Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz, Dresden*

» Unsere Berufung ist es,
unterwegs zu sein.
Ignatius von Loyola, Konstitutionen, 605

Spiritualitdt heift wortlich Geistigkeit, genauerhin: Geistbegabtheit. In den
letzten Jahren hat der Begrift groffe Verbreitung gefunden und so die frither
verwendeten Begriffe Frommigkeit, Erbauung, Gebetsleben, auch Aszetik
umfassend ersetzt. Dadurch hat sich eine Unschirfe eingestellt, doch 14t
sich Spiritualitit gerade deswegen als iibergreifende Grolie auch auf die
nichtchristlichen Religionen anwenden, ndmlich als einheitliche Grundform
religioser Praxis begreifen und gewissermafien ,,0kumenisch® verstehen.
Spiritualitit ist gleichsam ,,Grundwasser* der verschiedenen Religionen, als
menschliche Haltung der Anbetung und Anerkennung des ,,Heiligen®. So ist
neben der unvermeidlich modischen Nuance des Begriffs auch ein Sachbe-
zug wahrzunehmen, der hier exemplarisch an einer Frau des 17. Jahrhun-
derts aufgezeigt sei.

Was Maria Ward angeht, so hat die jiingst verdffentlichte Habilitation von
Barbara Hallensleben die gemeinsame religiose Begriffswelt und Praxis von
Maria Ward und Ignatius von Loyola unter dem zentralen Begriff der ,,Sen-
dung* herausgestellt.! Das Folgende verdankt sich Erkenntnissen dieser Ar-
beit, stellt sie aber unter das Bild des Weges, um daraus die Geistbegabung
Maria Wards zu gewinnen.

Die Wege und der Weg

Weg gehort zu den iltesten Bildern der religidsen Selbstdeutung des Men-
schen: als Weg aus der Fremde in die Heimat, aus der Andersheit in die Ein-
heit (Nicolaus Cusanus), aus dem schmerzhaften Unterschiedensein in die
Identitét. ,,Tao* meint neben anderen Deutungen auch ,,Weg*, den Weg in
die Alleinheit des miitterlich empfundenen Ganzen (ein Weg zuriick also!).
Weg ist auch Metapher und Wirklichkeit fiir Israels Wandererfahrungen; sie
sind nicht nur Ortswechsel, sie sind Wanderungen zum Gelobten Land, das

* Festrede zur Verleihung der Maria-Ward-Miinze in Gold am 20. Oktober 1995 in Augsburg.
! B. Hallensleben, Theologie der Sendung. Die Urspriinge bei Ignatius von Loyola und Mary
Ward. Frankfurt 1993.



Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz 322

die Apokalypse spiter zur Goldenen Stadt verdichtet. Weg ist vorldofige
Heimat des homo viaror, Zustand des schwankenden Dazwischen, ndmlich
zwischen dem verlassenen Gestern und dem erhofften Morgen. Weg ist Be-
wegung in der wundervollen Mehrsinnigkeit des dentschen Wortes: weg von
und Weg zu (mit der bedeutungsvollen Dehnungsidnderung wie bei ,.hinweg*
und ,,Hinweg*), unabgeschlossen und doch vom abschlieBenden Ziel erhellt
und begleitet. Weg ist aventure: auf das Zukommende schlechthin gerichtet.
Weg ist der Pfeil, den das Ziel anzieht.

Maria Ward ist vom Grundtypus her eine Wanderin, den europiischen
Wegen verpflichtet. Zwischen England und dem Kontinent, zwischen den
germanischen und mediterranen Lindern, zwischen dem flandrischen Liit-
tich und dem slawischen Preburg, zwischen Prag, Rom, Neapel, Miinchen
zieht die Frau, der die Ursprungsheimat verwehrt wurde, dem inneren Ziel
zu. Zugleich ist sie freilich abzugrenzen von dem Typ der Ruhelosen. An-
fanglich war sie sogar gewillt, ihr Leben an einem Platz aufzuzehren, im An-
betungskloster der Klarissinnen in St. Omer, sich anfzuzehren also in der
Beschauung und im Stillhalten. Oder wie es Klara von Assisi so schon for-
mulierte fiir sich und die ihr nachfolgenden Tochter: ,,das GefiB ihres Lei-
bes zu zerbrechen und seinen Duft zu verschwenden®. Hinter diesem Bild-
wort taucht die Gestalt der Maria Magdalena mit dem Salbgefif auf, das Ur-
bild der Liebenden, deren Liebe in der Hingabe des Kostbarsten fiir den
fliichtigen Augenblick sich bewahrheiten will.

Nur: Maria Ward wird von diesem Zerbrechen im Stillhalten heransge-
rufen zu einem Zerbrechen im Wandern. Die Wege werden der Ort, wo sie
zerrieben wird, und zwar nicht vom Naturell her, sondern vom Ruf her.
Augustinus hatte in den Confessiones formuliert, jedes Ding komme erst
dann zur Ruhe, wenn es seinen spezifischen Ort gefunden habe; deswegen
bewege sich alles so lange, bis dieser individuelle Ort erreicht sei. Physi-
kalisch falsch (da Augustinus den fiir alle Korper gemeinsamen Gravi-
tationspunkt nicht kannte), ist doch der Gedanke im ibertragenen Sinne
richtig. Und so wird Bewegung das Gesetz Maria Wards, womit auch die
unterscheidend neuzeitliche Grundhaltung getroffen ist: ErschlieBung des
Raumes, rdumliche Durchdringung und Eroberung der Welt, wihrend das
Mittelalter die stabilitas loci als Grundlage der klassischen Monchsregel des
Benedikt von Nursia kannte und insbesondere fiir die Frauenorden ver-
bindlich gemacht hatte. Was Benedikt fiir die Unruhe der Volkerwande-
rungszeit gegenpolig anordnet, wird bei Maria Ward aus einer ginzlich
anderen Epoche heraus zur stabilitas peregrinationis. Fiir Maria Ward wird
Bewegung zur Forderung, entgegen dem eigenen Ruhebediirfnis. Wie grofl
dieses war, 148t ihre Biographin durchblicken: ,Lieber in kochendes Ol
gesetzt, als in ein Leben von so grofer Zerstreuong, she wholly inclining to



Spiritualitit des Weges bei Maria Ward 323

retirement2. Hinter dieser Wanderin taucht das Urbild jenes Mannes auf,
der nicht wuf3te, wohin er sein Haupt legen kénne, wihrend doch sogar die
Fiichse ihre Hohlen kannten.? In solcher Heimatlosigkeit gibt es nur die Lo6-
sung, die verwehrte Ruhe ,,mitzunehmen®. Barbara Hallensleben formuliert
schon: ,,Sendung ist Ruhen in der Bewegung Gottes.*

Diese Ubung, mitten im Orkan das Auge der Stille mitzutragen, ist eine
uniibersehbare Geistesgabe, ein Merkmal der Spiritualitdt Maria Wards.
Hier ist die Pfingstsequenz des Stammlers Notker unter den anderen para-
doxen Gaben des Geistes umgesetzt: in labore requies, in der Miihe selbst
die Rast, nicht nach der Miihe nnd neben ihr. Wie aber 146t sich in der Miihe
selbst rohen? Indem die Miihe durchsichtig wird, indem sie urbildlich-ur-
spriinglich angebunden wird an die Urbild-Miihe, diejenige Jesu. ,,To pro-
cede as Christ did*, ist der Wunsch Maria Wards. Das klingt simpel, ist es
aber nicht. Denn zur Unruhe der Ortlosigkeit, zur Dynamik der Wegsuche
gehort die Unsicherheit iiber das Ziel. Eines ist die Miihsal des Weges selbst,
die Hitze und Last des Tages. Trotzdem ist diese Miihsal von der Attrakti-
vitdt des Zieles her bestehbar, selbst wenn sich im wiederholten Kreisen nm
den Mittelpunkt die Reise verldngert. Ein anderes aber und viel mehr Bitte-
res ist die Miihe, das Ziel nicht zu kennen oder es im Wandern langsam ans
den Augen zu verlieren. Diese zweite Miihsal des Weges liegt zu Zeiten
schwer auf Maria Ward. Schon in ihrer Gloria-Vision, in der sie am Frisier-
tisch von einem nnerwarteten Glanz und einer inneren Erhebung iiberrascht
wurde, bleibt die Zielvorgabe erstannlicherweise verborgen: ,.... so great an
angmentation of his glory, as I cannot declare, but not any particulars what,
how and in what manner such a work shounld be*¢. Je ldnger je mehr bleibt
eine sich vertiefende Dunkelheit iiber die konkrete Mitte aller Bewegungen;
eine Priifung besonderer Art belastet die Wegsuche: ..... fiir eitnen Menschen,
der entschieden und in erster Linie Gott suchen und ihm dienen will, gibt es
kein groBeres Leiden als die Unsicherheit iiber den Willen Gottes.*?

2 Ebenda, 46.

3 Auch die Jesuiten ,,wissen, da sie nicht so viele Hiuser bauen oder besitzen konnen, um
von diesen aus den Kampf zu beginnen. Unter diesen Verhiltnissen halten sie es fiir ihre ru-
higste und beste Bleibe, wenn sie immer unterwegs sind, dabei den ganzen Erdkreis um-
schreiten, nirgends eine Bleibe haben, immer fremd, immer bettelnd, ohne jede Habe, auf
nichts anderes bedacht, als Jesus Christus nachzuahmen, der nichts hatte, wohin er sein Haupt
legen konnte, und die ganze Zeit seines Predigens auf Pilgerfahrien verbrachte.” (MHSI 90,
773f)

4 B. Hallensleben, Theologie der Sendung. Die Urspriinge bei 1gnatius von Loyola und Mary
Ward. Frankfurt 1993, 1.

5 Ebenda, 1.

¢ Ebenda, 46.

7 Ebenda, 46.



Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz 324

Undurchschaute Wege

So wird der Weg selbst zur Probe, und ihn bestehen gelingt nur auf eine
Weise: im Verzicht auf das unmittelbare Begreifen des Etappenziels und im
Festhalten am unbegriffenen Ziel, das im Weg mitwandert. Indem also in der
Wegsuche selbst die Unruhe aufgegeben wird. Anders: indem das jeweilige
Hier zwar nicht als Ankommen, aber doch vom endgiiltigen Ankommen um-
faBt begriffen wird. Ankunft ,,ist, um mit Meister Eckhart zu sprechen,
oder: das Futur ist bereits giiltig; was einmal sein wird, ist jetzt schon Trost,
genauer: ist jetzt schon wirksam. Auch so mufl die Unruhe des Weges die
kiinftige Ruhe ,,mitnehmen*. Und hier beginnt eine gegenliufige Entwick-
lung, die nur in der Grundgestalt des Paradoxen dargestellt werden kann.
Der Weg Maria Wards begann ab einem gewissen Zeitpunkt, das unmittel-
bare Ziel und die konsequente Willensrichtung aufzugeben, sogar umge-
kehrt in die Gegenrichtung zu verlaufen. Die Unruhe des Ankommens
wurde durch die Vergeblichkeit der Bewegung geloscht. Maria Ward wurde
gezwungen und genotigt, gegen ihren betonten Willen zum Selbstand, in
eine Unsicherheit ihr Leben zu ,vergeuden“, indem ihr alles, aber auch
schon restlos alles, aus der Hand gewunden wurde, weswegen sie iiberhaupt
aufgebrochen war. Und hier beginnt das Paradox dieser Frau, das sie an-
fénglich sicherlich nicht bereitwillig iibernommen hitte, ndmlich der Weg
weg von der Glorie. Ein Satz ist miindlich tiberliefert, der in diese geheim-
nisvolle Entwicklung deutet: ,,.Der Herr ist dadurch sehr verherrlicht wor-
den, daB ich nichts erreicht habe.“® Dieses ,,Nichts* deutet auf jenen pauli-
nischen Hintergrund, der fiir Maria Wards Spiritualitit so sehr viel mehr be-
deutet, als bisher angenommen. Die paulinische kenosis meint jene umstiir-
zende Bereitstellung des Christen, sich in das Nichts Jesu einzupassen. Dies
nimmt bei Maria Ward eine bestimmte Firbung an, die nicht mit anderen
Wegen vergleichbar ist. Paulus kennt in der kenosis einen Tiefpunkt, der in
die ungeheuren Worte konzentriert ist: ,, peccatum factum pro nobis“, er ist
zur Siinde geworden fiir uns. Dieses Wort reifit einen Abgrund des Verwor-
fenseins auf, den man sich in der Normalitit des Alltagsverstindnisses der
Gestalt Jesu nicht klarmacht. Der ,,normale Glaube* sieht hier das Lamm vor
sich, das die Siinde der Welt trigt, aber gewissermaBen durch eine undurch-
dringliche Dammschicht von seiner Last geschieden ist: die Unschuld lidt
die Last nach dem Tragen siegreich wieder ab. Die Sicht des Paulus geht tie-
fer und in etwas schwer Begreifliches iiber: Das Lamm wird selbst zur
Siinde. Um im Bild zu bleiben: Das Lamm wird selbst zum Bock. Und die-

¢ Diese Mitteilung verdanke ich Sr. M. Magdalena Stoltz IBMV, Schmochtitz.



Spiritualitdit des Weges bei Maria Ward 325

ser wird, von der getragenen Last durchséduert, mit Recht verachtet und in
die Wiiste gejagt. Nicht die Schuld, nein: die Unschuld solidarisiert sich mit
den Schuldigen, bis zur unterschiedslosen Verwechslung.

In dieser Linie wird Maria Ward gezwungenermafien in die Nachfolge des
Lammes miinden. Das Nichts ihrer Erfolglosigkeit ist nicht einfachhin das
Vergebliche ihrer Griindungen, die zu ihren Lebzeiten alle wieder geschlos-
sen wurden. Die Frustration geht viel tiefer: sie wird in den Augen der Kir-
che vielmehr selbst zur Siinderin, hinausgeworfen aus der Gemeinschaft der
Glaubigen, in ein Martyrium der Verkennung, Verzeichnung, Verdammung
gedringt. Gegen Feinde kann man sich wehren, aber wie wehrt man sich ge-
gen die Briider Jesu? Gegen die Gesellschaft Jesu? Wie wehrt man sich,
wenn es um dieselbe Sache auf demselben theologischen Niveau, um die-
selben Berufungen geht? In den letzten Jahrzehnten war hiufig die Rede von
Gewalt gegen Sachen und Gewalt gegen Personen. Das Makabre an dieser
Schreibtischtrennung besteht aber darin, daff diese siduberliche Scheidung
nicht durchzuhalten ist. Um sich gegen die Unterstellungen wirklich zu weh-
ren, hitte Maria Ward nicht nur Inhalte zurechtriicken, sondern Menschen
desselben Glaubens, ja die Vertreter der Kirche selbst angreifen miissen.
Und hier liegt ihre Wortlosigkeit begriindet, mit der sie ab einem bestimm-
ten Zeitpunkt keine Gegenwehr mehr versucht. In ihrem Verstummen liegt
nicht nur ihre grofle oboedientia, sondern tiefer noch ihr Martyrium. Liefle
sich dariiber nachdenken, ob Maria Ward als eine Martyrerin der Kirche an-
zusehen wire?

Der Gehorsam, der in ihrer Wehrlosigkeit aufscheint, ist nicht duflere Ka-
daverunterwerfung, sondern die unglaubliche, wenn auch rein willens-
miBige Bereitschaft, den , miitterlichen* kirchlichen Willen zu ertragen,
weil sie diesen durch den ,,viterlichen* Willen gedeckt sah.

Damit ist noch einmal ein Licht auf die Miihe ihres Weges geworfen. In
der Unbegreiflichkeit der Verurteilung taucht wiederum der Urtypus jenes
Mannes auf, der hinausgeworfen aus der Stadt auf dem Hiigel der Verbrecher
sein Ende fand. Als Maria Ward aufbrach von England und ihre Sendung ge-
gen allen, auch eigenen Widerstand vor sich aufscheinen sah, sah sie in dem
weltumfassenden Gewinnen der Menschen fiir Christus vor sich den hohen
Berg ihres Zieles. Im Laufe ihrer endlosen Wanderungen kam es statt zu ei-
nem Aufstieg zu immer deutlicherem Abstieg in die Tiler. Das Ziel selber
wandelte sich: vom Berg der Glorie zam Berg von Golgotha, genauer zu dem
Abgrund der Verdammung, in welcher sie (fiir sich selber undurchschaubar)
ihrem Meister an die Stelle der Verbrecher folgte. Wenn hier von ,,Wegen der
Kraft“ zu sprechen ist, dann nur in der paradoxen Weise, daf} ihr die anfing-
lich unbeugsame Kraft Schritt fiir Schritt aus der Hand gewunden und in die
Kraftlosigkeit des Herrn umgeformt wurde. Die Grofle dieser immer drmer



Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz 326

werdenden Frau liegt im Aufgeben des Widerstandes gegen die EntbléBung.

Man kann wiederum im schénen Doppelsinn des dentschen Wortes das
Wandern in Wandeln iibersetzen, das auch Sich-Wandeln meint. Die Kette
der Etymologien geht noch weiter, denn auch das Gewand hingt mit der
Wandlung zusammen. Nur mit Erschiitterung kann man vor den arm gewor-
denen Gewindem dieser Pilgerin stehen, die aus ihren aristokratisch prich-
tigen Kleidern bis zu ihrem schibigen Pilgerkleid mit den abgelaufenen
Schuhen die Stationen eines endlosen, horizontlosen Weges abzuschreiten
hatte.

Ankunft

Die sich vertiefende Dunkelheit des Weges besteht darin, daB der ganze Auf-
bruch Maria Wards weglos wird. Von Anfang an bediente sich die Anzie-
hung Gottes selbst eines nicht leicht lesbaren Alphabets, sandte einen star-
ken, aber nicht zu deutenden Willen in das BewuBtsein der jungen Frau. Die
wundervolle Gloria-Vision bleibt auf lange Sicht das Geheimnis, das sich
von ihr nicht rasch in einzelne Schritte iibersetzen 14Bt. Als die Konstitutio-
nen des Ignatius sich als das gemeinte Vorbild der géttlichen Innovation
kldren, ist zugleich die Warnung mitgegeben: ,,Pater General wird es nie er-
lauben.” Und unmittelbar anschlieBend, wieder gegenldufig: ,,Geh zn ihm.
So wechseln Trost, innere Helle, Gefiihrtsein mit Leere, scheinbarem Erlo-
schen des inneren Feuers. Diese schmerzhafte Zerstérung kennt nur eine
Rechtfertigung: daBl daraus das ungeahnte Neue entsteht. Die groBe Caterina
von Siena formulierte 250 Jahre vor Maria Ward: ,,Um ganz in Ordnung zu
kommen, muf alles bis auf den Grund zerstort werden.* Solche Sitze kann
sich nur das Christentum leisten, und auch nur um den Preis des MiB3ver-
stdndnisses. Denn die Zumutung einer solchen Zerstorung geschieht nicht
aus Lust. Daraus hitte die antike und heidnische Welt auf die Damonie ih-
rer Gotter geschlossen; sie geschieht vielmehr aus der Kraft des Neubeginns,
aus der gottlichen Macht, Besseres zu wirken als das Alte. Und von daher
ist Leiden Durchgang, Angendffnung, Entbindung vom Eigenwillen, Anlauf
zur endgiiltigen Vereinigung. Am Boden der Entbehrung anfgeschlagen, 6ff-
net sich die Tiir in die Freiheit.

Maria Ward verliert selbst in den Tagen der Gefangennahme im Miinch-
ner Angerkloster, in den Tagen der Vernichtung ihres Lebenswerkes auf
merkwiirdige Weise nicht die Gelassenheit. In den Ausrufen des Buches Ijob

¢ Nymphenburger Schriften, Archiv IBMV Nymphenburg.



Spiritualitiit des Weges bei Maria Ward 327

steht die zurechtweisende Frage: ,,.Die Tiefen Gottes willst du finden, bis zur
Vollkommenheit des Allméchtigen vordringen?*!? Die Tiefen Gottes sind —
welch unbedarfte Versicherung — in der Tat nicht auszuloten, weder ge-
danklich noch lebensmifig. Ob sie aber nicht ihrerseits die Nachfolger, die
Gerufenen gewissermaBen an sich ziehen, unmittelbar an den Ful des Kreu-
zes?

Und genau an dieser Stelle brechen die Neuerungen auf. Das Licht unter-
fingt die Finsternis. Das Ziel unterfingt das endlose Wandern, auch das
Weglose. Das irdische Nichtankommen ist nur vordergriindig. Man sollte
sich hiiten, das festliche Blitzen der Gloria-Vision nur ausgelscht zu sehen.
Trotz des Eingehens in die Knechtsgestalt Jesu ist die doxa, die Herrlichkeit
des urspriinglichen Zieles zwar zeitweilig, aber nicht auf Dauer verschwun-
den. Im Aushalten solcher Spannungen, im Sterben mehrerer Tode der
Durchkreuzung erweist sich die endlose Kraft des Weges, die anziehende
Macht des Zieles. ,,Unsere Berufung ist es, unterwegs zu sein.*

 Tjob 11,7.

Dank an Pfarrer Matull

Ein Gesprich iiber Glaube und Zweifel zwischen Giinter Grass,
Dietrich Bonhoeffer und Karl Rahner

Dirk Steinfort, Fleischwangen

I.

Eine Hochzeitsgesellschaft im Berlin der 90er Jahre. Eine junge Ostberlinerin,
Martha, genannt Mete, heiratet einen aufstrebenden Jungunternehmer aus dem
Miinsterland. Im Verlauf der Feier schldgt der Priester an sein Glas, um einige
Worte an die Festversammlung zu richten. Doch bevor er beginnt, scheint sich
die Zeit schier endlos zu dehnen, denn er ,,sammelte sich zur Rede, indem er
seinen weich gezeichneten Mund 6ffnete, schloB, 6ffnete, dann wieder prefte,
als wollte er die Lippen kneten und fiir lingeren Gebrauch gefiigig machen.*





