Spiritualitiit des Weges bei Maria Ward 327

steht die zurechtweisende Frage: ,,.Die Tiefen Gottes willst du finden, bis zur
Vollkommenheit des Allméchtigen vordringen?*!? Die Tiefen Gottes sind —
welch unbedarfte Versicherung — in der Tat nicht auszuloten, weder ge-
danklich noch lebensmifig. Ob sie aber nicht ihrerseits die Nachfolger, die
Gerufenen gewissermaBen an sich ziehen, unmittelbar an den Ful des Kreu-
zes?

Und genau an dieser Stelle brechen die Neuerungen auf. Das Licht unter-
fingt die Finsternis. Das Ziel unterfingt das endlose Wandern, auch das
Weglose. Das irdische Nichtankommen ist nur vordergriindig. Man sollte
sich hiiten, das festliche Blitzen der Gloria-Vision nur ausgelscht zu sehen.
Trotz des Eingehens in die Knechtsgestalt Jesu ist die doxa, die Herrlichkeit
des urspriinglichen Zieles zwar zeitweilig, aber nicht auf Dauer verschwun-
den. Im Aushalten solcher Spannungen, im Sterben mehrerer Tode der
Durchkreuzung erweist sich die endlose Kraft des Weges, die anziehende
Macht des Zieles. ,,Unsere Berufung ist es, unterwegs zu sein.*

 Tjob 11,7.

Dank an Pfarrer Matull

Ein Gesprich iiber Glaube und Zweifel zwischen Giinter Grass,
Dietrich Bonhoeffer und Karl Rahner

Dirk Steinfort, Fleischwangen

I.

Eine Hochzeitsgesellschaft im Berlin der 90er Jahre. Eine junge Ostberlinerin,
Martha, genannt Mete, heiratet einen aufstrebenden Jungunternehmer aus dem
Miinsterland. Im Verlauf der Feier schldgt der Priester an sein Glas, um einige
Worte an die Festversammlung zu richten. Doch bevor er beginnt, scheint sich
die Zeit schier endlos zu dehnen, denn er ,,sammelte sich zur Rede, indem er
seinen weich gezeichneten Mund 6ffnete, schloB, 6ffnete, dann wieder prefte,
als wollte er die Lippen kneten und fiir lingeren Gebrauch gefiigig machen.*



Dirk Steinfort 328

Auf die Anwesenden wirkt es, als ob er ,,stehend nach Worten suchte, einige
fand und sogleich verwarf, neue als untauglich erprobte, ganze Siitze ver-
schluckte, groBere Brocken zerkaute ...“.! So ist die Situation im zentralen Ka-
pitel des groBen, vielfach umstrittenen Romans von Giinter Grass, ,Ein weites
Feld’. Grass gelingt es, allein durch die minutise Darstellung des Priesters
schon vor Beginn der eigentlichen Rede die entstehende Spannung so zu ver-
mitteln, daB fiir den Leser das Bild eines Mannes entsteht, der es ,,nicht leicht
mit sich hatte“. Er ist vielmehr ein ,,Fisch, der sprechen iibte*: , Bruno Matull
war einer jener wenigen Gemeindehirten, der auf mildes Dauerlicheln, diese
alle Zweifel wegschminkende GewiB8heit der Pfaffen verzichtete, oder besser,
dem es nicht gelang, diese Miene aufzusetzen.“> Und so ist der Hochzeitsge-
sellschaft und damit dem Leser schon vor dem ersten Satz klar, daB eine auBer-
gewohnliche Ansprache bevorsteht, zumal Grass das entscheidende Stichwort
bereits geliefert hat: Bruno Matull wird eine Predigt iiber den Zweifel halten,
sich nicht nur mit ihm auseinandersetzen, sondern ihn vielmehr zum zentralen
Gegenstand wiihlen.

Schauen wir genauer hin: Matull berichtet von der Begegnung mit einer
Frau, die zu ihm kam, ,,die nicht glaubte, aber doch Halt suchte.* Gleichzeitig
habe sie sich iiber einen Glauben beklagt, ,.der sich nur nachiffe und so der Lii-
ge Dauer verleihe.*? Allein, der Priester sieht sich auBerstande, der Frau bei ih-
rer Suche helfen zu kénnen, weifl er sich doch selbst zwischen Glaube und
Zweifel hin- und hergerissen. Grass gelingt es, diese bodenlose Existenz des
Priesters in wenigen Worten zusammenzufassen: ,,Doch ich zweifelte, ob ihr
mein Glaube, mein Stillhalteglanbe, jenen Halt geben konnte, den sie suchte.
War mir doch selber der Boden unter den Fiilen schwankend geworden.* Und
so versucht er, sich dem Anliegen der Frau zu entziehen; ,,Also geizte ich mit
TrOstungen, sagte, auch mir sei die letzte GewiBheit abhanden gekommen, ein
wiistes Feld, reich an Disteln, breite sich vor mir aus.*“ An dieser Stelle ge-
schieht nun eine wundersame Wende im Gespriich. Die Frau gibt nicht etwa auf
und 148t sich vom Eingestindnis des Priesters abwimmeln, sondern sie erweist
sich als beharrlich-ausdauernd und bedriingt ihn, seine Zweifel auszuhalten
und gerade in diesem schwankenden Boden nach Grund zu suchen: ,,Sie aber
zwang mich, zu meinen verdorrten Glaubensresten zu stehen, und fragte dring-
lich: ,Priester, wo ist deine Perspektive?’** Mit dieser Kraft des Beharrens ver-
hilft die suchende Frau, bei der es sich, wie der Priester jetzt einriumt, um die

' G. Grass, Ein weites Feld. Roman. Gottingen 1995, 300f. Grass beschreibt mit diesen Silzen
zugleich seine eigene, mithsame Arbeit der Schriftstellerei, bei der es um eben diese Schwierig-
keiten, um das rechte Wort zu ringen, geht. Die entscheidenden Beitriige der Rezeption sind in-
zwischen zusammengetragen und gut greifbar in: O. Negt (Hg.), Der Fall Fonry. ,Ein weites
Feld® von Giinter Grass in Spiegel der Kritik. Géttingen 1996.

Ebd. *Ebd.302. “Ebd. 5 Ebd.



Dank an Pfarrer Matull 329

Braut handelt, diesem zum Mut, gerade seinen Zweifel als den ihm eigenen
und méglichen Glauben bewuft und ausdriicklich anzunehmen. Wieder for-
muliert Grass knapp, aber ungeheuer vielschichtig: ,,Jhre Glaubenskraft, (...)
ihre im Grunde unbeirrbare Glaubensstirke hat mich zweifeln gelehrt. Mehr
noch: ihr Hunger nach klarer, vom Glauben vorgezeichneter Perspektive hat
mir Mut gemacht, des Glaubens Kehrseite, den unansehnlichen Zweifel, als
Alltagskleid zu tragen.*

Der Zweifel als die legitime Kehrseite des Glaubens — damit ist das Thema
benannt. Der Priester geht nach diesem denkwiirdigen ,Bekehrungs-Erlebnis®
in seinem Entschluf, ,,wahrhaft nur noch dem Zweifel zu dienen und allerorts
Zweifel zu sden‘’, und in der Radikalitit seines Glaubens wahrhaft bis auf den
Grund. Gott selbst wird in den abgriindigen Zweifel hineingezogen, oder ge-
nauer: Am Grund des bis zuletzt ausgehaltenen Zweifels, aber auch nur dort,
gelingt dem Priester eine ab-griindige Gottesentdeckung. Und deshalb gibt er
nun seinerseits dem Brautpaar als Mahnung mit auf den Weg, Gott nicht vor-
schnell ins Spiel zu bringen, sondern mit Mut zum ausgehaltenen Zweifel von
neuem Gott entdecken zu lernen: ,,Glaubt nicht blindlings. Lafit endlich Gott
aus dem Spiel. Gott existiert nur im Zweifel. Entsagt ihm! Miide aller Anbe-
tung, lebt er vom Nein. Ihn diirstet nach nichts. Lingst hitte der Glaube Gott
abgetdtet und in ein schwarzes Loch gestiirzt, wenn nicht des Zweiflers Ruf —
,Es ist kein Gott!‘ — ihm Stachel und Ansporn, Labsal und Manna gewesen wi-
re ... An diesem Punkt seiner Predigt bricht die Braut in Trénen aus, die
Hochzeitsgiste sind entsetzt, und der Priester wird mit dem Vorwurf, doch nur
»jesuitische Spiegelfechterei zu betreiben, abrupt unterbrochen. Wieder ver-
steht es Grass, ungeheuer vielschichtig zu verdichten: ,,An dieser Stelle seines
Bekenntnisses wurde der Priester ums Wort gebracht.* Der Priester, der dabei
ist, gerade den Zweifel als seinen Glauben, als sein tiefstes Bekenntnis, zu for-
mulieren, wird zum Schweigen, ,ums Wort‘ gebracht. Das letzte Wort, das der
um den und mit dem Glauben Ringende zur Verfiigung hat, heifit Zweifel.
Doch dieses Wort stofit auf den Widerstand einer Hochzeitsgesellschaft, deren
Sinn nach positiven, affirmativen Glaubensaussagen steht. Beispielhaft fiir die-
se ,iiberkonfessionelle Koalition® der positiv Glaubenden benennt Grass in sar-
kastisch treffender Weise den ,,miinsterldndischen Briutigam, der als Bauun-
ternehmer sein nahes und fernes Umfeld als Baugrund nach Gottes Willen wer-
tete,” und den ,,pietistischen Bruder der Braut, der als Verleger missionierende
Schriften bis in die Dritte Welt hinein vertrieb und dabei irdischen und iiberir-
dischen Gewinn verbuchte.*

Wir nutzen die Unterbrechung der Feier, um den vom Grass’schen Priester
gepredigten Zweifel auf seine theologische Provenienz zu befragen. Zunichst

¢Ebd. 7Ebd.303. ®*Ebd. °Ebd.



Dirk Steinfort 330

sei noch erwihnt, dafl Grass unter Verwendung biblischer Bilder (Fisch, wii-
stes Feld, Disteln, Labsal, Manna) und blitzlichtartig aufgerufener Anspielun-
gen'® mit grofem literarischen Vermdgen den fiir ihn entscheidenden Inhalt
ver-dichtet.

Im folgenden soll nun jedoch die ,Theologie des Zweifels’, die der Priester
Bruno Matull zn entwickeln versucht, vertieft und so gestiitzt werden. !

II.

Szenenwechsel: Am 18. Oktober 1931 schreibt ein junger Berliner Theologe
an einen Pfarrer und Frennd aus der Studienzeit: ,,Ich bin jetzt Studentenpfar-
rer an der Technischen Hochschule, wie soll man diesen Menschen solche Din-
ge predigen? Wer glanbt denn das noch? Die Unsichtbarkeit macht uns kaputt.
Wenn wir’s nicht in unserem personlichen Leben sehen konnen, daB Christus
da war, (...) dies wahnwitzige, danernde Zuriickgeworfenwerden auf den un-
sichtbaren Gott selbst — das kann doch kein Mensch mehr aushalten. Ich hoffte
sehr, Sie mal zu sehen und zu sprechen. Man meint eigentlich, es miisse jeden
Augenblick etwas ganz Grofies geschehen und doch heiBit es einfach warten. 12
Der aufgewiihlte Theologe, es handelt sich um den damals 25-jihrigen Die-
trich Bonhoeffer (1906-1945), der in diesem Jahr 90 Jahre geworden wiire,
zeigt damit grofle Sensibilitit fiir ein Thema, das fiir ihn bis in seine letzten, be-
wegenden Aufzeichnungen in der Haft der Gestapo prigend sein sollte. Aus-
gehend von der Uberlegung, wie den Menschen heutzutage Christentum, Kir-
che und selbst Glanbe vermittelt werden konne, stellt er radikal und ehrlich
noch viel drastischer seinen eigenen Glanben in Frage: Der vielgelobte, syste-

" Es ist kein Gott!* ruft nicht nur die verschiedenen Zeugen literaturgeschichtlich-philosophi-
scher Provenienz fiir Zweifel und Skepsis bis hin zum nihilistischen Atheismus auf (etwa Nietz-
sche, Dostojewski, Beckett, Sartre), sondern zitiert anch direkt Jean Pauls ,Siebenkis‘-Roman
mit der ,Rede des toten Christus vom Weltgebiude herab, daB kein Gott ist*.

"' Abgesehen werden soll auch von der Tatsache, daB Grass auf eben diese Weise gerade vor die-
ser Szene mit einer eingestreuten, kurzen literaturwissenschaftlichen Diskussion den entschei-
denden Schliissel zu seinem eigenen Roman geliefert hatte. Es heiit dort: ,,Der Urtext sei bloBer
Vorwand fiir das, was Literatur eigentlich ausmache, nimlich den endlosen Diskurs iiber all das,
was nicht geschrieben stehe und Giber den Urtext hinausfiihre, ihn nebenséchlich, schlieBlich ge-
genstandslos werden lasse und so den Diskurs fordere, bis er den Rang des eigentlich Priméren
erreicht habe.” Ebd. 297. Genau darum geht es im ,Weiten Feld*: Grass erzihlt die Geschichte ei-
nes verschrobenen Fontaneforschers, indem er mit Versatzstiicken von Motiven und Wendungen
von Fontane spielt. Grass zeigt sich damit, und das ist in der tiberhitzten feuilletonistischen De-
batte leider untergegangen, auf der Hohe aktueller literarischer Diskussion, die unter dem Stich-
wort ,Postmoderne behandelt wird. Vgl. dazu D. Steinfort, Literatur als Gegenwelt der Moder-
ne, in: Stimmen der Zeit 121 (1996) 403-413.

2D, Bonhoeffer, Okumene, Universitit, Pfarramt 1931-1932. (Dietrich Bonhoeffer Werke
Band 11). Giitersloh 1994, 33.



Dank an Pfarrer Matull 331

matisch und kirchengeschichtlich kenntnisreiche Theologe, der zu diesem
Zeitpunkt bereits promoviert und habilitiert war und dem eine glédnzende Zu-
kunft in Theologie und Kirche vorausgesagt wurde, gesteht sich selbst radika-
len, abgrundtiefen Zweifel am eigenen Glauben ein. Und richtig: Schon friih-
zeitig findet sich in seiner Habilitationsschrift der lakonische Satz: ,Einen
Gott, den ,es gibt®, gibt es nicht.** Der Sicherheit von Glaube und Religion,
iiber Gott zu verfiigen und durch Wissen iiber ihn gelassen vor sich hin zu le-
ben, entzieht Bonhoeffer den vermeintlichen Boden. (Allerdings deutet er im
zitierten Brief durch seine Uberlegungen, daB ,,wir’s in unserem eigenen Leben
nicht sehen konnen*, indirekt den fiir ihn einzig moglichen Ausweg an: Es gin-
ge darum, im eigenen Leben Erfahrungen, die Glauben neu begriinden konn-
ten, machen zu konnen oder wahrnehmen zu lernen.) Jedenfalls warnt Bon-
hoeffer vor einem dogmatisch erstarrten, sich seiner selbst und Gottes sicheren
Glauben, der nur vermeintlich Sicherheit und Halt bietet — und der sich fiir
Menschen seiner Zeit als nicht mehr glaubwiirdig erweist. In den Fragment ge-
bliebenen Aufzeichnungen aus der Haft'* versucht Bonhoeffer seine Uberle-
gungen voranzutreiben, denn, so schreibt er seinem Freund Bethge: ,Mein
MiBtrauen und meine Angst vor der ,Religiositit‘ sind hier noch gréBer gewor-
den als je.“!s Eine von und fiir Menschen zurecht gemachte Religion oder Re-
ligiositit ist ihm duBerst verddchtig.

Einerseits fragt Bonhoeffer daher in seinen Uberlegungen nach den Mog-
lichkeiten eines weltlichen, wie er es nennt religionslosen Christentums, d.h.
nach einem Christentum jenseits aller religiosen Gestalt, denn die ,,Religidsen
sprechen von Gott, wenn menschliche Erkenntnis (manchmal schon aus Denk-
faulheit) zu Ende ist oder wenn menschliche Krifte versagen.*'® Gegeniiber ei-
nem solchen religits verkleideten Christentum will Bonhoeffer kritischen Wi-
derstand leisten: ,,Gibt es religionslose Christen? Wenn die Religion nur ein
Gewand des Christentums ist, (...) was ist dann ein religionsloses Christen-
tum?**'” Dabei bedenkt er auch die Folgen und moglicherweise enormen Kon-
sequenzen solcher Uberlegungen fiir kirchliches Leben und christliche Ver-
kiindigung: ,,Wie sprechen wir von Gott — ohne Religion, d.h. ohne die zeitbe-
dingten Voraussetzungen der Metaphysik, der Innerlichkeit etc. etc.? Wie spre-
chen (oder vielleicht kann man aber nicht einmal mehr davon ,sprechen‘ wie
bisher) wir ,weltlich* von Gott, wie sind wir ,religionslos-weltlich* Christen
(...)7“'8 Es geht ihm um die Respektierung einer vollkommen weltlichen, pro-
fanen Welt, um die Verhinderung jeglicher christlich-religiéser Verkleidung

13 D. Bonhoeffer, Akt und Sein. Transzendentalphilosophie und Ontologie in der systematischen
Theologie. (Dietrich Bonhoeffer Werke Band 2). Miinchen 1988, 112.

14 D. Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft. Hg. v. E.
Bethge (1951), Neuausgabe 1970, Miinchen *1985.

15 Ebd. 154. ' Ebd.307. '"Ebd.306. '®Ebd.



Dirk Steinfort 332

oder Verbrimung der Welt, den Verzicht auf alle ,pfiffischen Kniffe*: ,,Ich
will also darauf hinaus, da8 man Gott nicht noch an irgendeiner allerletzten
heimlichen Stelle hineinschmuggelt, sondern daB man die Miindigkeit der
Welt und des Menschen einfach anerkennt, da man den Menschen in seiner
Weltlichkeit nicht ,madig macht‘, sondern ihn an seiner stirksten Stelle mit
Gott konfrontiert.“'* Bonhoeffer will den Menschen in seiner Weltlichkeit ak-
zeptieren, ohne jeden Versuch, durch Vertrostungsstrategien irgendwelcher Art
diese Weltlichkeit zu verschleiern.

Andererseits haben solche Gedanken natiirlich erhebliche Konsequenzen fiir
christliches Glauben und das Sprechen von Gott. Bonhoeffer deutet es in der
Frage an, wie denn wohl ein ,weltliches, d. h. religionsloses Sprechen‘ von
Gott aussehen konne. Seine Ahnung, daB es sich dabei vielleicht nicht einmal
mehr um ,Sprechen’ im herkommlichen Sinn handeln miisse, erfihrt ihre in-
haltliche Fortsetzung, wenn er in Gedanken zum Tauftag seines Neffen iiber
die zukiinftige Gestalt des Christentums schreibt: ,,Es wird eine neue Sprache
sein, vielleicht ganz unreligics, aber befreiend und erlosend, wie die Sprache
Jesu, daB} sich die Menschen iiber sie entsetzen und doch von ihrer Gewalt
tiberwunden werden, die Sprache einer neuen Gerechtigkeit und Wahrheit. 20
Orientierung an der Sprache Jesu heift dann vielleicht sogar: ,,Darum miissen
die friiheren Worte kraftlos werden und verstummen, und unser Christsein
wird heute nur in zweierlei bestehen: im Beten und im Tun des Gerechten un-
ter den Menschen.*?!

Die Frage nach der ,,weltlichen Interpretation biblischer Begriffe? fiihrt
aber weiter, sie zielt inhaltlich in die Mitte des Glaubens, auf die Frage nach
Gott selbst. Bonhoeffer resiimiert noch einmal, da es gerade Jesus ist, der
letztlich den Abschied aller Religion bedeutet: ,,Nichts von religiéser Metho-
dik, der ,religiose Akt® ist immer etwas Partielles, der ,Glaube‘ ist etwas
Ganzes, ein Lebensakt. Jesus ruft nicht zu einer neuen Religion, sondern zum
Leben.*** Der Glaube nach und an Jesns begriindet keine Religion, kein Sy-
stem von fiir wahr zu haltenden Glaubenssitzen, jesuanischer Glaube ruft viel-
mehr den Menschen mit seinem ganzen Leben in die Nachfolge. Deshalb gilt
nach Bonhoeffer: ,,Christsein heiflt nicht in einer bestimmten Weise religits
sein, auf Grund irgendeiner Methodik etwas aus sich zu machen (einen Siinder,
BiiBer oder Heiligen), sondern es heiflt Menschsein.“?* Wenn dies aber so ist,
dann ist mit Bonhoeffer ganz konsequent zu folgern: In Jesus, d.h. nach christ-
licher Grundiiberzeugung in Gott selbst liegt der Grund fiir die Unmdglichkeit
aller Religion. Gott selbst ruft den Menschen durch Jesus Christus auf, nimlich
in die Nachfolge. ,,Nicht der religiose Akt macht den Menschen, sondern das
Teilnehmen am Leiden Gottes im weltlichen Leben.“? Gerade der christliche

' Ebd.379. Ebd.328. 2 Ebd. 2 Ebd.380. 2 Ebd.396. 2¢Ebd.395. 2 Ebd.



Dank an Pfarrer Matull 333

Glaube will Menschen dazu anstiften, entschieden und bewuBt weltlich zu le-
ben — und sich eben keine religiose Sonderexistenz aufzubauen. ,.Der Mensch
wird aufgerufen, das Leiden Gottes an der gottlosen Welt mitzuleiden.”® Er
muf} also wirklich in der gottlosen Welt leben und darf nicht den Versuch ma-
chen, ihre Gottlosigkeit irgendwie religits zu verklidren; er muf3 ,weltlich’ le-
ben und nimmt eben darin an dem Leiden Gottes teil; er darf ,weltlich‘ leben,
d.h. er ist befreit von den falschen religidsen Hemmungen und Bindungen.*?’
So verbliiffend und beinahe paradox es auf den ersten Blick klingt, so ist doch
Bonhoeffers Fazit die konsequente Folge aus ruhigen, keineswegs von der Dra-
matik der Situation bestimmten Uberlegungen. Es gilt hiernach tatsichlich:
,,Die miindige Welt ist gottloser und darum vielleicht gerade Gott-niher als die
unmiindige Welt.“?® Und schlieBlich: ,,So fiihrt unser Miindigwerden zu einer
wahrhaftigen Erkenntnis unserer Lage vor Gott. Gott gibt uns zu wissen, dal
wir leben miissen als solche, die mit dem Leben ohne Gott fertig werden. Der
Gott, der mit uns ist, ist der Gott, der uns verldt (Markus 15,34)! Der Gott, der
uns in der Welt leben 148t ohne die Arbeitshypothese Gott, ist der Gott, vor dem
wir dauernd stehen. Vor und mit Gott leben wir ohne Gott.“? Christlicher Glau-
be fiihrt dazu, Glaube und Religion gerade zu durchbrechen und miitten in der
Welt zu leben. Das durch und durch weltliche und zuletzt gott-verlassene Le-
ben Jesu verweist den Menschen in sein eigenes weltliches Leben —und keinen
religids-esoterischen Sonderraum. Es durchkreuzt den Versuch, religiose
Hilfskonstruktionen zu erdenken, um der Welt durch Gott entkommen zu wol-
len.

Wenn Bonhoeffer schreibt: ,,Was ein Gott, so wie wir ihn uns denken, alles
tun miiBte und kénnte, damit hat der Gott Jesu Christi nichts zu tun.?°, trifft er
sich in Intention und Intensitit der Aussage mit jenem ,Predigtruf* des aufier-
gewohnlichen Priesters im Roman von Grass, der ausgerufen hatte: ,,Laft end-
lich Gott aus dem Spiel. Gott existiert nur im Zweifel.*! Gerade der christliche
Glaube verweist den Menschen darauf, dal Religion und Glaube keinen ver-
laBlich-beruhigenden Halt bieten, sondern daB es zuletzt darauf ankommit, sich
dem Abgrund eines vollig weltlichen Lebens anzuvertrauen, hoffend, mit dem
Zweifel als Glaube, dal} sich der Abgrund als tragender Grund erweist. Durch
den Mund des Priesters Bruno Matull, der es so schwer mit sich hat, gelingen
Giinter Grass Aussagen von einer solchen theologischen Tiefe und Klarheit,
daB man eben an die Uberlegungen Bonhoeffers in der Haft erinnert wird.

Aber handelt es sich dabei nicht doch nur im einen Fall um literarische Spie-
lereien, um ,jesuitische Spiegelfechterei‘ oder im anderen Fall um die tiber-
spitzten Uberlegungen eines vereinsamten Theologen in extremer Situation?

26 Mit dieser Formulierung bietet Bonhoeffer eine tiefgehende Lesart der Gethsemane-Stelle.
7 Ebd. *Ebd.396. % Ebd.394. *Ebd.425. *' A.a.0.303.



Dirk Steinfort 334

Ziehen wir deshalb noch einen dritten Autor heran, um das Thema Gott, Glau-
be und Zweifel ans seiner Sicht zu beleuchten.

III.

Es ist der Jesnit und maBgebliche katholische Theologe des 20. Jahrhunderts,
Karl Rahner (1904-1984), gewesen, der wie kaum ein anderer auf die Notwen-
digkeit der Zuriicknahme® und Bescheidenheit, auf das Recht des Zweifels ge-
geniiber allzu selbst- und vor allem Gottes sicheren Glaubens bestanden hat.
Ausgehend von seinen Uberlegungen zu Gott als dem abgriindigen Geheimnis
wird Rahner nicht miide zu betonen, da8 Glaube und Theologie anch immer im
ausgehaltenen Zweifel bestehen. Und noch in einer seiner letzten Reden beklagt
er sich dariiber, daf3 man vielen theologischen Reden nicht anmerkt, ,,sie seien
durchzittert von der letzten kreatiirlichen Bescheidenheit, die wei}, wie man
wirklich allein von Gott reden kann, die weiB3, daR alles Reden nur der letzte An-
genblick vor jenem seligen Verstummen sein kann.“> Fiir Rahner gehort es zum
hervorragenden Grundbestand seines Glaubens, daf einigermaBen legitime
Aussagen von Gott immer nur dann moglich sind, wenn ,,wir sie gleichzeitig
auch immer wieder zuriicknehmen, die unheimliche Schwebe zwischen Ja und
Nein als den wahren und einzigen festen Punkt unseres Erkennens aushalten
und so unsere Anssagen immer auch hineinfallen lassen in die schweigende Un-
begreiflichkeit Gottes selber.“* Und so ist am Ende seines Lebens als Theologe
fiir Rahner vor allem das klar, ,,daB der Theologe erst dort wirklich einer ist, wo
er nicht beruhigt meint, klar und durchsichtig zu reden, sondern die analoge
Schwebe zwischen Ja und Nein iiber dem Abgrund der Unbegreiflichkeit Gott-
es erschreckt und selig zugleich erfihrt und bezeungt.“* Schon hier wird dent-
lich: Anders als in landldnfiger Meinung sind Theologie und Glanben keines-
wegs dazu da, dngstliche Gemiiter zu ,beruhigen‘ oder gar ruhigzustellen, son-
dern Erfahrungen mit dem unbegreiflichen Ab-Grund Gottes, der sich zugleich
als einzig moglicher Grund erweist, zn bezeugen und so anderen Menschen, sie
begleitend und vielleicht anleitend, zu eigenen Erfahrungen Mut zu machen. So
ist es alles andere als zufillig, dal Rahner seine einschligigen Bemiihungen mit
der Notwendigkeit einer neuen ,Mystagogie‘, der Einweisung oder Wegwei-
sung ins Geheimnis bezeichnet. Erst dort beginnen wirklich Glanbe und Theo-

* Vgl. zur Zurlicknahme als theologischer Kategorie den schénen Aufsatz von G. Langenhorst,
Zur Spiritualitiit der Selbstzuriicknahme, in: Bibel und Kirche 50 (1995) Heft 1/2, 108—115.

3 K. Rahner, Erfahrungen eines katholischen Theologen, in: K. Lehmann, Vor dem Geheimnis
Gottes den Menschen verstehen. Karl Rahner zum 80. Geburtstag. Freiburg 1984, 105-119, hier
107.

* Ebd. 106f. % Ebd. 108.



Dank an Pfarrer Matull 335

logie, wo man sich selbst und andere nicht iiber diesen ,Abgrund der Unbe-
greiflichkeit’ hinwegzutiduschen versucht, sondern den Glauben selbst
nochmals als den Mut begreifen lernt, der den Zweifel als legitimen und unver-
zichtbaren Begleiter annimmt. Daf} ein solcher sich selbst und anderen einge-
standener Zweifel als notwendiges Element entscheidender Bestandteil des
Glaubens sein muf} und diesem gerade so zu neuer Glaubwiirdigkeit verhelfen
kann, betont Rahner an vielen Stellen seines Werks. Beim Ringen um die Fra-
ge, wie denn Menschen heute iiberhaupt ein Zugang zum Glauben eroffnet wer-
den kann, stoBt er immer wieder anf den ehrlich eingestandenen Zweifel als
Grundlage eines gemeinsamen Glaubensweges. Danach ist es fiir Seelsorger
nicht notwendig, so zu tun, als ob sie die ,,unbedroht und selbstverstindlich
Glanbenden wiren.“ Glaube ist alles andere als selbst-verstindlich, deshalb
entbehrt es jeden Grundes, das eigene ,,immer neue Glaubenlernenmiissen nicht
unbefangen anzunehmen®, und es ist daher nicht nur legitim und ehrlich, son-
dern eben auch viel glaub-wiirdiger, den eigenen Glauben als ,,Glaubensge-
schichte* offenzulegen, einzugestehen, ,,daf} wir die Abenteurer Gottes ein Le-
ben lang in immer neuen Situationen sein miissen.** Ein solcher Glaube ist kei-
ne Versicherung und Beruhigung, sondern die entschlossene ,Entsicherung’,
das beunruhigend-vertranende Sich-Verlassen in den Abgrund Gottes hinein.
Hier erscheint ein Zweifel zulassender Glaube nicht als Ruhigstellung, sondern
als ,,Konfrontation mit dem Geheimnis und als Einweisung in den glaubend-lie-
benden Umgang mit ihm.““? Ein solcher Glaube gesteht sich selbst und anderen
Zweifel und Unsicherheiten ein, versucht sie nicht zu iiberspielen und wegzu-
leugnen, sondern entwickelt gerade als Glaube ,,Mut zur wachsenden Unbe-
greiflichkeit Gottes.“*® Von daher betont Rahner zurecht, daB der ,,Atheismus
weithin nur die Negativform einer Geschichte, die das Christentum (auch als
Kirche) ausfiillen sollte“®, ist. Christentum und Atheismus, Glaube, Zweifel
und Unglanbe erscheinen so nicht mehr als unvereinbare Gegeniiber, sondern
als fiireinander unverzichtbare, wie Geschwister einander begleitende Wegge-
fahrten. Wo der Glaube den Zweifel als notwendigen Begleiter vergiflt oder ver-
leugnet, steht er in Gefahr, zur Ideologie zu erstarren, Gott mit Gotzen zu ver-
wechseln und — unglaubwiirdig zu werden. Dagegen ist es fiir den Glaubenden
ohne weiteres und gerade aus der Mitte seines Glaubens heraus moglich, ,.ge-
lassen und briiderlich zu zeigen®, ,,daB auch er selbst der im Glauben Ange-
fochtene ist und einer, der sich selbst den Glauben immer neu bewahren muf.“°
Da die Unbegreiflichkeit Gottes Grund und Abgrund jeden Glaubens ist, be-

% Alle Zitate in: K. Rahner, Schriften zur Theologie XIV. Ziirich 1980, 201f.

37 K. Rahner, Ekklesiologische Grundlegung, in: F.X. Arnold u.a. (Hrsg.) Handbuch der Pasto-
raltheologie. Praktische Theologie der Kirche in ihrer Gegenwart. Freiburg/Brsg. 1964-1972,
Bd.T, 132.

¥ Ebd. Anm. 13. ¥ Ebd. * Ebd., Bd. I, 521.



Dirk Steinfort 336

steht der Glaube gerade im Protest gegen allzn leicht-fertige Beruhigungen, er
besteht im Mut, (sich auf) diese Unbegreiflichkeit Gottes auch in ihren dunklen
Seiten einzulassen. Rahner nennt Beipiele fiir einen solchen, dem Zweifel ver-
schwisterten Glauben: ,,Glanbe als Aushalten des Schweigens Gottes; die
,Nacht‘ des Glaubens; das scheinbare ,Schrumpfen* des Glaubens als eine Ver-
dichtung; der Glaube (trotz seiner material differenzierten Inhaltlichkeit) als
Schweigen iiber Gott; das Erkennen des Herrn allein im ,Brechen des Brotes*
fiir den ,Fremdling® (Lk 24,31); die dauernde Anferstehung des Glaubens aus
dem Grab des Unglaubens usw.“* Und fast fiihlt man sich an die Grass’sche Be-
merkung iiber das ,,milde Danerldcheln, diese alle Zweifel wegschminkende
GewiBheit der Pfaffen‘*? erinnert, wenn Rahner den Glaubenden davor warnt,
so zu reden, ,,als ob seine Botschaft die Welt und das Dasein des einzelnen in ei-
tel Licht und Harmonie verwandeln kdnne, so man sie nur glaubend an-
nimmt.*“** Denn Glaube heifit nicht die Losung aller Probleme im Sinne ihrer
Erledigung, heiBit nicht die Beseitigung jeden Zweifels im Sinne seiner Beruhi-
gung. Vielmehr gilt: ,,im Grunde ist die ,Losung* aller Lebensfragen durch das
Christentum deren entschlossene Offenhaltung ohne den Kurzschluf3 des radi-
kalen Pessimismus und Skeptizismus und ohne einen liignerischen Optimis-
mus, der meint, die Losung jetzt schon zu ,haben’, ist ,Hoffnung wider alle
Hoffnung’, Bergung aller Unbegreiflichkeiten nicht in eine durchschaute Lo-
sung, sondern in das unbegreifliche Geheimnis Gottes und seiner Freiheit.“*
Glaube leistet ebenso entschieden Widerstand gegen allzu groRBe, beruhigte Ge-
wiBheiten wie gegen einen ebenso selbstsicheren, absoluten Unglauben. Glau-
be beunruhigt und verun-sichert, er will den Zweifel nicht ausschliefen oder
betdnben, sondern begreift ihn als sein eigentliches Wesen, seinen unverzicht-
baren Zwilling. Glaube und Zweifel sind letztlich die zwei notwendigen Seiten
einer Medaille, die ohneeinander nicht sein konnen. Glaube, der den Zweifel als
Weggetihrten mit sich fiihrt, will sich und anderen nicht vorgaukeln, die Lo-
sung aller Fragen zu kennen, und wird gerade so glaubwiirdig. In der bereits er-
wihnten Rede benennt Rahner unter Verweis auf 2 Kor 4,8 ,,jene antwortlose
Aporie* als das, was ,,die Existenz des Menschen ausmacht.“** Das mutige Aus-
halten dieser Situation des Menschen, das Verharren in der ,antwortlosen Apo-
rie’ kennzeichnet eigentlich den Glauben. Oder, wie Paunlus in der von Rahner
angefiihrten Stelle schreibt, iibersetzt vom wortméchtigen Theologen und Dich-
ter Fridolin Stier: ,,Allseits bedringt — sind wir doch nicht geiingstet; weglos —
doch nicht ausweglos.*

¢ Ebd. 522.

42 Ein weites Feld, a.a.0. 301.

** Handbuch der Pastoraltheologie, a.a.O., Bd. I, 525.

“ Ebd.

4 K. Rahner, Erfahrungen eines katholischen Theologen, a.a.0., 108.



Dank an Pfarrer Matull 337

Iv.

Mit der ungeheuer ver-dichteten Ubersetzung der paulinischen Ortsbestim-
mung des Menschen schlieft sich der Kreis. Begonnen hatte die Erkundungs-
fahrt im Land von Glaube und Zweifel auf einer literarischen Hochzeitsfeier in
Berlin. Bei Bonhoeffer waren wir mit der Frage nach einem religionslos-welt-
lichen Christentum in die Tiefen der Frage nach Glaube und Gott geraten, und
auch Rahner hatte angesichts eines Gottes, den er als unbegreifliches Geheim-
nis zu begreifen sucht, den Glauben keineswegs als beruhigende Versicherung
dargestellt. Zuriickgekehrt und so geschult durch die Lehren eines evangeli-
schen nnd eines katholischen Theologen, die jeweils Glaube und Zweifel als
fiireinander unverzichtbar gezeigt hatten, wenden wir uns wieder der Hoch-
zeitsgesellschaft zu, die sich mittlerweile beruhigt hat. Denn mitten hinein in
die wiitenden Proteste ergreift die Braut das Wort, erklirt ihre Trinen und be-
zieht entschieden Partei fiir den gescholtenen Pfarrer: ,.Ich heul ja vor Gliick.
Das, kein frommes Gesumms, genau das wollt ich héren. Ach, wie bin ich froh,
daf} nur sowas rauskam und keine Spriiche. Ich danke ihnen, Pfarrer Matull.**
Sie bestitigt damit indirekt die Ausfiihrungen Karl Rahners, der im ehrlichen
Eingesténdnis eigener Glaubens-Zweifel einen enormen Zuwachs an Glaub-
Wiirdigkeit vermutet hatte. So ist es konsequent, und dem sei hier nichts hin-
zugefiigt, wenn der Brautvater im abschliefenden Toast formuliert: ,,Na, trin-
ken wir auf Metes trinenreiches Gliick und einen iibrigen Schluck anf den
Zweifel. Der moge bis zum SchluB unsere Schildwacht sein. Zweifel ist immer
richtig!“¥’

4 @G. Grass, Ein weites Feld, a.a.0. 305.
47 Ebd. 307.





