
Spiritualität des Weges bei Maria Ward 327 

steht die zurechtweisende Frage: •Die Tiefen Gottes willst du finden, bis zur 
Vollkommenheit des Allmächtigen vordringen?"10 Die Tiefen Gottes sind - 
welch unbedarfte Versicherung - in der Tat nicht auszuloten, weder ge- 
danklich noch lebensmäßig. Ob sie aber nicht ihrerseits die Nachfolger, die 
Gerufenen gewissermaßen an sich ziehen, unmittelbar an den Fuß des Kreu- 
zes? 

Und genau an dieser Stelle brechen die Neuerungen auf. Das Licht unter- 
fängt die Finsternis. Das Ziel unterfängt das endlose Wandern, auch das 
Weglose. Das irdische Nichtankommen ist nur vordergründig. Man sollte 
sich hüten, das festliche Blitzen der Gloria-Vision nur ausgelöscht zu sehen. 
Trotz des Eingehens in die Knechtsgestalt Jesu ist die doxa, die Herrlichkeit 
des ursprünglichen Zieles zwar zeitweilig, aber nicht auf Dauer verschwun- 
den. Im Aushalten solcher Spannungen, im Sterben mehrerer Tode der 
Durchkreuzung erweist sich die endlose Kraft des Weges, die anziehende 
Macht des Zieles. •Unsere Berufung ist es, unterwegs zu sein." 

Ijob 11,7. 

Dank an Pfarrer Matull 
Ein Gespräch über Glaube und Zweifel zwischen Günter Grass, 
Dietrich Bonhoeffer und Karl Rahner 

Dirk Steinfort, Fleischwangen 

I. 

Eine Hochzeitsgesellschaft im Berlin der 90er Jahre. Eine junge Ostberlinerin, 
Martha, genannt Mete, heiratet einen aufstrebenden Jungunternehmer aus dem 
Münsterland. Im Verlauf der Feier schlägt der Priester an sein Glas, um einige 
Worte an die Festversammlung zu richten. Doch bevor er beginnt, scheint sich 
die Zeit schier endlos zu dehnen, denn er •sammelte sich zur Rede, indem er 
seinen weich gezeichneten Mund öffnete, schloß, öffnete, dann wieder preßte, 
als wollte er die Lippen kneten und für längeren Gebrauch gefügig machen." 



Dirk Steinfort 328 

Auf die Anwesenden wirkt es, als ob er •stehend nach Worten suchte, einige 
fand und sogleich verwarf, neue als untauglich erprobte, ganze Sätze ver- 
schluckte, größere Brocken zerkaute ...".' So ist die Situation im zentralen Ka- 
pitel des großen, vielfach umstrittenen Romans von Günter Grass, ,Ein weites 
Feld'. Grass gelingt es, allein durch die minutiöse Darstellung des Priesters 
schon vor Beginn der eigentlichen Rede die entstehende Spannung so zu ver- 
mitteln, daß für den Leser das Bild eines Mannes entsteht, der es •nicht leicht 
mit sich hatte". Er ist vielmehr ein •Fisch, der sprechen übte": •Bruno Matull 
war einer jener wenigen Gemeindehirten, der auf mildes Dauerlächeln, diese 
alle Zweifel wegschminkende Gewißheit der Pfaffen verzichtete, oder besser, 
dem es nicht gelang, diese Miene aufzusetzen."2 Und so ist der Hochzeitsge- 
sellschaft und damit dem Leser schon vor dem ersten Satz klar, daß eine außer- 
gewöhnliche Ansprache bevorsteht, zumal Grass das entscheidende Stichwort 
bereits geliefert hat: Bruno Matull wird eine Predigt über den Zweifel halten, 
sich nicht nur mit ihm auseinandersetzen, sondern ihn vielmehr zum zentralen 
Gegenstand wählen. 

Schauen wir genauer hin: Matull berichtet von der Begegnung mit einer 
Frau, die zu ihm kam, •die nicht glaubte, aber doch Halt suchte." Gleichzeitig 
habe sie sich über einen Glauben beklagt, •der sich nur nachäffe und so der Lü- 
ge Dauer verleihe."3 Allein, der Priester sieht sich außerstande, der Frau bei ih- 
rer Suche helfen zu können, weiß er sich doch selbst zwischen Glaube und 
Zweifel hin- und hergerissen. Grass gelingt es, diese bodenlose Existenz des 
Priesters in wenigen Worten zusammenzufassen: •Doch ich zweifelte, ob ihr 
mein Glaube, mein Stillhalteglaube, jenen Halt geben könnte, den sie suchte. 
War mir doch selber der Boden unter den Füßen schwankend geworden." Und 
so versucht er, sich dem Anliegen der Frau zu entziehen: •Also geizte ich mit 
Tröstungen, sagte, auch mir sei die letzte Gewißheit abhanden gekommen, ein 
wüstes Feld, reich an Disteln, breite sich vor mir aus."4 An dieser Stelle ge- 
schieht nun eine wundersame Wende im Gespräch. Die Frau gibt nicht etwa auf 
und läßt sich vom Eingeständnis des Priesters abwimmeln, sondern sie erweist 
sich als beharrlich-ausdauernd und bedrängt ihn, seine Zweifel auszuhalten 
und gerade in diesem schwankenden Boden nach Grund zu suchen: •Sie aber 
zwang mich, zu meinen verdorrten Glaubensresten zu stehen, und fragte dring- 
lich: ,Priester, wo ist deine Perspektive?'"5 Mit dieser Kraft des Beharrens ver- 
hilft die suchende Frau, bei der es sich, wie der Priester jetzt einräumt, um die 

1 G. Grass, Ein weites Feld. Roman. Göttingen 1995, 300f. Grass beschreibt mit diesen Sätzen 
zugleich seine eigene, mühsame Arbeit der Schriftstellerei, bei der es um eben diese Schwierig- 
keiten, um das rechte Wort zu ringen, geht. Die entscheidenden Beiträge der Rezeption sind in- 
zwischen zusammengetragen und gut greifbar in: O. Negt (Hg.), Der Fall Fonty. ,Ein weites 
Feld' von Günter Grass in Spiegel der Kritik. Göttingen 1996. 
2 Ebd.    3 Ebd. 302.    A Ebd.    5 Ebd. 



Dank an Pfarrer Matull 329 

Braut handelt, diesem zum Mut, gerade seinen Zweifel als den ihm eigenen 
und möglichen Glauben bewußt und ausdrücklich anzunehmen. Wieder for- 
muliert Grass knapp, aber ungeheuer vielschichtig: •Ihre Glaubenskraft, (...) 
ihre im Grunde unbeirrbare Glaubensstärke hat mich zweifeln gelehrt. Mehr 
noch: ihr Hunger nach klarer, vom Glauben vorgezeichneter Perspektive hat 
mir Mut gemacht, des Glaubens Kehrseite, den unansehnlichen Zweifel, als 
Alltagskleid zu tragen."6 

Der Zweifel als die legitime Kehrseite des Glaubens - damit ist das Thema 
benannt. Der Priester geht nach diesem denkwürdigen ,Bekehrungs-Erlebnis' 
in seinem Entschluß, •wahrhaft nur noch dem Zweifel zu dienen und allerorts 
Zweifel zu säen"7, und in der Radikalität seines Glaubens wahrhaft bis auf den 
Grund. Gott selbst wird in den abgründigen Zweifel hineingezogen, oder ge- 
nauer: Am Grund des bis zuletzt ausgehaltenen Zweifels, aber auch nur dort, 
gelingt dem Priester eine ab-gründige Gottesentdeckung. Und deshalb gibt er 
nun seinerseits dem Brautpaar als Mahnung mit auf den Weg, Gott nicht vor- 
schnell ins Spiel zu bringen, sondern mit Mut zum ausgehaltenen Zweifel von 
neuem Gott entdecken zu lernen: •Glaubt nicht blindlings. Laßt endlich Gott 
aus dem Spiel. Gott existiert nur im Zweifel. Entsagt ihm! Müde aller Anbe- 
tung, lebt er vom Nein. Ihn dürstet nach nichts. Längst hätte der Glaube Gott 
abgetötet und in ein schwarzes Loch gestürzt, wenn nicht des Zweiflers Ruf - 
,Es ist kein Gott!' - ihm Stachel und Ansporn, Labsal und Manna gewesen wä- 
re ...".8 An diesem Punkt seiner Predigt bricht die Braut in Tränen aus, die 
Hochzeitsgäste sind entsetzt, und der Priester wird mit dem Vorwurf, doch nur 
•jesuitische Spiegelfechterei" zu betreiben, abrupt unterbrochen. Wieder ver- 
steht es Grass, ungeheuer vielschichtig zu verdichten: •An dieser Stelle seines 
Bekenntnisses wurde der Priester ums Wort gebracht." Der Priester, der dabei 
ist, gerade den Zweifel als seinen Glauben, als sein tiefstes Bekenntnis, zu for- 
mulieren, wird zum Schweigen, ,ums Wort' gebracht. Das letzte Wort, das der 
um den und mit dem Glauben Ringende zur Verfügung hat, heißt Zweifel. 
Doch dieses Wort stößt auf den Widerstand einer Hochzeitsgesellschaft, deren 
Sinn nach positiven, affirmativen Glaubensaussagen steht. Beispielhaft für die- 
se überkonfessionelle Koalition' der positiv Glaubenden benennt Grass in sar- 
kastisch treffender Weise den •münsterländischen Bräutigam, der als Bauun- 
ternehmer sein nahes und fernes Umfeld als Baugrund nach Gottes Willen wer- 
tete," und den •pietistischen Bruder der Braut, der als Verleger missionierende 
Schriften bis in die Dritte Welt hinein vertrieb und dabei irdischen und überir- 
dischen Gewinn verbuchte."9 

Wir nutzen die Unterbrechung der Feier, um den vom Grass'schen Priester 
gepredigten Zweifel auf seine theologische Provenienz zu befragen. Zunächst 

"Ebd.    7 Ebd. 303.    8 Ebd.    "Ebd. 



Dirk Steinfort 330 

sei noch erwähnt, daß Grass unter Verwendung biblischer Bilder (Fisch, wü- 
stes Feld, Disteln, Labsal, Manna) und blitzlichtartig aufgerufener Anspielun- 
gen10 mit großem literarischen Vermögen den für ihn entscheidenden Inhalt 
ver-dichtet. 

Im folgenden soll nun jedoch die ,Theologie des Zweifels', die der Priester 
Bruno Matull zu entwickeln versucht, vertieft und so gestützt werden.11 

II. 

Szenenwechsel: Am 18. Oktober 1931 schreibt ein junger Berliner Theologe 
an einen Pfarrer und Freund aus der Studienzeit: •Ich bin jetzt Studentenpfar- 
rer an der Technischen Hochschule, wie soll man diesen Menschen solche Din- 
ge predigen? Wer glaubt denn das noch? Die Unsichtbarkeit macht uns kaputt. 
Wenn wir's nicht in unserem persönlichen Leben sehen können, daß Christus 
da war, (...) dies wahnwitzige, dauernde Zurückgeworfenwerden auf den un- 
sichtbaren Gott selbst - das kann doch kein Mensch mehr aushalten. Ich hoffte 
sehr, Sie mal zu sehen und zu sprechen. Man meint eigentlich, es müsse jeden 
Augenblick etwas ganz Großes geschehen und doch heißt es einfach warten."12 

Der aufgewühlte Theologe, es handelt sich um den damals 25-jährigen Die- 
trich Bonhoeffer (1906-1945), der in diesem Jahr 90 Jahre geworden wäre, 
zeigt damit große Sensibilität für ein Thema, das für ihn bis in seine letzten, be- 
wegenden Aufzeichnungen in der Haft der Gestapo prägend sein sollte. Aus- 
gehend von der Überlegung, wie den Menschen heutzutage Christentum, Kir- 
che und selbst Glaube vermittelt werden könne, stellt er radikal und ehrlich 
noch viel drastischer seinen eigenen Glauben in Frage: Der vielgelobte, syste- 

10 ,Es ist kein Gott!' ruft nicht nur die verschiedenen Zeugen literaturgeschichtlich-philosophi- 
scher Provenienz für Zweifel und Skepsis bis hin zum nihilistischen Atheismus auf (etwa Nietz- 
sche, Dostojewski, Beckett, Sartre), sondern zitiert auch direkt Jean Pauls ,Siebenkäs'-Roman 
mit der ,Rede des toten Christus vom Weltgebäude herab, daß kein Gott ist'. 

1' Abgesehen werden soll auch von der Tatsache, daß Grass auf eben diese Weise gerade vor die- 
ser Szene mit einer eingestreuten, kurzen literaturwissenschaftlichen Diskussion den entschei- 
denden Schlüssel zu seinem eigenen Roman geliefert hatte. Es heißt dort: •Der Urtext sei bloßer 
Vorwand für das, was Literatur eigentlich ausmache, nämlich den endlosen Diskurs über all das, 
was nicht geschrieben stehe und über den Urtext hinausführe, ihn nebensächlich, schließlich ge- 
genstandslos werden lasse und so den Diskurs fördere, bis er den Rang des eigentlich Primären 
erreicht habe." Ebd. 297. Genau darum geht es im ,Weiten Feld': Grass erzählt die Geschichte ei- 
nes verschrobenen Fontaneforschers, indem er mit Versatzstücken von Motiven und Wendungen 
von Fontane spielt. Grass zeigt sich damit, und das ist in der überhitzten feuilletonistischen De- 
batte leider untergegangen, auf der Höhe aktueller literarischer Diskussion, die unter dem Stich- 
wort .Postmoderne' behandelt wird. Vgl. dazu D. Steinfort, Literatur als Gegenwelt der Moder- 
ne, in: Stimmen der Zeit 121 (1996)403-413. 
12 D. Bonhoeffer, Ökumene, Universität, Pfarramt 1931-1932. (Dietrich Bonhoeffer Werke 
Band 11). Gütersloh 1994,33. 



Dank an Pfarrer Matull 331 

matisch und kirchengeschichtlich kenntnisreiche Theologe, der zu diesem 
Zeitpunkt bereits promoviert und habilitiert war und dem eine glänzende Zu- 
kunft in Theologie und Kirche vorausgesagt wurde, gesteht sich selbst radika- 
len, abgrundtiefen Zweifel am eigenen Glauben ein. Und richtig: Schon früh- 
zeitig findet sich in seiner Habilitationsschrift der lakonische Satz: •Einen 
Gott, den ,es gibt', gibt es nicht."13 Der Sicherheit von Glaube und Religion, 
über Gott zu verfügen und durch Wissen über ihn gelassen vor sich hin zu le- 
ben, entzieht Bonhoeffer den vermeintlichen Boden. (Allerdings deutet er im 
zitierten Brief durch seine Überlegungen, daß •wir's in unserem eigenen Leben 
nicht sehen können", indirekt den für ihn einzig möglichen Ausweg an: Es gin- 
ge darum, im eigenen Leben Erfahrungen, die Glauben neu begründen könn- 
ten, machen zu können oder wahrnehmen zu lernen.) Jedenfalls warnt Bon- 
hoeffer vor einem dogmatisch erstarrten, sich seiner selbst und Gottes sicheren 
Glauben, der nur vermeintlich Sicherheit und Halt bietet - und der sich für 
Menschen seiner Zeit als nicht mehr glaubwürdig erweist. In den Fragment ge- 
bliebenen Aufzeichnungen aus der Haft14 versucht Bonhoeffer seine Überle- 
gungen voranzutreiben, denn, so schreibt er seinem Freund Bethge: •Mein 
Mißtrauen und meine Angst vor der Religiosität' sind hier noch größer gewor- 
den als je."15 Eine von und für Menschen zurecht gemachte Religion oder Re- 
ligiosität ist ihm äußerst verdächtig. 

Einerseits fragt Bonhoeffer daher in seinen Überlegungen nach den Mög- 
lichkeiten eines weltlichen, wie er es nennt religionslosen Christentums, d.h. 
nach einem Christentum jenseits aller religiösen Gestalt, denn die •Religiösen 
sprechen von Gott, wenn menschliche Erkenntnis (manchmal schon aus Denk- 
faulheit) zu Ende ist oder wenn menschliche Kräfte versagen."16 Gegenüber ei- 
nem solchen religiös verkleideten Christentum will Bonhoeffer kritischen Wi- 
derstand leisten: •Gibt es religionslose Christen? Wenn die Religion nur ein 
Gewand des Christentums ist, (...) was ist dann ein religionsloses Christen- 
tum?"17 Dabei bedenkt er auch die Folgen und möglicherweise enormen Kon- 
sequenzen solcher Überlegungen für kirchliches Leben und christliche Ver- 
kündigung: •Wie sprechen wir von Gott - ohne Religion, d.h. ohne die zeitbe- 
dingten Voraussetzungen der Metaphysik, der Innerlichkeit etc. etc.? Wie spre- 
chen (oder vielleicht kann man aber nicht einmal mehr davon .sprechen' wie 
bisher) wir .weltlich' von Gott, wie sind wir .religionslos-weltlich' Christen 
(,..)?"18 Es geht ihm um die Respektierung einer vollkommen weltlichen, pro- 
fanen Welt, um die Verhinderung jeglicher christlich-religiöser Verkleidung 

13 D. Bonhoeffer, Akt und Sein. Transzendentalphilosophie und Ontologie in der systematischen 
Theologie. (Dietrich Bonhoeffer Werke Band 2). München 1988, 112. 
14 D. Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft. Hg. v. E. 
Bethge (1951), Neuausgabe 1970, München 31985. 
15 Ebd. 154.    '" Ebd. 307.    I7 Ebd. 306.    I8 Ebd. 



Dirk Steinfort 332 

oder Verbrämung der Welt, den Verzicht auf alle •pfäffischen Kniffe": •Ich 
will also darauf hinaus, daß man Gott nicht noch an irgendeiner allerletzten 
heimlichen Stelle hineinschmuggelt, sondern daß man die Mündigkeit der 
Welt und des Menschen einfach anerkennt, daß man den Menschen in seiner 
Weltlichkeit nicht ,madig macht', sondern ihn an seiner stärksten Stelle mit 
Gott konfrontiert."19 Bonhoeffer will den Menschen in seiner Weltlichkeit ak- 
zeptieren, ohne jeden Versuch, durch Vertröstungsstrategien irgendwelcher Art 
diese Weltlichkeit zu verschleiern. 

Andererseits haben solche Gedanken natürlich erhebliche Konsequenzen für 
christliches Glauben und das Sprechen von Gott. Bonhoeffer deutet es in der 
Frage an, wie denn wohl ein ,weltliches, d. h. religionsloses Sprechen' von 
Gott aussehen könne. Seine Ahnung, daß es sich dabei vielleicht nicht einmal 
mehr um Sprechen' im herkömmlichen Sinn handeln müsse, erfährt ihre in- 
haltliche Fortsetzung, wenn er in Gedanken zum Tauftag seines Neffen über 
die zukünftige Gestalt des Christentums schreibt: •Es wird eine neue Sprache 
sein, vielleicht ganz unreligiös, aber befreiend und erlösend, wie die Sprache 
Jesu, daß sich die Menschen über sie entsetzen und doch von ihrer Gewalt 
überwunden werden, die Sprache einer neuen Gerechtigkeit und Wahrheit."20 

Orientierung an der Sprache Jesu heißt dann vielleicht sogar: •Darum müssen 
die früheren Worte kraftlos werden und verstummen, und unser Christsein 
wird heute nur in zweierlei bestehen: im Beten und im Tun des Gerechten un- 
ter den Menschen."21 

Die Frage nach der •weltlichen Interpretation biblischer Begriffe"22 führt 
aber weiter, sie zielt inhaltlich in die Mitte des Glaubens, auf die Frage nach 
Gott selbst. Bonhoeffer resümiert noch einmal, daß es gerade Jesus ist, der 
letztlich den Abschied aller Religion bedeutet: •Nichts von religiöser Metho- 
dik, der ,religiöse Akt' ist immer etwas Partielles, der ,Glaube' ist etwas 
Ganzes, ein Lebensakt. Jesus ruft nicht zu einer neuen Religion, sondern zum 
Leben."23 Der Glaube nach und an Jesus begründet keine Religion, kein Sy- 
stem von für wahr zu haltenden Glaubenssätzen, jesuanischer Glaube ruft viel- 
mehr den Menschen mit seinem ganzen Leben in die Nachfolge. Deshalb gilt 
nach Bonhoeffer: •Christsein heißt nicht in einer bestimmten Weise religiös 
sein, auf Grund irgendeiner Methodik etwas aus sich zu machen (einen Sünder, 
Büßer oder Heiligen), sondern es heißt Menschsein."24 Wenn dies aber so ist, 
dann ist mit Bonhoeffer ganz konsequent zu folgern: In Jesus, d.h. nach christ- 
licher Grundüberzeugung in Gott selbst liegt der Grund für die Unmöglichkeit 
aller Religion. Gott selbst ruft den Menschen durch Jesus Christus auf, nämlich 
in die Nachfolge. •Nicht der religiöse Akt macht den Menschen, sondern das 
Teilnehmen am Leiden Gottes im weltlichen Leben."25 Gerade der christliche 

' Ebd. 379.    2() Ebd. 328.    2I Ebd.    22 Ebd. 380.    23 Ebd. 396.   24 Ebd. 395.    25 Ebd. 



Dank an Pfarrer Matull 333 

Glaube will Menschen dazu anstiften, entschieden und bewußt weltlich zu le- 
ben - und sich eben keine religiöse Sonderexistenz aufzubauen. •Der Mensch 
wird aufgerufen, das Leiden Gottes an der gottlosen Welt mitzuleiden.26 Er 
muß also wirklich in der gottlosen Welt leben und darf nicht den Versuch ma- 
chen, ihre Gottlosigkeit irgendwie religiös zu verklären; er muß ,weltlich' le- 
ben und nimmt eben darin an dem Leiden Gottes teil; er darf ,weltlich' leben, 
d.h. er ist befreit von den falschen religiösen Hemmungen und Bindungen."27 

So verblüffend und beinahe paradox es auf den ersten Blick klingt, so ist doch 
Bonhoeffers Fazit die konsequente Folge aus ruhigen, keineswegs von der Dra- 
matik der Situation bestimmten Überlegungen. Es gilt hiernach tatsächlich: 
•Die mündige Welt ist gottloser und darum vielleicht gerade Gott-näher als die 
unmündige Welt."28 Und schließlich: •So führt unser Mündigwerden zu einer 
wahrhaftigen Erkenntnis unserer Lage vor Gott. Gott gibt uns zu wissen, daß 
wir leben müssen als solche, die mit dem Leben ohne Gott fertig werden. Der 
Gott, der mit uns ist, ist der Gott, der uns verläßt (Markus 15,34)! Der Gott, der 
uns in der Welt leben läßt ohne die Arbeitshypothese Gott, ist der Gott, vor dem 
wir dauernd stehen. Vor und mit Gott leben wir ohne Gott."29 Christlicher Glau- 
be führt dazu, Glaube und Religion gerade zu durchbrechen und mitten in der 
Welt zu leben. Das durch und durch weltliche und zuletzt gott-verlassene Le- 
ben Jesu verweist den Menschen in sein eigenes weltliches Leben - und keinen 
religiös-esoterischen Sonderraum. Es durchkreuzt den Versuch, religiöse 
Hilfskonstruktionen zu erdenken, um der Welt durch Gott entkommen zu wol- 
len. 

Wenn Bonhoeffer schreibt: •Was ein Gott, so wie wir ihn uns denken, alles 
tun müßte und könnte, damit hat der Gott Jesu Christi nichts zu tun."30, trifft er 
sich in Intention und Intensität der Aussage mit jenem ,Predigtruf' des außer- 
gewöhnlichen Priesters im Roman von Grass, der ausgerufen hatte: •Laßt end- 
lich Gott aus dem Spiel. Gott existiert nur im Zweifel."31 Gerade der christliche 
Glaube verweist den Menschen darauf, daß Religion und Glaube keinen ver- 
läßlich-beruhigenden Halt bieten, sondern daß es zuletzt darauf ankommt, sich 
dem Abgrund eines völlig weltlichen Lebens anzuvertrauen, hoffend, mit dem 
Zweifel als Glaube, daß sich der Abgrund als tragender Grund erweist. Durch 
den Mund des Priesters Bruno Matull, der es so schwer mit sich hat, gelingen 
Günter Grass Aussagen von einer solchen theologischen Tiefe und Klarheit, 
daß man eben an die Überlegungen Bonhoeffers in der Haft erinnert wird. 

Aber handelt es sich dabei nicht doch nur im einen Fall um literarische Spie- 
lereien, um jesuitische Spiegelfechterei' oder im anderen Fall um die über- 
spitzten Überlegungen eines vereinsamten Theologen in extremer Situation? 

26 Mit dieser Formulierung bietet Bonhoeffer eine tiefgehende Lesart der Gethsemane-Stelle. 
27 Ebd.   28 Ebd. 396.    29 Ebd. 394.    »Ebd. 425.    3I A.a.O. 303. 



Dirk Steinfort 334 

Ziehen wir deshalb noch einen dritten Autor heran, um das Thema Gott, Glau- 
be und Zweifel aus seiner Sicht zu beleuchten. 

III. 

Es ist der Jesuit und maßgebliche katholische Theologe des 20. Jahrhunderts, 
Karl Rahner (1904-1984), gewesen, der wie kaum ein anderer auf die Notwen- 
digkeit der Zurücknahme32 und Bescheidenheit, auf das Recht des Zweifels ge- 
genüber allzu selbst- und vor allem Gottes sicheren Glaubens bestanden hat. 
Ausgehend von seinen Überlegungen zu Gott als dem abgründigen Geheimnis 
wird Rahner nicht müde zu betonen, daß Glaube und Theologie auch immer im 
ausgehaltenen Zweifel bestehen. Und noch in einer seiner letzten Reden beklagt 
er sich darüber, daß man vielen theologischen Reden nicht anmerkt, •sie seien 
durchzittert von der letzten kreatürlichen Bescheidenheit, die weiß, wie man 
wirklich allein von Gott reden kann, die weiß, daß alles Reden nur der letzte Au- 
genblick vor jenem seligen Verstummen sein kann."33 Für Rahner gehört es zum 
hervorragenden Grundbestand seines Glaubens, daß einigermaßen legitime 
Aussagen von Gott immer nur dann möglich sind, wenn •wir sie gleichzeitig 
auch immer wieder zurücknehmen, die unheimliche Schwebe zwischen Ja und 
Nein als den wahren und einzigen festen Punkt unseres Erkennens aushalten 
und so unsere Aussagen immer auch hineinfallen lassen in die schweigende Un- 
begreiflichkeit Gottes selber."34 Und so ist am Ende seines Lebens als Theologe 
für Rahner vor allem das klar, •daß der Theologe erst dort wirklich einer ist, wo 
er nicht beruhigt meint, klar und durchsichtig zu reden, sondern die analoge 
Schwebe zwischen Ja und Nein über dem Abgrund der Unbegreiflichkeit Gott- 
es erschreckt und selig zugleich erfährt und bezeugt."35 Schon hier wird deut- 
lich: Anders als in landläufiger Meinung sind Theologie und Glauben keines- 
wegs dazu da, ängstliche Gemüter zu ,beruhigen' oder gar ruhigzustellen, son- 
dern Erfahrungen mit dem unbegreiflichen Ab-Grund Gottes, der sich zugleich 
als einzig möglicher Grund erweist, zu bezeugen und so anderen Menschen, sie 
begleitend und vielleicht anleitend, zu eigenen Erfahrungen Mut zu machen. So 
ist es alles andere als zufällig, daß Rahner seine einschlägigen Bemühungen mit 
der Notwendigkeit einer neuen ,Mystagogie', der Einweisung oder Wegwei- 
sung ins Geheimnis bezeichnet. Erst dort beginnen wirklich Glaube und Theo- 

12 Vgl. zur Zurücknahme als theologischer Kategorie den schönen Aufsatz von G. Langenhorst, 
Zur Spiritualität der Selbstzurücknahme, in: Bibel und Kirche 50 (1995) Heft 1/2, 108-115. 
13 K. Rahner, Erfahrungen eines katholischen Theologen, in: K. Lehmann, Vor dem Geheimnis 
Gottes den Menschen verstehen. Karl Rahner zum 80. Geburtstag. Freiburg 1984, 105-119, hier 
107. 
34 Ebd. 106f.    35 Ebd. 108. 



Dank an Pfarrer Matull 335 

logie, wo man sich selbst und andere nicht über diesen ,Abgrund der Unbe- 
greiflichkeit' hinwegzutäuschen versucht, sondern den Glauben selbst 
nochmals als den Mut begreifen lernt, der den Zweifel als legitimen und unver- 
zichtbaren Begleiter annimmt. Daß ein solcher sich selbst und anderen einge- 
standener Zweifel als notwendiges Element entscheidender Bestandteil des 
Glaubens sein muß und diesem gerade so zu neuer Glaubwürdigkeit verhelfen 
kann, betont Rahner an vielen Stellen seines Werks. Beim Ringen um die Fra- 
ge, wie denn Menschen heute überhaupt ein Zugang zum Glauben eröffnet wer- 
den kann, stößt er immer wieder auf den ehrlich eingestandenen Zweifel als 
Grundlage eines gemeinsamen Glaubensweges. Danach ist es für Seelsorger 
nicht notwendig, so zu tun, als ob sie die •unbedroht und selbstverständlich 
Glaubenden wären." Glaube ist alles andere als selbst-verständlich, deshalb 
entbehrt es jeden Grundes, das eigene •immer neue Glaubenlernenmüssen nicht 
unbefangen anzunehmen", und es ist daher nicht nur legitim und ehrlich, son- 
dern eben auch viel glaub-würdiger, den eigenen Glauben als •Glaubensge- 
schichte" offenzulegen, einzugestehen, •daß wir die Abenteurer Gottes ein Le- 
ben lang in immer neuen Situationen sein müssen."36 Ein solcher Glaube ist kei- 
ne Versicherung und Beruhigung, sondern die entschlossene ,Entsicherung\ 
das beunruhigend-vertrauende Sich-Verlassen in den Abgrund Gottes hinein. 
Hier erscheint ein Zweifel zulassender Glaube nicht als Ruhigstellung, sondern 
als •Konfrontation mit dem Geheimnis und als Einweisung in den glaubend-lie- 
benden Umgang mit ihm."37 Ein solcher Glaube gesteht sich selbst und anderen 
Zweifel und Unsicherheiten ein, versucht sie nicht zu überspielen und wegzu- 
leugnen, sondern entwickelt gerade als Glaube •Mut zur wachsenden Unbe- 
greiflichkeit Gottes."38 Von daher betont Rahner zurecht, daß der •Atheismus 
weithin nur die Negativform einer Geschichte, die das Christentum (auch als 
Kirche) ausfüllen sollte"39, ist. Christentum und Atheismus, Glaube, Zweifel 
und Unglaube erscheinen so nicht mehr als unvereinbare Gegenüber, sondern 
als füreinander unverzichtbare, wie Geschwister einander begleitende Wegge- 
fährten. Wo der Glaube den Zweifel als notwendigen Begleiter vergißt oder ver- 
leugnet, steht er in Gefahr, zur Ideologie zu erstarren, Gott mit Götzen zu ver- 
wechseln und - unglaubwürdig zu werden. Dagegen ist es für den Glaubenden 
ohne weiteres und gerade aus der Mitte seines Glaubens heraus möglich, •ge- 
lassen und brüderlich zu zeigen", •daß auch er selbst der im Glauben Ange- 
fochtene ist und einer, der sich selbst den Glauben immer neu bewahren muß."40 

Da die Unbegreiflichkeit Gottes Grund und Abgrund jeden Glaubens ist, be- 

36 Alle Zitate in: K. Rahner, Schriften zur Theologie XIV. Zürich 1980, 20lf. 
37 K. Rahner, Ekklesiologische Grundlegung, in: F.X. Arnold u.a. (Hrsg.) Handbuch der Pasto- 
raltheologie. Praktische Theologie der Kirche in ihrer Gegenwart. Freiburg/Brsg. 1964-1972, 
Bd. 1,132. 
38 Ebd. Anm. 13.    39 Ebd.     4" Ebd., Bd. III, 521. 



Dirk Steinfort 336 

steht der Glaube gerade im Protest gegen allzu leicht-fertige Beruhigungen, er 
besteht im Mut, (sich auf) diese Unbegreiflichkeit Gottes auch in ihren dunklen 
Seiten einzulassen. Rahner nennt Beipiele für einen solchen, dem Zweifel ver- 
schwisterten Glauben: •Glaube als Aushalten des Schweigens Gottes; die 
,Nacht' des Glaubens; das scheinbare ,Schrumpfen' des Glaubens als eine Ver- 
dichtung; der Glaube (trotz seiner material differenzierten Inhaltlichkeit) als 
Schweigen über Gott; das Erkennen des Herrn allein im ,Brechen des Brotes' 
für den .Fremdling' (Lk 24,31); die dauernde Auferstehung des Glaubens aus 
dem Grab des Unglaubens usw."41 Und fast fühlt man sich an die Grass'sche Be- 
merkung über das •milde Dauerlächeln, diese alle Zweifel wegschminkende 
Gewißheit der Pfaffen"42 erinnert, wenn Rahner den Glaubenden davor warnt, 
so zu reden, •als ob seine Botschaft die Welt und das Dasein des einzelnen in ei- 
tel Licht und Harmonie verwandeln könne, so man sie nur glaubend an- 
nimmt."43 Denn Glaube heißt nicht die Lösung aller Probleme im Sinne ihrer 
Erledigung, heißt nicht die Beseitigung jeden Zweifels im Sinne seiner Beruhi- 
gung. Vielmehr gilt: •Im Grunde ist die ,Lösung' aller Lebensfragen durch das 
Christentum deren entschlossene Offenhaltung ohne den Kurzschluß des radi- 
kalen Pessimismus und Skeptizismus und ohne einen lügnerischen Optimis- 
mus, der meint, die Lösung jetzt schon zu ,haben', ist ,Hoffnung wider alle 
Hoffnung', Bergung aller Unbegreiflichkeiten nicht in eine durchschaute Lö- 
sung, sondern in das unbegreifliche Geheimnis Gottes und seiner Freiheit."44 

Glaube leistet ebenso entschieden Widerstand gegen allzu große, beruhigte Ge- 
wißheiten wie gegen einen ebenso selbstsicheren, absoluten Unglauben. Glau- 
be beunruhigt und verun-sichert, er will den Zweifel nicht ausschließen oder 
betäuben, sondern begreift ihn als sein eigentliches Wesen, seinen unverzicht- 
baren Zwilling. Glaube und Zweifel sind letztlich die zwei notwendigen Seiten 
einer Medaille, die ohneeinander nicht sein können. Glaube, der den Zweifel als 
Weggefährten mit sich führt, will sich und anderen nicht vorgaukeln, die Lö- 
sung aller Fragen zu kennen, und wird gerade so glaubwürdig. In der bereits er- 
wähnten Rede benennt Rahner unter Verweis auf 2 Kor 4,8 •jene antwortlose 
Aporie" als das, was •die Existenz des Menschen ausmacht."45 Das mutige Aus- 
halten dieser Situation des Menschen, das Verharren in der ,antwortlosen Apo- 
rie' kennzeichnet eigentlich den Glauben. Oder, wie Paulus in der von Rahner 
angeführten Stelle schreibt, übersetzt vom wortmächtigen Theologen und Dich- 
ter Fridolin Stier: •Allseits bedrängt - sind wir doch nicht geängstet; weglos - 
doch nicht ausweglos." 

41 Ebd. 522. 
42 Ein weites Feld, a.a.O. 301. 
43 Handbuch der Pastoraltheologie, a.a.O., Bd. III, 525. 
44 Ebd. 
45 K. Rahner, Erfahrungen eines katholischen Theologen, a.a.O., 108. 



Dank an Pfarrer Matull 337 

IV. 

Mit der ungeheuer ver-dichteten Übersetzung der paulinischen Ortsbestim- 
mung des Menschen schließt sich der Kreis. Begonnen hatte die Erkundungs- 
fahrt im Land von Glaube und Zweifel auf einer literarischen Hochzeitsfeier in 
Berlin. Bei Bonhoeffer waren wir mit der Frage nach einem religionslos-welt- 
lichen Christentum in die Tiefen der Frage nach Glaube und Gott geraten, und 
auch Rahner hatte angesichts eines Gottes, den er als unbegreifliches Geheim- 
nis zu begreifen sucht, den Glauben keineswegs als beruhigende Versicherung 
dargestellt. Zurückgekehrt und so geschult durch die Lehren eines evangeli- 
schen und eines katholischen Theologen, die jeweils Glaube und Zweifel als 
füreinander unverzichtbar gezeigt hatten, wenden wir uns wieder der Hoch- 
zeitsgesellschaft zu, die sich mittlerweile beruhigt hat. Denn mitten hinein in 
die wütenden Proteste ergreift die Braut das Wort, erklärt ihre Tränen und be- 
zieht entschieden Partei für den gescholtenen Pfarrer: •Ich heul ja vor Glück. 
Das, kein frommes Gesumms, genau das wollt ich hören. Ach, wie bin ich froh, 
daß nur sowas rauskam und keine Sprüche. Ich danke ihnen, Pfarrer Matull."46 

Sie bestätigt damit indirekt die Ausführungen Karl Rahners, der im ehrlichen 
Eingeständnis eigener Glaubens-Zweifel einen enormen Zuwachs an Glaub- 
würdigkeit vermutet hatte. So ist es konsequent, und dem sei hier nichts hin- 
zugefügt, wenn der Brautvater im abschließenden Toast formuliert: •Na, trin- 
ken wir auf Metes tränenreiches Glück und einen übrigen Schluck auf den 
Zweifel. Der möge bis zum Schluß unsere Schildwacht sein. Zweifel ist immer 
richtig!"47 

46 G. Grass, Ein weites Feld, a.a.O. 305. 
47 Ebd. 307. 




