Skandal und Torheit

Die katholische Kreuzestheologie Erich Przywaras
Zum 450. Todestag von Martin Luther

Eva-Maria Faber, Freiburg i.Br.

Eine eigentiimliche Spannung liegt am Karfreitag iiber gemischtkonfessio-
nellen Stddten. Da sind auf der einen Seite die Glocken samt den Orgel-
pfeifen nach Rom geflogen, die ernste Stille hat eine eindriickliche Aussa-
gekraft: die katholische Kirche begeht den Todestag des Herrn. Doch in
diese Stille hinein beginnen die Glocken der evangelischen Kirchen umso
nachdriicklicher und auffallender zu lduten. Gerade der ernste Karfreitag ist
hier liturgisch der hochste Feiertag, und die Glocken tragen dies in die Of-
fentlichkeit, wihrend die Katholiken den Jubel der Osternacht als Hohe-
punkt des Kirchenjahres ansehen.

Was sich hier sehr anschaulich — besser: horbar — ausprigt, ist Symptom
fiir eine theologische Spannung. Kreuzestheologie ist von Haus aus ,evan-
gelisch®. Der zunichst an die scholastische Theologie gerichtete Vorwurf
Luthers, sie treibe eine Theologie der Herrlichkeit, trifft das ,Katholische®
insgesamt, und manche Ausprigungen der Barockkunst in der Zeit der Ge-
genreformation liefern dafiir eine — diesmal wirklich anschauliche — Be-
stiatigung. Um diese Beobachtungen in die Gegenwart hinein zu verldngern,
sei darauf verwiesen, da3 der 1961 erschienene 6. Band des Lexikons fiir
Theologie und Kirche in 2. Auflage unter dem Stichwort Kreuz nur religi-
onsgeschichtliche, sehr knapp bibeltheologische, kunstgeschichtliche sowie
liturgische Aspekte verhandelt. Der Artikel Theologia crucis im 10. Band
(1965) stellt die evangelische Kreuzestheologie in knapp einer Spalte dar
(Autor: W. Loewenich), die Moglichkeit katholischer Kreuzestheologie ist
kleingedruckt angefiigt (Autor: K. Rahner). Ausdriicklich wird eingestan-
den, daB es der 6kumenische Dialog ist, aufgrund dessen die theologia cru-
cis der katholischen Theologie zum kritischen Moment werden kann'.

Vor diesem Hintergrund steht die Moglichkeit katholischer Kreuzestheo-
logie massiv in Frage. Dieser Fraglichkeit ist in drei Schritten nachzugehen.
Zunichst sollen die Griinde beleuchtet werden, warum es in der Eigenart ka-

' Vgl. K. Rahner, Theologia crucis II, in: LThK? 10,61: ,,Theologia crucis kann auch fiir die
katholische Theologie, wo sie sich auf einen echten, also auch empfangenden 6kumenischen
Dialog mit der evangelischen Theologie einliBt, das Stichwort eines wesentlichen formalen
Charakteristikums der Selbstkritik ... in jeder wirklich christlichen Theologie sein®.



Skandal und Torheit 339

tholischer Theologie liegt, dem Kreuz weniger theologiebildende Bedeu-
tung zuzuschreiben, als es in der lutherisch-evangelischen Theologie der
Fall ist. Im AnschluB daran soll in einigen theologiegeschichtlichen Hin-
weisen gezeigt werden, wie auch in katholischer Theologie kreuzestheolo-
gische Momente auftauchen. Ein weiterer Schritt wird versuchen, eine aus-
geprigte katholische Kreuzestheologie, wie sie im Werk des Jesuiten Erich
Przywaras vorliegt, nachzuzeichnen.

I. Zur Fraglichkeit katholischer Kreuzestheologie

Welche theologischen Griinde gibt es dafiir, daB Kreuzestheologie der ka-
tholischen Seite eher fremd ist, sagen wir vorsichtiger: fremd zu sein
scheint? Die folgenden Ausfithmingen kénnen diese Griinde nur holzschnitt-
artig skizzieren, ohne weitere Differenzierungen zu beriicksichtigen. Dabei
sind als Hintergrund der konfessionell-katholischen Theologie die Grund-
ziige reformatorischen Denkens in Erinnerung zu rufen. Es soll dabei auch
schon deutlich werden, da3 Kreuzestheologie sich nicht allein mit dem Ver-
stdndnis des Kreuzes Jesu Christi befaBt, sondern die Gesamrgestalt christ-
lichen Glaubens in einer spezifischen Akzentuierung ausprigt.

Am Ursprung der Reformation steht Martin Luthers Erfahrung, trotz al-
len Bemiihens um das Gerechtsein vor Gott nicht bestehen zu kénnen, so-
wie seine Entdekung der Gerechtigkeit, mit der Gott gerecht macht. Damit
ist die Kontinuitédt zwischen der menschlichen Existenz und dem von Gott
gegebenen Heil unterbrochen. Es gibt keinen Weg vom Menschen zu Gott,
wenn nicht Gott diesen Weg erdffnet. Die eigenmichtige Bewegung des
Menschen zu Gott hin, sei es in Form der Werke, sei es als Erkenntnis, fiihrt
in die Irre und muB in einem heilsamen Gericht zunichte gemacht werden.
Das Kreuz zerbricht die menschliche Werkgerechtigkeit ebenso wie den in-
tellektuellen Hochmut. Die Erlosung bedeutet darum nicht einfachhin eine
Heilung und Vollendung des Menschen, sondern ruft ihn aus sich heraus in
eine neue Existenz: dies voraussetzungslos durch eine creatio ex nihilo, eine
Schopfung aus dem Nichts. Das neue Leben bleibt jedoch weithin verbor-
gen, so da} Christsein Existenz unter dem Kreuz ist. Dies gilt auch fiir die
Kirche als ganze.

Konfessionell-katholische Theologie bildet sich in Reaktion auf den re-
formatorischen Protest gegenldufig aus. Sie betont, daB der Mensch durch
die Siinde zwar verwundet, doch nicht ginzlich verdorben ist. Aufgrund die-
ser optimistischen Sicht des Menschen erhilt das katholische Verstindnis
von Erlosung und Begnadung ein harmonisches Geprige. Schopfung und
Erlosung, der siindige und der erléste Mensch stehen durchaus in Konti-



Eva-Maria Faber 340

nuitit zueinander. Denn einerseits ist der Mensch trotz der Siinde nicht so
ohnmichtig, daB er sich nicht selbst mit Hilfe der Gnade auf den Weg zum
Heil machen konnte; wiederum: sowohl mittels seines Handelns als auch in
seiner Erkenntnis. Darum findet die Gnade andererseits einen Ankniip-
fungspunkt im Menschen selbst, um ihn in seinem Sein zu verwandeln und
zu vollenden. ,,.Die Gnade setzt die Natur voraus und vollendet sie®, heift
dies in scholastischer Sprache. Die christliche Existenz des einzelnen wie
auch die Kirche stehen darum viel mehr unter dem Vorzeichen des sich
schon sichtbar darstellenden Heils.

Das Kreuz ist im Rahmen dieses Gesamtbildes nicht Konstruktionspunkt,
nicht Krise und Kriterium der Theologie, sondern ein — wenn auch wichti-
ges — Thema unter anderen. Es bedroht nicht die Kontinuitdt zwischen dem
Menschen und seinen religidsen Vollziigen und Gottes Handeln am Men-
schen, sondern fiigt sich darin ein und ermoglicht sie.

IL. Krenzestheologische Akzente in katholischer Theologie

Allerdings werden in der katholischen Theologie auch andere Tone ver-
nehmlich. An zwei Beispielen soll dies verdeutlicht werden.

Luthers Vorwurf an die Scholastik, sie treibe eine Theologie der Herr-
lichkeit, zielt auf ihr zu grofles Zutranen zum Menschen, seinem Tun und
seiner Vernunft, ein Optimismus, der das Gewicht der Siinde iibersieht und
darum auch dem Erlosungswerk zu geringe Bedeutung beimifit. Ein Blick
auf die dreiteilige Summa theologiae des Thomas von Aquin scheint dies zu
bestitigen: er verweist die Ausfithrungen iiber die Heilsgeschichte in den
dritten Teil, wéihrend er vorher den Ausgang der Geschopfe von Gott und
ihre Riickkehr zu ihm beschreibt. Bei genauem Hinsehen aber erweist sich
der eigenartige, wie nachgeschobene Ort der Ausfiihrungen iiber das Erls-
sungswerk Jesu Christi nicht als Symptom dafiir, daB dessen Bedeutung ver-
kannt wird. Vielmehr, so hat M. Seckler gezeigt, betrachtet Thomas
zunédchst den Heilsplan Gottes von Schopfung her, so dafl vor diesem Hin-
tergrund im dritten Buch nur umso deutlicher die Siinde als Storfaktor er-
kennbar wird. Der Mensch durchkreuzt Gottes Heilsplan, der sich nun nur
noch dadurch verwirklichen kann, daB Gott in Jesus Christus den Weg des
Kreuzes geht. O.H. Pesch beschreibt im AnschluBl an Seckler den Aufbau
der Summa durch die Formel: Von Gott durch die Welt zu Gott in Christus

2 Vgl. M. Seckler, Das Heil in der Geschichte. Geschichtstheologisches Denken bei Thomas
von Aquin. Miinchen 1964; O.H. Pesch, Thomas von Aquin. Grenze und Grifle mittelalterli-
cher Theologie. Mainz 1988, 387-400.



Skandal und Torheit 341

— dem Gekreuzigten?. Die katholischer Theologie eigentiimliche gréBere
Aufmerksamkeit fiir die Schopfungsordnung braucht demzufolge nicht not-
wendig den Blick auf Siinde und Kreuz zu verstellen.

Ein zweites Beispiel soll auf die Bedeutung des Kreuzes in einer typisch
katholischen Spiritualitéit anfmerksam machen. Ignatius von Loyola, der Be-
griinder des Jesuitenordens, sieht in den Exerzitien eine erste Phase dafiir
vor, daf} sich der Mensch seiner Siindigkeit stellt. Diese Siindenbetrachtun-
gen miinden in das Zwiegespriach mit dem Gekreuzigten: ,,Anschaulich sich
vorstellen, wie Christus unser Herr gegenwirtig und ans Kreuz geheftet ist,
und ein Zwiegesprich beginnen. Wie er als Schopfer gekommen ist, um sich
zum Menschen zu machen, vom ewigen Leben zum zeitlichen Tod und so
fiir meine Siinden zu sterben. Ebenso dann den Blick auf mich selber rich-
ten: was ich fiir Christus getan habe, was ich fiir Christus tue, was ich fiir
Christus tun soll; und indem ich ihn derartig anschaue und so ans Kreuz ge-
heftet, tiberdenke ich das, was sich gerade anbietet*3. Das Ziel der Exerzi-
tien ist die Bereitschaft, Christus nachzufolgen auf dem Weg der Niedrigkeit
und des Kreuzes. Die Kandidaten, die in den Jesuitenorden aufgenommen
werden wollen, sollen gefragt werden, ob sie, um Christus nachzufolgen,
verlangen, ,,Schmihungen, falsche Zeugnisse und Beschimpfungen zu er-
dulden und fiir Toren gehalten und angesehen zu werden‘,

Die zwei Beispiele sollten zeigen, wie sich auch katholische Theologie
vom Kreuz storen lif3t und existentielle Konsequenzen aufzeigt. Und doch
steckt in der bisherigen Vorgehensweise eine gewisse Beliebigkeit: ist mit
solchen Hinweisen auf die Bedeutung des Kreuzes schon eine katholische
Kreuzestheologie gegeben? Darum soll ausfiihrlicher in einem dritten
Schritt gefragt werden, wie denn als klassisch-katholisch zu qualifizierende
Aspekte der Theologie kreuzestheologisch verstanden werden kénnen.

III. Die Kreuzestheologie Erich Przywaras

Um Kreuzestheologie ,katholisch‘ zu entwerfen, diirfte das Kreuz nicht nur
ein Thema sein, sondern miifite so zum Ausgangspunkt oder mindestens
zum Schliissel des Theologietreibens werden, daB sich alle Themen davon
her bestimmen und prigen lassen. Die Kreuzestheologie diirfte nicht an die
Stelle katholischer Themen und Akzente treten, diese verdringend, vielmehr
miifliten gerade diese ,typisch katholischen‘ Aussagen sich kreuzestheolo-
gisch formulieren lassen.

* Exerzitienbuch Nr. 53, nach der Ubersetzung von A. Haas: Ignatius von Loyola, Geistliche
Ubungen. Freiburg 1.Br. 71985.
* Satzungen der Gesellschaft Jesu Nr. 101,



Eva-Maria Faber 342

Ein solcher katholischer Entwurf von Kreuzestheologie liegt im Werk des
Jesuiten Erich Przywara (1889-1972) vor, das im Folgenden umriBhaft
nachgezeichnet und auf seinen Charakter als Kreuzestheologie beleuchtet
werden soll’. Dies wird entlang der zentralen, fiir Kreuzestheologie relevan-
ten Themenfelder Theologie (1. und 6.), Siinde (2.), Natur und Gnade (3.),
Christologie (4.) und Ekklesiologie (5.) geschehen.

1. Theologie I: Natiirliche Theologie und das Kreuz

Katholische Kreuzestheologie — die Frage, wo mit ihr zu beginnen ist, stoBt
uns schon gleich auf einen heiklen Punkt: Evangelische Theologie bindet an
die Offenbarung, die auf das Kreuz zuladuft. Katholische Theologie hilt dem-
gegeniiber an der Moglichkeit natiirlicher Gotteserkenntnis (d.h. der Er-
kenntnis Gottes allein mit dem Licht der Vernunft schon vor der Offenba-
rung) fest. Damit scheint vorgezeichnet, dafl das Kreuz nur nachtréglich ins
Spiel kommt, wenn die Moglichkeit einer Verbindung von Gott und Mensch
schon langst zuvor entworfen ist. LBt sich dieser Ansatz in Kreuzestheolo-
gie integrieren und von ihr prigen? Schauven wir bei Przywara genau hin.
Sein religionsphilosophisches Denken braucht hier nicht in der ganzen
Breite und Differenziertheit dargelegt zu werden. Beabsichtigt ist nur, davon
einen atmosphérischen Eindruck zu vermitteln.

Die religionsphilosophischen Schriften der 20er Jahre weisen Przywara
als Anwalt der Moglichkeit natiirlicher Theologie aus®. Er behauptet in tra-
ditioneller Weise die Erkennbarkeit Gottes mit dem Licht der Vernunft aus
den Werken der Schopfung, in der Gott als Grund aller Wirklichkeit er-
kennbar wird. Bereits in der auf den ersten Blick ganz konventionell-katho-
lischen Entfaltung natiirlicher Theologie mischen sich indes schon ,unruhe-
stiftende* Tone in den Gedankengang, die das Konzept der natiirlichen
Theologie ,stéren‘, ohne es jedoch génzlich aufzuheben. Welcher Art sind
diese storenden Faktoren?

Einen Stachel im Fleisch der natiirlichen Gotteserkenntnis stellt ein Wort
des Augustinus dar, das Przywara oft und oft zitiert: ,,Wenn du ihn begreifst,
ist es nicht Gott* (Augustinus, Sermo 117,3,5). Natiirliche Theologie kann
und darf nicht vermeinen, sie konne Gott begreifen und sich seiner denke-
risch bemichtigen.

Dies bleibt nicht ein bloBes Postulat. Denn Przywara betont als Voraus-
setzung auch der natiirlichen Gotteserkenntnis die Selbstkundgabe Gottes.

’ Vgl. dazu E.-M. Faber, Kirche zwischen Identitit und Differenz. Die ekklesiologischen Ent-
wiirfe von Romano Guardini und Erich Przywara. Wiirzburg 1994 (StSSTh 9).

¢ Vgl. dazu: ,Gorteserfahrung und Gottesbeweis* sowie ,Metaphysik und Religion®, in: Reli-
gionsphilosophische Schriften. Einsiedeln 1962 (Erich Przywara Schriften 2), 3-26.



Skandal und Torheit 343

Gemeint ist — ganz im Rahmen natiirlicher Theologie — die Kundgabe Gottes
in den Geschdpfen, doch wird die Bewegungsrichtung von oben, von Gott
her betont: Selbstkundgabe Gottes, Kundgabe, deren Subjekt Gott ist. Damit
ist die Bewegung natiirlicher Theologie als vom Menschen zu Gott aufstei-
gende Bewegung relativiert. Die Erkenntnis, welche bei der Betrachtung der
Geschopfe anhebt und von hier aus den Urgrund alles Seins mitbedenkt,
mufl wahrnehmen, daB3 die Tatsichlichkeit der faktischen Welt und Ge-
schichte ihr vorgegeben ist. Die Erkenntnis Gottes aus den Geschopfen er-
fihrt sich von dem vorgéngigen Sein und Einwirken Gottes umfangen. Kon-
sequent durchdacht, muf} dies die Statik eines bloen Urgrundes, einer alles
umfangenden Transzendenz aufbrechen. Denn diese Transzendenz ist erst
dann als solche wahrgenommen, wenn sie nicht vom Geschopflichen her de-
finiert wird, sondern sich souverin von sich selbst her zeigt. Dies aber liegt
auBerhalb des Erkenntnisbereichs der Philosophie. Diese stoft hier an ihre
Grenze, sie bricht ab ins Geheimnis und muB sich bereithalten fiir die Of-
fenbarung als jene Bewegung, in der Gott nicht mehr von unten erkannt
wird, sondern sich selbst souverin ,von oben‘ zu erkennen gibt’.

Przywara steckt also den ,Vorhof‘ der Theologie so ab, daB gerade nicht
eintritt, was anfangs als Befiirchtung angesichts der natiirlichen Theologie
geduBert wurde: daB ein Ansatz vor der Offenbarung das Verhiltnis von Gott
und Mensch vorab schon so bestimmt, daB dem Kreuz letztlich keine ein-
greifende Bedeutung mehr zukommen kann. Przywaras natiirliche Theolo-
gie notigt im Gegenteil das Denken dazu, sein eigenes Unvermdégen zu er-
kennen und anzuerkennen und sich dem Geheimnis Gottes zu iibergeben.
Gerade die hochste denkerische Bemiihung um das Absolute 146t die Ver-
messenheit, es begreifen zu kdnnen, zusammenbrechen. Die metaphysische
Denkbewegung selbst fiihrt an den Punkt, wo sie ihre Grenze konstatieren
und mit einer unableitbaren, freien Bewegung von dem Geheimnis her rech-
nen mufB. Die Offenbarung ist somit keineswegs die Fortsetzung der natiir-
lichen Erkenntnis, sondern kommt unableitbar auf den Menschen zu, ohne
die menschliche Suchbewegung als nichtig erscheinen zu lassen. Przywara
beschreibt so eine Diskontinuitit der Offenbarung zur natiirlichen Theolo-
gie, ohne dieser ihre Bedeutung und Berechtigung absprechen zu miissen.
Gerade das Suchen des Menschen weckt die Offenheit fiir die Moglichkeit
eines dem Menschen unbegreiflichen Handelns Gottes. Die Einsicht, das
Absolute, wenn es wirklich als Absolutes gedacht wird, kdnne sich — wie im
Kreuzesereignis — anders zeigen, als es menschlichen Erwartungen ent-
spricht, kann schon dem natiirlichen Denken des Menschen aufgehen, wenn
es wagt, bis an seine eigenen Grenzen vorzudringen.

" Vgl. Analogia Entis. Metaphysik. Ur-Struktur und All-Rhythmus. Einsiedeln 1962 (Erich
Przywara Schriften 3), 66.



Eva-Maria Faber 344

2. Siinde

Wenn es wagt! Denn dies ist doch der Einwand gegen natiirliche Theologie:
daB hier iibersehen wird, wie sehr die Vernunft durch die Siinde verdunkelt
ist und auf sich selbst gestellt in die Irre geht. Inwiefern rechnet Przywara
mit dem Einwirken der Siinde im philosophischen Denken? Es kann dies nur
an einem Beispiel gezeigt werden.

Ein lingerer Abschnitt zur Philosophie des Aristoteles lduft darauf hin-
aus, den Torso, das Verstiimmelte als Inbegriff des aristotelischen Denkens
zu bezeichnen. Wie kommt Przywara dazu? Im Unterschied zu Platon ver-
meidet Aristoteles den Gegensatz zwischen einer Sphire notwendigen, un-
verginglichen Seins und einer Sphire des kontingent-faktischen, vergingli-
chen Seins, indem er Notwendigkeit und Verginglichkeit in einer Wider-
spruchs-Einheit zusammenbindet. Dies kommt, so Przywara, dem Versuch
gleich, eine innere Geschlossenheit der Welt zu postulieren und das Gottli-
che ins immanent Geschopfliche zu zwingen. Die Wirklichkeit wird ver-
stimmelt: um ihre Offenheit fiir die Transzendenz verkiirzt®.

Fiir uns wichtig ist hier nicht die inhaltliche Deutung aristotelischer Phi-
losophie, sondern die Tatsache, dafl Przywara — wie an diesem Beispiel ge-
zeigt — in den vielfiltigsten philosophiegeschichtlichen Ansitzen unerléstes
Denken entlarvt: ein Denken, welches sich gegen das Géttliche verschlieft,
indem es — wie in der Logik — das Géttliche fiir das Kreatiirliche in Anspruch
nimmt, oder — wie in der Dialektik — sich in den kreatiirlichen Gegensitzen
verschlieBen und gegen das Géttliche abscheiden, gerade so aber eigentlich
mit dem Géttlichen verschmelzen will®.

Der Religionsphilosoph Przywara tiuscht sich also nicht iiber die Beein-
trdchtigung der Vernunft durch die Siinde hinweg. Was er im Denken wahr-
nimmt: das Leugnen und Unterdriicken der Angewiesenheit und Bezogen-
heit des Geschopfes auf eine hohere Wirklichkeit, auf Gott, um sich selbst
zu verabsolutieren, entspricht der biblischen Beschreibung der Ur-Siinde als
Sein-Wollen wie Gott. Siinde ist so gesehen eine negative Beziehungswirk-
lichkeit. Sie verleugnet das subtile Ineinander von Unterschiedenheit von
Gott und Bezogenheit auf ihn, wie Przywara es in der analogia entis begriff-
lich zu fassen sucht, und verkehrt so in radikaler Weise das Verhiltnis des
Menschen zu Gott. In der Tat ist Przywara, wie U. Kiihn gezeigt hat, einer
der ersten katholischen Theologen der neueren Theologie, der Erbsiinde
nicht als bloBen Verlust der iibernatiirlichen Gnade, sondern als religids-sitt-
liche Verkehrung des natiirlich-libernatiirlichen Wesens des Menschen be-

8 Vgl. Schriften 3, 149-160.
® Vgl. Schriften 3, 103.



Skandal und Torheit 345

schreibt!®. Das Menschsein als ganzes ist aus dem Lot geraten. Das Sein-
Wollen wie Gott priigt und pervertiert alles menschliche Sein und Handeln,
auch seine religidsen Vollziige!!. MuB nicht die Erlésung dieser unheilvol-
len Zerrissenheit ein Ende machen und das so verzerrte Menschsein kreuzi-
gen?

Eben weil das Menschsein als ganzes von der Siinde verkehrt und entstellt
ist, weil darum alles, was der Mensch tut, von Siinde geprigt ist, weil ins-
besondere sein Streben nach Gott in die Irre gehen muB, erfolgt die Erlosung
nach evangelischem Verstindnis durch das Kreuz. Uber den siindigen Men-
schen erfolgt das Gericht, er muf} gekreuzigt, zunichte gemacht werden. Der
neue Mensch wird von Gott her erweckt und geschaffen. Auf katholischer
Seite wird demgegeniiber betont, daf die Gnade an die Natur ankniipft und
sie zu ihrer Vollendung bringt. Kann Przywara sein Verstidndnis von Siinde
als Verzerrung des ganzen Menschseins mit diesem ,katholischen® Ankniip-
fungsmodell vereinbaren? Andersherum formuliert: kann die (katholische)
Auffassung von der Kontinuitit zwischen Natur und Gnade dem Kreuz ge-
recht werden?

3. Natur und Gnade

Es diirfte fiir die Frage nach der Ankniipfungsmoglichkeit der Gnade an die
Natur von groBter Bedeutung sein, wie Przywara die Auswirkungen der
Siinde auf das Menschsein beschreibt: als Verzerrung. Nicht das Menschsein
als solches ist verdorben, doch die Proportionen sind verkehrt, die Relatio-
nen verschoben. Die Losung, die Erlésung besteht nun nicht darin, das
Menschsein zu vernichten, sondern ihm die rechten Proportionen wiederzu-
geben. Dies geschieht fiir Przywara im Kreuz, in dem Gott selbst in den
,RiB¢ einsteigt, sich selbst in die Zerrissenheit hineinbegibt bis hin zum Aus-
gespanntsein am Kreuz. Insofern ist Gnade in der christlichen Heilsordnung
immer Gnade vom Kreuz her.

Damit ist zugleich gesagt, dal zwischen Gnade und Natur nicht einfach-
hin eine harmonische Kontinuitiit besteht. Die Natur, an welche die Gnade
ankniipft, muf fiir die Ankniipfung allererst geheilt und erneuert werden.
Aufschlufreich ist fiir diesen Aspekt ein Artikel Przywaras iiber den schon
genannten scholastischen Grundsatz: ,Gratia non destruit, sed supponit et
perficit naturam‘: Die Gnade zerstort die Natur nicht, sondern setzt sie vor-

1. Kithn, Natur und Gnade. Untersuchungen zur deutschen katholischen Theologie der Ge-
genwart. Berlin 1961 (Arbeiten zur Geschichte und Theologie des Luthertums 4), 107.

"' Vel. Deus semper maior. Theologie der Exerzitien. 3 Bde. Freiburg i.Br. 1938-1940, hier:
1, 50-74.



Eva-Maria Faber 346

aus und vollendet sie. Przywara akzentuniert hier die verschiedenen Aspekte
des scholastischen Axioms so, daf aus einer ,beruhigten* Verhiltnisbestim-
mung zwischen Natur und Gnade ein krenzestheologischer Ansatz wird.
Wichtig ist dabei der Satzteil ,non destruit [naturam]‘, ,zerstort die Natur
nicht‘, der znm Angelpunkt der Interpretation wird. ,,Dieses Wértlein den-
tet in dem ,non* selber an, dafl zwischen Gnade und Natur, Glanbe und Ver-
nunft, ein ,destruere’ fast zu erwarten wire, wenn es auch tatsichlich nicht
eintritt. Wenn aber von irgendeinem Seins- oder Denkbestand her eine Zer-
storung der Natur als dulerste Moglichkeit droht, dann ist zom mindesten
ausgesagt, dal zwischen Gnade und Natur, Glaube und Vernunft, jetzt nicht
das Verhiltnis einer geradlinigen Weiterfiihrung besteht, sondern daB hier
ein tieferes Geheimnis waltet. Im Hintergrund des ,non destruit* erscheint,
wenn auch schattenhaft, das, was die Offenbarung positiv ansdriickt: qui
perdit, salvat [wer sein Leben verliert, wird es retten]*'2

Im Verhiltnis von Natur und Gnade wird ein negatives Moment wirksam,
das die Nator wohl bedroht, sie aber gleichwohl bestehen ld3t. DaB die
Gnade die Natur nicht zerstort, ist nicht einfach selbstverstindlich. Die Na-
tur, in der die Siinde Fuf3 gefaft hat, kann von sich her nicht mehr Ankniip-
fungspunkt fiir die Gnade sein. Jedem verharmlosenden Optimismas ist des-
wegen Einhalt geboten. Indem aber Gott selbst an den Ort der Zerrissenheit
geht, gibt es einen Weg von dort zur Gnade, zum Heil. Damit sind wir bei
der Mitte der Kreuzestheologie angekommen: beim Verstindnis des Chri-
stusereignisses.

4. Das Christusereignis

Jede christliche Theologie kommt auf das Kreuz zu sprechen, wenn sie Le-
ben, Tod und Auferweknng Jesu thematisiert. Kreuzestheologie im engeren
Sinne ist dadurch gekennzeichnet, daB sie das Kreuz nicht als ein Moment
des Christusereignisses versteht, sondern dieses insgesamt vom Kreuz her
deutet. In diesem Sinne wendet sich Przywaras Kritik gegen Romano Guar-
dini: Wihrend dieser das Kreuz als einen ,geschichtlichen Unfall® auffaft,
sieht er im Kreuz die von vornherein angelegte Konsequenz der Inkarnation
des Sohnes Gottes in die siindige Welt. Denn in der Menschwerdung nimmt
der heilige Gott in einem hochzeitlichen Austansch das von Siinde gezeich-
nete Menschsein an. Mit diesem Motiv steht Przywara, wie er spiter selbst
bemerkte, Luthers Lehre vom frohlichen Wechsel® sehr nahe. Ohne selbst
zu siindigen, macht sich der Sohn Gottes die Menschheit zu eigen, die anf-

"> Der Grundsatz ,Gratia non destruit, sed supponit et perficit naturam’. Eine ideenge-
schichtliche Interpretation, in: Scholastik 17 (1942) 178—186, 182.



Skandal und Torheit 347

grund der Siinde von Bediirftigkeit und Schwiche bis hin zur Versuchbar-
keit geprigt ist. Er vernetzt sich mit der siindigen Menschheit, stellt sich in
die Reihe derer, die von Johannes die Taufe zur Vergebung der Siinden emp-
fangen, teilt die menschliche Erfahrung der Gottferne und Verlorenheit und
erleidet schlieBlich den Kreuzestod, das Schicksal der von Gott Verfluchten.

Indem Gott sich in Jesus Christus auf die siindige Menschheit einléft,
setzt er sich dem direkten Widerspruch der Menschen aus. In diesem Sinne
unterstreicht Przywaras kreuzestheologische Auslegung der Evangelien, dall
Jesu Wirken von vornherein auf Miverstehen und Ablehnung stot. Gerade
so ist er die Offenbarung der Liebe, ,,die unbekiimmert um die Antwort sich
ausgibt und ausschenkt bis ins Argernis«'?.

Zwei Aspekte treten also zusammen, die das kreuzestheologische Ge-
priige der Christologie ausmachen: Inkarnation ist nicht Menschwerdung in
eine neutrale oder gar positiv aufgeschlossene Welt hinein, vielmehr steht
das Eingehen Gottes in die Welt von vornherein unter dem Vorzeichen, dal
die Seinen ihn nicht aufnehmen. Auf der anderen Seite verzichtet Gott im
Ereignis der Menschwerdung auf die Ausiibung seiner souverdnen gottli-
chen Macht. Er tritt in das Kriftespiel der Welt ein, ohne es zu durchbre-
chen, selbst um den Preis der Vergeblichkeit.

In dieser Weise gibt Przywara dem Kreuz, auf das in Theologie und Ver-
kiindigung allzuoft nur formelhaft hingewiesen wird, etwas von seiner ur-
spriinglichen Argerlichkeit und Befremdlichkeit zuriick. Zugleich arbeitet er
das dramatische Gepriige des Kreuzes heraus, in dem sich des Menschen Wi-
derspruch zu Gott radikalisiert, um dem unbedingten Ja Gottes zum Siinder
zu begegnen. Die Einheit mit Gott wichst nicht organisch heran, sondern ist
durch das Kreuz vermittelt, weil dieses auch die von Siinde beherrschte
Wirklichkeit in die Gnade Gottes einzuholen vermag. Wenn Gott in den tief-
sten Abgrund der Gottferne hineingeht und sich dem radikalsten Nein der
Siinde liebend aussetzt, gibt es nichts, was von der Hoffnung auf Erlosung
und Heil ausgeschlossen wiire.

Von groBer Bedeutung fiir das Geprége einer Theologie als Kreuzestheo-
logie ist die Auffassung des Ostergeschehens. Denn hier entscheidet sich, ob
das Kreuz auf ein vergangenes Ereignis reduziert wird, das in der Aufer-
weckung Jesu siegreich iiberwunden ist, oder ob es als prigendes Vorzei-
chen der christlichen Heilsordnung gewichtet wird. Darum steht hier die Be-
rechtigung von Kreuzestheologie selbst auf dem Spiel: kann eine Theologie
sich ganz vom Kreuz her verstehen, wenn doch in der Auferstehung Kreuz
und Tod iiberwunden sind?

13 Christentum gemdf3 Johannes. Niirnberg 1954, 136.



Eva-Maria Faber 348

Kreunzestheologisch gedentet ist die Auferstehung zum einen dadurch, daB
ihre unlosliche Bindung an das Kreuzesgeschehen betont wird. Sie ist nicht
ein Triumphzug ins Leben, sondern Durchbruch zur gttlichen Herrlichkeit
aus Leiden und Tod, aus innergeschichtlichem Scheitern heraus, und zwar
nicht als einmaliges, an Jesus Christus geschehenes Ereignis, sondern als
Weg derer, die an seiner Auferstehung Anteil erhalten sollen. Diese Teil-
nahme der Glaubenden am Kreuz Christi wird dabei nach katholischer Sicht
nicht als radikale Vernichtung des alten Menschen zu begreifen sein, son-
dern als Ausheilung der Siinde und als Mitwirkung zur Erlosung. Jesus Chri-
stus hat den Weg eroffnet, auf dem in seiner Kraft und mit seiner Gnade die
Christen die Folgen der Siinde an sich erleiden und so die Wirklichkeit der
Welt und ihres eigenen Lebens von der Erlésung ergreifen lassen.

Der kreuzestheologischen Deutung des Ostergeschehens ist es zudem ei-
gentiimlich, daf} sie die Aunferstehung nicht als innergeschichtliches Ereig-
nis begreift. Das Licht der Anferstehung verbirgt sich diesseitig bleibend in
der Kreuzesgestalt. Dies aber muB sich insbesondere im Verstindnis der Kir-
che wiederspiegeln. In der Tat tritt am Thema Kirche das krenzestheologi-
sche Geprége der Theologie Przywaras vielleicht am deutlichsten und je-
denfalls am konkretesten zutage. Zugleich mu8 sich an diesem Thema wie-
derum die Moglichkeit einer katholischen Kreuzestheologie erweisen. Steht
nicht das katholische Kirchenverstindnis, demzufolge die Kirche in das Er-
losungswerk Jesu Christi mitwirkend hineingenommen wird, einer kreuzes-
theologischen Ekklesiologie entgegen?

5. Kirche und Kreuz

Eine krenzestheologische Sicht der Kirche macht sich an verschiedenen
Aspekten fest: an ihrem Ursprung im Kreuz, an dem Ruf zur Krenzesnach-
folge, und schlieBlich daran, daB niichtern mit der Kreuzesgestalt der Kir-
che zu rechnen ist.

Was den Ursprung der Kirche anbetrifft, 148t Przywara keine Beschéni-
gung zu. Die Kirche entsteht kraft des unbedingten gottlichen Ja zum siin-
digen Menschen, auch noch, wo dessen Gottesfeindschaft sich zuspitzt: ,In
den Worten zu den Henkern und zum Réuber wird die Kirche als die ,Fiille
des alles in allem Erfiillenden® ... aus den ,Feinden‘ erwihlt«!4. Dabei zer-
stort Przywara auch noch die Illusion, immerhin bedeute der Jiingerkreis
eine positive Kontinuitit vom Leben Jesu und seiner Gemeinschaft stiften-
den Wirksamkeit zur Kirche. Die Gemeinschaft der Jiinger wird zur Kirche
nur durch einen tiefen Bruch hindurch; sie entsteht gerade dort, wo Jesus

"4 Deus semper maior 3, 123.



Skandal und Torheit 349

von den Jiingern verlassen am Kreuz stirbt. ,Das ist das Ende: Das Volk, das
gegangen ist, das Urteil der romischen Rechtsbehorde, die Apostel, die da-
vongelaufen sind, der erste Papst, der Thn verleugnet hat. Das. Schlimmer
kann ein Bankrott nicht sein. Von da aus miissen wir uns wundern, daB die
Kirchengeschichte noch so glinzend ist!«'.

Fiir die Zeit der Kirche wirkt sich nun aber auch aus, daB die Auferste-
hung nicht eine innergeschichtliche Wende vom Scheitern Jesu am Kreuz
zum Durchbruch der Herrlichkeit Gottes darstellt. Die Kirche ist auf den
Weg Jesu des Gekreuzigten gerufen. Sie lebt noch nicht in der vollendeten
Heilszeit, sondern adventisch in der Erwartung der Wiederkunft Christi. Die
Gemeinschaft mit ihm bleibt verborgen, so daB} es scheint, als habe Christus
die Kirche verlassen, wie diese ihn als Gekreuzigten verlassen und verleng-
net hatte — nicht im Sinne von Rache, sondern als Hineinnahme ins Kreu-
zesgeschehen. ,Es ist, als ob jetzt der Olberg fiir die Jiinger beginnt, den sie
seinerzeit verschlafen haben. Nun werden sie hineinversetzt in die Dunkel-
heit, Verlassenheit, Verlorenheit. Damals ging der Herr bettelnd zu ihnen
und sie lieBen ihn liegen. Und jetzt 14Bt der Herr sie liegen*'. In dieser nur
verborgenen Einheit mit Christus hat die Kirche teil an seiner Sendung, nach
Joh 17,18 eine Sendung ,,,in die Welt hinein, wie Ich in die Welt gesandt
bin‘, — also in Teilnahme an der duBersten ,Entleerung‘ (kenosis) des Soh-
nes Gottes in die Welt, bis zum Versklavtsein in sie hinein, bis zum Skla-
ventod am Pfahl“’’. Die Christen, so Przywara in seiner krassen und ei-
gentiimlichen Sprache, sind ,.eingeheftet mit dem Kreuz Christi in das Gol-
gatha-Erdreich Christi ... zur fortdanernden Kreuzigung in diesem Leben
selber, zu einem wirklichen Verhaftetsein mit der Welt in den Kreuznigeln
Christi«'8. Diese Sendung in die Welt hinein verbietet es den Christen, sich
in der Kirche als einer sichtbar-konkreten Heimat einzurichten. ,,Das Zei-
chen der Auferstehung wird sein: das leere Grab! Und darum bleibt in der
Unsichtbarkeit Gottes auch die eigentliche Auferstehungsgestalt der Kir-
che*'®. Die Kirche darf ihre konkrete Erscheinungsform nicht mit dem Reich
Gottes verwechseln, es darf ihr in ihrem Engagement nicht um irdischen Er-
folg gehen. Przywara denkt hier wohl auch, aber gewi nicht nur an die mit-
telalterliche Gestalt der Kirche in ihrer Verquickung mit dem Reich. In ei-
ner Zeit statistischer Erhebungen und daraufhin berechnender Planung stellt
er das Schielen nach meBbaren Erfolgen und das methodische Einsetzen von
Erfolgsstrategien bloB als radikalen Widerspruch zum Geist des Christli-

15 Unver6. Manuskript.

16 Unverd. Manuskript. — Vgl. Alter und Neuer Bund. Theologie der Stunde. Wien 1956, 5141,
\7 Katholische Krise. Hrsg. v. B. Gertz. Diisseldorf 1967, 102.

18 Christus lebt in mir. Freiburg i.Br. 1929, 13f.

19 Unvers. Manuskript.



Eva-Maria Faber 350

chen, zum Glauben an die Fruchtbarkeit des Kreuzes. »Die Kraft der grofen
Zahlen. Immer grossere Statistiken iiber alles. Und wie werden sie ange-
staunt. Ja nichts auslassen. Ja nichts versdumen, genau pedantisch gierig mit
allen Fangarmen zugleich hinein. Eben satanshaft“. Dagegen auf der ande-
ren Seite Christus: ,,Er ist bereits der Herr der ganzen Welt. Er braucht nichts
zu erobern. Er braucht nichts erzwingen. ... Dieses unheimliche Wartenkon-
nen Gottes. ... Er wiihlt und sendet. ... Unbesorgt nm [die] Zahl ... Seine hei-
lige Lehre zu senden: mit der Zufilligkeit des Kornerwurfs. — Heilige Kir-
che Gottes, wann wirst du den Segen der modernen Organisationskiinste er-
kennen??*%,

Die Gesetze der Kreuzesordnung sind keine Erfolgsgesetze. Die Kirche
muf sich auf den Weg des Krenzes, der Vergeblichkeit und des Scheiterns
einlassen. Aus dem stets gegenwirtigen Ursprung der Kirche, die Berufung
sindiger Menschen, folgt dabei die tiefste Form der Vergeblichkeit: die be-
standige Auflehnung der Kirche gegen den Weg des Kreuzes, durch die das
Vorbild Jesu miBachtet wird. Das duBere Scheitern ist nicht nur durch Wi-
derspruch von auflen bedingt, vielmehr verzehrt sich die Kirche in unndti-
gen internen Spaltungen und Kriegen gegeneinander, ,,wihrend rings um die
;wenigen Christen‘ die Wiiste der Ungliubigkeit, unangefochten, wichst
und wichst“?,

Wegen ihres Versagens steht die Kirche je neu vor dem Kreuz als Siinde-
rin, die bekennt, daB der Gekreuzigte fiir sie gestorben ist, ja, daB sie selbst
diejenige ist, die ihn je neu kreuzigt. Die Berufung der Christen und der Kir-
che zur Mitwirkung im Erlésungswerk, die Przywara einerseits — gut katho-
lisch — betont, ist zuriickzubinden an die je neue Angewiesenheit auf das Er-
l6stwerden. Przywara hebt darum eindriicklich die reale Bedeutung der Im-
properien in der Karfreitagsliturgie hervor: ,,Volk, mein Volk, was hab ich
dir getan? Es ist das Volk des Neuen Bundes, es ist das Volk der Kirche, es
ist die Kirche als Volk, an die der Herr diese Frage richtet, und also bekennt
sich die Kirche grade am Karfreitag zu dem Geheimnis, daB der Herr durch
das Volk Seiner Kirche in Seiner Kirche immer neu gekreuzigt wird: daf
also die Kirche nicht nur mit Christo gekrenzigt ist, sondern Christus durch
die Kirche‘?,

Przywara macht ernst mit der Kirche als Siinderin — und er verdeutlicht
auch, was dies konkret heit. Denn die Kirche wird dadurch nicht etwa sym-
pathischer, weil sich alle familiar als Siinder wiederfinden. Vielmehr begeg-
net diese von Siinde geprigte Kirche befremdlich: sie wird geradezu zum

2 Unver$. Manuskript.
' Alter und Neuer Bund. Theologie der Stunde. Wien 1956, 237.
* Was ist Gott? Summula. Nurnberg 1948, 67; vgl. Alter und Neuer Bund 282.



Skandal und Torheit 351

Kreuz des einzelnen Christen, ein Kreuz, das ebensowenig anziehend, plau-
sibel und transparent fiir die Herrlichkeit Gottes ist, wie es das Kreuz Jesu
Christi war.

Als ein Beispiel solcher Kreuzesgestalt nennt Przywara die konkrete Er-
scheinungsform der Kirche als Institution mit ihren Tendenzen zu Biirokra-
tismus nnd Erstarrung. Diese, wie Przywara sagt, ,Kirche der Akten® ist
nicht nur letzte Konsequenz der Menschwerdung; in ihr stellt sich auch das
scheinbar lebensvernichtende Krenz dar®®. Auch und gerade das Amt wird
bei Przywara zu einem Aspekt nun wirklich spezifisch katholischer Kren-
zestheologie. Eben weil die Kirche immer nund zutiefst eine von Siinde ge-
kennzeichnete Wirklichkeit ist, bedarf es des Amtes als Vermittlungsgestalt
der trotz aller Siinde unverbriichlichen Selbstzusage Gottes, die nicht ab-
hingig ist von der Glaubwiirdigkeit oder Attraktivitdt der Kirche und der
Christen. Dies bedeutet keineswegs eine Verkldarung und Verherrlichung der
Amtstriger, deren Unwiirdigkeit Przywara unbeschonigt vor Augen stellt. In
all seiner Kargheit dient das sakramentale Amt im Vollzug der Verkiindi-
gung und in der Verwaltung der Sakramente der Selbstmitteilung und Néhe
Gottes.

All diese Aspekte tragen zu einem iiberaus schroffen Gesamtbild von Kir-
che bei. ,,Es ist mit der Kirche so, da} sie zuerst selig heimatlich eingéngig
ist als wahrhaft prisenter Gott, ja fast wie als ein Ausgleich fiir einen allzu
unbegreiflichen Gott, fiir einen allzu unverstindlichen Christus am Kreuz.
Aber eben darum mulB diese lichtige Mutter- und Heimat-Kirche selber die
Finsternis der Unbegreiflichkeit werden, die Gott zuletzt ist in Christo am
Kreuz‘?*, Gerade durch das UnfaBliche der Kirche, jener Kirche, die oftmals
,anheimlich‘ erscheint und ,,die mir ,Kreuz‘ ist und mir alles ,durch-
kreuzt‘ “?, gerade durch sie wird der Christ vor die Souveridnitit Gottes, vor
seine personliche ,Unfafllichkeit gestellt, gerade so wird er mit dem Kreuz
konfrontiert.

Przywara, der in den Kriegsjahren Gelegenheit zum Studium der Theolo-
gie Luthers hatte, fand wohl gerade in dessen Kreuzestheologie Verwandtes.
Doch er insistiert auf der ekklesiologischen Konkretisierung der Kreuzes-
theologie, sieht hier die Differenz zwischen deren katholischer und evange-
lischer Ausprigung, sieht hier auch die Bedingung fiir die Wiedervereini-

23 Wie der Herr selbst Sein Kreuz-Geheimnis unter Menschen-Gleichnis und Menschen-
Schema heilig verhiillt ..., ebenso geschieht Sein Fortleben in einer Kirche, die das Kreuz-Ge-
heimnis hiillt in die Gestalt menschlicher Institutionen, wie Institutionen sonst sind. So ist es
die schirfste Form der Menschwerdung: daB auch und gerade das Kreuz die hiillende Gestalt
des Schema-Mensch erhdlt: Luther konsequent, in: Scholastik 12 (1937) 386-392, 391; vgl.
Deus semper maior 2, 27.

2 Was ist Gott 73.

2 Deus semper maior 1, 81.



Eva-Maria Faber 352

gung. Denn ohne die Konkretheit der Kirche anch in ihrer Kreuzesgestalt be-
stehe die Moglichkeit der Flucht aus dem realen Kreuz, das allein in der Kir-
che durchlitten werden kann2.

6. Theologie II: Offenbarungstheologie

Kreunzestheologie beinhaltet ~ wie gesehen — eine bestimmte Deuntung von
Heilsgeschichte und Glaubensinhalten. Die entscheidende Pointe der Kreu-
zestheologie liegt darin, das Kreuz zum Ansgangspunkt und Angelpunkt der
Theologie insgesamt zu machen. In Entsprechung zum anfangs vorgestell-
ten Konzept der natiirlichen Theologie ist dies abschlieBend fiir die Offen-
barungstheologie im engeren Sinn zn zeigen.

Die philosophische Denkbewegung miindet nach Przywara ins Geheim-
nis: sie muB sich bereithalten fiir das Sich-Offenbaren Gottes, welches dann
Jedoch in den Bereich der Theologie, nicht mehr in den der Philosophie
selbst fillt. Doch auch die Theologie bewiltigt und begreift Gott nicht, son-
dern miindet selbst wiederum in das Geheimnis. , Es ist ein Eintreten in das
Geheimnis Gottes, um tiefer ,Seine Unbegreiflichkeit als solche zn begrei-
fen‘ [Augustinus]“?’. Hier gerét der Mensch in die Nacht des Dens tamquam
ignotus, des gleichsam fremden, unbekannten Gottes, wie Przywara eine
Formulierung des Thomas von Aquin mit der mystischen Begrifflichkeit des
Areopagiten verbindet. Nicht mehr eine Verhiilltheit Gottes vor der Offen-
barung ist gemeint, sondern seine Unbegreiflichkeit in der Offenbarung. Die
Analogielehre, durch die Przywara vor allem bekannt geworden ist, hat ge-
rade hier ihren Ort. Stets hat er sich gegen das MiBverstindnis gewehrt, die
Analogie sei ein Prinzip der natiirlichen Theologie. Sie gilt ihm vielmehr als
Anwalt der Unbegreiflichkeit Gottes im Bereich der Offenbarungstheologie,
weil auch hier ,,zwischen Schépfer und Geschépf eine noch so groBe Ahn-
lichkeit nicht angemerkt werden kann, daB zwischen ihnen eine je immer
groBere Unidhnlichkeit nicht angemerkt werden muf3*2.

Przywara hebt in dieser Formel das komparativische Moment hervor: je
groBere Unidhnlichkeit in noch so groBer Ahnlichkeit. Dies bedentet einen
steten Einspruch gegen das Festschreiben bestimmter Bilder und Ideen von
Gott, welche die Souverinitit Gottes und die Unbegreiflichkeit seiner Wege

%, Positives und Negatives im Mysterium Luther. Das Positive: das Mysterium des Kreuzes
gegen alle ,ismen‘. Das Negative: Luthers Flucht aus dem realen Kreuz, das allein in der Kir-
che durchlitien werden kann, weil es sonst das ,nackie Kreuz‘ wird ... So mag es das wahre
,Okumenische* werden: Wiedervereinigung im ,Hochzeits-Austausch im Kreuz*, darin ,Haupt
und Leib Ein Christus‘ stehen und bestehen*: Gespriich zwischen den Kirchen. Niirnberg
1957, 77.

2 Schriften 3, 87.

* Analogieformel des 1V. Laterankonzils (1215) DH 806 (Ubersetzung nach Przywara).



Skandal und Torheit 353

Uibersehen lassen. Die Analogie ist nach Przywara ,,das entscheidende In-
die-Knie-Brechen aller menschlichen Konstruktion“?®. Dabei ist sie nicht
einfach eine Form negativer Theologie. Die je groBere Unihnlichkeit meint
nicht eine nicht mehr aussagbare Unendlichkeit, die nur im Verneinen alles
Endlichen erreicht werden kann. Es geht vielmehr um die je groBere Uniihn-
lichkeit des souverdnen Gottes, der sich gerade in seiner konkreten Offen-
barung im Menschlichen, Weltlichen als je grofer erweist. Der je groBere
Gott tibersteigt nicht nur die Begriffe der Vernunft, vielmehr ist sein (heils-
geschichtliches) Handeln fiir die Vernunft Skandal und Torheit. Auf die
menschlichen Vorstellungen des Géttlichen in Attributen der Vollkommen-
heit antwortet die ,Torheit Gottes‘ ,,mit der erschreckendsten Lebendigkeit
der Personlichkeit, mit dem Kinde von Bethlehem und dem Gekreuzigten
von Golgotha. Gegen das entriickte Leuchten der ,Idee‘ trat das blutige
Kreuz“*. Gott will in dieser seiner Selbstoffenbarung in Jesus Christus, in
der SelbstentduBerung im Kreuz erkannt werden, und nicht dahinter und in
Absehung davon. Denn hier ist der entscheidende Ort der Erkenntnis Gottes,
in dem die ,je groBere Unéhnlichkeit‘ so sehr ihren Ausdruck gefunden hat,
daB der ,je groBere Gott* nicht mehr neben dem Kreuz und an ihm vorbei
gesucht zu werden braucht. Das Kreuz ist zum unumgehbaren Ort der Theo-
logie geworden. Der Mensch, der geneigt ist, in vielen Hohenfliigen Gott
woanders zu suchen, und ihn sich lieber nach eigenem Gutdiinken ausdenkt,
kann hier, wo Gott ,festgenagelt ist, tatsdichlich ,feststellen‘, wer Gott ist:
ein Gott, dessen Freiheit so groB ist, daB er sich dem Menschen ausliefert’!,

Erich Przywara lie sich in seiner Theologie an diesen Erkenntnisweg des
Kreuzes binden. So wiirde vielleicht auch Martin Luther ihn fiir einen Theo-
logen halten, der es wert ist, Theologe zu heien, weil er ,,das Sichtbare und
die Riickseite (posteriora) Gottes durch Leiden und Kreuz erblickt und be-
greift* (Heidelberger Disputation, These 20).

» Ringen der Gegenwart. Gesammelte Aufsdtze 1922-1927. Bd. 1. Augsburg 1929, 373.
3 Schriften 2, 183.
N Vgl. Deus semper maior 3, 112.118f.





