
Skandal und Torheit 
Die katholische Kreuzestheologie Erich Przywaras 
Zum 450. Todestag von Martin Luther 

Eva-Maria Faber, Freiburg i.Br. 

Eine eigentümliche Spannung liegt am Karfreitag über gemischtkonfessio- 
nellen Städten. Da sind auf der einen Seite die Glocken samt den Orgel- 
pfeifen nach Rom geflogen, die ernste Stille hat eine eindrückliche Aussa- 
gekraft: die katholische Kirche begeht den Todestag des Herrn. Doch in 
diese Stille hinein beginnen die Glocken der evangelischen Kirchen umso 
nachdrücklicher und auffallender zu läuten. Gerade der ernste Karfreitag ist 
hier liturgisch der höchste Feiertag, und die Glocken tragen dies in die Öf- 
fentlichkeit, während die Katholiken den Jubel der Osternacht als Höhe- 
punkt des Kirchenjahres ansehen. 

Was sich hier sehr anschaulich - besser: hörbar - ausprägt, ist Symptom 
für eine theologische Spannung. Kreuzestheologie ist von Haus aus evan- 
gelisch'. Der zunächst an die scholastische Theologie gerichtete Vorwurf 
Luthers, sie treibe eine Theologie der Herrlichkeit, trifft das ,Katholische' 
insgesamt, und manche Ausprägungen der Barockkunst in der Zeit der Ge- 
genreformation liefern dafür eine - diesmal wirklich anschauliche - Be- 
stätigung. Um diese Beobachtungen in die Gegenwart hinein zu verlängern, 
sei darauf verwiesen, daß der 1961 erschienene 6. Band des Lexikons für 
Theologie und Kirche in 2. Auflage unter dem Stichwort Kreuz nur religi- 
onsgeschichtliche, sehr knapp bibeltheologische, kunstgeschichtliche sowie 
liturgische Aspekte verhandelt. Der Artikel Theologia crucis im 10. Band 
(1965) stellt die evangelische Kreuzestheologie in knapp einer Spalte dar 
(Autor: W. Loewenich), die Möglichkeit katholischer Kreuzestheologie ist 
kleingedruckt angefügt (Autor: K. Rahner). Ausdrücklich wird eingestan- 
den, daß es der ökumenische Dialog ist, aufgrund dessen die theologia cru- 
cis der katholischen Theologie zum kritischen Moment werden kann1. 

Vor diesem Hintergrund steht die Möglichkeit katholischer Kreuzestheo- 
logie massiv in Frage. Dieser Fraglichkeit ist in drei Schritten nachzugehen. 
Zunächst sollen die Gründe beleuchtet werden, warum es in der Eigenart ka- 

1 Vgl. K. Rahner, Theologia crucis II, in: LThK2 10,61: •Theologia crucis kann auch für die 
katholische Theologie, wo sie sich auf einen echten, also auch empfangenden ökumenischen 
Dialog mit der evangelischen Theologie einläßt, das Stichwort eines wesentlichen formalen 
Charakteristikums der Selbstkritik ... in jeder wirklich christlichen Theologie sein". 



Skandal und Torheit 339 

tholischer Theologie liegt, dem Kreuz weniger theologiebildende Bedeu- 
tung zuzuschreiben, als es in der lutherisch-evangelischen Theologie der 
Fall ist. Im Anschluß daran soll in einigen theologiegeschichtlichen Hin- 
weisen gezeigt werden, wie auch in katholischer Theologie kreuzestheolo- 
gische Momente auftauchen. Ein weiterer Schritt wird versuchen, eine aus- 
geprägte katholische Kreuzestheologie, wie sie im Werk des Jesuiten Erich 
Przywaras vorliegt, nachzuzeichnen. 

I. Zur Fraglichkeit katholischer Kreuzestheologie 

Welche theologischen Gründe gibt es dafür, daß Kreuzestheologie der ka- 
tholischen Seite eher fremd ist, sagen wir vorsichtiger: fremd zu sein 
scheint? Die folgenden Ausführungen können diese Gründe nur holzschnitt- 
artig skizzieren, ohne weitere Differenzierungen zu berücksichtigen. Dabei 
sind als Hintergrund der konfessionell-katholischen Theologie die Grund- 
züge reformatorischen Denkens in Erinnerung zu rufen. Es soll dabei auch 
schon deutlich werden, daß Kreuzestheologie sich nicht allein mit dem Ver- 
ständnis des Kreuzes Jesu Christi befaßt, sondern die Gesamtgestalt christ- 
lichen Glaubens in einer spezifischen Akzentuierung ausprägt. 

Am Ursprung der Reformation steht Martin Luthers Erfahrung, trotz al- 
len Bemühens um das Gerechtsein vor Gott nicht bestehen zu können, so- 
wie seine Entdekung der Gerechtigkeit, mit der Gott gerecht macht. Damit 
ist die Kontinuität zwischen der menschlichen Existenz und dem von Gott 
gegebenen Heil unterbrochen. Es gibt keinen Weg vom Menschen zu Gott, 
wenn nicht Gott diesen Weg eröffnet. Die eigenmächtige Bewegung des 
Menschen zu Gott hin, sei es in Form der Werke, sei es als Erkenntnis, führt 
in die Irre und muß in einem heilsamen Gericht zunichte gemacht werden. 
Das Kreuz zerbricht die menschliche Werkgerechtigkeit ebenso wie den in- 
tellektuellen Hochmut. Die Erlösung bedeutet darum nicht einfachhin eine 
Heilung und Vollendung des Menschen, sondern ruft ihn aus sich heraus in 
eine neue Existenz: dies voraussetzungslos durch eine creatio ex nihilo, eine 
Schöpfung aus dem Nichts. Das neue Leben bleibt jedoch weithin verbor- 
gen, so daß Christsein Existenz unter dem Kreuz ist. Dies gilt auch für die 
Kirche als ganze. 

Konfessionell-katholische Theologie bildet sich in Reaktion auf den re- 
formatorischen Protest gegenläufig aus. Sie betont, daß der Mensch durch 
die Sünde zwar verwundet, doch nicht gänzlich verdorben ist. Aufgrund die- 
ser optimistischen Sicht des Menschen erhält das katholische Verständnis 
von Erlösung und Begnadung ein harmonisches Gepräge. Schöpfung und 
Erlösung, der sündige und der erlöste Mensch stehen durchaus in Konti- 



Eva-Maria Faber 340 

nuität zueinander. Denn einerseits ist der Mensch trotz der Sünde nicht so 
ohnmächtig, daß er sich nicht selbst mit Hilfe der Gnade auf den Weg zum 
Heil machen könnte; wiederum: sowohl mittels seines Handelns als auch in 
seiner Erkenntnis. Darum findet die Gnade andererseits einen Anknüp- 
fungspunkt im Menschen selbst, um ihn in seinem Sein zu verwandeln und 
zu vollenden. •Die Gnade setzt die Natur voraus und vollendet sie", heißt 
dies in scholastischer Sprache. Die christliche Existenz des einzelnen wie 
auch die Kirche stehen darum viel mehr unter dem Vorzeichen des sich 
schon sichtbar darstellenden Heils. 

Das Kreuz ist im Rahmen dieses Gesamtbildes nicht Konstruktionspunkt, 
nicht Krise und Kriterium der Theologie, sondern ein - wenn auch wichti- 
ges - Thema unter anderen. Es bedroht nicht die Kontinuität zwischen dem 
Menschen und seinen religiösen Vollzügen und Gottes Handeln am Men- 
schen, sondern fügt sich darin ein und ermöglicht sie. 

II. Kreuzestheologische Akzente in katholischer Theologie 

Allerdings werden in der katholischen Theologie auch andere Töne ver- 
nehmlich. An zwei Beispielen soll dies verdeutlicht werden. 

Luthers Vorwurf an die Scholastik, sie treibe eine Theologie der Herr- 
lichkeit, zielt auf ihr zu großes Zutrauen zum Menschen, seinem Tun und 
seiner Vernunft, ein Optimismus, der das Gewicht der Sünde übersieht und 
darum auch dem Erlösungswerk zu geringe Bedeutung beimißt. Ein Blick 
auf die dreiteilige Summa theologiae des Thomas von Aquin scheint dies zu 
bestätigen: er verweist die Ausführungen über die Heilsgeschichte in den 
dritten Teil, während er vorher den Ausgang der Geschöpfe von Gott und 
ihre Rückkehr zu ihm beschreibt. Bei genauem Hinsehen aber erweist sich 
der eigenartige, wie nachgeschobene Ort der Ausführungen über das Erlö- 
sungswerk Jesu Christi nicht als Symptom dafür, daß dessen Bedeutung ver- 
kannt wird. Vielmehr, so hat M. Seckler gezeigt, betrachtet Thomas 
zunächst den Heilsplan Gottes von Schöpfung her, so daß vor diesem Hin- 
tergrund im dritten Buch nur umso deutlicher die Sünde als Störfaktor er- 
kennbar wird. Der Mensch durchkreuzt Gottes Heilsplan, der sich nun nur 
noch dadurch verwirklichen kann, daß Gott in Jesus Christus den Weg des 
Kreuzes geht. O.H. Pesch beschreibt im Anschluß an Seckler den Aufbau 
der Summa durch die Formel: Von Gott durch die Welt zu Gott in Christus 

2 Vgl. M. Seckler, Das Heil in der Geschichte. Geschichtstheologisches Denken bei Thomas 
von Aquin. München 1964; O.H. Pesch, Thomas von Aquin. Grenze und Größe mittelalterli- 
cher Theologie. Mainz 1988, 387-400. 



Skandal und Torheit 341 

- dem Gekreuzigten2. Die katholischer Theologie eigentümliche größere 
Aufmerksamkeit für die Schöpfungsordnung braucht demzufolge nicht not- 
wendig den Blick auf Sünde und Kreuz zu verstellen. 

Ein zweites Beispiel soll auf die Bedeutung des Kreuzes in einer typisch 
katholischen Spiritualität aufmerksam machen. Ignatius von Loyola, der Be- 
gründer des Jesuitenordens, sieht in den Exerzitien eine erste Phase dafür 
vor, daß sich der Mensch seiner Sündigkeit stellt. Diese Sündenbetrachtun- 
gen münden in das Zwiegespräch mit dem Gekreuzigten: •Anschaulich sich 
vorstellen, wie Christus unser Herr gegenwärtig und ans Kreuz geheftet ist, 
und ein Zwiegespräch beginnen. Wie er als Schöpfer gekommen ist, um sich 
zum Menschen zu machen, vom ewigen Leben zum zeitlichen Tod und so 
für meine Sünden zu sterben. Ebenso dann den Blick auf mich selber rich- 
ten: was ich für Christus getan habe, was ich für Christus tue, was ich für 
Christus tun soll; und indem ich ihn derartig anschaue und so ans Kreuz ge- 
heftet, überdenke ich das, was sich gerade anbietet"3. Das Ziel der Exerzi- 
tien ist die Bereitschaft, Christus nachzufolgen auf dem Weg der Niedrigkeit 
und des Kreuzes. Die Kandidaten, die in den Jesuitenorden aufgenommen 
werden wollen, sollen gefragt werden, ob sie, um Christus nachzufolgen, 
verlangen, •Schmähungen, falsche Zeugnisse und Beschimpfungen zu er- 
dulden und für Toren gehalten und angesehen zu werden"4. 

Die zwei Beispiele sollten zeigen, wie sich auch katholische Theologie 
vom Kreuz stören läßt und existentielle Konsequenzen aufzeigt. Und doch 
steckt in der bisherigen Vorgehensweise eine gewisse Beliebigkeit: ist mit 
solchen Hinweisen auf die Bedeutung des Kreuzes schon eine katholische 
Kreuzestheologie gegeben? Darum soll ausführlicher in einem dritten 
Schritt gefragt werden, wie denn als klassisch-katholisch zu qualifizierende 
Aspekte der Theologie kreuzestheologisch verstanden werden können. 

III. Die Kreuzestheologie Erich Przywaras 

Um Kreuzestheologie ,katholisch' zu entwerfen, dürfte das Kreuz nicht nur 
ein Thema sein, sondern müßte so zum Ausgangspunkt oder mindestens 
zum Schlüssel des Theologietreibens werden, daß sich alle Themen davon 
her bestimmen und prägen lassen. Die Kreuzestheologie dürfte nicht an die 
Stelle katholischer Themen und Akzente treten, diese verdrängend, vielmehr 
müßten gerade diese ,typisch katholischen' Aussagen sich kreuzestheolo- 
gisch formulieren lassen. 

3 Exerzitienbuch Nr. 53, nach der Übersetzung von A. Haas: Ignatius von Loyola, Geistliche 
Übungen. Freiburg i.Br. 71985. 
4 Satzungen der Gesellschaft Jesu Nr. 101. 



Eva-Maria Faber 342 

Ein solcher katholischer Entwurf von Kreuzestheologie liegt im Werk des 
Jesuiten Erich Przywara (1889-1972) vor, das im Folgenden umrißhaft 
nachgezeichnet und auf seinen Charakter als Kreuzestheologie beleuchtet 
werden soll5. Dies wird entlang der zentralen, für Kreuzestheologie relevan- 
ten Themenfelder Theologie (1. und 6.), Sünde (2.), Natur und Gnade (3.), 
Christologie (4.) und Ekklesiologie (5.) geschehen. 

1. Theologie I: Natürliche Theologie und das Kreuz 

Katholische Kreuzestheologie - die Frage, wo mit ihr zu beginnen ist, stößt 
uns schon gleich auf einen heiklen Punkt: Evangelische Theologie bindet an 
die Offenbarung, die auf das Kreuz zuläuft. Katholische Theologie hält dem- 
gegenüber an der Möglichkeit natürlicher Gotteserkenntnis (d.h. der Er- 
kenntnis Gottes allein mit dem Licht der Vernunft schon vor der Offenba- 
rung) fest. Damit scheint vorgezeichnet, daß das Kreuz nur nachträglich ins 
Spiel kommt, wenn die Möglichkeit einer Verbindung von Gott und Mensch 
schon längst zuvor entworfen ist. Läßt sich dieser Ansatz in Kreuzestheolo- 
gie integrieren und von ihr prägen? Schauen wir bei Przywara genau hin. 
Sein religionsphilosophisches Denken braucht hier nicht in der ganzen 
Breite und Differenziertheit dargelegt zu werden. Beabsichtigt ist nur, davon 
einen atmosphärischen Eindruck zu vermitteln. 

Die religionsphilosophischen Schriften der 20er Jahre weisen Przywara 
als Anwalt der Möglichkeit natürlicher Theologie aus6. Er behauptet in tra- 
ditioneller Weise die Erkennbarkeit Gottes mit dem Licht der Vernunft aus 
den Werken der Schöpfung, in der Gott als Grund aller Wirklichkeit er- 
kennbar wird. Bereits in der auf den ersten Blick ganz konventionell-katho- 
lischen Entfaltung natürlicher Theologie mischen sich indes schon .unruhe- 
stiftende' Töne in den Gedankengang, die das Konzept der natürlichen 
Theologie ,stören', ohne es jedoch gänzlich aufzuheben. Welcher Art sind 
diese störenden Faktoren? 

Einen Stachel im Fleisch der natürlichen Gotteserkenntnis stellt ein Wort 
des Augustinus dar, das Przywara oft und oft zitiert: •Wenn du ihn begreifst, 
ist es nicht Gott" (Augustinus, Sermo 117,3,5). Natürliche Theologie kann 
und darf nicht vermeinen, sie könne Gott begreifen und sich seiner denke- 
risch bemächtigen. 

Dies bleibt nicht ein bloßes Postulat. Denn Przywara betont als Voraus- 
setzung auch der natürlichen Gotteserkenntnis die Selbstkundgabe Gottes. 

5 Vgl. dazu E.-M. Faber, Kirche zwischen Identität und Differenz. Die ekkle• Biologischen Ent- 
würfe von Romano Guardini und Erich Przywara. Würzburg 1994 (StSSTh 9). 
6 Vgl. dazu: ,Gotteserfahrung und Gottesbeweis' sowie Metaphysik und Religion', in: Reli- 
gionsphilosophische Schriften. Einsiedeln 1962 (Erich Przywara Schriften 2), 3-26. 



Skandal und Torheit 343 

Gemeint ist - ganz im Rahmen natürlicher Theologie - die Kundgabe Gottes 
in den Geschöpfen, doch wird die Bewegungsrichtung von oben, von Gott 
her betont: Selbstkundgabc Gottes, Kundgabe, deren Subjekt Gott ist. Damit 
ist die Bewegung natürlicher Theologie als vom Menschen zu Gott aufstei- 
gende Bewegung relativiert. Die Erkenntnis, welche bei der Betrachtung der 
Geschöpfe anhebt und von hier aus den Urgrund alles Seins mitbedenkt, 
muß wahrnehmen, daß die Tatsächlichkeit der faktischen Welt und Ge- 
schichte ihr vorgegeben ist. Die Erkenntnis Gottes aus den Geschöpfen er- 
fährt sich von dem vorgängigen Sein und Einwirken Gottes umfangen. Kon- 
sequent durchdacht, muß dies die Statik eines bloßen Urgrundes, einer alles 
umfangenden Transzendenz aufbrechen. Denn diese Transzendenz ist erst 
dann als solche wahrgenommen, wenn sie nicht vom Geschöpflichen her de- 
finiert wird, sondern sich souverän von sich selbst her zeigt. Dies aber liegt 
außerhalb des Erkenntnisbereichs der Philosophie. Diese stößt hier an ihre 
Grenze, sie bricht ab ins Geheimnis und muß sich bereithalten für die Of- 
fenbarung als jene Bewegung, in der Gott nicht mehr von unten erkannt 
wird, sondern sich selbst souverän ,von oben' zu erkennen gibt7. 

Przywara steckt also den ,Vorhof' der Theologie so ab, daß gerade nicht 
eintritt, was anfangs als Befürchtung angesichts der natürlichen Theologie 
geäußert wurde: daß ein Ansatz vor der Offenbarung das Verhältnis von Gott 
und Mensch vorab schon so bestimmt, daß dem Kreuz letztlich keine ein- 
greifende Bedeutung mehr zukommen kann. Przywaras natürliche Theolo- 
gie nötigt im Gegenteil das Denken dazu, sein eigenes Unvermögen zu er- 
kennen und anzuerkennen und sich dem Geheimnis Gottes zu übergeben. 
Gerade die höchste denkerische Bemühung um das Absolute läßt die Ver- 
messenheit, es begreifen zu können, zusammenbrechen. Die metaphysische 
Denkbewegung selbst führt an den Punkt, wo sie ihre Grenze konstatieren 
und mit einer unableitbaren, freien Bewegung von dem Geheimnis her rech- 
nen muß. Die Offenbarung ist somit keineswegs die Fortsetzung der natür- 
lichen Erkenntnis, sondern kommt unableitbar auf den Menschen zu, ohne 
die menschliche Suchbewegung als nichtig erscheinen zu lassen. Przywara 
beschreibt so eine Diskontinuität der Offenbarung zur natürlichen Theolo- 
gie, ohne dieser ihre Bedeutung und Berechtigung absprechen zu müssen. 
Gerade das Suchen des Menschen weckt die Offenheit für die Möglichkeit 
eines dem Menschen unbegreiflichen Handelns Gottes. Die Einsicht, das 
Absolute, wenn es wirklich als Absolutes gedacht wird, könne sich - wie im 
Kreuzesereignis - anders zeigen, als es menschlichen Erwartungen ent- 
spricht, kann schon dem natürlichen Denken des Menschen aufgehen, wenn 
es wagt, bis an seine eigenen Grenzen vorzudringen. 
7 Vgl. Analogia Entis. Metaphysik. Ur-Struktur und All-Rhythmus. Einsiedeln 1962 (Erich 
Przywara Schriften 3), 66. 



Eva-Maria Faber 344 

2. Sünde 

Wenn es wagt! Denn dies ist doch der Einwand gegen natürliche Theologie: 
daß hier übersehen wird, wie sehr die Vernunft durch die Sünde verdunkelt 
ist und auf sich selbst gestellt in die Irre geht. Inwiefern rechnet Przywara 
mit dem Einwirken der Sünde im philosophischen Denken? Es kann dies nur 
an einem Beispiel gezeigt werden. 

Ein längerer Abschnitt zur Philosophie des Aristoteles läuft darauf hin- 
aus, den Torso, das Verstümmelte als Inbegriff des aristotelischen Denkens 
zu bezeichnen. Wie kommt Przywara dazu? Im Unterschied zu Piaton ver- 
meidet Aristoteles den Gegensatz zwischen einer Sphäre notwendigen, un- 
vergänglichen Seins und einer Sphäre des kontingent-faktischen, vergängli- 
chen Seins, indem er Notwendigkeit und Vergänglichkeit in einer Wider- 
spruchs-Einheit zusammenbindet. Dies kommt, so Przywara, dem Versuch 
gleich, eine innere Geschlossenheit der Welt zu postulieren und das Göttli- 
che ins immanent Geschöpfliche zu zwängen. Die Wirklichkeit wird ver- 
stümmelt: um ihre Offenheit für die Transzendenz verkürzt8. 

Für uns wichtig ist hier nicht die inhaltliche Deutung aristotelischer Phi- 
losophie, sondern die Tatsache, daß Przywara - wie an diesem Beispiel ge- 
zeigt - in den vielfältigsten philosophiegeschichtlichen Ansätzen unerlöstes 
Denken entlarvt: ein Denken, welches sich gegen das Göttliche verschließt, 
indem es - wie in der Logik - das Göttliche für das Kreatürliche in Anspruch 
nimmt, oder - wie in der Dialektik - sich in den kreatürlichen Gegensätzen 
verschließen und gegen das Göttliche abscheiden, gerade so aber eigentlich 
mit dem Göttlichen verschmelzen will9. 

Der Religionsphilosoph Przywara täuscht sich also nicht über die Beein- 
trächtigung der Vernunft durch die Sünde hinweg. Was er im Denken wahr- 
nimmt: das Leugnen und Unterdrücken der Angewiesenheit und Bezogen- 
heit des Geschöpfes auf eine höhere Wirklichkeit, auf Gott, um sich selbst 
zu verabsolutieren, entspricht der biblischen Beschreibung der Ur-Sünde als 
Sein-Wollen wie Gott. Sünde ist so gesehen eine negative Beziehungswirk- 
lichkeit. Sie verleugnet das subtile Ineinander von Unterschiedenheit von 
Gott und Bezogenheit auf ihn, wie Przywara es in der analogia entis begriff- 
lich zu fassen sucht, und verkehrt so in radikaler Weise das Verhältnis des 
Menschen zu Gott. In der Tat ist Przywara, wie U. Kühn gezeigt hat, einer 
der ersten katholischen Theologen der neueren Theologie, der Erbsünde 
nicht als bloßen Verlust der übernatürlichen Gnade, sondern als religiös-sitt- 
liche Verkehrung des natürlich-übernatürlichen Wesens des Menschen be- 

8 Vgl. Schriften 3, 149-160. 
9 Vgl. Schriften 3, 103. 



Skandal und Torheit 345 

schreibt10. Das Menschsein als ganzes ist aus dem Lot geraten. Das Sein- 
Wollen wie Gott prägt und pervertiert alles menschliche Sein und Handeln, 
auch seine religiösen Vollzüge". Muß nicht die Erlösung dieser unheilvol- 
len Zerrissenheit ein Ende machen und das so verzerrte Menschsein kreuzi- 
gen? 

Eben weil das Menschsein als ganzes von der Sünde verkehrt und entstellt 
ist, weil darum alles, was der Mensch tut, von Sünde geprägt ist, weil ins- 
besondere sein Streben nach Gott in die Irre gehen muß, erfolgt die Erlösung 
nach evangelischem Verständnis durch das Kreuz. Über den sündigen Men- 
schen erfolgt das Gericht, er muß gekreuzigt, zunichte gemacht werden. Der 
neue Mensch wird von Gott her erweckt und geschaffen. Auf katholischer 
Seite wird demgegenüber betont, daß die Gnade an die Natur anknüpft und 
sie zu ihrer Vollendung bringt. Kann Przywara sein Verständnis von Sünde 
als Verzerrung des ganzen Menschseins mit diesem ,katholischen' Anknüp- 
fungsmodell vereinbaren? Andersherum formuliert: kann die (katholische) 
Auffassung von der Kontinuität zwischen Natur und Gnade dem Kreuz ge- 
recht werden? 

3. Natur und Gnade 

Es dürfte für die Frage nach der Anknüpfungsmöglichkeit der Gnade an die 
Natur von größter Bedeutung sein, wie Przywara die Auswirkungen der 
Sünde auf das Menschsein beschreibt: als Verzerrung. Nicht das Menschsein 
als solches ist verdorben, doch die Proportionen sind verkehrt, die Relatio- 
nen verschoben. Die Lösung, die Erlösung besteht nun nicht darin, das 
Menschsein zu vernichten, sondern ihm die rechten Proportionen wiederzu- 
geben. Dies geschieht für Przywara im Kreuz, in dem Gott selbst in den 
,Riß' einsteigt, sich selbst in die Zerrissenheit hineinbegibt bis hin zum Aus- 
gespanntsein am Kreuz. Insofern ist Gnade in der christlichen Heilsordnung 
immer Gnade vom Kreuz her. 

Damit ist zugleich gesagt, daß zwischen Gnade und Natur nicht einfach- 
hin eine harmonische Kontinuität besteht. Die Natur, an welche die Gnade 
anknüpft, muß für die Anknüpfung allererst geheilt und erneuert werden. 
Aufschlußreich ist für diesen Aspekt ein Artikel Przywaras über den schon 
genannten scholastischen Grundsatz: ,Gratia non destruit, sed supponit et 
perficit naturam': Die Gnade zerstört die Natur nicht, sondern setzt sie vor- 

10 U. Kühn, Natur und Gnade. Untersuchungen zur deutschen katholischen Theologie der Ge- 
genwart. Berlin 1961 (Arbeiten zur Geschichte und Theologie des Luthertums 4), 107. 
11 Vgl. Deus semper maior. Theologie der Exerzitien. 3 Bde. Freiburg i.Br. 1938-1940, hier: 
1,50-74. 



Eva-Maria Faber 346 

aus und vollendet sie. Przywara akzentuiert hier die verschiedenen Aspekte 
des scholastischen Axioms so, daß aus einer ,beruhigten' Verhältnisbestim- 
mung zwischen Natur und Gnade ein kreuzestheologischer Ansatz wird. 
Wichtig ist dabei der Satzteil ,non destruit [naturam]', ,zerstört die Natur 
nicht', der zum Angelpunkt der Interpretation wird. •Dieses Wörtlein deu- 
tet in dem ,non' selber an, daß zwischen Gnade und Natur, Glaube und Ver- 
nunft, ein ,destruere' fast zu erwarten wäre, wenn es auch tatsächlich nicht 
eintritt. Wenn aber von irgendeinem Seins- oder Denkbestand her eine Zer- 
störung der Natur als äußerste Möglichkeit droht, dann ist zum mindesten 
ausgesagt, daß zwischen Gnade und Natur, Glaube und Vernunft, jetzt nicht 
das Verhältnis einer geradlinigen Weiterführung besteht, sondern daß hier 
ein tieferes Geheimnis waltet. Im Hintergrund des ,non destruit' erscheint, 
wenn auch schattenhaft, das, was die Offenbarung positiv ausdrückt: qui 
perdit, salvat [wer sein Leben verliert, wird es retten]"12. 

Im Verhältnis von Natur und Gnade wird ein negatives Moment wirksam, 
das die Natur wohl bedroht, sie aber gleichwohl bestehen läßt. Daß die 
Gnade die Natur nicht zerstört, ist nicht einfach selbstverständlich. Die Na- 
tur, in der die Sünde Fuß gefaßt hat, kann von sich her nicht mehr Anknüp- 
fungspunkt für die Gnade sein. Jedem verharmlosenden Optimismus ist des- 
wegen Einhalt geboten. Indem aber Gott selbst an den Ort der Zerrissenheit 
geht, gibt es einen Weg von dort zur Gnade, zum Heil. Damit sind wir bei 
der Mitte der Kreuzestheologie angekommen: beim Verständnis des Chri- 
stusereignisses. 

4. Das Christusereignis 

Jede christliche Theologie kommt auf das Kreuz zu sprechen, wenn sie Le- 
ben, Tod und Auferwekung Jesu thematisiert. Kreuzestheologie im engeren 
Sinne ist dadurch gekennzeichnet, daß sie das Kreuz nicht als ein Moment 
des Christusereignisses versteht, sondern dieses insgesamt vom Kreuz her 
deutet. In diesem Sinne wendet sich Przywaras Kritik gegen Romano Guar- 
dini: Während dieser das Kreuz als einen geschichtlichen Unfall' auffaßt, 
sieht er im Kreuz die von vornherein angelegte Konsequenz der Inkarnation 
des Sohnes Gottes in die sündige Welt. Denn in der Menschwerdung nimmt 
der heilige Gott in einem hochzeitlichen Austausch das von Sünde gezeich- 
nete Menschsein an. Mit diesem Motiv steht Przywara, wie er später selbst 
bemerkte, Luthers Lehre vom fröhlichen Wechsel' sehr nahe. Ohne selbst 
zu sündigen, macht sich der Sohn Gottes die Menschheit zu eigen, die auf- 

12 Der Grundsatz .Gratia non destruit, sed supponit et perficit naturam'. Eine ideenge- 
schichtliche Interpretation, in: Scholastik 17 (1942) 178-186, 182. 



Skandal und Torheit 347 

grund der Sünde von Bedürftigkeit und Schwäche bis hin zur Versuchbar- 
keit geprägt ist. Er vernetzt sich mit der sündigen Menschheit, stellt sich in 
die Reihe derer, die von Johannes die Taufe zur Vergebung der Sünden emp- 
fangen, teilt die menschliche Erfahrung der Gottferne und Verlorenheit und 
erleidet schließlich den Kreuzestod, das Schicksal der von Gott Verfluchten. 

Indem Gott sich in Jesus Christus auf die sündige Menschheit einläßt, 
setzt er sich dem direkten Widerspruch der Menschen aus. In diesem Sinne 
unterstreicht Przywaras kreuzestheologische Auslegung der Evangelien, daß 
Jesu Wirken von vornherein auf Mißverstehen und Ablehnung stößt. Gerade 
so ist er die Offenbarung der Liebe, •die unbekümmert um die Antwort sich 
ausgibt und ausschenkt bis ins Ärgernis«13. 

Zwei Aspekte treten also zusammen, die das kreuzestheologische Ge- 
präge der Christologie ausmachen: Inkarnation ist nicht Menschwerdung in 
eine neutrale oder gar positiv aufgeschlossene Welt hinein, vielmehr steht 
das Eingehen Gottes in die Welt von vornherein unter dem Vorzeichen, daß 
die Seinen ihn nicht aufnehmen. Auf der anderen Seite verzichtet Gott im 
Ereignis der Menschwerdung auf die Ausübung seiner souveränen göttli- 
chen Macht. Er tritt in das Kräftespiel der Welt ein, ohne es zu durchbre- 
chen, selbst um den Preis der Vergeblichkeit. 

In dieser Weise gibt Przywara dem Kreuz, auf das in Theologie und Ver- 
kündigung allzuoft nur formelhaft hingewiesen wird, etwas von seiner ur- 
sprünglichen Ärgerlichkeit und Befremdlichkeit zurück. Zugleich arbeitet er 
das dramatische Gepräge des Kreuzes heraus, in dem sich des Menschen Wi- 
derspruch zu Gott radikalisiert, um dem unbedingten Ja Gottes zum Sünder 
zu begegnen. Die Einheit mit Gott wächst nicht organisch heran, sondern ist 
durch das Kreuz vermittelt, weil dieses auch die von Sünde beherrschte 
Wirklichkeit in die Gnade Gottes einzuholen vermag. Wenn Gott in den tief- 
sten Abgrund der Gottferne hineingeht und sich dem radikalsten Nein der 
Sünde liebend aussetzt, gibt es nichts, was von der Hoffnung auf Erlösung 
und Heil ausgeschlossen wäre. 

Von großer Bedeutung für das Gepräge einer Theologie als Kreuzestheo- 
logie ist die Auffassung des Ostergeschehens. Denn hier entscheidet sich, ob 
das Kreuz auf ein vergangenes Ereignis reduziert wird, das in der Aufer- 
weckung Jesu siegreich überwunden ist, oder ob es als prägendes Vorzei- 
chen der christlichen Heilsordnung gewichtet wird. Darum steht hier die Be- 
rechtigung von Kreuzestheologie selbst auf dem Spiel: kann eine Theologie 
sich ganz vom Kreuz her verstehen, wenn doch in der Auferstehung Kreuz 
und Tod überwunden sind? 

11 Christentum gemäß Johannes. Nürnberg 1954, 136. 



Eva-Maria Faber 34g 

Kreuzestheologisch gedeutet ist die Auferstehung zum einen dadurch, daß 
ihre unlösliche Bindung an das Kreuzesgeschehen betont wird. Sie ist nicht 
ein Triumphzug ins Leben, sondern Durchbruch zur göttlichen Herrlichkeit 
aus Leiden und Tod, aus innergeschichtlichem Scheitern heraus, und zwar 
nicht als einmaliges, an Jesus Christus geschehenes Ereignis, sondern als 
Weg derer, die an seiner Auferstehung Anteil erhalten sollen. Diese Teil- 
nahme der Glaubenden am Kreuz Christi wird dabei nach katholischer Sicht 
nicht als radikale Vernichtung des alten Menschen zu begreifen sein, son- 
dern als Ausheilung der Sünde und als Mitwirkung zur Erlösung. Jesus Chri- 
stus hat den Weg eröffnet, auf dem in seiner Kraft und mit seiner Gnade die 
Christen die Folgen der Sünde an sich erleiden und so die Wirklichkeit der 
Welt und ihres eigenen Lebens von der Erlösung ergreifen lassen. 

Der kreuzestheologischen Deutung des Ostergeschehens ist es zudem ei- 
gentümlich, daß sie die Auferstehung nicht als innergeschichtliches Ereig- 
nis begreift. Das Licht der Auferstehung verbirgt sich diesseitig bleibend in 
der Kreuzesgestalt. Dies aber muß sich insbesondere im Verständnis der Kir- 
che wiederspiegeln. In der Tat tritt am Thema Kirche das kreuzestheologi- 
sche Gepräge der Theologie Przywaras vielleicht am deutlichsten und je- 
denfalls am konkretesten zutage. Zugleich muß sich an diesem Thema wie- 
derum die Möglichkeit einer katholischen Kreuzestheologie erweisen. Steht 
nicht das katholische Kirchenverständnis, demzufolge die Kirche in das Er- 
lösungswerk Jesu Christi mitwirkend hineingenommen wird, einer kreuzes- 
theologischen Ekklesiologie entgegen? 

5. Kirche und Kreuz 

Eine kreuzestheologische Sicht der Kirche macht sich an verschiedenen 
Aspekten fest: an ihrem Ursprung im Kreuz, an dem Ruf zur Kreuzesnach- 
folge, und schließlich daran, daß nüchtern mit der Kreuzesgestalt der Kir- 
che zu rechnen ist. 

Was den Ursprung der Kirche anbetrifft, läßt Przywara keine Beschöni- 
gung zu. Die Kirche entsteht kraft des unbedingten göttlichen Ja zum sün- 
digen Menschen, auch noch, wo dessen Gottesfeindschaft sich zuspitzt: •In 
den Worten zu den Henkern und zum Räuber wird die Kirche als die ,Fülle 
des alles in allem Erfüllenden' ... aus den ,Feinden' erwählt«14. Dabei zer- 
stört Przywara auch noch die Illusion, immerhin bedeute der Jüngerkreis 
eine positive Kontinuität vom Leben Jesu und seiner Gemeinschaft stiften- 
den Wirksamkeit zur Kirche. Die Gemeinschaft der Jünger wird zur Kirche 
nur durch einen tiefen Bruch hindurch; sie entsteht gerade dort, wo Jesus 

' Deus semper maior 3, 123. 



Skandal und Torheit 349 

von den Jüngern verlassen am Kreuz stirbt. •Das ist das Ende: Das Volk, das 
gegangen ist, das Urteil der römischen Rechtsbehörde, die Apostel, die da- 
vongelaufen sind, der erste Papst, der Ihn verleugnet hat. Das. Schlimmer 
kann ein Bankrott nicht sein. Von da aus müssen wir uns wundern, daß die 
Kirchengeschichte noch so glänzend ist!«15. 

Für die Zeit der Kirche wirkt sich nun aber auch aus, daß die Auferste- 
hung nicht eine innergeschichtliche Wende vom Scheitern Jesu am Kreuz 
zum Durchbruch der Herrlichkeit Gottes darstellt. Die Kirche ist auf den 
Weg Jesu des Gekreuzigten gerufen. Sie lebt noch nicht in der vollendeten 
Heilszeit, sondern adventisch in der Erwartung der Wiederkunft Christi. Die 
Gemeinschaft mit ihm bleibt verborgen, so daß es scheint, als habe Christus 
die Kirche verlassen, wie diese ihn als Gekreuzigten verlassen und verleug- 
net hatte - nicht im Sinne von Rache, sondern als Hineinnahme ins Kreu- 
zesgeschehen. •Es ist, als ob jetzt der Ölberg für die Jünger beginnt, den sie 
seinerzeit verschlafen haben. Nun werden sie hineinversetzt in die Dunkel- 
heit, Verlassenheit, Verlorenheit. Damals ging der Herr bettelnd zu ihnen 
und sie ließen ihn liegen. Und jetzt läßt der Herr sie liegen"16. In dieser nur 
verborgenen Einheit mit Christus hat die Kirche teil an seiner Sendung, nach 
Joh 17,18 eine Sendung •,in die Welt hinein, wie Ich in die Welt gesandt 
bin', - also in Teilnahme an der äußersten ,Entleerung' (kenosis) des Soh- 
nes Gottes in die Welt, bis zum Versklavtsein in sie hinein, bis zum Skla- 
ventod am Pfahl"17. Die Christen, so Przywara in seiner krassen und ei- 
gentümlichen Sprache, sind •eingeheftet mit dem Kreuz Christi in das Gol- 
gatha-Erdreich Christi ... zur fortdauernden Kreuzigung in diesem Leben 
selber, zu einem wirklichen Verhaftetsein mit der Welt in den Kreuznägeln 
Christi«18. Diese Sendung in die Welt hinein verbietet es den Christen, sich 
in der Kirche als einer sichtbar-konkreten Heimat einzurichten. •Das Zei- 
chen der Auferstehung wird sein: das leere Grab! Und darum bleibt in der 
Unsichtbarkeit Gottes auch die eigentliche Auferstehungsgestalt der Kir- 
che"19. Die Kirche darf ihre konkrete Erscheinungsform nicht mit dem Reich 
Gottes verwechseln, es darf ihr in ihrem Engagement nicht um irdischen Er- 
folg gehen. Przywara denkt hier wohl auch, aber gewiß nicht nur an die mit- 
telalterliche Gestalt der Kirche in ihrer Verquickung mit dem Reich. In ei- 
ner Zeit statistischer Erhebungen und daraufhin berechnender Planung stellt 
er das Schielen nach meßbaren Erfolgen und das methodische Einsetzen von 
Erfolgsstrategien bloß als radikalen Widerspruch zum Geist des Christli- 

15 Unverö. Manuskript. 
16 Unverö. Manuskript. - Vgl. Alter und Neuer Bund. Theologie der Stunde. Wien 1956, 514f. 
17 Katholische Krise. Hrsg. v. B. Gertz. Düsseldorf 1967, 102. 
18 Christus lebt in mir. Freiburg i.Br. 1929, 13f. 
19 Unverö. Manuskript. 



Eva-Maria Faber 35O 

chen, zum Glauben an die Fruchtbarkeit des Kreuzes. •Die Kraft der großen 
Zahlen. Immer grössere Statistiken über alles. Und wie werden sie ange- 
staunt. Ja nichts auslassen. Ja nichts versäumen, genau pedantisch gierig mit 
allen Fangarmen zugleich hinein. Eben satanshaft". Dagegen auf der ande- 
ren Seite Christus: •Er ist bereits der Herr der ganzen Welt. Er braucht nichts 
zu erobern. Er braucht nichts erzwingen. ... Dieses unheimliche Wartenkön- 
nen Gottes. ... Er wählt und sendet. ... Unbesorgt um [die] Zahl... Seine hei- 
lige Lehre zu senden: mit der Zufälligkeit des Körnerwurfs. - Heilige Kir- 
che Gottes, wann wirst du den Segen der modernen Organisationskünste er- 
kennen??"20. 

Die Gesetze der Kreuzesordnung sind keine Erfolgsgesetze. Die Kirche 
muß sich auf den Weg des Kreuzes, der Vergeblichkeit und des Scheiterns 
einlassen. Aus dem stets gegenwärtigen Ursprung der Kirche, die Berufung 
sündiger Menschen, folgt dabei die tiefste Form der Vergeblichkeit: die be- 
ständige Auflehnung der Kirche gegen den Weg des Kreuzes, durch die das 
Vorbild Jesu mißachtet wird. Das äußere Scheitern ist nicht nur durch Wi- 
derspruch von außen bedingt, vielmehr verzehrt sich die Kirche in unnöti- 
gen internen Spaltungen und Kriegen gegeneinander, •während rings um die 
,wenigen Christen' die Wüste der Ungläubigkeit, unangefochten, wächst 
und wächst"21. 

Wegen ihres Versagens steht die Kirche je neu vor dem Kreuz als Sünde- 
rin, die bekennt, daß der Gekreuzigte für sie gestorben ist, ja, daß sie selbst 
diejenige ist, die ihn je neu kreuzigt. Die Berufung der Christen und der Kir- 
che zur Mitwirkung im Erlösungswerk, die Przywara einerseits - gut katho- 
lisch - betont, ist zurückzubinden an die je neue Angewiesenheit auf das Er- 
löstwerden. Przywara hebt darum eindrücklich die reale Bedeutung der Im- 
properien in der Karfreitagsliturgie hervor: •Volk, mein Volk, was hab ich 
dir getan? Es ist das Volk des Neuen Bundes, es ist das Volk der Kirche, es 
ist die Kirche als Volk, an die der Herr diese Frage richtet, und also bekennt 
sich die Kirche grade am Karfreitag zu dem Geheimnis, daß der Herr durch 
das Volk Seiner Kirche in Seiner Kirche immer neu gekreuzigt wird: daß 
also die Kirche nicht nur mit Christo gekreuzigt ist, sondern Christus durch 
die Kirche"22. 

Przywara macht ernst mit der Kirche als Sünderin - und er verdeutlicht 
auch, was dies konkret heißt. Denn die Kirche wird dadurch nicht etwa sym- 
pathischer, weil sich alle familiär als Sünder wiederfinden. Vielmehr begeg- 
net diese von Sünde geprägte Kirche befremdlich: sie wird geradezu zum 

0 Unverö. Manuskript. 
1 Alter und Neuer Bund. Theologie der Stunde. Wien 1956, 237. 
2 Was ist Gott? Summula. Nürnberg 1948, 67; vgl. Alter und Neuer Bund 282. 



Skandal und Torheit 351 

Kreuz des einzelnen Christen, ein Kreuz, das ebensowenig anziehend, plau- 
sibel und transparent für die Herrlichkeit Gottes ist, wie es das Kreuz Jesu 
Christi war. 

Als ein Beispiel solcher Kreuzesgestalt nennt Przywara die konkrete Er- 
scheinungsform der Kirche als Institution mit ihren Tendenzen zu Bürokra- 
tismus und Erstarrung. Diese, wie Przywara sagt, ,Kirche der Akten' ist 
nicht nur letzte Konsequenz der Menschwerdung; in ihr stellt sich auch das 
scheinbar lebensvernichtende Kreuz dar23. Auch und gerade das Amt wird 
bei Przywara zu einem Aspekt nun wirklich spezifisch katholischer Kreu- 
zestheologie. Eben weil die Kirche immer und zutiefst eine von Sünde ge- 
kennzeichnete Wirklichkeit ist, bedarf es des Amtes als Vermittlungsgestalt 
der trotz aller Sünde unverbrüchlichen Selbstzusage Gottes, die nicht ab- 
hängig ist von der Glaubwürdigkeit oder Attraktivität der Kirche und der 
Christen. Dies bedeutet keineswegs eine Verklärung und Verherrlichung der 
Amtsträger, deren Unwürdigkeit Przywara unbeschönigt vor Augen stellt. In 
all seiner Kargheit dient das sakramentale Amt im Vollzug der Verkündi- 
gung und in der Verwaltung der Sakramente der Selbstmitteilung und Nähe 
Gottes. 

All diese Aspekte tragen zu einem überaus schroffen Gesamtbild von Kir- 
che bei. •Es ist mit der Kirche so, daß sie zuerst selig heimatlich eingängig 
ist als wahrhaft präsenter Gott, ja fast wie als ein Ausgleich für einen allzu 
unbegreiflichen Gott, für einen allzu unverständlichen Christus am Kreuz. 
Aber eben darum muß diese lichtige Mutter- und Heimat-Kirche selber die 
Finsternis der Unbegreiflichkeit werden, die Gott zuletzt ist in Christo am 
Kreuz"24. Gerade durch das Unfaßliche der Kirche, jener Kirche, die oftmals 
.unheimlich' erscheint und •die mir ,Kreuz' ist und mir alles durch- 
kreuzt' "2S, gerade durch sie wird der Christ vor die Souveränität Gottes, vor 
seine persönliche ,Unfaßlichkeit' gestellt, gerade so wird er mit dem Kreuz 
konfrontiert. 

Przywara, der in den Kriegsjahren Gelegenheit zum Studium der Theolo- 
gie Luthers hatte, fand wohl gerade in dessen Kreuzestheologie Verwandtes. 
Doch er insistiert auf der ekklesiologischen Konkretisierung der Kreuzes- 
theologie, sieht hier die Differenz zwischen deren katholischer und evange- 
lischer Ausprägung, sieht hier auch die Bedingung für die Wiedervereini- 

23 •Wie der Herr selbst Sein Kreuz-Geheimnis unter Menschen-Gleichnis und Menschen- 
Schema heilig verhüllt..., ebenso geschieht Sein Fortleben in einer Kirche, die das Kreuz-Ge- 
heimnis hüllt in die Gestalt menschlicher Institutionen, wie Institutionen sonst sind. So ist es 
die schärfste Form der Menschwerdung: daß auch und gerade das Kreuz die hüllende Gestalt 
des Schema-Mensch erhält": Luther konsequent, in: Scholastik 12 (1937) 386-392, 391; vgl. 
Deus semper maior 2, 27. 
24 Was ist Gott 73. 
25 Deus semper maior 1, 81. 



Eva-Maria Faber 352 

gung. Denn ohne die Konkretheit der Kirche auch in ihrer Kreuzesgestalt be- 
stehe die Möglichkeit der Flucht aus dem realen Kreuz, das allein in der Kir- 
che durchlitten werden kann26. 

6. Theologie II: Offenbarungstheologie 

Kreuzestheologie beinhaltet - wie gesehen - eine bestimmte Deutung von 
Heilsgeschichte und Glaubensinhalten. Die entscheidende Pointe der Kreu- 
zestheologie liegt darin, das Kreuz zum Ausgangspunkt und Angelpunkt der 
Theologie insgesamt zu machen. In Entsprechung zum anfangs vorgestell- 
ten Konzept der natürlichen Theologie ist dies abschließend für die Offen- 
barungstheologie im engeren Sinn zu zeigen. 

Die philosophische Denkbewegung mündet nach Przywara ins Geheim- 
nis: sie muß sich bereithalten für das Sich-Offenbaren Gottes, welches dann 
jedoch in den Bereich der Theologie, nicht mehr in den der Philosophie 
selbst fällt. Doch auch die Theologie bewältigt und begreift Gott nicht, son- 
dern mündet selbst wiederum in das Geheimnis. •Es ist ein Eintreten in das 
Geheimnis Gottes, um tiefer ,Seine Unbegreiflichkeit als solche zu begrei- 
fen' [Augustinus]"27. Hier gerät der Mensch in die Nacht des Deus tamquam 
ignotus, des gleichsam fremden, unbekannten Gottes, wie Przywara eine 
Formulierung des Thomas von Aquin mit der mystischen Begrifflichkeit des 
Areopagiten verbindet. Nicht mehr eine Verhülltheit Gottes vor der Offen- 
barung ist gemeint, sondern seine Unbegreiflichkeit in der Offenbarung. Die 
Analogielehre, durch die Przywara vor allem bekannt geworden ist, hat ge- 
rade hier ihren Ort. Stets hat er sich gegen das Mißverständnis gewehrt, die 
Analogie sei ein Prinzip der natürlichen Theologie. Sie gilt ihm vielmehr als 
Anwalt der Unbegreiflichkeit Gottes im Bereich der Offenbarungstheologie, 
weil auch hier •zwischen Schöpfer und Geschöpf eine noch so große Ähn- 
lichkeit nicht angemerkt werden kann, daß zwischen ihnen eine je immer 
größere Unähnlichkeit nicht angemerkt werden muß"28. 

Przywara hebt in dieser Formel das komparativische Moment hervor: je 
größere Unähnlichkeit in noch so großer Ähnlichkeit. Dies bedeutet einen 
steten Einspruch gegen das Festschreiben bestimmter Bilder und Ideen von 
Gott, welche die Souveränität Gottes und die Unbegreiflichkeit seiner Wege 

26 •Positives und Negatives im Mysterium Luther. Das Positive: das Mysterium des Kreuzes 
gegen alle ,ismen'. Das Negative: Luthers Flucht aus dem realen Kreuz, das allein in der Kir- 
che durchlitten werden kann, weil es sonst das .nackte Kreuz' wird ... So mag es das wahre 
.Ökumenische' werden: Wiedervereinigung im .Hochzeits-Austausch im Kreuz', darin .Haupt 
und Leib Ein Christus' stehen und bestehen": Gespräch zwischen den Kirchen. Nürnberg 
1957, 77. 
27 Schriften 3, 87. 
28 Analogieformel des IV. Laterankonzils (1215) DH 806 (Übersetzung nach Przywara). 



Skandal und Torheit 353 

übersehen lassen. Die Analogie ist nach Przywara •das entscheidende In- 
die-Knie-Brechen aller menschlichen Konstruktion"29. Dabei ist sie nicht 
einfach eine Form negativer Theologie. Die je größere Unähnlichkeit meint 
nicht eine nicht mehr aussagbare Unendlichkeit, die nur im Verneinen alles 
Endlichen erreicht werden kann. Es geht vielmehr um die je größere Unähn- 
lichkeit des souveränen Gottes, der sich gerade in seiner konkreten Offen- 
barung im Menschlichen, Weltlichen als je größer erweist. Der je größere 
Gott übersteigt nicht nur die Begriffe der Vernunft, vielmehr ist sein (heils- 
geschichtliches) Handeln für die Vernunft Skandal und Torheit. Auf die 
menschlichen Vorstellungen des Göttlichen in Attributen der Vollkommen- 
heit antwortet die ,Torheit Gottes' •mit der erschreckendsten Lebendigkeit 
der Persönlichkeit, mit dem Kinde von Bethlehem und dem Gekreuzigten 
von Golgotha. Gegen das entrückte Leuchten der ,Idee' trat das blutige 
Kreuz"30. Gott will in dieser seiner Selbstoffenbarung in Jesus Christus, in 
der Selbstentäußerung im Kreuz erkannt werden, und nicht dahinter und in 
Absehung davon. Denn hier ist der entscheidende Ort der Erkenntnis Gottes, 
in dem die je größere Unähnlichkeit' so sehr ihren Ausdruck gefunden hat, 
daß der je größere Gott' nicht mehr neben dem Kreuz und an ihm vorbei 
gesucht zu werden braucht. Das Kreuz ist zum unumgehbaren Ort der Theo- 
logie geworden. Der Mensch, der geneigt ist, in vielen Höhenflügen Gott 
woanders zu suchen, und ihn sich lieber nach eigenem Gutdünken ausdenkt, 
kann hier, wo Gott .festgenagelt' ist, tatsächlich feststellen', wer Gott ist: 
ein Gott, dessen Freiheit so groß ist, daß er sich dem Menschen ausliefert31. 

Erich Przywara ließ sich in seiner Theologie an diesen Erkenntnisweg des 
Kreuzes binden. So würde vielleicht auch Martin Luther ihn für einen Theo- 
logen halten, der es wert ist, Theologe zu heißen, weil er •das Sichtbare und 
die Rückseite (posteriora) Gottes durch Leiden und Kreuz erblickt und be- 
greift" (Heidelberger Disputation, These 20). 

' Ringen der Gegenwart. Gesammelte Aufsätze 1922-1927. Bd. 1. Augsburg 1929, 373. 
'Schriften 2, 183. 
Vgl. Deus semper maior 3, 112.118f. 




