
Maria Petyt von der hl. Theresia (1623-1677) 
Mystische Erfahrung und Lebensalltag 

Elisabeth Hense, Kleve 

Das Leben Maria Petyts 

Maria Petyt wurde am Neujahrstag 1623 in Haezebroeck (Flandern) gebo- 
ren. Ihre Mutter, Anna Folque, war Witwe und hatte zwei Söhne aus erster 
Ehe, als sie Jan Petyt, den Vater Marias, heiratete. Dieser war ein begüterter 
Kaufmann, zudem sehr gläubig und sozial engagiert. Auch die Mutter war 
tiefgläubig und arbeitete mit Autorität und Zuverlässigkeit im Geschäft ihres 
Mannes mit, ohne auf große Gewinne aus zu sein. 

Maria, die erste von sechs Töchtern, war als kleines Kind der Liebling ihres 
Vaters. Sie war hübsch, freundlich, unterhaltend und überall beliebt. Besonde- 
re Zuneigung fand sie in ihrer Nachbarschaft bei den Franziskanerinnen des 
dritten Ordens, bei denen sie zur Schule ging. 

Mit elf Jahren schickte die Mutter sie in ein Kloster nach St. Omaers zur 
Schule. Dort spürte Maria zum ersten Mal die Anziehungskraft der Meditation 
und des inneren Betens in feuriger Liebe zu Gott. 

Als Maria dreizehn Jahre alt war, brach in ihrem Heimatdorf die Pest aus. 
Zusammen mit ihren Geschwistern wurde sie daraufhin für längere Zeit von ei- 
nem Onkel in Poperinghe aufgenommen. Dort legte man wenig Wert auf geist- 
liches Leben und moralische Ermahnungen. Sie wurde in voller Freiheit sich 
selbst überlassen und bekam Spaß am Tanzen, Kartenspiel, Spazierengehen 
und Ausschlafen. 

Mit etwa sechzehn Jahren gaben die Eltern Maria noch einmal aus dem 
Haus. Anlaß war die Einquartierung eines Offiziers, der ein Auge auf Maria ge- 
worfen hatte. Um den Nachstellungen dieses Offiziers ein Ende zu machen, 
sandten die Eltern Maria zu Bekannten nach Ryssel. Sehr sorgfältig und behut- 
sam wurde Maria hier zu einem gläubigen Leben angeleitet. Zunächst war Ma- 
ria aber wenig beeindruckt und fügte sich nur äußerlich in die Lebensgewohn- 
heiten ihrer Gastfamilie ein. Sie machte eine Wallfahrt zu einem Gnadenbild 
der Mutter Gottes, um äußere Schönheit für sich zu erbitten, denn sie wollte ei- 
nem Mann gefallen und heiraten. Am Abend des Stefanstages jedoch wurde sie 
auf überwältigende Weise von einem Strahl himmlischer Freude berührt und 
ihr Herz neigte sich dem Gebet, Gottesdienst und Alleinsein mit Gott zu. 

Mit siebzehn kehrte sie in das Haus ihrer Eltern zurück und die Erinnerung 
an das außergewöhnliche Erlebnis am Stefanstag verblaßte nicht. Auf der an- 



Maria Petyt von der hl. Theresia 355 

deren Seite spürte sie weiterhin die Verlockungen von Reichtum, Geld und 
Gut. Oft saß sie allein im Hof am Ufer eines Baches, sie las Thomas von Kem- 
pen und Canfield. Schließlich bat sie ihre Eltern, ins Kloster gehen zu dürfen, 
doch der Vater lehnte strikt ab. Die Mutter prüfte Marias Entschluß, indem sie 
ihr schöne Kleider, Schmuck und die Ehe mit einem Advokaten in Aussicht 
stellte. Erst als Maria standhaft blieb und die Mutter von der Reife ihres Ver- 
langens überzeugt war, half sie ihrer Tochter und erwirkte beim Vater die Zu- 
stimmung, daß Maria sich bei den Augustinerinnen in Gent vorstellen durfte. 

Etwa zur gleichen Zeit als Maria eingekleidet wurde, starb ihre Mutter. Ma- 
ria gehörte erst fünf oder sechs Monate zur Klostergemeinschaft, als sie den 
Konvent wieder verlassen mußte, da sie auf Grund ihrer Sehbehinderung nicht 
mehr entsprechend am Chorgebet teilnehmen konnte. 

Eine ehemalige Mitschwester vermittelte Maria eine Unterkunft im Genter 
Beginenhof. Maria spielte mit dem Gedanken, nach Hause zurückzukehren 
und als Älteste die Aufgaben ihrer verstorbenen Mutter zu übernehmen, doch 
fühlte sie deutlich ihre Berufung zu einem stillen Leben in Einfachheit und Ge- 
bet. 

Nachdem sie fünf Monate in einer Zelle im Beginenhof gewohnt hatte, zog 
sie mit dem Einverständnis ihres Beichtvaters, eines Karmeliten, in das Haus 
einer Freundin und deren Mutter. Zu dritt führten sie ein stilles Leben in 
Schlichtheit und Gebet. Obwohl Maria es nicht nötig hatte, häusliche Arbeiten 
zu verrichten, half sie doch beim Backen, Waschen, Kochen und Einkaufen. In 
den Stunden der Meditation las Maria gern in den Werken der hl. Teresa von 
Avila. Nach weiteren sieben Monaten unter der geistlichen Führung ihres 
Beichtvaters legte sie bei ihm die Gelübde der dritten Regel von der heiligen 
Jungfrau Maria vom Berg Karmel ab. Seitdem nannte sie sich Maria a Sancta 
Teresia. 

Drei Jahre später, 1647, zog ihr Beichtvater aus Gent fort und suchte Maria 
Kontakt zu einem anderen Karmeliten, Michael vom hl. Augustinus 
(1622-1684), der damals in Gent Lektor für Philosophie war. Diesen bat sie um 
Begleitung und Rat, und seitdem war Michael ihr engster Vertrauter und stand 
bis zu ihrem Tod in intensivem geistigem Austausch mit ihr. 

Ab 1648 lebte Michael nicht mehr in Gent und Maria unterhielt schriftlich 
Kontakt mit ihm. Bewußt begnügte sie sich in den nächsten Jahren mit seinen 
Briefen und griff nicht zu allerlei anderer geistlicher Literatur, die sie, wie sie 
es damals empfand, in ihrer Entwicklung verwirrt und behindert hätte. Micha- 
el unterwies sie in der Kunst, in ihr eigenes Herz hineinzuhorchen und dem Ru- 
fen der Liebe Gottes aus der eigenen Tiefe zu folgen. 

Maria litt in den folgenden Jahren in Gent sehr unter der Hochachtung, die 
man ihr entgegenbrachte; zu Unrecht fühlte sie sich verehrt wie eine Heilige. 
Viele Menschen suchten Kontakt zu ihr, man bat sie um geistliche Begleitung, 



Elisabeth Hense 356 

um ihre Anwesenheit bei Sterbenden, um ihr Gebet. Doch Maria fürchtete sich 
davor, den Leuten etwas vorzumachen und wünschte sich an einen Ort, wo man 
sie verachtete. 

Dieser Wunsch wurde ihr ausgiebig erfüllt, als sie im Oktober 1657 nach 
Mechelen zog. Dort hatte sie etwa zehn bis elf Jahre lang sehr unter falschen 
Verdächtigungen, Erniedrigungen und Spott zu leiden. Maria wurde bearg- 
wöhnt, man kontrollierte sie von verschiedenen Seiten durch unangekündigte 
Besuche und Hausdurchsuchungen, man drehte ihr die Worte im Mund herum. 
Sogar Michael schien sich von falschen Gerüchten beeinflussen zu lassen und 
sich gegen sie zu wenden. So schmerzlich diese Zeit für Maria auch war, so 
konnte sie doch erst jetzt zu jener geistlichen Tiefe gelangen, die ein wirklich 
tragfähiges Fundament für sie war: einem Leben aus dem eigenen Nichts, das 
nur noch in den Armen Gottes geborgen war. 

In Mechelen veränderte sich der Lebensstil Marias grundsätzlich, da es ihr 
hier möglich war, in einem kleinen Haus des Ordens in unmittelbarer Nähe der 
Kirche und des Karmelklosters in Klausur zu leben. Mit einer Mitschwester, 
Catharina van Oorsaghe, wohnte sie hier in stiller Abgeschiedenheit und Armut. 

Äußerlich gesehen, kam Marias bewegte Biographie in Mechelen zur Ruhe; 
zwanzig Jahre lang, bis zu ihrem Tod im Jahre 1677, war die kleine Klause ihr 
Unterkommen. 

Auf Geheiß ihres Beichtvaters Michael vom hl. Augustinus machte Maria 
Petyt etwa dreißig Jahre lang zahlreiche Aufzeichnungen über ihre innere Ent- 
wicklung. Mit großem erzählerischen Talent entwarf sie ihr Leben mit allen 
Höhen und Tiefen: überwältigendes Verliebtsein in Gott, wonnevolle Glücks- 
gefühle auf der einen Seite, aber auch abgrundtiefe Verlassenheit und Ver- 
zweiflung, sogar Gedanken an Selbstmord auf der anderen Seite. Lange Zeit 
hatte Maria das Gefühl, zwischen Himmel und Erde zu hängen und weder bei 
Gott noch bei den Menschen Trost zu finden. In ungekünstelter Aufrichtigkeit 
und nahezu ängstlicher Genauigkeit ging sie den langen Weg der oft schmerz- 
lichen Selbstanalyse, der sie immer tiefer in die Vereinigung mit ihrem göttli- 
chen Ursprung führte.1 

1 Die Briefe Marias wurden von Michael zum ersten Mal 1681 in Brüssel unter dem Titel Kurzer 
Überblick über das Leben der geschätzten Mutter, Schwester Maria a Sancta Teresia (alias) 
Petyt...herausgegeben. Die definitive Ausgabe erfolgte wenig später (1683-1684) in Gent unter 
einem ähnlichen Titel: Het leven van de weerdighe moeder Maria a St. Teresia (alias) Petyt - 
Das Leben der geschätzten Mutter Maria a Sancta Teresia (alias) Petyt. Die Werke umfassen 
vier Teile, wovon der erste Teil die eigentliche Autobiographie darstellt. 
Der erste Teil der Werke wurde unter dem Titel Het leven van Maria Petyt 1976 in Zutphen von 
Merlier neu herausgegeben. 
Eine Auswahl aus den Werken Maria Petyts in deutscher Sprache liegt im Vier-Türme-Verlag 
vor: Maria Petyt, Leben aus dem Nichts. Übers, und eingeleitet von Elisabeth Hense, Schriften 
zur Kontemplation Bd. 10. Münsterschwarzach 1995. 



Maria Petyt von der hl. Theresia 357 

Die Übung der Zuwendung 

In diesem Aufsatz soll nicht nur über Maria Petyt gesprochen werden, sie soll 
vielmehr auch selbst zu Wort kommen. Für Maria war es klar, daß es oft gar 
keine außergewöhnlichen Erfahrungen sind, die den Menschen zu größerer 
Tiefe bringen, sondern vielmehr das schlichte Ja zu Gott, den Mitmenschen 
und sich selbst. Maria entdeckte ihr eigenes Nichts als Tor zum tiefsten Ja: In- 
dem sie alles losließ, was sie selbst war und vermochte, wurde ihr Horizont frei 
für wahrhafte Begegnung. In temperamentvollen Texten ließ sie ihrer Sehn- 
sucht nach einem Leben aus vorbehaltloser Liebe freien Lauf. 
Als wir uns zwei oder drei Monate auf diese Weise [in der Meditation] geübt hatten, brachte [der 
geistliche Vater] uns allmählich zu größerer Stille und Einfachheit und ließ die Beschäftigung 
mit der Meditation fahren (ich bin nämlich nie sehr gewandt darin gewesen, mit dem Verstand zu 
arbeiten). Er veranlaßte uns dazu, die Übung der drei göttlichen Tugenden - Glaube, Hoffnung 
und Liebe - anzunehmen, die wir sowohl beim Beten als auch außerhalb davon verrichteten. Das 
geschah in stillen und süßen Akten als eine Zuwendung und ein Einatmen. Dabei blickten wir auf 
Gottes Gegenwart... 
Als ich hierin etwas gefestigt und geformt war, leitete seine Ehrwürden mich an, allmählich alle 
eigene Beschäftigung fahren zu lassen und beständig den nackten Glauben der Gegenwart Got- 
tes zu üben und ein gleichartiges Zuneigen in Liebe zu ihm. Diese Übung war mir anfangs sehr 
mühevoll und schmeckte mir nicht. Einerseits fiel es mir schwer, von dem fühlbaren inneren 
Trost und der Süße entwöhnt zu werden. Der Geliebte stellte mich dann nämlich in eine Verfas- 
sung von Trockenheit und Dunkelheit, innerer Qualen, Armut und Verlassenheit des Geistes; 
diese Verfassung der Seele dauerte ungefähr ein Jahr. 
Andererseits war ich nicht daran gewöhnt, mich innerlich auf solch nackte, einfache und geistige 
Weise mit Gott zu befassen und aufmerksam auf ihn zu sein. Ich hatte nämlich noch keinen wah- 
ren Zugang zur Einsamkeit des Geistes. Der Geist war noch sehr mit den Sinnen vermischt und 
konnte nur auf eine Weise ans Werk gehen, in der auch der sinnliche Teil fühlte und schmeckte... 
Oft machte es mich sehr müde, immer gegen meine Gedanken anzugehen, um sie zur Ruhe zu 
bringen, auszuschließen oder los zu werden. Zerstreuende Gedanken und andere lästige Einfälle 
schienen mich manchmal zu überwältigen und eine Art Lärm in mir zu verursachen. Die Sinne 
waren manchmal so losgelassen und ungezähmt wie wilde Tiere, ohne daß ich sie zur Ruhe brin- 
gen oder sammeln konnte, außer manchmal mit der Kraft eines langen Gebets.2 

Unser Text setzt ein, als Maria einen Schritt weiter gehen soll, und das heißt 
nicht etwa, daß sie mehr tun soll, sondern ganz im Gegenteil soll sie ihre An- 
strengungen und ihr Beschäftigt-Sein ein Stück weit fahren lassen und zu 
größerer Stille und Einfachheit kommen. Sie lernt nun eine Übung kennen, die 
ich hier mit den Worten •Zuwendung" und •Einatmen" übersetzt habe. Es han- 
delt sich im Original um die Ausdrücke •toegeestinghe" und •aspiratie", ter- 
mini technici für ein kurzes inneres Gebet, in dem der Mensch mit dem ganzen 
Feuer seiner Liebe zu Gott geht. In der karmelitanischen Tradition läßt sich 
diese Terminologie bis auf Hugo de Balma (13. Jahrhundert) und andere nor- 
dische Mystiker zurückverfolgen.3 Wenngleich es zunächst der Mensch ist, der 

2 Leben aus dem Nichts, a.a.O., S. 19-20 
3 Vgl. Jean de Saint-Samson, Oeuvres Mystiques. Hrsg. Hein Blommestijn und Max Huot de 
Longchamp, Paris 1984, S. 73 



Elisabeth Hense 358 

die Initiative ergreift und sich mit liebevollen Worten zu Gott erhebt, verliert 
sich doch nach und nach die menschliche Kontrolle über das Gebet, bis 
schließlich der Heilige Geist selbst zum Motor der menschlichen Liebesbewe- 
gung geworden ist. In der •Zuwendung" bewegt sich der Mensch also nicht 
mehr selbst, sondern wird von innen her, von Gott in Bewegung gebracht durch 
den göttlichen Hauch der Zuwendung. Wie wir in unserem Atem den Hauch 
des lebendigen Gottes empfangen können, so können wir in unserer Zuwen- 
dung erfahren, daß Gott uns immer schon in unendlicher Liebe zugewandt ist. 
Ja, die liebevolle Zuwendung ist der göttliche Atem, der uns durchströmt und 
am Leben hält. Zuwendung ist der wesentliche und feurige Liebesimpuls, der 
uns dazu befähigt, am wahren Leben unverdienter Liebe teilzuhaben. Zuwen- 
dung wird uns von Gott her eingehaucht, und verwundert spüren wir, daß wir 
nicht mehr anders können, als diesen göttlichen Atem der Zuwendung ein- und 
auszuatmen. Zuwendung ist die überströmende und unaussprechliche Einheit 
mit dem schöpferischen göttlichen Lebensatem. 

In einem langen Prozeß muß Maria sich ganz allmählich vorantasten, die ei- 
gene Beschäftigung und Geschäftigkeit immer mehr loslassen und dadurch 
Gottes Gegenwart in ihrem Innern mehr und mehr zulassen. Es ist eine Übung, 
die Maria schwer fällt, weil sie damit zunächst auch den inneren Trost und die 
innere Süße verliert, die ihre eigenen Anstrengungen ihr vermittelt haben. So- 
lange Maria noch in die Höhe baute, fand sie große Befriedigung, denn in 
ihrem Innern entwickelte sich eine tiefe Konzentration und leidenschaftliche 
Dichte. Wenn sie sich anstrengte, konnte sie einen Überfluß warmer Gefühle 
und reicher Vorstellungen in sich hervorrufen. 

Doch jetzt wird ihr klar, daß sie in der Anspannung ihrer Kräfte letztlich wie- 
der nur sich selbst und ihrem eigenen unruhigen Suchen und ängstlichen Wün- 
schen begegnet: die wahre Gottesbegegnung läßt sich auf diese Weise nicht fa- 
brizieren. 

Maria sieht ein, daß sie das •Selber-Machen" der Meditation hinter sich las- 
sen muß, und daß der Mensch schweigen muß, wenn er die Stimme Gottes 
hören will. Nicht nur mit dem Mund sondern auch mit dem Geist zu schweigen 
erweist sich jedoch als eine aufreibende Schinderei. Statt selige Stille in ihrem 
Innern wahrzunehmen, fühlt sie sich verlassen und in tiefe Finsternis versetzt. 

Behutsam leitet Michael seine geistliche Tochter an, auf nackte, einfache 
und geistliche Weise ihre Aufmerksamkeit auf Gott zu richten. Marias Geist 
und ihr Gebet sind noch vermischt und machen die Übung des nackten Glau- 
bens für sie zu einer harten Arbeit an sich selbst. Der Ausdruck vermischt (ver- 
menghelt) ist klassisch und meint eine Einmischung der natürlichen Aktivität 
(d.h. des Wahrnehmens, des Denkens, des Fühlens) oder deren Objekte in die 
lautere Schau des Geistes. Die Übung des nackten Glaubens bewirkt eine 
•Entmischung" des Menschen, so daß sich ihm Gottes unvermischter Geist auf 



Maria Petyt von der hl. Theresia 359 

direkte und intuitive Weise ganz so offenbaren kann, wie er wirklich ist, ohne 
daß das menschliche Bewußtsein oder die menschlichen Fähigkeiten diese 
Gotteserfahrung filtern und strukturieren und damit behindern würden. 
Um mehr Festigkeit und Leichtigkeit darin zu erlangen, lehrte er mich die heilige Freiheit, die 
Freiheit des Geistes, damit ich in keiner inneren oder äußeren Begegnung und von keiner Verän- 
derung der inneren Verfassung oder etwas anderem in die Natur hinuntergezogen werde. Diese 
Freiheit des Geistes führte notwendigerweise zu einer Unentschiedenheit, Ununterschiedenheit 
und einer Indifferenz gegenüber allem, was Gott in mir wirken wollte oder nicht wirken wollte, 
zu einer Indifferenz gegenüber Haben oder Entbehren, Licht oder Dunkelheit, innerer Armut 
oder innerem Überfluß, gegenüber Süßem oder Saurem usw. Ich war gleichmütig in allem und 
nahm alles von Gott an, als wäre es das Allernützlichste für uns. 
Er lehrte mich, daß ich durch die Einfachheit des Geistes versuchen mußte, so weit zu kommen 
und fortzuschreiten, daß ich nicht mehr bewußt auf unsere innere Verfassung achtete: wie sie 
kam oder ging, oder was da unten in der Natur geschah, ob sie litt oder nicht litt, damit ich außer- 
halb von Gott bei nichts verweilte oder in nichts ruhte als nur in Gott. Ich sollte versuchen, im- 
mer oben zu schwimmen wie ein bestimmter Vogel, der (wie er sagte) sein Nest auf dem Wasser 
baute. Obwohl das Wasser mit der Flut auf und ab geht, bleibt der Vogel fest und ruhig in seinem 
Nest, ohne sich um das Auf und Ab des Wassers zu kümmern. Er läßt sich mittreiben, wohin das 
Wasser ihn mitnimmt. Wenn er nämlich im Nest bleibt, kann das Auf und Ab des Wassers ihm 
nichts anhaben. 
Dieses Gleichnis leuchtete mir sehr ein und ich verstand, daß ich mein Nest und meinen Ruhe- 
platz ebenso in Gott bauen mußte und darin, was seinem Willen wohlgefällig ist... Dieses und an- 
dere Gleichnisse blieben mir zwei Jahre lang in Erinnerung und waren mir von großem Nutzen.4 

Maria Petyt sucht auf der einen Seite nach mehr Festigkeit; ihre ursprüngli- 
chen Pläne sind brüchig geworden, Ideale haben sich in Dunst aufgelöst und sie 
sehnt sich nach Beständigkeit und Kontinuität. Auf der anderen Seite möchte 
Maria mehr Leichtigkeit; inmitten zahlloser Schwierigkeiten und innerer 
Kämpfe sucht sie nach Unbeschwertheit und spielerischer Leichtigkeit. Beides 
findet sie mit Michaels Hilfe in der .Freiheit des Geistes'. 

Was Maria unter Freiheit des Geistes versteht, erklärt sie sehr lebendig und 
prägnant mit Hilfe des Bildes vom Nest auf dem Wasser. Wie der Vogel in sei- 
nem Nest immer oben schwimmt und sich nicht um das Auf und Ab des Was- 
sers kümmert, so kann auch der Mensch in der Freiheit des Geistes wie in ei- 
nem Nest immer oben schwimmen, ganz gleich, was das Leben an Gutem oder 
Schwerem mit sich bringt. 

Dazu ist es jedoch notwendig, eine Haltung der Unentschiedenheit, Unun- 
terschiedenheit, eine Indifferenz und Gleichmütigkeit einzuüben gegenüber al- 
lem, was geschieht. Das bedeutet nicht, daß Maria unempfindlich werden muß 
oder sich sozusagen ein dickes Fell anschaffen muß. Es geht vielmehr darum, 
den Fixpunkt ihres Lebens nicht im sicheren Hafen des von ihr Kontrollierba- 
ren und Machbaren zu suchen, sondern in einer Haltung des Vertrauens mit 
Gott auf dem Strom des Lebens zu ebben und zu fluten. 

4 Leben aus dem Nichts, a.a. O., S. 48^19 



Elisabeth Hense 360 

Zwischen Kampf und Morgengrauen 

In dem hier entworfenen Bild der Freiheit des Geistes scheinen für Maria schon 
am Anfang ihres Weges Entspannung und Ungezwungenheit am Horizont zu 
winken, doch wird ihr bald klar, daß dieses Nest nicht so schnell gebaut werden 
kann und daß sie die Perspektive eines freien Geistes immer wieder neu in 
ihren Alltag hinein erobern muß. Lockerheit und Ruhe auf den Wogen aufrei- 
bender Schwierigkeiten zu erfahren bleibt zunächst ein unerreichbares 
Wunschziel. 
Obwohl mir das Gebet so viel Mühe machte und ich mich dabei so kalt fühlte, ohne Trost, Ge- 
schmack oder irgendeine gute Regung zu bemerken (wie es schien), harrte ich doch immer im 
Gebet aus und ließ es nicht sein und verkürzte die Zeit nicht, wie groß die Aversion, der Kampf 
und die Traurigkeit auch waren, die ich dabei fühlte. Im Gegenteil nahm ich mir mehr Zeit dazu, 
so viel Zeit als ich nur hatte, und verbrachte viele Stunden nacheinander im Gebet. Dadurch sieg- 
te der Geist allmählich über die Sinne und ich fand Zugang dazu, in nacktem Glauben in Gottes 
Gegenwart zu bleiben und manchmal in Gott sozusagen zu ruhen ... 
Für mich war das kein geringer Schmerz, ein so großes und gewaltiges Begehren in mir zu fühlen, 
um Gott näher zu kommen, um alle Arten von Tugenden in mir zu bekommen, um das innere Ge- 
bet vollkommen zu erlangen usw. und auf der anderen Seite vom Geliebten nicht unterstützt, er- 
leuchtet und gestärkt und fühlbar angeleitet zu werden, wozu mich mein Begehren so sehr trieb. 
Ich fühlte mich eher mit ziemlicher Gewalt zurückgehalten, so daß ich nicht weiterkam, welche 
Arbeit ich auch tat und welchen Einsatz ich auch hatte.5 

Mystische Erfahrung führt im Lebensalltag nicht automatisch zu Glück und 
Erfüllung. Maria Petyt kannte immer wieder Durststrecken, ja sie spricht sogar 
von einer Phase der Aversion gegen das Gebet. Ein langer und schmerzhafter 
Prozeß der Entmischung macht ihr klar, daß sie Gott mit noch so viel Sehn- 
sucht und gutem Willen nicht manipulieren kann. Weil sie etwas erreichen will, 
weil sie Fortschritte machen will und sich mächtig anstrengt, lösen sich ihre an- 
gespannten und verkrampften Hände nicht. Sie fühlt sich hilflos mit ihrem 
großen Begehren, sie fühlt ihre eigene Ohnmacht und Verkrampfung, aber 
nicht Gottes Nähe, die sie nie und nimmer aus eigener Kraft herbeiführen kann. 
Um manchmal in Gott zu ruhen, müssen ihre Hände sich öffnen und sie muß zu 
empfangen wagen. Ihr eigener Einsatz und ihre Mühe sind es, die ihr jedoch 
meistens im Wege stehen und sie zurückhalten. Sie möchte gern, daß Gott so 
etwas wie die Verlängerung ihrer Anstrengung ist, und muß feststellen, daß er 
sich ihrem Zugriff total entzieht. Das einzige was ihr bleibt, ist ein Ausharren 
in der Sehnsucht. 

Maria bleibt ihrer Liebessehnsucht treu, auch wenn die fühlbare Erfüllung 
ausbleibt. Sie läßt sich nicht davon abbringen, Gott zu lieben und im Gebet 
nach ihm zu suchen, auch wenn sie im Anspannen ihrer Kräfte nur Gottes Ab- 
wesenheit erfahren kann. 

5 Leben aus dem Nichts, a.a.O., S. 20-21 



Maria Petyt von der hl. Theresia 361 

Dann wurde das Gebet in gewisser Weise übernatürlich; größtenteils wurde es in inniger Stille 
und Ruhen in Gott durch einen nackten und lebendigen Glauben an Gottes Gegenwart inspiriert. 
Alle grobe Beschäftigung und die Vielfalt der inneren Kräfte fielen von mir ab und innerlich in 
mir behielt ich nur einen einfachen Blick des Glaubens und eine gleichartige süße und stille Zu- 
neigung in Liebe zu Gott. 
Jede andere eigene Beschäftigung langweilte und ermüdete mich sehr, als wäre sie zu nichts an- 
derem nütze als dazu, die innere Ruhe zu stören, die innere Klarheit zu verdunkeln, den Geist aus 
der innigen Einfachheit aufstehen zu lassen in ein schädliches Gemenge und eine schädliche 
Vielfalt. 
Als sich die Gelegenheit bot, einige inneren Tugendakte zu üben, tat ich das in so großer Stille 
und Einfachheit, wie mir nur möglich war, um den Geist in seiner Abgeklärtheit besser zu be- 
wahren, entmischt von den sinnenhaften und fühlbaren Kräften. Ich bewahrte ihn so sehr, als die 
Gnade Gottes mir diese Abgeklärtheit und Entmischung dann aufdeckte. Das göttliche Licht war 
anfangs nämlich noch ziemlich karg wie das Licht des anbrechenden Morgengrauens, das all- 
mählich in Stufen zunimmt.6 

Das Gebet geht über die natürlichen Möglichkeiten und Fähigkeiten des 
Menschen hinaus, wenn Stille und Ruhe im Menschen einkehren und er Gott 
alles selber machen läßt. Von Seiten des Menschen gibt es jetzt nichts mehr als 
den nackten und lebendigen Glauben an die Gegenwart Gottes. Alles andere 
kommt von Gottes Seite. Die äußere Beschäftigung hört auf, die inneren Kräf- 
te kommen zur Ruhe. Es entsteht eine Art Pause, eine Offenheit in liebevoller 
Zuneigung, ein leerer Raum, der nicht vom Menschen ausgefüllt wird. 

Maria ist über die Schwelle gezogen und schaut jetzt von einer anderen Per- 
spektive aus auf ihre Bemühungen und Anstrengungen zurück. Was sie nur mit 
Mühe loslassen konnte, erscheint ihr nun lästig und hinderlich, es langweilt 
und ermüdet, weil es in die Vermischung zurückführt und darum den Geist 
wieder verdunkelt und trübt. Das Gemenge und die Vielfalt zersplittern die 
Aufmerksamkeit, spalten das eine große Verlangen nach Gott in viele kleine 
Wünsche und Bedürfnisse. Maria will in der Einfachheit und Klarheit bleiben, 
sie genießt die Ruhe in Gott und tut alles, um diese Erfahrung andauern zu las- 
sen und zu bewahren. Sie lernt, sorgfältig und behutsam mit Gottes Nähe um- 
zugehen. Sie möchte durch eigene Geschäftigkeit und massiven Kraftaufwand 
die Nähe Gottes nicht übertönen. Sie lernt, sich einzubringen und ganz in die- 
se Liebe zu investieren. Daß es sich bei der Ruhe in Gott jedoch nicht um einen 
definitiven Endzustand handelt, deutet Maria am Ende dieses Textes mit dem 
Hinweis auf die verschiedenen Helligkeitsstufen des göttlichen Lichtes an. 
Was sie erfahren hat, kann ihr auch wieder entgleiten. Sie spürt ihre fundamen- 
tale Ohnmacht, eine einmal erreichte Stufe fest im Griff zu behalten. Es 
scheint, als ob sich alles wieder in Luft auflöst, ganz als ob nichts gewesen wä- 
re. Jahrelang fühlt sie sich schließlich noch hinter ihren Ausgangspunkt 
zurückgeworfen. 

' Leben aus dem Nichts, a.a.O., S. 23-24 



Elisabeth Hense 362 

Im Kerker der eigenen Natur 

Lange Zeit fühlte ich mich in der Enge meiner Natur eingeschlossen, als ob ich in einem engen, 
dunklen Kerker gefesselt und geknebelt und mit eisernen Ketten gebunden war, ohne daß ich 
meine inneren Kräfte hätte bewegen können, um sie zu Gott zu schicken oder mit etwas Gutem 
beschäftigen zu können: das Gebet und alle geistlichen Übungen waren mir so zuwider, daß mir 
davon übel wurde, ja daß ich vor den Stunden des Betens zurückschrak... 
Nur eine Stunde im Gebet zu verbringen war für mich eine Qual, denn es war, als müßte ich ge- 
gen den Strom schwimmen. Oft konnte ich meine Gedanken nicht sammeln und sie nicht mit 
Gott beschäftigen, nicht einmal für die Zeit eines halben Ave Marias. Zwischen Gott und meiner 
Seele schien eine eiserne Mauer zu sein. Ich fand mich - vor allem während des Gebets - so weit 
weg von meinem Geliebten und so von ihm entfremdet, als ob er tausend Meilen von mir weg 
gewesen wäre; damit will ich sagen: dem Gefühl und Empfinden nach, denn mein Wille war nie 
von ihm entfremdet. 
Im Beten verrichtete ich Arbeit über Arbeit, um mich zu dieser Zeit mit Gott zu befassen und zu 
beschäftigen, aber umsonst...7 

Marias Weg mit Gott war nicht geradlinig und unangefochten. In diesem 
Text gebraucht sie eindrucksvolle Bilder, um ihre heftigen inneren Kämpfe zu 
beschreiben. Das Bild vom Kerker und der Enge der eigenen Natur ist ein bib- 
lisches Bild8, das Maria hier mir ihren persönlichen Emotionen ausgestaltet 
und auf etwas drastische Weise darstellt. Weil sie die göttliche Weite bereits er- 
fahren hat, fühlt sie sich wie in einem Kerker, wenn sie wieder auf sich selbst 
zurückgeworfen wird. Überall stößt sie an ihre Mauern und Grenzen. Mit der 
Rede vom Knebeln und den eisernen Ketten steigert sie die Beklemmung ihrer 
persönlichen Situation noch mehr. 

Und wer meint, das Lösen der Ketten wäre ganz einfach dadurch zu haben, 
daß man mit Willenskraft zu beten beginnt, ist getäuscht. Es ist nicht die eige- 
ne Willenskraft, die diese Fesseln zu sprengen vermag. Der Ausbruch aus die- 
sem Gefängnis kann niemals die heldenhafte Leistung des Menschen sein. 
Nicht die menschliche Willenskraft führt zu mystischer Erfahrung, vielmehr 
entsteht durch die übermäßige Anspannung der eigenen Kräfte ein Widerwil- 
len und Ekel, denn gerade die Anspannung und Forciertheit sind ja wie Gren- 
zen und Mauern, die die Gottesbegegnung verhindern. Daß Maria beim Beten 
geradezu übel wird, kommt wohl eben daher, daß sie gleichzeitig Mauern ver- 
stärkt und durchbrechen will. Maria kommt nicht daran vorbei, gründlich zu 
scheitern und das Bewußtsein, ein •besserer" und für die Gottesliebe fähigerer 
Mensch zu sein, ganz und gar loszulassen. 
Ich weiß nicht, wie ich die Zeit des Gebets dann verbringe. Mit Gott beschäftige ich mich nicht 
und ich zerstreue mich auch nicht mit anderen Dingen. Die Gedanken scheinen an nichts haften 
zu bleiben, denn in mir scheint es kein Leben, keine Zuneigung, keine Lust mehr zu geben nach 

7 Leben aus dem Nichts, a.a.O., S. 22 
8 Vgl. etwa Ps 142,8: Führe mich hinaus aus meinem Gefängnis, und deinem Namen sage ich 
Dank; und Klg 3,7: Er schloß in Mauern mich, wo kein Entrinnen ist; er legte mich in schwere, 
eherne Fesseln. Auch wenn ich schrie und flehte, so blieb er stumm auf mein Gebet. 



Maria Petyt von der hl. Theresia 363 

Gott oder nach den Geschöpfen. Und gegen mich selbst habe ich einen Widerwillen und eine Ab- 
neigung und kann mich kaum in Geduld ertragen.9 

Maria befindet sich hier in einer Verfassung, wo ihr Geist in nichts Ruhe fin- 
den kann. Sie hängt gleichsam zwischen Himmel und Erde: sie kann ihre Auf- 
merksamkeit noch nicht in Gott sammeln, obgleich ihr die Dinge der Welt 
nichts mehr bedeuten. Sie befindet sich in einer Art geistlichen Vakuums, in 
dem sie kein Leben und kein Verlangen mehr in sich wahrnehmen kann. Ihre 
Lage ist - soweit sie sich überhaupt noch ausdrücken läßt - noch unerträglicher 
geworden. Sie hat keinen Boden mehr unter den Füßen, weder im gedanklichen 
noch im emotionalen Bereich. Es gibt keinen Fluchtweg mehr, keine Zerstreu- 
ung oder Ablenkung in den Dingen der Welt, kein genüßliches Kreisen um sich 
selbst. Maria hat hier die äußerste Grenze ihrer Ohnmacht erreicht und harrt 
dennoch aus. 

Nichts als Gott 

Wenn ich die erwähnten Beklemmungen, Finsternisse, Einschnürungen etc. wahrnehme, werde 
ich gewarnt und angespornt, mich all diesen Belastungen und den Geschöpfen ganz zu entziehen, 
wie edel sie auch sein mögen, um total für meinen Geliebten da zu sein. Wenn der Geist sich dann 
frei und losgelöst fühlt von allem, was unter Gott ist, kehrt er zu seiner ersten Freiheit zurück und 
versucht aufzublühen und sich zu öffnen und die Flügel der Liebe in Gott auszubreiten. Er fängt 
an, in voller Freiheit in Gott zu schweben und zu fliegen wie ein Vogel in sehr süßer, sehr ange- 
nehmer, nährender und von der Sonne durchschienener Luft. Das göttliche Wesen erscheint mir 
dann nämlich wie eine sehr süße, sehr lautere, angenehme, nährende, erquickende, sehr klare und 
Leben schenkende Luft, die genau zur Mittagszeit von der Sonne durchschienen wird, oder bes- 
ser gesagt: wie die Sonne selbst ist in unaussprechlicher Klarheit, unermeßlicher Größe, unend- 
licher Höhe, Tiefe, Länge und Breite, die ich mit klarem Blick schaue wie ein Adler und die mich 
auch heiß macht mit ihrer Hitze. 
Und sobald ich mich mit allen Seelenkräften dem Geliebten zuwende, antwortet der Geliebte auf 
diese Hinwendung sofort mit einem klaren Erscheinen seiner unmittelbaren Gegenwart. Er gibt 
sich meiner Seele auf eine neue Weise selbst zu schmecken und zu erfahren, so daß ich nichts an- 
deres sehe und fühle als ihn oder niemand anderem begegne als nur ihm. Ich bin dann ganz und 
gar im Tageslicht; alles ist Licht und Klarheit und ich schwebe darin, weit entfernt und erhoben 
über allem, was hier unten ist. Was ich dann schmecke und fühle, läßt sich nicht in Worte fassen, 
doch der äußere Mensch drückt etwas von dem aus, was in ihm vorgeht. Der geistliche Jubel und 
die Freude brechen nämlich an allen Seiten durch alle Sinne und Regungen des Körpers hervor. 
Es ist wie bei jemandem, der von Trunkenheit überwältigt und wie von Sinnen ist, der alles aus- 
plaudert, was er auf dem Herzen hat und ohne Scheu oder Scham singt und juchzt, tanzt und 
springt und wie verrückt oder von Sinnen zu sein scheint aus großer Freude.10 

Zu Anfang hatte Maria sich darin geübt, immer oben zu schwimmen wie je- 
ner Vogel, der sein Nest auf dem Wasser baut, und sich nicht überschwemmen 
zu lassen von den Beklemmungen und Belastungen, die ihren Lebensweg be- 
gleiteten. 

9 Het leven van de weerdighe moeder Maria a St. Teresia, a.a.O., I c 93 
10 Het leven van de weerdighe moeder Maria a St. Teresia, a.a.O., IV c 198 



Elisabeth Hense 364 

Jetzt geht sie noch einen Schritt weiter: von allem, was unter Gott ist, löst sie 
sich und macht sich ganz frei von den steigenden und fallenden Wasserfluten. 
Das Bild des Wassers ist zu schwer und unbeweglich geworden, um noch aus- 
zudrücken, wie sie sich von Gott getragen weiß. Maria wählt jetzt lieber das 
Bild der Luft als Symbol für die Liebe Gottes, die ihr Raum gibt, Leben 
schenkt, und sie emporträgt. Von Gottes Liebe umfangen wie von sonnen- 
durchschienener Luft blüht sie auf, öffnet sich und breitet die Flügel der Liebe 
in Gott aus. Sie braucht das Nest aus Vertrauen und Glauben jetzt nicht mehr, 
das sie lange Zeit über Wasser gehalten hat. In voller Freiheit schwebt und 
fliegt sie ganz ohne jedes Mittel in Gott, der sie von seiner herrlichen Wärme 
und Klarheit genießen läßt. 

Maria steigert die Ausdruckskraft dieses Bildes, indem die Luft zur Sonne 
selbst wird und der Vogel ein Adler ist, der mit klarem Blick die Sonne schaut 
und von ihr heiß wird. Sie ist erwachsen geworden in der Liebe und bewegt sich 
in Gott als dem ihr eigen gewordenen Lebensraum. 

Nicht immer wirkt sich die Liebesbegegnung mit Gott wie eine kraftvolle 
Entrückung aus; gerade in schmerzlichen, schwierigen Zeiten sucht Gott oft ei- 
ne stillere Weise, seine Gegenwart kund zu tun. 
Wenn die Seele dann ganz und gar Liebe und göttlich geworden ist, fühle ich irgendwie auf wun- 
derbare Weise, die ich nicht in Worte fassen kann, daß Gott sich selbst in der Seele und durch die 
Seele liebt in unendlicher und unbegreiflicher Liebe, wie er sich selbst von Ewigkeit an geliebt 
hat und in Ewigkeit lieben wird. 
In dieser Liebe endet alles Schauen und Einatmen Gottes, alle Zuwendung und liebevolle Hin- 
wendung des Menschen zu Gott. Diese Liebe geschieht nämlich in so großer Eintracht, daß sie 
den Menschen sogleich in die Verfassung der Überformung und des Einswerdens mit Gott hin- 
einstellt. " 

Noch viel mehr als das innere Freiwerden, das Schwimmen im selbstgebau- 
ten Nest und das Fliegen in Gottes Geist, genießt Maria in der Überschau, wie 
Gott sich selbst in ihr genießen konnte: Gott erkennt, schaut, verherrlicht und 
liebt sich nämlich selbst in einem genichteten Menschen. Der äußerste Höhe- 
punkt ihrer mystischen Ekstase ist die Gott-in-Gott-Erfahrung, in der sie sich 
nicht mehr als von Gott unterschieden wahrnehmen kann. 

Diese Erfahrung wird gewissermaßen eingeleitet durch das •große Silenti- 
um der Karmeliten" - wie Maria es nennt - •in dem kaum ein Wort oder ein 
Zeichen oder ein Wink geduldet wird." 

Alles in ihr ist dann zur Ruhe gekommen und kann losgelassen werden. In 
ihrem eigenen liebevollem Schweigen nimmt sie das überaus zarte Schweigen 
Gottes war. Maria vergleicht diese Verfassung mit dem Schlaf zweier Lieben- 
den, die sich ganz und gar aus der Hand geben und sozusagen ineinander ruhen. 
Doch ist es ihr kaum noch möglich, im Nachhinein etwas von diesem mysti- 

1 Het leven van de weerdighe moeder Maria a St. Teresia, a.a.O., IV c 37 



Maria Petyt von der hl. Theresia 365 

sehen Traum zu erzählen, weil die Sprache in diesen inneren Bereich des Gei- 
stes, der eben nicht dies oder das, sondern eher etwas Namenloses, Ungeschie- 
denes ist, keinen Zutritt mehr hat. 

Die Verfassung der Vergöttlichung in unaussprechlicher Liebe konnte-Maria 
nie endgültig erreichen, geschweige denn festhalten. Nicht wieviel sie von 
Gottes Liebe spürte oder wieweit ihre Einsicht gelangte war wesentlich, son- 
dern in Ebbe und Flut menschlicher Affekte und menschlicher Erkenntnis im- 
mer wieder neu empfänglich zu werden für die unaussagbare, überströmende, 
herrliche Liebe Gottes, die sich in keinem Gefühl endgültig erfassen und in kei- 
nem Wort ein für allemal begreifen läßt. Die wahre Liebe blieb für Maria auch 
auf dem Höhepunkt der unio mystica ein Abenteuer jenseits ihrer eigenen 
menschlich begrenzten Möglichkeiten. 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

Aufstieg der Niedrigen - 
Absturz der Mächtigen 
Marias Antithesen 
Anmerkungen zu Lk 1,46-55 

Und Maria sprach: 
• Groß rühmt mein Leben den Herrn, 
und mein Geist jubelt ob Gott, meinem Retter, 
weil er die Niedrigkeit seiner Magd angeblickt. 
Denn da! Von nun an preisen alle Geschlechter mich selig, 
weil Großes mir getan der Kraftvolle. 
Und heilig ist sein Name. 
Und sein Erbarmen: Geschlecht für Geschlecht 
über denen, die ihn fürchten. 
Gewaltiges tut' er mit seinem Arm, 
zersprengt die im Herzen hochmütig Gesinnten. 




