Maria Petyt von der hl. Theresia (1623-1677)

Mystische Erfahrung und Lebensalltag

FElisabeth Hense, Kleve

Das Leben Maria Petyts

Maria Petyt wurde am Neujahrstag 1623 in Haezebroeck (Flandern) gebo-
ren. Thre Mutter, Anna Folque, war Witwe und hatte zwei S6hne aus erster
Ehe, als sie Jan Petyt, den Vater Marias, heiratete. Dieser war ein begtiterter
Kaufmann, zudem sehr gldubig und sozial engagiert. Auch die Mutter war
tiefgldubig und arbeitete mit Autoritit und Zuverldssigkeit im Geschift ihres
Mannes mit, ohne auf groBe Gewinne aus zu sein.

Maria, die erste von sechs Tochtern, war als kleines Kind der Liebling ihres
Vaters. Sie war hiibsch, freundlich, unterhaltend und tiberall beliebt. Besonde-
re Zuneigung fand sie in ihrer Nachbarschaft bei den Franziskanerinnen des
dritten Ordens, bei denen sie zur Schule ging.

Mit elf Jahren schickte die Mutter sie in ein Kloster nach St. Omaers zur
Schule. Dort spiirte Maria zum ersten Mal die Anziehungskraft der Meditation
und des inneren Betens in feuriger Liebe zu Gott.

Als Maria dreizehn Jahre alt war, brach in ihrem Heimatdorf die Pest aus.
Zusammen mit ihren Geschwistern wurde sie daraufhin fiir 14ngere Zeit von ei-
nem Onkel in Poperinghe aufgenommen. Dort legte man wenig Wert auf geist-
liches Leben und moralische Ermahnungen. Sie wurde in voller Freiheit sich
selbst tiberlassen und bekam Spal am Tanzen, Kartenspiel, Spazierengehen
und Ausschlafen.

Mit etwa sechzehn Jahren gaben die Fltern Maria noch einmal aus dem
Haus. AnlaB war die Einquartierung eines Offiziers, der ein Auge auf Maria ge-
worfen hatte. Um den Nachstellungen dieses Offiziers ein Ende zu machen,
sandten die Eltern Maria zu Bekannten nach Ryssel. Sehr sorgfiltig und behut-
sam wurde Maria hier zu einem glidubigen Leben angeleitet. Zunéchst war Ma-
ria aber wenig beeindruckt und fiigte sich nur dufierlich in die Lebensgewohn-
heiten ihrer Gastfamilie ein. Sie machte eine Wallfahrt zu einem Gnadenbild
der Mutter Gottes, um duBere Schonheit fiir sich zu erbitten, denn sie wollte ei-
nem Mann gefallen und heiraten. Am Abend des Stefanstages jedoch wurde sie
auf iiberwiltigende Weise von einem Strahl himmlischer Freude beriihrt und
ihr Herz neigte sich dem Gebet, Gottesdienst und Alleinsein mit Gott zu.

Mit siebzehn kehrte sie in das Haus ihrer Eltern zuriick und die Erinnerung
an das auBergewohnliche Erlebnis am Stefanstag verblaBte nicht. Auf der an-



Maria Petyt von der hl. Theresia 355

deren Seite spiirte sie weiterhin die Verlockungen von Reichtum, Geld und
Gut. Oft sal} sie allein im Hof am Ufer eines Baches, sie las Thomas von Kem-
pen und Canfield. SchlieBlich bat sie ihre Eltern, ins Kloster gehen zu diirfen,
doch der Vater lehnte strikt ab. Die Mutter priifte Marias Entschluf, indem sie
ihr schone Kleider, Schmuck und die Ehe mit einem Advokaten in Aussicht
stellte. Erst als Maria standhaft blieb und die Mutter von der Reife ihres Ver-
langens iiberzeugt war, half sie ihrer Tochter und erwirkte beim Vater die Zu-
stimmung, da Maria sich bei den Augustinerinnen in Gent vorstellen durfte.

Etwa zur gleichen Zeit als Maria eingekleidet wurde, starb ihre Mutter. Ma-
ria gehorte erst fiinf oder sechs Monate zur Klostergemeinschaft, als sie den
Konvent wieder verlassen mufte, da sie auf Grund ihrer Sehbehinderung nicht
mehr entsprechend am Chorgebet teilnehmen konnte.

Eine ehemalige Mitschwester vermittelte Maria eine Unterkunft im Genter
Beginenhof. Maria spielte mit dem Gedanken, nach Hause zuriickzukehren
und als Alteste die Aufgaben ihrer verstorbenen Mutter zu iibernehmen, doch
fiihlte sie deutlich ihre Berufung zu einem stillen Leben in Einfachheit und Ge-
bet.

Nachdem sie fiinf Monate in einer Zelle im Beginenhof gewohnt hatte, zog
sie mit dem Einverstindnis ihres Beichtvaters, eines Karmeliten, in das Haus
einer Freundin und deren Mutter. Zu dritt fiihrten sie ein stilles Leben in
Schlichtheit und Gebet. Obwohl Maria es nicht nétig hatte, hiusliche Arbeiten
zu verrichten, half sie doch beim Backen, Waschen, Kochen und Einkaufen. In
den Stunden der Meditation las Maria gern in den Werken der hl. Teresa von
Avila. Nach weiteren sieben Monaten unter der geistlichen Fiihrung ihres
Beichtvaters legte sie bei ihm die Geliibde der dritten Regel von der heiligen
Jungfrau Maria vom Berg Karmel ab. Seitdem nannte sie sich Maria a Sancta
Teresia.

Drei Jahre spiter, 1647, zog ihr Beichtvater aus Gent fort und suchte Maria
Kontakt zu einem anderen Karmeliten, Michael vom hl. Augustinus
(1622—-1684), der damals in Gent Lektor fiir Philosophie war. Diesen bat sie um
Begleitung und Rat, und seitdem war Michael ihr engster Vertrauter und stand
bis zu ihrem Tod in intensivem geistigem Austausch mit ihr.

Ab 1648 lebte Michael nicht mehr in Gent und Maria unterhielt schriftlich
Kontakt mit ihm. Bewnft begniigte sie sich in den nichsten Jahren mit seinen
Briefen und griff nicht zu allerlei anderer geistlicher Literatur, die sie, wie sie
es damals empfand, in ihrer Entwicklung verwirrt und behindert héitte. Micha-
el unterwies sie in der Kunst, in ihr eigenes Herz hineinzuhorchen und dem Ru-
fen der Liebe Gottes aus der eigenen Tiefe zu folgen.

Maria litt in den folgenden Jahren in Gent sehr unter der Hochachtung, die
man ihr entgegenbrachte; zu Unrecht fiihlte sie sich verehrt wie eine Heilige.
Viele Menschen suchten Kontakt zu ihr, man bat sie um geistliche Begleitung,



Elisabeth Hense 356

um ihre Anwesenheit bei Sterbenden, um ihr Gebet. Doch Maria fiirchtete sich
davor, den Lenten etwas vorzumachen und wiinschte sich an einen Ort, wo man
sie verachtete.

Dieser Wunsch wurde ihr ausgiebig erfiillt, als sie im Oktober 1657 nach
Mechelen zog. Dort hatte sie etwa zehn bis elf Jahre lang sehr unter falschen
Verdichtignngen, Erniedrigungen und Spott zn leiden. Maria wurde bearg-
wohnt, man kontrollierte sie von verschiedenen Seiten durch nnangekiindigte
Besuche und Hausdurchsuchungen, man drehte ihr die Worte im Mund herum.
Sogar Michael schien sich von falschen Geriichten beeinflussen zu lassen und
sich gegen sie zu wenden. So schmerzlich diese Zeit fiir Maria auch war, so
konnte sie doch erst jetzt zu jener geistlichen Tiefe gelangen, die ein wirklich
tragfihiges Fundament fiir sie war: einem Leben aus dem eigenen Nichts, das
nur noch in den Armen Gottes geborgen war.

In Mechelen verdnderte sich der Lebensstil Marias grundsitzlich, da es ihr
hier moglich war, in einem kleinen Haus des Ordens in unmittelbarer Néhe der
Kirche und des Karmelklosters in Klausur zu leben. Mit einer Mitschwester,
Catharina van Oorsaghe, wohnte sie hier in stiller Abgeschiedenheit und Armut.

AuBerlich gesehen, kam Marias bewegte Biographie in Mechelen zur Ruhe;
zwanzig Jahre lang, bis zu ihrem Tod im Jahre 1677, war die kleine Klause ihr
Unterkommen.

Auf Geheif3 ihres Beichtvaters Michael vom hl. Augustinus machte Maria
Petyt etwa dreif3ig Jahre lang zahlreiche Aufzeichnungen iiber ihre innere Ent-
wicklung. Mit grolem erzihlerischen Talent entwarf sie ihr Leben mit allen
Hohen und Tiefen: iiberwiltigendes Verliebtsein in Gott, wonnevolle Gliicks-
gefiihle auf der einen Seite, aber auch abgrundtiefe Verlassenheit nund Ver-
zweiflung, sogar Gedanken an Selbstmord anf der anderen Seite. Lange Zeit
hatte Maria das Gefiihl, zwischen Himmel und Erde zu hingen und weder bei
Gott noch bei den Menschen Trost zu finden. In ungekiinstelter Aufrichtigkeit
und nahezu dngstlicher Genauigkeit ging sie den langen Weg der oft schmerz-
lichen Selbstanalyse, der sie immer tiefer in die Vereinigung mit ihrem gottli-
chen Ursprung fiihrte.!

! Die Briefe Marias wurden von Michael zum ersten Mal 1681 in Briissel unter dem Titel Kurzer
Uberblick iiber das Leben der geschiitzten Mutter, Schwester Maria a Sancta Teresia (alias)
Peryt...herausgegeben. Die definitive Ausgabe erfolgte wenig spéter (1683-1684) in Gent unter
einem #hnlichen Titel: Het leven van de weerdighe moeder Maria a St. Teresia (alias) Petyt —
Das Leben der geschdtzten Mutter Maria a Sancta Teresia (alias) Petyt. Die Werke umfassen
vier Teile, wovon der erste Teil die eigentliche Autobiographie darstellt.

Der erste Teil der Werke wurde unter dem Titel Het leven van Maria Petyt 1976 in Zutphen von
Merlier neu heransgegeben.

Eine Auswahl aus den Werken Maria Petyts in deutscher Sprache liegt im Vier-Tiirme-Verlag
vor: Maria Petyl, Leben aus dem Nichts. Ubers. und eingeleitet von Elisabeth Hense, Schriften
zur Kontemplation Bd. 10. Miinsterschwarzach 1995.



Maria Petyt von der hl. Theresia 357

Die Ubung der Zuwendung

In diesem Aufsatz soll nicht nur éiber Maria Petyt gesprochen werden, sie soll
vielmehr auch selbst zo Wort kommen. Fiir Maria war es klar, daf} es oft gar
keine auflergewohnlichen Erfahrungen sind, die den Menschen zu groBerer
Tiefe bringen, sondern vielmehr das schlichte Ja zu Gott, den Mitmenschen
und sich selbst. Maria entdeckte ihr eigenes Nichts als Tor zum tiefsten Ja: In-
dem sie alles loslieB, was sie selbst war und vermochte, wurde ihr Horizont frei
fiir wahrhafte Begegnung. In temperamentvollen Texten lie sie ihrer Sehn-
sucht nach einem Leben aus vorbehaltloser Liebe freien Lauf.

Als wir uns zwei oder drei Monate auf diese Weise [in der Meditation] geiibt hatten, brachte [der
geistliche Vater] uns allmihlich zu groferer Stille und Einfachheit und liel die Beschéftigung
mit der Meditation fahren (ich bin nédmlich nie sehr gewandt darin gewesen, mit dem Verstand zu
arbeiten). Er veranlaBte uns dazu, die Ubung der drei géttlichen Tugenden — Glaube, Hoffnung
und Liebe — anzunehmen, die wir sowohl beim Beten als auch aulerhalb davon verrichteten. Das
geschah in stillen und siiBen Akten als eine Zuwendung und ein Einatmen. Dabei blickten wir auf
Gottes Gegenwart...

Als ich hierin etwas gefestigt und geformt war, leitete seine Ehrwiirden mich an, allméhlich alle
eigene Beschiftigung fahren zu lassen und besténdig den nackten Glauben der Gegenwart Got-
tes zn iiben und ein gleichartiges Zuneigen in Liebe zu ihm. Diese Ubung war mir anfangs sehr
miihevoll und schmeckte mir nicht. Einerseits fiel es mir schwer, von dem fiihlbaren inneren
Trost und der SiiBe entwohnt zu werden. Der Geliebte stellte mich dann namlich in eine Verfas-
sung von Trockenheit und Dunkelheit, innerer Qualen, Armut und Verlassenheit des Geistes;
diese Verfassung der Seele dauerte ungefahr ein Jahr.

Andererseits war ich nicht daran gewdhnt, mich innerlich auf solch nackte, einfache und geistige
Weise mit Gott zu befassen und aufmerksam auf ihn zu sein. Ich hatte nédmlich noch keinen wah-
ren Zugang zur Einsamkeit des Geistes. Der Geist war noch sehr mit den Sinnen vermischt und
konnte nur auf eine Weise ans Werk gehen, in der auch der sinnliche Teil fiihlte und schmeckte...
Oft machte es mich sehr miide, immer gegen meine Gedanken anzugehen, um sie zur Ruhe zu
bringen, auszuschliefien oder los zu werden. Zerstreuende Gedanken und andere lastige Einfille
schienen mich manchmal zu iiberwiltigen und eine Art Lirm in mir zu verursachen. Die Sinne
waren manchmal so losgelassen und ungezihmt wie wilde Tiere, ohne daf3 ich sie zur Ruhe brin-
gen oder sammeln konnte, auBer manchmal mit der Kraft eines langen Gebets.”

Unser Text setzt ein, als Maria einen Schritt weiter gehen soll, und das heif3t
nicht etwa, da} sie mehr tun soll, sondern ganz im Gegenteil soll sie ihre An-
strengungen und ihr Beschiftigt-Sein ein Stiick weit fahren lassen und zu
groBerer Stille und Einfachheit kommen. Sie lernt nun eine Ubung kennen, die
ich hier mit den Worten ,,Zuwendung* und ,,Einatmen* iibersetzt habe. Es han-
delt sich im Original um die Ausdriicke ,.toegeestinghe* und ,,aspiratie*, ter-
mini technici fiir ein kurzes inneres Gebet, in dem der Mensch mit dem ganzen
Feuer seiner Liebe zu Gott geht. In der karmelitanischen Tradition 148t sich
diese Terminologie bis auf Hugo de Balma (13. Jahrhundert) und andere nor-
dische Mystiker zuriickverfolgen.’ Wenngleich es zunéchst der Mensch ist, der

2 Leben aus dem Nichts, a.a.0., S. 19-20
3 Vgl. Jean de Saint-Samson, Oeuvres Mystiques. Hrsg. Hein Blommestijn und Max Huot de
Longchamp, Paris 1984, S. 73



Elisabeth Hense 358

die Initiative ergreift und sich mit liebevollen Worten zu Gott erhebt, verliert
sich doch nach und nach die menschliche Kontrolle iiber das Gebet, bis
schlieBlich der Heilige Geist selbst zum Motor der menschlichen Liebesbewe-
gung geworden ist. In der ,,Zuwendung® bewegt sich der Mensch also nicht
mehr selbst, sondern wird von innen her, von Gott in Bewegung gebracht durch
den gottlichen Hauch der Zuwendung. Wie wir in unserem Atem den Hauch
des lebendigen Gottes empfangen konnen, so kénnen wir in unserer Zuwen-
dung erfahren, daf} Gott uns immer schon in unendlicher Liebe zugewandt ist.
Ja, die liebevolle Zuwendung ist der gottliche Atem, der uns durchstrémt und
am Leben hilt. Zuwendung ist der wesentliche und feurige Liebesimpuls, der
uns dazu befihigt, am wahren Leben unverdienter Liebe teilzuhaben. Zuwen-
dung wird uns von Gott her eingehaucht, und verwundert spiiren wir, dal wir
nicht mehr anders konnen, als diesen gottlichen Atem der Zuwendung ein- und
auszuatmen. Zuwendung ist die iiberstromende und unaussprechliche Einheit
mit dem schopferischen gottlichen Lebensatem.

In einem langen ProzeB mufl Maria sich ganz allméhlich vorantasten, die ei-
gene Beschiftigung und Geschiftigkeit immer mehr loslassen und dadurch
Gottes Gegenwart in ihrem Innern mehr und mehr zulassen. Es ist eine Ubung,
die Maria schwer fillt, weil sie damit zunichst auch den inneren Trost und die
innere Siifie verliert, die ihre eigenen Anstrengungen ihr vermittelt haben. So-
lange Maria noch in die Hohe baute, fand sie groBe Befriedigung, denn in
ihrem Innern entwickelte sich eine tiefe Konzentration und leidenschaftliche
Dichte. Wenn sie sich anstrengte, konnte sie einen UberfluB warmer Gefiihle
und reicher Vorstellungen in sich hervorrufen.

Doch jetzt wird ihr klar, daB sie in der Anspannung ihrer Krifte letztlich wie-
der nur sich selbst und ihrem eigenen unruhigen Suchen und édngstlichen Wiin-
schen begegnet: die wahre Gottesbegegnung 148t sich auf diese Weise nicht fa-
brizieren.

Maria sieht ein, daB sie das ,,Selber-Machen** der Meditation hinter sich las-
sen mul3, und dal der Mensch schweigen muf}, wenn er die Stimme Gottes
horen will. Nicht nur mit dem Mund sondern auch mit dem Geist zu schweigen
erweist sich jedoch als eine aufreibende Schinderei. Statt selige Stille in threm
Innern wahrzunehmen, fiihlt sie sich verlassen und in tiefe Finsternis versetzt.

Behutsam leitet Michael seine geistliche Tochter an, auf nackte, einfache
und geistliche Weise ihre Aufmerksamkeit auf Gott zu richten. Marias Geist
und ihr Gebet sind noch vermischt und machen die Ubung des nackten Glau-
bens fiir sie zu einer harten Arbeit an sich selbst. Der Ausdruck vermischt (ver-
menghelt) ist klassisch und meint eine Einmischung der natiirlichen Aktivitét
(d.h. des Wahrnehmens, des Denkens, des Fiihlens) oder deren Objekte in die
lautere Schau des Geistes. Die Ubung des nackten Glaubens bewirkt eine
,,Entmischung* des Menschen, so daB sich ihm Gottes unvermischter Geist auf



Maria Petyt von der hl. Theresia 359

direkte und intuitive Weise ganz so offenbaren kann, wie er wirklich ist, ohne
daB das menschliche BewuBtsein oder die menschlichen Féhigkeiten diese
Gotteserfahrung filtern und strukturieren und damit behindern wiirden.

Um mehr Festigkeit und Leichtigkeit darin zu erlangen, lehrte er mich die heilige Freiheit, die
Freiheit des Geistes, damit ich in keiner inneren oder #ufleren Begegnung und von keiner Verén-
derung der inneren Verfassung oder etwas anderem in die Natur hinuntergezogen werde. Diese
Freiheit des Geistes fithrte notwendigerweise zu einer Unentschiedenheit, Ununterschiedenheit
und einer Indifferenz gegeniiber allem, was Gott in mir wirken wollte oder nicht wirken wollte,
zn einer Indifferenz gegeniiber Haben oder Entbehren, Licht oder Dunkelheit, innerer Armut
oder innerem UberfluB, gegeniiber SiiBem oder Saurem usw. Ich war gleichmiitig in allem und
nahm alles von Gott an, als wire es das Allerniitzlichste fiir uns.

Er lehrte mich, daB ich durch die Einfachheit des Geistes versuchen mufte, so weit zu kommen
und fortzuschreiten, daf ich nicht mehr bewuBt auf unsere innere Verfassung achtete: wie sie
kam oder ging, oder was da unten in der Natur geschah, ob sie litt oder nicht litt, damit ich aufer-
halb von Gott bei nichts verweilte oder in nichts ruhte als nur in Gott. Ich sollte versuchen, im-
mer oben zu schwimmen wie ein bestimmter Vogel, der (wie er sagte) sein Nest auf dem Wasser
baute. Obwohl das Wasser mit der Flut auf und ab geht, bleibt der Vogel fest und ruhig in seinem
Nest, ohne sich um das Auf und Ab des Wassers zu kiimmern. Er 148t sich mittreiben, wohin das
Wasser ihn mitnimmt. Wenn er némlich im Nest bleibt, kann das Auf und Ab des Wassers ihm
nichts anhaben.

Dieses Gleichnis leuchtete mir sehr ein und ich verstand, daf} ich mein Nest und meinen Ruhe-
platz ebenso in Gott bauen muBte und darin, was seinem Willen wohlgefiilig ist... Dieses und an-
dere Gleichnisse blieben mir zwei Jahre lang in Erinnerung und waren mir von groem Nutzen.*

Maria Petyt sucht auf der einen Seite nach mehr Festigkeit; ihre urspriingli-
chen Pléne sind briichig geworden, Ideale haben sich in Dunst aufgelst und sie
sehnt sich nach Bestindigkeit und Kontinuitit. Auf der anderen Seite mochte
Maria mehr Leichtigkeit; inmitten zahlloser Schwierigkeiten und innerer
Kimpfe sucht sie nach Unbeschwertheit und spielerischer Leichtigkeit. Beides
findet sie mit Michaels Hilfe in der ,Freiheit des Geistes®.

Was Maria unter Freiheit des Geistes versteht, erklért sie sehr lebendig und
priagnant mit Hilfe des Bildes vom Nest auf dem Wasser. Wie der Vogel in sei-
nem Nest immer oben schwimmt und sich nicht um das Auf und Ab des Was-
sers kiimmert, so kann auch der Mensch in der Freiheit des Geistes wie in ei-
nem Nest immer oben schwimmen, ganz gleich, was das Leben an Gutem oder
Schwerem mit sich bringt.

Dazu ist es jedoch notwendig, eine Haltung der Unentschiedenheit, Unun-
terschiedenheit, eine Indifferenz und Gleichmiitigkeit einzuiiben gegeniiber al-
lem, was geschieht. Das bedeutet nicht, dal Maria unempfindlich werden mul}
oder sich sozusagen ein dickes Fell anschaffen muB. Es geht vielmehr darum,
den Fixpunkt ihres Lebens nicht im sicheren Hafen des von ihr Kontrollierba-
ren und Machbaren zu suchen, sondern in einer Haltung des Vertrauens mit
Gott auf dem Strom des Lebens zu ebben und zu fluten.

4 Leben aus dem Nichts, a.a. 0., S. 48-49



Elisabeth Hense 360

Zwischen Kampf und Morgengrauen

In dem hier entworfenen Bild der Freiheit des Geistes scheinen fiir Maria schon
am Anfang ihres Weges Entspannung und Ungezwungenheit am Horizont zu
winken, doch wird ihr bald klar, daf dieses Nest nicht so schnell gebaut werden
kann und daf sie die Perspektive eines freien Geistes immer wieder neu in
ihren Alltag hinein erobern muf3. Lockerheit und Ruhe aof den Wogen anfrei-
bender Schwierigkeiten zo erfahren bleibt zundchst ein unerreichbares
Wunschziel.

Obwohl mir das Gebet so viel Miihe machte und ich mich dabei so kalt fiihlte, ohne Trost, Ge-
schmack oder irgendeine gute Regung zu bemerken (wie es schien), harrte ich doch immer im
Gebet aus und lief es nicht sein und verkiirzte die Zeit nicht, wie groB8 die Aversion, der Kampf
und die Traurigkeit auch waren, die ich dabei fiihlte. Im Gegenteil nahm ich mir mehr Zeit dazu,
so viel Zeitals ich nur hatte, und verbrachte viele Stunden nacheinander im Gebet. Dadurch sieg-
te der Geist allméhlich iiber die Sinne und ich fand Zugang dazu, in nacktem Glauben in Gottes
Gegenwart zu bleiben und manchmal in Gott sozusagen zu ruhen ...

Fiir mich war das kein geringer Schmerz, ein so groBes und gewaltiges Begehren in mir zu fiihlen,
um Gott ndher zu kommen, um alle Arten von Tugenden in mir zu bekommen, um das innere Ge-
bet vollkommen zu erlangen usw. und auf der anderen Seite vom Geliebten nicht unterstiitzt, er-
leuchtet und gestirkt und fiihlbar angeleitet zu werden, wozu mich mein Begehren so sehr trieb.
Ich fithlte mich eher mit ziemlicher Gewalt zuriickgehalten, so daf ich nicht weiterkam, welche
Arbeit ich auch tat und welchen Einsatz ich auch hatte.*

Mystische Erfahrung fiihrt im Lebensalltag nicht antomatisch zu Gliick und
Erfiillung. Maria Petyt kannte immer wieder Durststrecken, ja sie spricht sogar
von einer Phase der Aversion gegen das Gebet. Ein langer und schmerzhafter
Prozef} der Entmischung macht ihr klar, daB sie Gott mit noch so viel Sehn-
sucht und gutem Willen nicht manipulieren kann. Weil sie etwas erreichen will,
weil sie Fortschritte machen will und sich méchtig anstrengt, 16sen sich ihre an-
gespannten und verkrampften Hinde nicht. Sie fiihlt sich hilflos mit ihrem
grolen Begehren, sie fiihlt ihre eigene Ohnmacht und Verkrampfung, aber
nicht Gottes Nihe, die sie nie und nimmer aus eigener Kraft herbeifiihren kann.
Um manchmal in Gott zu ruhen, miissen ihre Hinde sich 6ffnen nund sie muf zo
empfangen wagen. Ihr eigener Einsatz und ihre Miihe sind es, die ihr jedoch
meistens im Wege stehen und sie zuriickhalten. Sie mochte gern, daB Gott so
etwas wie die Verlidngerung ihrer Anstrengung ist, und muf feststellen, daB3 er
sich ihrem Zugriff total entzieht. Das einzige was ihr bleibt, ist ein Ausharren
in der Sehnsucht.

Maria bleibt ihrer Liebessehnsucht treu, anch wenn die fiihlbare Erfiillung
ansbleibt. Sie 148t sich nicht davon abbringen, Gott zu lieben und im Gebet
nach ihm zo suchen, auch wenn sie im Anspannen ihrer Kriifte nur Gottes Ab-
wesenheit erfahren kann.

3 Leben aus dem Nichts, a.a.0., S. 20-21



Maria Petyt von der hl. Theresia 361

Dann wurde das Gebet in gewisser Weise iibernatiirlich; groBtenteils wurde es in inniger Stille
und Ruhen in Gott durch einen nackten und lebendigen Glauben an Gottes Gegenwart inspiriert.
Alle grobe Beschiftigung und die Vielfalt der inneren Krifte fielen von mir ab und innerlich in
mir behielt ich nur einen einfachen Blick des Glaubens und eine gleichartige siile und stille Zu-
neigung in Liebe zu Gott.

Jede andere eigene Beschiftigung langweilte und ermiidete mich sehr, als wire sie zu nichts an-
derem niitze als dazu, die innere Ruhe zu storen, die innere Klarheit zn verdunkeln, den Geist aus
der innigen Einfachheit aufstehen zu lassen in ein schidliches Gemenge und eine schédliche
Vielfalt.

Als sich die Gelegenheit bot, einige inneren Tugendakte zu iiben, tat ich das in so groBer Stille
und Einfachheit, wie mir nur moglich war, um den Geist in seiner Abgeklirtheit besser zu be-
wahren, entmischt von den sinnenhaften und fiihlbaren Kriften. Ich bewahrte ihn so sehr, als die
Gnade Gottes mir diese Abgeklirtheit und Entmischung dann aufdeckte. Das gottliche Licht war
anfangs namlich noch ziemlich karg wie das Licht des anbrechenden Morgengrauens, das all-
mihlich in Stufen zunimmt.®

Das Gebet geht iiber die natiirlichen Moglichkeiten und Fihigkeiten des
Menschen hinaus, wenn Stille und Ruhe im Menschen einkehren und er Gott
alles selber machen 148t. Von seiten des Menschen gibt es jetzt nichts mehr als
den nackten und lebendigen Glauben an die Gegenwart Gottes. Alles andere
kommt von Gottes Seite. Die duere Beschiftigung hort anf, die inneren Krif-
te kommen zur Ruhe. Es entsteht eine Art Pause, eine Offenbeit in liebevoller
Zuneigung, ein leerer Raum, der nicht vom Menschen ausgefiillt wird.

Maria ist iiber die Schwelle gezogen und schaut jetzt von einer anderen Per-
spektive aus auf ihre Bemiihungen und Anstrengungen zuriick. Was sie nur mit
Miihe loslassen konnte, erscheint ihr nun lidstig und hinderlich, es langweilt
und ermiidet, weil es in die Vermischung zuriickfiihrt und darum den Geist
wieder verdunkelt und triibt. Das Gemenge und die Vielfalt zersplittern die
Aufmerksamkeit, spalten das eine groBe Verlangen nach Gott in viele kleine
Wiinsche und Bediirfnisse. Maria will in der Einfachheit und Klarheit bleiben,
sie genieBt die Ruhe in Gott und tut alles, um diese Erfahrung andauern zu las-
sen und zu bewahren. Sie lernt, sorgfiltig und bebutsam mit Gottes Nihe um-
zugehen. Sie mochte durch eigene Geschiftigkeit und massiven Kraftaufwand
die Nihe Gottes nicht iibertdnen. Sie lernt, sich einzubringen und ganz in die-
se Liebe zu investieren. DaB es sich bei der Ruhe in Gott jedoch nicht um einen
definitiven Endzustand handelt, deutet Maria am Ende dieses Textes mit dem
Hinweis auf die verschiedenen Helligkeitsstufen des gottlichen Lichtes an.
Was sie erfahren hat, kann ihr auch wieder entgleiten. Sie spiirt ihre fundamen-
tale Ohnmacht, eine einmal erreichte Stufe fest im Griff zu behalten. Es
scheint, als ob sich alles wieder in Luft auflost, ganz als ob nichts gewesen wi-
re. Jahrelang fiihlt sie sich schlieBlich noch hinter ihren Ausgangspunkt
zuriickgeworfen.

¢ Leben aus dem Nichts, a.a.0., S. 23-24



Elisabeth Hense 362
Im Kerker der eigenen Natur

Lange Zeit fiihlte ich mich in der Enge meiner Natur eingeschlossen, als ob ich in einem engen,
dunklen Kerker gefesselt und geknebelt und mit eisernen Ketten gebunden war, ohne da8 ich
meine inneren Krifte hitte bewegen kénnen, um sie zu Gott zn schicken oder mit etwas Gutem
beschiftigen zu konnen: das Gebet und alle geistlichen Ubungen waren mir so zuwider, daB mir
davon iibel wurde, ja daB ich vor den Stunden des Betens zuriickschrak...

Nur eine Stunde im Gebet zu verbringen war fiir mich eine Qual, denn es war, als miifte ich ge-
gen den Strom schwimmen. Oft konnte ich meine Gedanken nicht sammeln und sie nicht mit
Gott beschiftigen, nicht einmal fiir die Zeit eines halben Ave Marias. Zwischen Gott und meiner
Seele schien eine eiserne Mauer zu sein. Ich fand mich — vor allem wihrend des Gebets — so weit
weg von meinem Geliebten und so von ihm entfremdet, als ob er tausend Meilen von mir weg
gewesen wiire; damit will ich sagen: dem Gefiihl und Empfinden nach, denn mein Wille war nie
von thm entfremdet.

Im Beten verrichtete ich Arbeit liber Arbeit, um mich zu dieser Zeit mit Gott zu befassen und zu
beschiftigen, aber umsonst... ’

Marias Weg mit Gott war nicht geradlinig und unangefochten. In diesem
Text gebraucht sie eindrucksvolle Bilder, um ihre heftigen inneren Kampfe zu
beschreiben. Das Bild vom Kerker und der Enge der eigenen Natur ist ein bib-
lisches Bild®, das Maria hier mir ihren personlichen Emotionen ausgestaltet
und auf etwas drastische Weise darstellt. Weil sie die gottliche Weite bereits er-
fahren hat, fiihlt sie sich wie in einem Kerker, wenn sie wieder auf sich selbst
zuriickgeworfen wird. Uberall st8t sie an ihre Mauern und Grenzen. Mit der
Rede vom Knebeln und den eisernen Ketten steigert sie die Beklemmung ihrer
personlichen Situation noch mehr.

Und wer meint, das Losen der Ketten wire ganz einfach dadurch zu haben,
dafl man mit Willenskraft zu beten beginnt, ist getduscht. Es ist nicht die eige-
ne Willenskraft, die diese Fesseln zu sprengen vermag. Der Ausbruch aus die-
sem Gefidngnis kann niemals die heldenhafte Leistung des Menschen sein.
Nicht die menschliche Willenskraft fiihrt zuo mystischer Erfahrung, vielmehr
entsteht durch die iibermaflige Anspannung der eigenen Krifte ein Widerwil-
len und Ekel, denn gerade die Anspannung und Forciertheit sind ja wie Gren-
zen und Mauern, die die Gottesbegegnung verhindern. Da$d Maria beim Beten
geradezu iibel wird, kommt wohl eben daher, daB sie gleichzeitig Mauern ver-
starkt und durchbrechen will. Maria kommt nicht daran vorbei, griindlich zu
scheitern und das BewuBtsein, ein ,,besserer* und fiir die Gottesliebe fihigerer
Mensch zu sein, ganz und gar loszulassen.

Ich weiB nicht, wie ich die Zeit des Gebets dann verbringe. Mit Gott beschiiftige ich mich nicht
und ich zerstrene mich auch nicht mit anderen Dingen. Die Gedanken scheinen an nichts haften
zu bleiben, denn in mir scheint es kein Leben, keine Zuneigung, keine Lust mehr zu geben nach

7 Leben aus dem Nichts, a.a.0.,S. 22

¥ Vgl. etwa Ps 142,8: Fiihre mich hinaus aus meinem Geféngnis, und deinem Namen sage ich
Dank; und Klg 3,7: Er schloB} in Mauern mich, wo kein Entrinnen ist; er legte mich in schwere,
eherne Fesseln. Auch wenn ich schrie und flehte, so blieb er stumm auf mein Gebet.



Maria Petyt von der hl. Theresia 363

Gott oder nach den Geschdpfen. Und gegen mich selbst habe ich einen Widerwillen und eine Ab-
neigung und kann mich kaum in Geduld ertragen.’

Maria befindet sich hier in einer Verfassung, wo ihr Geist in nichts Ruhe fin-
den kann. Sie hiingt gleichsam zwischen Himmel und Erde: sie kann ihre Auf-
merksamkeit noch nicht in Gott sammeln, obgleich ihr die Dinge der Welt
nichts mehr bedeuten. Sie befindet sich in einer Art geistlichen Vakuums, in
dem sie kein Leben und kein Verlangen mehr in sich wahrnehmen kann. Ihre
Lage ist — soweit sie sich iiberhaupt noch ausdriicken 146t — noch unertréglicher
geworden. Sie hat keinen Boden mehr unter den Fiien, weder im gedanklichen
noch im emotionalen Bereich. Es gibt keinen Fluchtweg mehr, keine Zerstreu-
ung oder Ablenkung in den Dingen der Welt, kein geniilliches Kreisen um sich
selbst. Maria hat hier die duBerste Grenze ihrer Ohnmacht erreicht und harrt
dennoch aus.

Nichts als Gott

Wenn ich die erwiihnten Beklemmungen, Finsternisse, Einschniirungen etc. wahrnehme, werde
ich gewarnt und angespornt, mich all diesen Belastungen und den Geschdpfen ganz zu entziehen,
wie edel sie auch sein mdgen, um total fiir meinen Geliebten da zu sein. Wenn der Geist sich dann
frei und losgeldst filhlt von allem, was unter Gott ist, kehrt er zn seiner ersten Freiheit zurlick und
versucht aufzubliihen und sich zn 6ffnen und die Fliigel der Liebe in Gott auszubreiten. Er fingt
an, in voller Freiheit in Gott zu schweben und zu fliegen wie ein Vogel in sehr siier, sehr ange-
nehmer, nihrender und von der Sonne durchschienener Luft. Das gottliche Wesen erscheint mir
dann nimlich wie eine sehr siiBe, sehr lautere, angenehme, ndhrende, erquickende, sehr klare nnd
Leben schenkende Luft, die genau zur Mittagszeit von der Sonne durchschienen wird, oder bes-
ser gesagt: wie die Sonne selbst ist in unaussprechlicher Klarheit, unermeBlicher GroBe, unend-
licher Hohe, Tiefe, Linge und Breite, die ich mit klarem Blick schaue wie ein Adler und die mich
auch heiB macht mit ihrer Hitze.

Und sobald ich mich mit allen Seelenkriften dem Geliebten zuwende, antwortet der Geliebte auf
diese Hinwendung sofort mit einem klaren Erscheinen seiner nnmittelbaren Gegenwart. Er gibt
sich meiner Seele auf eine nene Weise selbst zu schmecken und zu erfahren, so daB ich nichts an-
deres sehe und fiihle als ihn oder niemand anderem begegne als nur ihm. Ich bin dann ganz nnd
gar im Tageslicht; alles ist Licht und Klarheit und ich schwebe darin, weit entfernt und erhoben
iiber allem, was hier nnten ist. Was ich dann schmecke und fiihle, 148t sich nicht in Worte fassen,
doch der duBere Mensch driickt etwas von dem aus, was in ihm vorgeht. Der geistliche Jubel und
die Frende brechen nimlich an allen Seiten durch alle Sinne und Regungen des Korpers hervor.
Es ist wie bei jemandem, der von Trunkenheit iiberwiltigt und wie von Sinnen ist, der alles aus-
plandert, was er anf dem Herzen hat und ohne Schen oder Scham singt und juchzt, tanzt und
springt und wie verriickt oder von Sinnen zu sein scheint aus grofier Freude.'

Zu Anfang hatte Maria sich darin geiibt, immer oben zu schwimmen wie je-
ner Vogel, der sein Nest auf dem Wasser baut, und sich nicht iberschwemmen

zu lassen von den Beklemmungen und Belastungen, die thren Lebensweg be-
gleiteten.

9 Het leven van de weerdighe moeder Maria a St. Teresia, a.a.0.,1¢ 93
19 Het leven van de weerdighe moeder Maria a St. Teresia, a.a.0.,1IV ¢ 198



Elisabeth Hense 364

Jetzt geht sie noch einen Schritt weiter: von allem, was unter Gott ist, 15st sie
sich und macht sich ganz frei von den steigenden und fallenden Wasserfluten.
Das Bild des Wassers ist zu schwer und unbeweglich geworden, um noch aus-
zudriicken, wie sie sich von Gott getragen weiB. Maria wihlt jetzt lieber das
Bild der Luft als Symbol fiir die Liebe Gottes, die ihr Raum gibt, Leben
schenkt, und sie emportriagt. Von Gottes Liebe umfangen wie von sonnen-
durchschienener Luft bliiht sie auf, 6ffnet sich und breitet die Fliigel der Liebe
in Gott aus. Sie brancht das Nest aus Vertrauen und Glanben jetzt nicht mehr,
das sie lange Zeit iiber Wasser gehalten hat. In voller Freiheit schwebt und
fliegt sie ganz ohne jedes Mittel in Gott, der sie von seiner herrlichen Wirme
und Klarheit genieen 148t.

Maria steigert die Ausdruckskraft dieses Bildes, indem die Luft zur Sonne
selbst wird und der Vogel ein Adler ist, der mit klarem Blick die Sonne schaut
und von ihr heif wird. Sie ist erwachsen geworden in der Liebe und bewegt sich
in Gott als dem ihr eigen gewordenen Lebensraum.

Nicht immer wirkt sich die Liebesbegegnung mit Gott wie eine kraftvolle
Entriickung aus; gerade in schmerzlichen, schwierigen Zeiten sucht Gott oft ei-
ne stillere Weise, seine Gegenwart kund zn tun.

Wenn die Seele dann ganz und gar Liebe und gottlich geworden ist, fiihle ich irgendwie auf wun-
derbare Weise, die ich nicht in Worte fassen kann, daB Gott sich selbst in der Seele und durch die
Seele liebt in unendlicher nnd unbegreiflicher Liebe, wie er sich selbst von Ewigkeit an geliebt
hat und in Ewigkeit lieben wird.

In dieser Liebe endet alles Schanen und Einatmen Gottes, alle Zuwendung und liebevolle Hin-
wendung des Menschen zu Gott. Diese Liebe geschieht namlich in so groBer Eintracht, daB sie
den Menschen sogleich in die Verfassung der Uberformnng und des Einswerdens mit Gott hin-
einstellt. !

Noch viel mehr als das innere Freiwerden, das Schwimmen im selbstgebau-
ten Nest und das Fliegen in Gottes Geist, genieBt Maria in der Uberschau, wie
Gott sich selbst in ihr genieBen konnte: Gott erkennt, schant, verherrlicht und
liebt sich nidmlich selbst in einem genichteten Menschen. Der duBerste Hohe-
punkt ihrer mystischen Ekstase ist die Gott-in-Gott-Erfahrung, in der sie sich
nicht mehr als von Gott unterschieden wahrnehmen kann.

Diese Erfahrung wird gewissermaBen eingeleitet durch das ,.groBe Silenti-
um der Karmeliten* — wie Maria es nennt — ,,in dem kaum ein Wort oder ein
Zeichen oder ein Wink geduldet wird.*

Alles in ihr ist dann zur Ruhe gekommen und kann losgelassen werden. In
ihrem eigenen liebevollem Schweigen nimmt sie das iiberaus zarte Schweigen
Gottes war. Maria vergleicht diese Verfassung mit dem Schlaf zweier Lieben-
den, die sich ganz und gar aus der Hand geben und soznsagen ineinander ruhen.
Doch ist es ihr kaum noch méglich, im Nachhinein etwas von diesem mysti-

"' Het leven van de weerdighe moeder Maria a St. Teresia, a.a.0., IV ¢ 37



Maria Petyt von der hi. Theresia 365

schen Traum zu erzihlen, weil die Sprache in diesen inneren Bereich des Gei-
stes, der eben nicht dies oder das, sondern eher etwas Namenloses, Ungeschie-
denes ist, keinen Zutritt mehr hat.

Die Verfassung der Vergéttlichung in unaussprechlicher Liebe konnte-Maria
nie endgiiltig erreichen, geschweige denn festhalten. Nicht wieviel sie von
Gottes Liebe spiirte oder wieweit ihre Einsicht gelangte war wesentlich, son-
dern in Ebbe und Flut menschlicher Affekte und menschlicher Erkenntnis im-
mer wieder neu empfinglich zu werden fiir die unaussagbare, iiberstrémende,
herrliche Liebe Gottes, die sich in keinem Gefiihl endgiiltig erfassen und in kei-
nem Wort ein fiir allemal begreifen 1483t. Die wahre Liebe blieb fiir Maria auch
auf dem Hohepunkt der unio mystica ein Abenteuer jenseits ihrer eigenen
menschlich begrenzten Moglichkeiten.

EINUBUNG UND WEISUNG

Aufstieg der Niedrigen —
Absturz der Michtigen

Marias Antithesen
Anmerkungen zu Lk 1,46-55

Und Maria sprach:

., Grof} rithmt mein Leben den Herrn,

und mein Geist jubelt ob Gott, meinem Retter,
weil er die Niedrigkeit seiner Magd angeblickt.
Denn da! Von nun an preisen alle Geschlechter mich selig,
weil Grofles mir getan der Kraftvolle.

Und heilig ist sein Name.

Und sein Erbarmen: Geschlecht fiir Geschlecht
iiber denen, die ihn fiirchten.

Gewaltiges tut’ er mit seinem Arm,

zersprengt die im Herzen hochmiitig Gesinnten.





