
Maria Petyt von der hl. Theresia 365 

sehen Traum zu erzählen, weil die Sprache in diesen inneren Bereich des Gei- 
stes, der eben nicht dies oder das, sondern eher etwas Namenloses, Ungeschie- 
denes ist, keinen Zutritt mehr hat. 

Die Verfassung der Vergöttlichung in unaussprechlicher Liebe konnte-Maria 
nie endgültig erreichen, geschweige denn festhalten. Nicht wieviel sie von 
Gottes Liebe spürte oder wieweit ihre Einsicht gelangte war wesentlich, son- 
dern in Ebbe und Flut menschlicher Affekte und menschlicher Erkenntnis im- 
mer wieder neu empfänglich zu werden für die unaussagbare, überströmende, 
herrliche Liebe Gottes, die sich in keinem Gefühl endgültig erfassen und in kei- 
nem Wort ein für allemal begreifen läßt. Die wahre Liebe blieb für Maria auch 
auf dem Höhepunkt der unio mystica ein Abenteuer jenseits ihrer eigenen 
menschlich begrenzten Möglichkeiten. 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

Aufstieg der Niedrigen - 
Absturz der Mächtigen 
Marias Antithesen 
Anmerkungen zu Lk 1,46-55 

Und Maria sprach: 
• Groß rühmt mein Leben den Herrn, 
und mein Geist jubelt ob Gott, meinem Retter, 
weil er die Niedrigkeit seiner Magd angeblickt. 
Denn da! Von nun an preisen alle Geschlechter mich selig, 
weil Großes mir getan der Kraftvolle. 
Und heilig ist sein Name. 
Und sein Erbarmen: Geschlecht für Geschlecht 
über denen, die ihn fürchten. 
Gewaltiges tut' er mit seinem Arm, 
zersprengt die im Herzen hochmütig Gesinnten. 



Einübung und Weisung 366 

Machthaber stürzt er von Thronen 
und Niedrige erhöht er. 
Hungernde erfüllt er mit Gutem 
und Reiche sendet er leer weg. 
Er nimmt sich Israels an, seines Knechtes, 
des Erbarmens gedenkend, 
so wie er unseren Vätern zugesprochen, 
dem Abraham und seinem Gesproß - auf Weltzeit hin." 
(Das Neue Testament. Übersetzt von Fridolin Stier. München und Düsseldorf 1989, S.126.) 

Marias Lobgesang wird täglich von unzähligen Frauen und Männern gebetet oder 
gesungen: Mit Maria glauben sie, daß die wunderbaren Antithesen dieses Liedes 
auch in ihrem Leben in Erfüllung gehen. Schon ein flüchtiger Blick in unsere Zeit 
kann freilich deutlich machen, daß noch viel zu tun bleibt, bis wirklich alle von sei- 
nem Inhalt überzeugt sind, so daß sie einstimmen können. Denn noch gibt es zu 
viele Arme, die hungern, und Reiche und Mächtige, die voll Hochmut sind. Die 
Hoffnung, daß sich auch dies einmal grundlegend ändert, läßt uns zwar berechtig- 
terweise jetzt schon jubilieren. Aber wer das Magnificat guten Gewissens singen 
will, der muß gleichzeitig dazu beitragen, daß seine Botschaft auch von anderen ge- 
glaubt werden kann. Zahlreiche Fragen gilt es zu beantworten. Nur drei von ihnen 
sollen hier ins Auge gefaßt werden. 

1. Eine erste Schwierigkeit für viele, die Marias begeistert gesungene Antithesen 
hören, ist der offensichtlich gegenteilige Anschein ihres eigenen alltäglichen Le- 
bens. Ihre persönlichen Erfahrungen scheinen die Frohbotschaft Lügen zu strafen. 
Wir alle kennen den Aufschrei der Zukurzgekommenen: Es geht mir dauernd 
schlecht. Ich kann tun, was ich will, mir gelingt nichts. Den Reichen geht es gut, 
und die Mächtigen bleiben mächtig. Ich habe Hunger nach Liebe, und mein Mann 
(meine Frau oder Freundin) hat mich verlassen. Ich suche Geborgenheit und finde 
sie nicht. Wenn es einen gerechten Gott gibt, dann müßte er seine Gaben auch ge- 
rechter verteilen. So lange schon warte ich auf eine Verbesserung meiner misera- 
blen Lage, und es ändert sich nichts. Tagaus, tagein Liebeskummer, Sorgen und 
Leid. Am liebsten möchte ich sterben. 

Wir alle sind Kinder unserer Zeit. Wir hören die Fragen unserer Zeitgenossen, 
und wir müssen sie hören. Sie sollen uns ruhig beeinflussen, damit unsere Antwor- 
ten besser begründet und nicht nur oberflächlich auf sie eingehen. Die Wahrheiten 
des Magnificats lassen sich jedenfalls nicht ohne weiteres aus dem Lebensalltag ab- 
leiten. Sie sprechen von dem, was über unsere Erfahrungen hinausgeht. Sie sind ein 
Glaube, der vom Hören kommt (Rom 10,17). Es gilt, unseren Alltag im Licht des 
•gehörten" Evangeliums zu betrachten und ihn mit neuen Augen zu sehen. Dies war 
und bleibt eine Möglichkeit, die alles andere als selbstverständlich ist. Denn zwei- 
fellos leben wir in einer Zeit, in der Mißtrauen und Skepsis geradezu notwendige 
Tugenden zu sein scheinen und viel eher angebracht als Vertrauen und Gläubigkeit. 
Wer immer wieder enttäuscht worden ist, wer mehrfach belogen und betrogen 
wurde, der kann wohl kaum anders als zunächst einmal kritisch zu fragen: Ist das, 
was mir da erzählt wird, überhaupt wahr? 



Einübung und Weisung 367 

Wer dieses Hindernis überwinden will, muß sich prinzipiell und radikal klarma- 
chen, daß es hier im Magnificat nicht um Leichtgläubigkeit geht, sondern um das 
unvermeidliche Risiko echten Vertrauens, das immer und überall nötig ist, wo uns 
etwas Zukünftiges zugemutet wird, was nur geglaubt werden kann, weil es keiner 
anderen Erkenntnis zugänglich ist. Die Niedrigen werden erhöht. Aber wie? Sie 
werden am Kreuz erhöht, dort, wo jedes Ostergeheimnis sich vollendet (B. Häring). 

2. Ein zweites Hindernis für diejenigen, die dem Magnificat Glauben schenken 
möchten, sind nicht selten, wie mir scheint, auch manche Ordensleute, sind einige, 
die ausdrücklich •Armut und Demut" gelobt haben. Ich meine damit nicht so sehr 
deren direkte Verstöße gegen dieses Gelübde, auch nicht die Tatsache, daß die er- 
wünschten Auswirkungen der gelobten Armut zuweilen •diplomatisch" vermieden 
werden. Ich meine vielmehr jene Ordensleute, die ihr natürliches Verlangen nach 
Besitz recht unerleuchtet unterdrückt haben. Sie sind dann nicht eigentlich arm, son- 
dern verarmt (ärmlich) geworden. Sie wurden schließlich unfähig, sich anderen 
Menschen zu öffnen und sich von ihnen und von Gott beschenken zu lassen. Auf 
diese Weise fördern sie den Verdacht, daß Armut und Niedrigkeit immer nur ge- 
fährlich sei und sowohl der persönlichen Menschwerdung als auch der Gemein- 
schaftsfähigkeit schade. 

Wir müssen hier nüchtern eingestehen, daß es solche unglücklichen Beispiele 
gibt. Das Ordensleben hat in manchen Fällen tatsächlich zur Verkümmerung oder 
Verkürzung der Persönlichkeit geführt. Die gelobte Armut hatte dann scheinbar eine 
menschenzerstörende Wirkung. Auch wenn wir bedenken, daß solche negativen 
Beispiele nicht die Folge der freiwilligen evangelischen Armut sind, sondern eher 
die von psychischen Problemen, so bleibt dennoch ein fragwürdiges Image zurück, 
das dann die Ansicht bestärkt: So möchte ich auf keinen Fall werden! 

Ängstlichkeit, Gehemmtheit und innere Zwänge haben mit biblischer Spiritualität 
nichts zu tun. Der Gott der Bibel will vielmehr vertrauensstarke Partner mit Gei- 
stesgegenwart und Entschlußkraft, in Mündigkeit und freiwilliger Großmut. Die ge- 
rade erwähnten, wenig ermutigenden Beispiele aus dem Ordensleben können 
tatsächlich hinderlich sein, Marias vielgerühmte Antithesen ernstzunehmen. Sie las- 
sen eher Zweifel an der Botschaft aufsteigen, daß die Armen und Niedrigen vor Gott 
die wahrhaft Reichen sind. 

Um dieses Hindernis zu überwinden, darf man nicht aus dem Blick verlieren, daß 
es eine Vielzahl von Ordensleuten gibt, die einen überzeugenden Armutsstil leben, 
reife Persönlichkeiten, die auch für andere den tieferen Reichtum eines solchen 
Lebens in Armut erkennbar werden lassen; Menschen, die tatsächlich aus dem Geist 
des Evangeliums leben. 

3. Die dritte Schwierigkeit des Magnificats ist wahrscheinlich auch die größte. 
Wir hatten gesagt, daß seine Wahrheiten geglaubt werden wollen. Aber das bedeu- 
tet nicht nur Geduld haben und hoffen, sondern es verlangt Handeln und Mitwirken, 
damit die im Lobgesang aufgestellten •Antithesen" sich verwirklichen. Wir können 
und dürfen nicht einfach darauf warten, daß uns das Erhoffte •wie im Schlafe" zu- 
fällt. Noch weniger dürfen wir andere - die Armen und Niedrigen - darauf vertrö- 
sten, daß sie schon irgendwann einmal reich werden, wenn sie nur recht auf Gott 
vertrauen. Es hieße nämlich die biblische Botschaft verkennen, wollte man anneh- 



Einübung und Weisung 368 

men, daß sie selbst und nicht ihre stets unzureichenden Interpretationen derartigen 
Vereinfachungen und Schein-Erlösungen huldige. Ist es nicht vielmehr so, daß die 
Hoffnung, die sie uns macht, im Grunde die einzige Antriebskraft ist, die uns ange- 
sichts des unaufhaltsamen Zerfalls unseres individuellen und gesellschaftlichen 
Potentials zu fortgesetzter und ausdauernder Anstrengung befähigt? 

Die Hoffnung der Bibel erweist sich letztlich als ein Aufruf zur Tat und nicht 
etwa als Verlockung zu •süßem Nichtstun". Sie sagt und zeigt uns: Hoffen heißt 
Handeln. Zweifellos geht es um ein radikales •Gottvertrauen", aber gerade dieses 
Vertrauen fordert unseren tätigen Einsatz heraus; denn Gott will unsere Zukunft 
durch uns und unsere Mitarbeit verwirklichen. 

Was aber folgt nun für uns aus diesen gottmenschlichen Gegebenheiten und ih- 
rer inneren Dialektik? Welche Konsequenzen sind daraus für uns zu ziehen? Mir 
scheint, hier darf und muß jeder seine eigenen Prioritäten setzen. Jeder muß das tun, 
was ihm seine Lebensumstände und seine berufliche Situation erlauben bzw. zu tun 
aufgeben. Die bloße Klage über die scheinbare Absurdität des Daseins (A. Camus) 
würde nur einen kleinen Teil der Heiligen Schrift spiegeln. Die Suche nach der po- 
sitiven •All-Einheit" beispielsweise im Sinne der russischen Symbolisten oder die 
Versenkung in eine •mystische Weltschau" (wie sie etwa Fedor Stepun beschreibt) 
würde die aktive Seite des Evangeliums vernachlässigen und die Passivität zu sehr 
betonen. Weil unser Ziel letztlich die umfassende Befreiung des Menschen ist, dür- 
fen wir auch nicht bei bloß reformistischen Maßnahmen stehenbleiben. Wir müssen 
wie Jesus für •Glaube und Gerechtigkeit" kämpfen. Wo er ungerechte Verhältnisse 
sieht, da schweigt er nicht, sondern er protestiert. Sein Kampf aber geschieht kei- 
neswegs nur durch heftige Konfrontation, sondern auf vielerlei, verschiedene 
Weise. Seinen Jüngern schärft er auf jeden Fall beides ein: Gewaltlosigkeit im Han- 
deln und Furchtlosigkeit im Reden. 

Was wir alle tun können und müssen, das heißt teilen: sich öffnen zum Hingeben, 
mitteilen, spenden, schenken, großzügig sein. Evangelische Armut ist eine Glau- 
benshaltung, sicher keine bloß ökonomische Regel. Und ich bin überzeugt, daß 
Jesus uns eine gesunde Genußfähigkeit wünscht. Aber ich bin ebenso davon über- 
zeugt, daß das Behalten und Festhalten eine böse Sache sein kann. Sich ver- 
schließen, nein sagen, nicht verlieren wollen, zurückhalten, ansammeln, bewahren, 
speichern, konservieren, verteidigen kann sich böswillig gestalten und somit un- 
menschlich und unchristlich werden. Machthaber und Reiche, deren Lebensstil ein 
offensichtliches Ärgernis ist, weil sie die marianische Seligpreisung der Hungern- 
den und Niedrigen hochmütig überhören, haben die Antithesen des Magnificats zu- 
mindest noch nicht verstanden. Wenn wir nun fragen, wer dann noch gerettet wer- 
den kann, dann freilich schaut Jesus auch uns an und sagt: •Bei Menschen - un- 
möglich! Aber nicht bei Gott. Denn alles ist möglich hei Gott" (Mk 10,27). 

Franz-Josef Steinmetz, München 




