
IM SPIEGEL DER ZEIT 

Großer Lobpreis - Schwierigkeiten des Lobens 
Wer die Psalmen liest, erkennt als Grundhaltungen der psalmistischen Beter Loben, 
Klagen, Bitten. Erinnern wird vorausgesetzt, glaubendes Hoffen eingeschlossen. Die 
Präsenz des bündnerischen Gottes wird beglaubigt, durch jeden Psalmvers öffentlich 
bestätigt, von jedem Beter, Sänger bekannt. Die psalmistischen Reden sind Israels Ant- 
wort auf Jahwes Offenbarung und Bund mit dem Volk. Viele Psalmen sind von kol- 
lektiven Erfahrungen her geschrieben, andere aus mehr individuellem Empfinden. An 
der Kontaktsuche der glaubenden Vernunft mit dem Allerhöchsten sind die lebendigen 
Gefühle beteiligt. Eine Reservierung, gar Abspaltung des Intellekts war archaischen 
Menschen nicht denkbar. 

Das psalmistische Gotteslob 

•Lobet den HERRN/ Denn unsern Gott loben/ das ist ein köstlich Ding/ Solch Lob ist 
lieblich und schön", übersetzt Martin Luther Psalm 147. Nach der Aufforderung zu ge- 
meinsamem Lob begründen die altjüdischen Sänger ihr Tun. Der erste Grund stammt aus 
der kollektiven Geschichtserfahrung der Stadt, der geschichtlichen Hoffnung des 
Volkes: •Der HERR bauet Jerusalem (auf)/ Und bringet zusammen die Verjagten in Is- 
rael". Entscheidend für die Präsenz des Volkes ist Gottes Wirken. Der zweite Grund ist 
mehr individueller Art: Gott hilft dem bedrängten einzelnen. •Er heilet die zerbrochenen 
Herzens sind/ Und verbindet ihre Schmerzen". Das dritte Argument für Jahwes Lob liegt 
in seiner kosmischen Allmacht und Größe: •Er zählet die Sterne/ Und nennet sie alle mit 
Namen". Die weiteren Verse wiederholen, variieren, konkretisieren die drei Gründe des 
Lobens. Der Herr regiert das Volk, er richtet die Elenden auf, seine Kraft beherrscht den 
Kosmos zum Nutzen der Menschen. Er gibt Wachstum und Regen. Er verriegelt die 
Stadttore und schafft an den Grenzen draußen Frieden. Er schützt innerhalb der Mauern 
und an den Landesgrenzen. Der Bündnergott segnet politisch und agrarisch die Betenden 
und ihre Kinder, sie in ihren Kindern. Noch einen vierten, in den Eingangsversen nicht 
ausdrücklich genannten Grund nennt der Psalm: Der Herr offenbart den Betern sich 
selbst durch sein Wort und er verkündet ihnen ihre, seine Gebote. Mit der Beziehungsof- 
fenbarung seiner Präsenz, und dem (durch Offenbarung garantierten) Gesetz sozialen 
Zusammenlebens garantiert er das gemeinsame Leben. Ist eine umfassendere Begrün- 
dung für Gottes Lob denkbar? Kaum. Die geschichtlich kollektive Struktur des Volkes, 
die individuelle und die soziale Bedingtheit des Menschen und die natural-kosmische 
Fürsorge für alle werden aufgezählt. Argumente genug, Gott zu loben, Gründe soweit 
Auge, Ohr, Erinnerung, Verstand und Vorstellung reichen. Zeit jetzt und Zeit, die 
kommt, Ort hier und weiter draußen, das Volk und alle seine Angehörigen, des Volkes 
Gott und der Menschen Welt bilden im theozentrisehen Weltbild eine Einheit. Keine 
Bedenken gegen diese Vorstellung, kein Bruch, keine Absage. Wer so lebt und denkt, so 



Im Spiegel der Zeit 370 

fühlt und glaubt ist eingebunden in die nationale und theozentrische Ganzheit, für den ist 
Lobpreis kein Problem Er ist geradezu selbstverständlich, es sei denn, das Volk und/oder 
der einzelne erfahre extreme Schicksalsschläge. Extremer Schicksalsschlag für das 
Volk: die Eroberung Israels, Zerstörung Jerusalems (des Tempels); extremer Schick- 
salsschlag für den einzelnen: die exemplarisch vorgestellte Geschichte des frommen 
Jjob. Israel hat nach dem Ende der Babylonischen Gefangenschaft und dem Wiederauf- 
bau der Tempelstadt den Glaubensschock überwunden. Auch Jjob wußte, nachdem er 
seine Klage hinausgeschrieen hat und seine •Unvernunft" an der zwar nicht durch- 
schaubaren, aber überlegenen Größestvernunft Jahwes gescheitert ist, sich zu fügen. 
Und siehe da, es wurden ihm nicht nur alle Verluste restituiert, sondern über das früher 
Vorhandene hinaus erstattet. Dieser •Märchen"-Schluß ist freilich ein Glaubensschluß, 
Hoffnungsschluß, ein Bekenntnis, vielleicht auch einfach die Zusage des Erzählers. 

Der christliche Lobpreis 

Die christlichen Lob-Hymnen haben eine große Tradition Sie reichen neutestamentlich 
vom •Magnifikat" und dem •Benedictus" des Lukas im Evangelium zu den apoka- 
lyptischen Hymnen des seherischen Johannes. Am bekanntesten, bis heute liturgisch 
verwendet und komponiert wird das hymnische • Te Deum " des Mailänder Bischofs 
Ambrosius '. Das Lob ist trinitarisch, jesuanisch (Auferstehung und ewiges Leben), 
kirchlich aufgebaut. Ein himmlischer Hofstaat wird versammelt. An die Stelle des jü- 
dischen Gottesvolkes tritt die •heilige Kirche" mit ihrer Glaubenspräsenz. Die äußere 
Form ist mehr evokativ und rühmend als erzählend. Die in den Psalmen umschriebene 
Größe der Natur tritt zurück. An die Großraumstelle der psalmistischen Exodus- und 
heiligen Gegenwartserfahrung tritt die Rühmung der Erlösung. Gerühmt wird die "glo- 
ria Dei". Ihre unendliche Majestät ist weit mehr transzendent als der sinnenhaft kon- 
kretisierte jüdische Geschichtsgott und der nahe Tempel-Gott der Psalmen. 

Eine bis heute modern anmutende, nämlich subjektiv beglaubigte Perspektive des 
Lobens gelang Augustinus in den Bekenntnissen". Nach dem psalmistischen Echo- 
Einsatz •Groß bist Du, Herr, und hoch zu preisen, und groß ist Deine Macht und Deine 
Weisheit unermeßlich", spricht Augustinus zuerst für den Menschen allgemein , dann 
immer mehr persönlich und individuell. Allgemein und stellvertretend: •Denn preisen 
will Dich der Mensch, ein kümmerlicher Abriß Deiner Schöpfung, der Mensch, der 
herumträgt sein Sterbewesen... Du selber, reiztest an, daß Dich zu preisen Freude ist; 
denn geschaffen hast Du uns zu Dir, und ruhelos ist unser Herz, bis daß es Ruhe findet 
in Dir". Das Lob Gottes als Prooemium des Lebensberichtes. Der detaillierte Bericht 
wird ein einzigartiges Lob Gottes. Lob der Geburt, Lob der Begabung, Lob der Bekeh- 
rung, Lob der Begegnung, des Glaubens. Nach der Aufzählung der natürlichen Gaben 
im ersten Buch resümiert und wertet Augustinus: •Das alles ist Geschenk meines Got- 

1 Bei der Akademie zum •Aschermittwoch der Künstler" am 21. Februar 1996 wurde im Man- 
cher Herkules-Saal das •Te Deum" von Paul Engel aufgeführt. Der Komponist setzt sein mo- 
dernes Bewußtsein in Beziehung zu dem über eineinhalb Jahrtausende überlieferten Text. Er ver- 
bindet mit dem Wortzitat atonale Musik . 



Im Spiegel der Zeit 371 

tes, nicht ich hab mir's gegeben; und gut ist das alles, und das alles - das war Ich. So ist 
Er gut, Er, der mich erschaffen hat, und Er selber ist für mich das Gut, und Ihm 
frohlocke ich für alles Gute...Dank sei Dir, der Du mir Süße gibst und Ehre und Zuver- 
sicht, mein Gott! Dank sei Dir für Deine Gaben." Der Sprecher will sie •mehren und 
vollenden", in und mit diesen Gaben wachsen, ganz •selber sein" und erneut Gott dafür 
loben2. 

Das Ambrosianische Lob ist mehr kollektiv als individuell gesprochen. Es ist kirch- 
lich gedacht, örtlich und überörtlich, zeitlich und überzeitlich gerichtet. Es verbindet 
der Menschen Lob auf Erden mit den Chören der Engel und Heiligen im Himmel. Die- 
ses •Te Deum" vereinigt Erde, Kosmos und Himmel mit der erdkreis weiten Kirche zu 
dem einen göttlichen Universum. Es versammelt das irdische Lob mit dem der heraus- 
ragenden Stände im Himmel, mit den Aposteln, Propheten, Märtyrern. Das Ambrosi- 
ansische •Te Deum" strömt von unten nach oben und von oben nach unten. Es will 
multipräsent sein, das Lob der irdischen Kirche mit der himmlischen verknüpfen. Am- 
brosius spricht polyperspektivisch und generalistisch, Augustinus perspektivisch und 
konkret. Er spricht von seinem eigenen Standort, dem persönlichen Erkennen und 
Fühlen, von der partikulären Lebensgeschichte her. Er lobt zwar den Menschen allge- 
mein als Geschöpf Gottes. Aber weit mehr bezieht er Gründe für sein Lob aus der indi- 
viduellen Lebensgeschichte. Wenn Ambrosius der repräsentativ vorindividuelle Spre- 
cher genannt werden darf, so ist Augustinus der individuell persönliche. In seiner Sub- 
jektivität wie Konkretion empfinden wir heutigen Leser ihn geradezu modern. Die 
Unterscheidung ist wichtig, weil wir meinen, in ihr eine historische Tendenz zu erken- 
nen, die sich in der Gegenwart zuspitzt. Ältere Lobtexte sprechen meist mehr allge- 
mein, kollektiv und repräsentativ, jüngere mehr individuell, partiell, persönlich, kon- 
kret. Archaisches Sprechen objektiviert, modernes Sprechen subjektiviert. Archai- 
sches Sprechen stützte sich auf die großen, von jedermann akzeptierten Wahrheiten, 
modernes Sprechen muß sich selbst, das heißt subjektiv, beglaubigen. 

Aus dem Hohen Mittelalter beeindruckt uns Heutige poetisch am meisten Frances- 
cos •Sonnengesang". Da spricht eine neue Spontaneität und Präsenz, von der Spätere 
- nach dem Bewußtseinsbruch der Aufklärung Schiller wie Kleist, Novalis wie Bren- 
tano - geträumt haben und die Postmodernen träumen3. Beeinflußt von den Liedern der 
Troubadours seiner Zeit, spricht Francesco aus einer sehr persönlichen Sprechhaltung. 
Die Verse klingen weniger •übernatürlich" als bei Ambrosius, naturaler und sinnlicher 
als bei Augustinus. Der Sonnen-Sänger beginnt universal und kosmisch. Er zieht die 
hohen Gestirne Sonne und Mond in eine ganz unantikische, unpsalmistische, sogar 

2 Augustinus: Bekenntnisse, Buch I, Kap 1 und 20, in der Übersetzung von Josef Bernhardt. 
Frankfurt 1955. 
3 Schiller entwickelte die Vorstellung von der neuen Einheit des Dichters mit der •Natur" in sei- 
ner Abhandlung • Über naive und sentimentalische Dichtung ". Der naive Dichter war eins mit 
der Welt, der •sentimentalische" (intellektuelle) Dichter soll mit Hilfe der bewußten Vernunft 
zur (höheren) Einheit mit der Natur gelangen. Kleist sprach im •Marionettentheater" vom 
Durchgang des Bewußtseins durchs Unendliche, auf daß wir - anders als das Tier - ganz bewußt 
und - wie das Tier, aber auf einer anderen Stufe der Entwicklung - neu spontan werden können. 
Die Vereinigung von Bewußtsein und Spontaneität ist Ideal und Wunsch aller intellektuell be- 
wußten Menschen, besonders der Künstler. 



Im Spiegel der Zeit 372 

unmittelalterliche, nämlich personale, ja geschwisterliche Sicht. Eine solch brüderlich- 
schwesterliche Sicht der Dinge hat es vor Francesco nicht gegeben. Aus der Subjekti- 
vität des Sprechers spricht zugleich ein entgrenzendes Alleinheitsbewußtsein, aus der 
individuellen (nicht typisierten) Person singt der mystisch, jesuanisch total verwandel- 
te Mensch. Die Beziehungen zu allen Wesen sind verändert, die Beziehungen zu allen 
Situationen des Lebens verwandelt. Personhaft geworden ist nicht nur die erquickende 
Schwester Wasser, sondern auch der bedrohende Wind, das gefährliche Feuer. Ge- 
schwisterlich betrachtet werden die Elemente. Seine verschlingende Anonymität ver- 
loren hat der gefürchtete Tod. Keine Rede ist im •Sonnengesang" vom Ambrosiani- 
schen Universalimus der Kirche und ihren himmlischen Chören. Nicht vergegenwär- 
tigt wird das erlernte trinitarische Glaubensbekenntnis. Wo Augustinus seine herausra- 
gende Begabung dankbar rühmt, preist Franziskus den lazarischen Menschen, der 
•Schwachheit und Drangsal" erleidet. Augustinus denkt grandios in seiner faszinie- 
renden Bewußtheit. Er erinnert, bedenkt, argumentiert. Der arme Franziskus denkt 
nicht, er zählt nicht auf. Er läßt seine aufregende Lebensgeschichte nicht Revue pas- 
sieren, um seine Sünde öffentlich zu bekennen und die noch größere Gnade Gottes zu 
preisen. Dieses Ich (eines Paulus, Augustinus) ist zurückgedrängt, geschwunden. 
Franziskus ist mit allen Sinnen auf die Leben spendende Welt des Herrn ausgerichtet. 
Der da schaut, hört, fühlt, ist ganz geöffnet. Der geradezu mediale Francesco nimmt 
wahr mit jesuanisch sehenden Augen, jesuanisch hörenden Ohren. Seine sinnenhafte, 
ergreifend glaubensmystische Präsenz ist nicht dogmatisch strukturiert. Die Wahrneh- 
mung der Wesen, Kräfte, Zeiten ist die Gegenwart des Herrn. Naturale Wahrnehmung 
und durchseelter Glaube sind nicht (mehr) getrennt. Wahrnehmung ist Glaube, Glau- 
be ist Kommunikation, Kommunikation ist Lobpreis, Lobpreis ist Liebe. Die Welt er- 
scheint nicht nur durchlässig, sondern durchsichtig auf den Herrn hin. Das Lob quillt 
wie Quellwasser quillt, die Preisung strahlt wie Licht strahlt. Diese durchgeistete Öff- 
nung des Leibes und der Seele im hymnischen Gesang fasziniert uns bis heute. Das von 
Francesco beseelte, auf alle Welt bezogene Wort spricht nicht nur wunderbar, es ist 
wundertätig. Die psalmistischen Sprecher verweisen häufig auf den •herrlichen" Na- 
men des unaussprechbaren Jahwe-Gottes. Francesco verweist nicht, bei ihm strahlt die 
immanente Transzendenz des Herrn als reine (pfingst-österliche) Gegenwart. Frances- 
co ist im Sonnengesang die poetisch erschienene Jesus-Gestalt. 

Die Aufklärungs-Krise des Gotteslobs 

Wir übergehen das Glaubenslob Luthers und das bald furchtsame, bald triumphale 
Gotteslob des diesseits-jenseits gespannten Barock. Das Schwinden des Gotteslobes 
seit den Jahren der Aufklärung müssen wir notieren, ehe wir unser eigenes Jahrhundert 
betrachten. Die Texte aus dem Geist der Aufklärung signalisieren eine andere Welter- 
fahrung. Dieses andere Weltbewußtsein spricht zum Beispiel aus der •Prometheus" - 
Hymne des 25-jährigen Goethe. Das Rollengedicht ist an die oberste Göttermajestät 
mit Namen Zeus gerichtet. Der mehr vom Geist der Aufklärung als vom Geist des 
Evangeliums getriebene Frankfurter Bürgersohn pocht durch seinen Ich-Sprecher trot- 



Im Spiegel der Zeit 373 

zig, in der Rolle titanisch auf sein freies, kreatives, das Leben rückhaltlos bejahendes, 
forderndes Ich: •Ich dich ehren? Wofür?/ Hast du die Schmerzen gelindert/ Je des Be- 
ladenen?/ Hast du die Tränen gestillet/ Je des Geängsteten?" Das pagane Renaissance- 
Bewußtsein hat im •Sturm-und-Drang" eine neue Freiheit erobert. Das aufgeklärte Ich 
baut sich abwehrend, im Konfliktfall gegnerisch auf. Im •Fausf'-Prolog meckert Goe- 
thes Mephisto über die angeblich gute Welt Gottes. Ihn dauert der Jammer der Men- 
schen. Statt für seine Erschaffung zu danken, stellt das moderne Ich seine Anklage- 
schrift aus. Es ist jene Anklage gegen die jämmerliche Schöpfung und jämmerliche 
Freiheit, die Goethe noch ausbalanciert. Von Georg Büchner aber im frühen neun- 
zehnten Jahrhundert bis zu Samuel Beckett im späten zwanzigsten wird jedes Gottes- 
lob hinweggefegt. Die Theodizeefrage wird argumentativ so gestellt, daß aus dem elen- 
den Zustand der Welt auf die Abwesenheit eines verantwortlichen, an den Menschen 
und ihrer Welt interessierten Gottes geschlossen wird. Schon Michel de Montaigne 
(1533-1592) fand, daß der Mensch kein rühmenswertes, sondern ein •elendes und er- 
bärmliches Geschöpf sei. Der junge Georg Büchner (1813-1837) läßt seinen Danton 
ausrufen: •Es wurde ein Fehler gemacht, wie wir geschaffen wurden; es fehlt uns et- 
was, ich habe keinen Namen dafür". Sein Revolutionsgefährte Payne protestiert: •Man 
kann das Böse leugnen, aber nicht den Schmerz". Er argumentiert: •Warum leide ich? 
Das ist der Fels des Atheismus. Das leiseste Zucken des Schmerzes, und rege es sich 
nur in einem Atom, macht einen Riß in der Schöpfung von oben bis unten". In diesem 
Jahrhundert kann der anglo-irische Autor Samuel Beckett die behauptete Schöpfung 
nur als etwas gänzlich Mißlungenes betrachten. In seinem •Endspiel" (französisch 
1956) erzählt der alte Nagg seiner alten Frau Neil, im Mülleimer steckend, die Ge- 
schichte von dem englischen Schneider, der seinen Kunden wieder und wieder weg- 
schickt, weil ihm etwas an der Hose nicht gelungen ist. Als der Kunde ein viertes Mal 
kommt, um seine Hose endlich mitzunehmen, diese aber noch immer nicht fertig ist, 
ruft er entrüstet aus: •Goddam, Sir, nein, das ist wirklich unverschämt, so was. In sechs 
Tagen hat Gott die Welt erschaffen: Ja, mein Herr, sage und schreibe die WELT! und 
Sie, Sie schaffen es nicht, mir in drei Monaten eine Hose zu nähen!" (Stimme des 
Schneiders entrüstet:) •Aber Milord! Milord! Sehen Sie sich mal (verächtliche Geste, 
angeekelt) die Welt an...(Pause)...und sehen Sie da (selbstgefällige Geste, voller Stolz) 
meine HOSE!". Das Staunen über die Welt ist geschwunden. Die Gründe für das psal- 
mistische Gotteslob sind entschwunden. Das Ambrosianische Glaubensbewußtsein 
wird sprachlich nicht mehr aktiv. Der auf dem Kreuzzug fast um sein Leben und sein 
Augenlicht gebrachte Franziskus sang in einer anderen Welt. Auch Luthers fester 
Burgfriede in Gott ist ausgeblendet. Sind Schwund und Ausblendung einfach Folge 
des entschwundenen Glaubens? Der tief gläubige Alttestamentier Fridolin Stier 
(1902-1981) betet in seiner ersten Tagebuchaufzeichnung angesichts des Verröcheins 
eines Tieres, seiner Katze: •Es ist etwas in mir, das sich weigert, dich aus der Haft für 
das Weh der Kreatur zu entlassen" 4. Noch Kierkegaard tröstete sich angesichts der 
auch ihm unbeantwortbaren Theodizeefrage, •daß wir gegen Gott immer unrecht ha- 
ben". Das war Hjobs Eingeständnis. Sarah Kirsch aber schreibt nach der Lektüre Kier- 

4 Fridolin Stier, Vielleicht ist irgendwo Tag. Aufzeichungen. Freiburg 1981, 



Im Spiegel der Zeit 374 

kegaards: •Es war mir nicht möglich, das Erbauliche (zu) finden, das in dem Gedanken 
lag, gegen Gott immer Unrecht zu haben" 5. Rilke hat zu Beginn des Jahrhunderts 
nochmals einige Anstrengungen des •Rühmens" gemacht. Der andere Prager, Franz 
Kafka, hat nur mehr geklagt. Er schrieb lauter Beweise, daß es unmöglich ist, in dieser 
Welt als Mensch zu leben. Von Lob keine Spur. 

Lob aus dem •Renouveau catholique" - Gertrud von Le Fort 

Seit der Jahrhundertwende entwickelte sich unter Schriftstellern - gegen die laizistische 
Aufklärung in Frankreich - der •Renouveau catholique". Auch in Deutschland und in 
England entwickelte sich eine Erneuerung der Poesie aus christlichem, vor allem ka- 
tholischem Glauben. Gegen den rationalistischen Geist fanden das Mysterienspiel, der 
Mysterienroman, das Mysterium der Kirche und das Mysterium des Heiligen als Stoff 
und Motiv neuen sprachlichen Ausdruck. Aus der Perspektive des Glaubens entsprang 
auch neu das Lob Gottes. Der anarchische Leon Bloy und der aristokratische Paul Clau- 
del sind in Frankreich große Lobende geworden. Gertrud von Le Fort, Elisabeth Lang- 
gässer, Werner Bergengruen, auch Reinhold Schneider haben hymnische Lobgedichte 
geschrieben. Weit verbreitet wurden Le Forts •Hymnen an die Kirche ". Sie erschienen 
erstmals 1924 und wurden bis in die sechziger Jahre aufgelegt. In der Mitte ihrer Hym- 
nensammlung steht das •Te Deum". Die Hymne spricht aus der Tradition des ambro- 
sianischen Lobgesangs. Sie ist wie jener trinitarisch aufgebaut. Sprecherin ist (wie 
schon bei Ambrosius) nicht das individuelle Ich, sondern die Kirche. Die meisten Le 
Fort-Hymnen beginnen mit •DEINE Stimme spricht". Das Vorwort betont, daß •die 
noch tief in sich selbst gefangene Seele" die durch Glauben und Liebe wissende Stim- 
me •der Heiligen Kirche" hört. Durch die Glaubensworte der Kirche wird die Seele in 
die •Geheimnisse Gottes" eingeführt und zunehmend mit der Kirche identisch. 
•Großer Gott meines Lebens, 

ich will dir lobsingen an allen drei Ufern deines einigen Lichts! 
Ich will mit meinem Lied 

ins Meer deiner Herrlichkeit springen: 
unterjauchzen will ich in den Wogen deiner Kraft! 

Du goldener Gott deiner Sterne, 
du rauschender Gott deiner Stürme, 
du flammender Gott deiner feuerspeienden Berge"... 

Nach dem Lob aus der kosmischen Natur wird Gott aus der näheren Natur •aller" 
seiner Tiere, Ähren, wilden Rosen gelobt. •Alle" können nur gemeint, nicht wahrge- 
nommen werden. Auf das Lob des Schöpfergottes folgt das Lob des Erlösergottes, auf 
den Sohn das Lob des Geist-Gottes. Jedesmal wird das Lob erhöht bis zu den Chören 
der Engel. Gegen Ende wird Gottes Gegenwart beschworen, die mystische Vereini- 
gung des Anfangs aufgenommen und überhöht. 

' Sarah Kirsch, Allerlei-Rauh. Stuttgart 1988, 108. 



Im Spiegel der Zeit 375 

•Wehender durch alle meine Räume, 
Zündender durch alle meine Herzen, 

Heil'ger Schöpfer deiner neuen Erde: 
Ich danke dir, daß ich dir danke, Herr, 

ich danke dir bis an die Chöre der Engel: 
Gott meiner Psalmen, Gott meiner Harfen, 

großer Gott meiner Orgeln und Posaunen, 
Ich will dir lobsingen 

an allen drei Ufern deines einigen Lichts! 
Ich will mit meinem Lied 

ins Meer deiner Herrlichkeit springen: 
unterjauchzen will ich in den Wogen deiner Kraft!" 

Hymnische Langzeilen waren auf katholischer Seite von Paul Claudel, gemein- 
literarisch vom Expressionismus her entwickelt worden. Gertrud von Le Fort verbindet 
ihre Langverse mit dem psalmistischen Parallelismus. In der altjüdischen Hörkultur 
wurde eine Aussage variiert wiederholt, damit sie sich dem Gehör einprägte. Der Paral- 
lelismus in Le Forts letztem Doppelvers wiederholt die Aussage am Anfang. Die Hym- 
ne ist aus neuromantisch-expressionistischer Sprechhaltung mit expressionistischem 
Sprachstand geschrieben. Ein letztes Mal in der deutschen Lyrikgeschichte werden kos- 
mische Gedichte, die kosmisches Ganzheitsbewußtsein voraussetzen, geschrieben. Ex- 
pressionistische Stilmittel sind bei Le Fort die großen, gehäuft eingesetzten Genitivme- 
taphern •an allen drei Ufern deines einigen Lichts", •Meer deiner Herrlichkeit"; Kom- 
posita und Neologismen sind •lobsingen", •unterjauchzen". Es fallen die vielen Par- 
tizipien auf, attributiv in •feuerspeiend", •rauschender Gott", •flammender Gott", als 
Anrede •Brausender,,, •Wehender", •Zündender". Die gehäufte Du-Anrede drückt ei- 
ne ekstatische Bewegung aus. Die Partizipen (als Mittelwort zwischen Verb und Ad- 
jektiv) und Verben dynamisieren die Aussage. Sie verstärken den fließenden, wogenden 
Rhythmus der Verse. Soviel schöner Glaube, soviel Kosmos, Seele und Erlösung, 
soviel sprachlicher Orgelklang ist nicht einmal in der katholischen Romantik erklun- 
gen. 

Aber wo bleibt die Wirklichkeit? Wo bleibt der reale Kontext dieser geistlichen 
Gedichte? Auch die geistlichen Dichter müssen, wie Hölderlin scharfsinnig betonte, 
weltlich sein, sonst hängen die Verse in bloßer Glaubensluft. Und die bleibt, ohne 
Erdenluft ätherisch, dünn. Nirgends taucht in Le Forts Hymnen die widersätzliche, sper- 
rige Wirklichkeit auf. Kein Kontext erinnert Folgen des Krieges, Arbeitslosigkeit, In- 
flation, die chaotische Republik, weit verbreitete Depression, wirtschaftliche Ratlosig- 
keit, politische Perspektivelosigkeit, allgemeine Desorientierung (die dem weltlich glau- 
benden und feiernden Expressionismus den Garaus gemacht hatte). In den Hymnen ist 
oben der Kosmos, sind hier die kirchlichen Räume, zuinnerst die Seele: Aber wo bleibt 
die Welt, wo konkrete Welterfahrung? Die •neue Erde" wird beteuert, nirgendwo 
bildnerisch gezeigt. Diese Hymnik feiert, ohne konkrete Welt zu bezeichnen, ohne 
Gegensätze zu nennen, ohne sprachlichen Widerstand zuzulassen, ohne die Provokation 
der Wirklichkeit anzunehmen. Die Begeisterung entflammt, indem sie widerständiges 
Bewußtsein, alles Störende ausschließt, innerkirchlich und innerseelisch. Wir wissen 
heute, was ein Jahrzehnt später die •Ewige Frau" als •mater, virgo, sponsa" bei vielen 
katholischen Frauen verhindert hat, die kritische Bewußtwerdung der Frommen, ei- 



Im Spiegel der Zeit 376 

genständiges politisches Denken der zeitlichen Frau, den fälligen Widerspruch zum un- 
ewigen Mann6. 

Mit dem erfolgreichsten Band christlicher Hymnik aus der ersten Jahrhunderthälfte 
kontrastiert aus der zweiten Jahrhunderthälfte der in einem anderen sozialen Kontext 
nicht weniger erfolgreiche Versband poetischer •Leichenreden" von Kurt Marti 
(1969). Ein größerer Gegensatz lyrischen Sprechens aus christlichem Glauben inner- 
halb eines halben Jahrhunderts ist kaum denkbar. Dort die hohe Hymnik, das Mysteri- 
um der Kirche, der Seele, der ekstatischen Innerlichkeit, hier der lockere Parlandoton, 
weltliche Gegenreden zu frommen Sprüchen, der Blick auf die reale Welt, auf wirkli- 
che Verhaltensweisen (vor allem der Männer), auf reale, auch schuldhafte Sterbeursa- 
chen und bürgerlich behauptete Ständeordnung bis ins Grab: hier billige Reihengräber 
für •Knechte", dort das •teure Privatgrab" derer, die bis in die vermeintliche Ewigkeit 
•Herren" bleiben wollen. Le Forts •Hymnen" waren das poetische Lieblingsbuch der 
katholisch Frommen. Sie feierten, bestätigten und erhöhten, taten niemand weh. Mar- 
tis •Leichenreden" wurden das poetische Lieblingsbuch der protestierenden 68-Gene- 
ration und der Väter, Mütter, Sympathisanten des •Politischen Nachtgebets" (H.Böll, 
D.Sölle, V.Sturm). 

Erwähnen müssen wir, daß Elisabeth Langgässer ihren, während der Kriegsjahre ge- 
schriebenen, großen katholischen Roman •Das unauslöschliche Siegel" (1946) mit ei- 
nem chorischen Lobpreis endet. Er wird gesprochen vom Pfarrer, dem Kaplan und den 
•Anderen" in biblisch-psalmistischer und kreuzes-jesuanischer Tradition. Gesiegt hat 
am Ende des bösen Lebenskampfes die göttliche Gnade. Der zum katholischen Glau- 
ben übergetretene Lazarus Beifontaine lebt in einer arg unheilen Welt. Werner Ber- 
gengruen erregte die literarischen - nicht die christlichen - Gemüter, als er 1952 sei- 
nen Gedichtband •Die heile Welt" betitelte. Das langzeilige Gedicht •Lobsang und 
Lobrauch " preist Gott aus einer schön und intensiv, in der Erinnerung baltisch erfah- 
renen Welt aus Jahreszeit, Lebenszeit, agrarischer Natur und weiträumiger, unbedroh- 
ter Landschaft. Die letzten Verse lauten: 

•... lobt Dich im Sumpf, dem giftigen Fieber verschworen, 
brodelnde Gärung, miasmischer Gase Rumoren, 
Dunst der fauligen Flut in stummen Kanälen und Grachten, 
einsamer Kerzen Ruß und das Pulvergewölk der Schlachten, 
Dampf vergossenen Blutes und zuckender Eingeweide 
und der Verwesungshauch der von Toten bevölkerten Heide. 
Ja, es lobt Dich der bittere Rauch von den höllischen Flammen. 
Und vieltausendfältig rinnt alles in Eines zusammen, 
steigt, mit dem Weihrauch der Kirchen vereint, nach oben, 
Lobrauch, wie Lobsang, den Herrn der Schöpfung zu loben." 

6 Gertrud von Le Fort, Hymnen an die Kirche. München 1924. Gertrud von Le Fort, Die ewige 
Frau. Die Frau in der Zeit. Die zeitlose Frau. München 1934.: •Das Symbol der Frau ist der 
Schleier...Die kulturelle Rolle der in den ewigen Ordnungen stehenden Frau ist die sponsa des 
männlichen Geistes" (83). Es konnte einem, der Gedichte aus christlichem Antrieb schrieb, noch 
in den sechziger Jahren passieren, daß er (mit einem Unterton des Mißfallens) gefragt wurde, 
warum er nicht wie Gertrud von Le Fort schreibe. 



Im Spiegel der Zeit 377 

Das anstößige Titelgedicht •Heile Welt" beginnt: 

• Wisse, wenn ins Schmerzensstunden 
dir das Blut vom Herzen spritzt: 
Niemand kann die Welt verwunden, 
nur die Schale wird geritzt. 

Tief im innersten der Ringe 
ruht ihr Kern getrost und heil. 
Und mit jedem Schöpfungsdinge 
hast du immer an ihm teil"...7. 

Der zum katholischen Glauben konvertierte Autor hatte die Kriegsjahre in der 
Schweiz verbracht hatte. In zahlreichen Gedichten des Bandes •Die heile Welt" erin- 
nert er das Landleben im Baltikum. Wahrscheinlich wollte er seinen Lesern in Nach- 
kriegsdeutschland Mut und Trost zusprechen. Hatte der älter gewordene, mit sich ins 
Einvernehmen gekommene Dichter Abstand genommen von der unheilen Zeit? Hatte 
er die politische Katastrophe, die Kriegstoten, Bombentoten, öffentliches Morden, 
Hunger und Vertreibung, so weit hinter sich gelassen, daß die Verluste an Leben zu sei- 
nem poetischen Kontext nicht mehr gehörten? Wer konnte, durfte, wollte Gott nach 
1945 mit solchem •Lobsang" loben, in diesen •Lobrauch" einstimmen? Waren da nicht 
Menschen in die •Wohnungen des Todes" gesperrt worden? War da nicht ein anderer 
Rauch aufgestiegen, jener von Nelly Sachs beklagte •Und Israels Leib im Rauch durch 

die Luft"? 

Schwierigkeiten des Lobens nach 45 

Inmitten der Trümmer schuldbewußt, hungernd, umstellt von Toten, schrieb nach 1945 
kaum jemand Lobgedichte. Klage, Schmerz, Bewußtmachung des Geschehenen, des 
Verursachten, Mitverschuldeten besetzten Sprache und Erinnerung, Denken und Ge- 
fühle. Die Wörter der Unmenschen lagerten in den Ohren. Wozu konnte Dichtung nach 
dieser geschichtlichen Katastrophe noch dienen? Wort und Bild waren mißbraucht 
worden. •Wozu Dichtung" hieß eine Tagung, zu der die Evangelische Akademie in 
Tutzing im September 1951 einlud. Luise Rinser, Max Picard, Marie Luise Kaschnitz 
waren gekommen. M.L.Kaschnitz - sie hatte die Kriegsjahre in Rom verbracht - trug 
einen Verszyklus vor, der später unter dem Namen • Tutzinger Gedichtkreis " bekannt 
wurde. Die Sprecherin bedenkt die Not des poetischen Sprechens, berichtet von Erfah- 
rungen auch des gestörten Gottesbildes in der Sprache. Nichts war geblieben, wie es 
war, nicht die Sprache, nicht das Selbstverständnis, nicht die Hoffnung, nicht die so- 
zialen Beziehungen, auch nicht die vermeintlich unangetastete Rede zu Gott. 

•Zu reden begann ich mit dem Unsichtbaren. 
Anschlug meine Zunge das ungeheuere Du, 
Vorspiegelnd altgewesene Vertrautheit. 

7 Kurt Marti: Leichenreden. Neuwied und Berlin 1969. Elisabeth Langgässer, Das unauslöschli- 
che Siegel. Roman. Hamburg 1946. Neuauflage, Düsseldorf 1987, 620f. Werner Bergengruen, 
Die heile Welt. Gedichte. Zürich (1950),   1952, 99ff, 94. 



Im Spiegel der Zeit 378 

Aber wen sprach ich an? Wessen Ohr 
Versuchte ich zu erreichen? Wessen Brust 
Zu rühren? - eines Vaters? 
Die Sprache, die einmal ausschwang, Dich zu loben, 
Zieht sich zusammen, singt nicht mehr 
In unserem Essigmund... 
Mit denen, die Dich auf die alte Weise 
Erkennen wollen , gehst Du unsanft um. 
Vor Deinen Altären läßt Du ihr Herz veröden, 
In Deinen schönen Tälern schlägst Du sie 
Mit Blindheit. Denen, die Dich zu loben versuchen, 
Spülst Du vor die Füße den aufgetriebenen Leichnam. 
Denen, die anheben von Deiner Liebe zu reden, 
Kehrst Du das Wort um, läßt sie heulen 
Wie Hunde in der Nacht... 
Und dennoch wirst Du fordern, daß wir Dich 
Beweisen unaufhörlich, so wie wir sind 
In diesem armen Gewände, mit diesen glanzlosen Augen, 
Mit diesen Händen, die nicht mehr zu bilden verstehen, 
Mit diesem Herzen ohne Trost und Traum..." 

Aus den rhythmisierten Langzeilen im poetischen Parlandoton spricht ein neues Be- 
wußtsein, eine neue Fragehaltung, Selbstkritik. Eine neue Sprechhaltung, Sprachsuche 
ringt um Ausdruck. Zwischen das alte •Großer Gott, wir loben Dich" und die eigene 
Gegenwart sind Ereignisse, Morde, Verwirrungen, Verdunkelungen, Fragen und 
Zweifel getreten, die ein bloßes Zitieren Gottes aus dem überlieferten Sprachfundus 
ausschließen. Da sind Sperren gesetzt worden gegen den großen Gott des Lebens, die 
niemand schnell wegräumt. Niemand kann das Getane und das Zugelassene durch 
sonntägliches Absingen schöner Lieder ungeschehen machen. •Wo warst Du Adam", 
fragt Gott bereits 1940 den deutschen Krieger in Theodor Haeckers Aufzeichnungen. 
Heinrich Böll machte diese Radikalfrage Gottes gegenüber Adam, gegenüber Kain, ge- 
genüber dem deutschen Tätermann 1951 zum Titel seines ersten Romans 8. 

Gottes Lob kann und darf nicht nur aus der Sprache der Altvordern gesungen wer- 
den. Wie der Glaube selbst muß es von jeder Generation aus der eigenen Mitte formu- 
liert, aus dem eigenen sprachlichen Bewußtsein, der eigenen Erfahrungswirklichkeit 
ausgedrückt werden. Wenn Religion lebendig ist, wird sie nicht von bloßer sprachli- 
cher Repetition leben. Jede Tradition bedarf, damit sie gegenwärtig wird, der Überprü- 
fung und der Innovation. Nicht nur das Vermögen, auch das sprachliche Unvermögen, 
die Irritation, die Verwirrungen, die Scham müssen sprachlichen Ausdruck finden, da- 
mit wir selbst vorkommen in unserer Rede. 

Wie Gott loben, wenn das schöne Weltbild aus Gott, Natur, Nation und Geschichte 
zerbrochen ist? Wenn wir gar nicht die Hüter des Gottesglaubens waren und schon gar 
nicht die Hüter unseres Bruders, unserer Schwestern? Wie Gott loben, wenn einer zer- 

8 Marie Luise Kaschnitz, Tutzinger Gedichtkreis, in: Kaschnitz, Überallnie. ausgewählte Ge- 
dichte 1928-1965, Hamburg 1965, 121ff. Auch in: Schloß und AkademieTutzing, Hrsg. 
C.J.Roepke. München 1986,119ff. Theodor Haecker, Tag- und Nachtbücher 1939-1945. Mün- 
chen 1947,51. Heinrich Böll, Wo warst du, Adam? Roman. Opladen 1951. 



Im Spiegel der Zeit 379 

nagt ist von Schuldgefühlen, Bitterkeit, Selbstzweifel? Wie soll der Mensch Gott lo- 
ben, wenn er sich abwandte wie Adam nach der Vertreibung? Kain nach dem Mord? 
Wie Gott loben als Verstörte? verstört wie die Turmbauleute von Babel, nachdem ihr 
Turm eingestürzt war? Belastet von dem geschichtlichen Vertrauensbruch produziert 
die Gegenwart neue Probleme. Wie Gott loben, wenn unsere Lebensenergien ver- 
braucht werden von harter Produktion und weicher Freizeit? Wie als Beschleuniger un- 
seres Fortgehens und Wegfahrens von allem Angestammten? Wie Gott loben als Ru- 
helose, als Zerstreute? Wie als individualistische Glücksverfolger, die so sehr mit sich 
selbst beschäftigt sind, daß sie keine Zeit für Aufmerksamkeit zu Transzendenz haben 
und auch auf seine immanente Präsenz in •realer Gegenwart" (George Steiner) nicht 
achten ? 

Zur Interessenlage, zur Verhaltens- und Bewußtseinsfrage kommen die Schwierig- 
keiten der Sprache allgemein, der religiösen im besonderen. Wie kommen wir zu gött- 
licher Lobrede, wenn im weltlichen Bereich Zustimmung und Lobrede verstummt 
sind? In der weltlichen Literatur heißen die sprachlichen Töne Trauer, Zweifel, Satire 
und Ironie, Kritik an jedermann und allen Verhältnissen, sachliche Beschreibung, 
nüchterner Bericht, ein paar subjektive Wünsche. Wer mag diese Welt und das be- 
drohte Leben des Menschen in ihren Gesellschaften noch gelten lassen? Wir wissen, 
daß seit dem Zweiten Weltkrieg die spontane, natürliche und bedachte Zustimmung 
zur Welt bei vielen Menschen in die Krise geraten ist. Welches Glaubens an den Le- 
bensgott bedarf es, welches Weltbild muß der Mensch bejahen, welche Sprache muß er 
suchen, damit er Zustimmung ausdrücken, als Glaubender Gott loben kann? Die Spra- 
che selbst hat längst ihre Unschuld verloren, das Vertrauen gebrochen, Wahrheit ver- 
schleiert, die wahren Interessen der Menschen unter einem Schutt von Nachrichten- 
und Kauflärm verraten. Wer mit Gesangbuchversen für seinen Sonntag und an Werk- 
tagen mit den Gesetzen von Produktion und Konsum zufrieden ist, sieht das sprachli- 
che Problem nicht. Nach der großen Ideologie für ein tausendjähriges Reich traten ver- 
schleiert neue materialistische Ideologien an. Überdies kreisen vor der religiösen Spra- 
che Wissenschaftssprachen, wirtschaftliche Produktions- und verkäuferische Bot- 
schaftssprache, rund um die Uhr Nachrichtensprache. Eine nach allen Seiten kommer- 
zialisierter, ja inflationär aufgeblähter Sprachgebrauch, Verbrauch und Mißbrauch 
zeugt Mißtrauen gegenüber den Wörtern. Wem käme, wenn er täglich die Unglücks- 
meldungen hört, liest, sich selber an- und umschaut in dieser allgemeinen Hektik Lob 
aus dem Hals, Lob auf die Lippen? Wie versammelt einer sein Bewußtsein von Welt 
und Sprache so, daß daraus ein Lob Gottes wird? In welches meditative Abseits muß 
sich einer begeben? Möchte er als Stellvertreter sprechen, wenn die zu Vertretenden 
lieber ihre alten Lieder singen als sich neuer Spracharbeit auszusetzen? Die bestätigen 
und ermutigen ihre Sänger - eine wichtige Funktion des Liedes. Sie stören nicht die 
Gedankenlosen, wecken nicht das bequeme, nicht das schläfrige Bewußtsein. Die ein- 
gesungenen Lieder kommen auf eingefahrenen Gleisen daher. Sie fordern kein aktives, 
nicht das kritische Bewußtsein. Das schöne Einvernehmen kostet nichts, weder Nach- 
denken noch Vordenken. Fast jeder ernst zu nehmende lyrische Sprecher heute sperrt 
seine Sätze, Bilder, Metaphern gegen rasche Vereinnahmung, Konsumierung, gedan- 
kenlosen Gebrauch. Manche christlichen Sprecher versammeln freilich nach wie vor 



Im Spiegel der Zeit 3gO 

die alten Sätze als Versatzstücke, die erlauchten Edelvokabeln zu gängigen Reimen. 
Sie paraphrasieren nochmals die biblischen, arrangieren nochmals die frommen Bil- 
der. Sie greifen nochmals die abgegriffenen Reime aus ihrem Setzkasten. Oft ver- 
wechseln sie ihre fühligen Gefühle mit zu leistender Sprache, sentimentale Frömmig- 
keit mit Wahrheit, vage Beteuerungen mit Glauben, gemeinplätzige Wiederholungen 
mit Weitergabe des Überlieferten. Sie meinen, daß •gute Absicht" ihre Rede genügend 
beglaubige. Sie wissen nicht, daß •gut gemeint" das Gegenteil von literarischer Rede 
ist. Sie setzen sich ihrem wirklichen Bewußtsein und sprachlicher Arbeit nicht ernst- 
haft aus. 

Es gibt freilich unterschiedliche sprachliche Ebenen und Absichten. Wer Ge- 
brauchstexte verfaßt, wird die Benutzer sprachlich nicht überfordern. Wer ein Ge- 
meindelied schreibt, wird sich in der Nähe überlieferter Sprache ausbreiten wollen. 
Wer religiöse Texte für viele macht, hält sich an die Bandbreite der Akzeptanz. Er 
weicht Hürden der Sprache, problembeladenem Bewußtsein, sprachlichen Verfrem- 
dungen, Zeilenbruch, Vermischung der sprachlichen Ebenen, anzeigender Ironie aus. 
Wer hingegen den persönlich notwendigen, zu ergründenden, sprachlich möglichen, 
innovativ verfremdenden Ausdruck sucht - Voraussetzung und Bedingung poetisch li- 
terarischer Rede - geht andere Wege. Er verpflichtet sich nicht primär einem Adressa- 
ten, Abnehmer, einer Gemeinde. Er unterwirft sich nicht Geschmacks- und Akzep- 
tanzbedingungen des Kunden. Sein Sprach- und Formprozeß entspringt dem •autono- 
men" Bewußtsein des zur Sprache kommen wollenden Werkes9. Schwierigkeiten des 
Lobens entstehen also aus dem sprechenden Subjekt, aus der Frage der Form, aus der 
wahrzunehmenden Welt und der Frage ihrer Beziehung zu Gott. Die Liturgie hat die 
Lobrede erhalten. Aber liturgische Lobformeln, altgefügte Lobreden sollten nicht die 
einzigen Formen des Lobens sein. 

Lobsperren haben wir alle - ohne es einzugestehen - zuhauf errichtet. Die 
Sprachtöne des Lobens sind aus der öffentlichen und privaten Sprache geschwunden. 
Das zweckgerichtete Lob, das in unserer kommerzialisierten Welt begegnet, und zwar 
stündlich, ist das Lob der Waren, minütlich das Lob der Werbung. Es ist käuflich und 
will verkaufen. Das Warenlob verschleiert, die Lobrede der Werbung übertreibt. Sie 
biedert sich an, suggeriert Nähe. Dieses Lob betäubt nicht nur den Verstand, es lügt mit 
Raffinesse und Methode. •Lyrik", hat jemand bitter gesagt, •gibt es nur noch in der 
Werbung". Lob in unserer Welt ist sprachlich, in Ton und Bild käuflich geworden. 

Bedeutende poetische Neuansätze des Gotteslobs sind von Kurt Marti, Rudolf Otto 
Wiemer, Richard Exner, von Silja Walter, Rose Ausländer, auch von Dorothee Solle 
geschrieben worden, jüngst sogar - ohne Namensnennung Gottes - von Hans Magnus 
Enzensberger l0. Marti spricht in seinem Verstext •Preisungen" aus einem neuen na- 

9 Siehe dazu die Tagung •Religion und Künste am Ende des 20.Jahrhhunderts", die im Januar 
1995 in Berlin stattfand. Sie ist dokumentiert in dem von Bischof Karl Lehmann und Hans Mai- 
er herausgegebenen Band •Autonomie und Verantwortung". München 1995. 
10 Einige dieser Lobgedichte, auch die genannten von Marti und Wiemer sind versammelt in: 
Wem gehört die Erde. Neue religiöse Gedichte. Hrsg. P.K.Kurz, Mainz 1984, 237-254. Dasein- 
drucksvolle Dank- und Lobgedicht von H. M. Enzensberger: •Empfänger unbekannt", in: ders., 
Kiosk. Gedichte. Frankfurt 1995, 94. 



Im Spiegel der Zeit 381 

turwissenschaftlichen Weltbild und Vorstellungen universaler Religion, die Moham- 
med und Marx, Buddha und Einstein versammelt. Aus Silja Walters (mit Klosterna- 
men Schwester Hedwig OSB) Lobgedichten spricht ein tiefes mystisches Bewußtsein, 
wiederholt an der Grenze des mystischen Schweigens. 

Der in Göttingen lebende Altmeister Rudolf Otto Wiemer hat in den sechziger Jah- 
ren als schon nicht mehr junger Mann den Verstext •Dich loben im Abfall" geschrie- 
ben. Gott wird hier nicht von einem •hohen Thron" her oder auf einen hohen Thron zu 
gelobt, auch nicht aus dem gestirnten Himmel, der täglich aufgehenden Sonne und der 
fruchtbaren Natur. Das Lob der Natur ist seit den Jahren der Umweltzerstörung in deut- 
schen Landen poetisch verstummt. Das einst schöne Naturgedicht ist abgebrochen. Die 
Rede von der Natur hat hinüber gewechselt zum politischen Ökotext im polemischen 
Ton. Wiemer, der das Lob der Psalmen und die •Großer Gott"-Gesänge aus der •Te 
Deum"-Tradition kennt, weiß, daß wir so große, sichere Rede von unserem Bewußt- 
sein her aufrichtig nicht mehr leisten können. Statt auszugreifen in die große schöne, in 
die geschaute und nicht geschaute Welt, baut er sein Lob von unten her auf, aus der All- 
tagswelt, die auch Abfall- und Weg werfweit ist. Er verzichtet auf den hohen Ton. Er 
zählt umgangssprachlich Dinge auf, von denen wir umstellt sind: Zeitungen, Plakat- 
wände, Leuchtreklamen, Fernsehschirme, Bahnsteige, Fahrkarten, Portemonnaie, 
Müllkübel. Die Glaubensarbeit des Sprechers besteht darin, all diese Dinge und Situa- 
tionen in Beziehung zu Gott zu setzen. Der Text baut eine litaneiartige Serie auf. Jeder 
Satz besteht - wie die Oration in der Messe - aus Anrufung, Relativsatz und Bitte. Die 
letzte Anrufung lautet: •Gott, der du die Müllkübel durchwühlst,/ verschließe meinen 
Mund nicht, dich zu/ loben im Abfall". Dem anvisierten Lob geht zwölf Mal eine Bit- 
te der Wahrnehmung, des Glaubens, der Hilfe, des Bekennens voraus. Gott nicht auf 
dem hohen Thron, sondern zwischen Müllkübeln? Was ist das für ein Gottesbild? 
Durchwühlen nicht die Schwestern von Mutter Teresa (und Menschen in Kairo, in Rio 
de Janeiro) die Müllkübel, Müllhalden, um noch Brauchbares zu finden, das dem Le- 
ben dient, zum Überleben hilft? Wiemers Sprechtext •Dich loben im Abfall" ist mehr 
ein rhetorischer als ein poetischer Text. Er ist sprachlich nicht durchgängig gelungen. 
Aber er ist wichtig, weil er die Aufmerksamkeit des Glaubens in andere Richtung, die 
Möglichkeit des Lobens im niedrigen Ton aus dem gewöhnlichen sogar erniedrigten 
Bewußtsein zeigt. 

Die theologische Schriftstellerin Dorothee Solle hat seit den späten sechziger Jahren 
mehrere Versbände veröffentlicht. •Meditationen & Gebrauchstexte" nannte sie den 
ersten (1969). Zwischen den gesellschaftskritischen, kirchenkritischen, zum Teil sub- 
versiven Lehr- und Lerntexten der bisher fünf Bände stehen am Anfang des dritten 
Bandes ,fliegen lernen" vier titellose Lobgedichte. Die Sprecherin, die in Amerika ge- 
lebt und indianische Menschen kennengelernt hat, weiß, daß in deutschen Landen we- 
nig gelobt wird und auch ihrem Mund kaum jemals Lobrede entsprang. Im ersten Text 
spricht sie von den Bäumen, die unsere Lehrer sein werden und vom Lob des leisen 
Morgenwindes. Das liegt auf der Traditionslinie des Gotteslobes, das unverbal aus der 
Natur aufsteigt. Der nächste Text stellt uns das naive Lob der Kinder vor Augen, die 
freudig •in den tag hineinfliegen/ hundert arme buddhas ausgebreitet" (in welchem 
Land?). Wie aber lobt einer, der nicht Baum, nicht Wind, nicht Kind, sondern ein be- 



Im Spiegel der Zeit 382 

wußter Mensch heute ist? Im dritten, längsten Gedicht fragt und erzählt die Sprecherin 
•Warum ich gott so selten lobe". Das fragen und kritisieren immer wieder •die freun- 
de". Ihre erste Antwort kritisiert das, was seit biblischen Zeiten Gottes •Bund" genannt 
wird. 

•verdammt bin ichs denn 
war der bund nicht zweiseitig 
daß er etwas lobenswertes tut oder vorbeischickt 
und ich etwas zum loben entdecke 
ein fabelhafter kontrakt 
er schickt nichts und ich sehe nichts 
er war schon immer stumm ich schon immer blind 
das ist die melodie dieser weit" 

Die Klage, ja Anklage schlägt um in Selbstkritik. Ironisch, in detaillierter Rede er- 
zählt die Sprecherin (das Ich könnte auch ein Sprecher sein) ihr unaufmerksames Ver- 
halten, stellt die fromm-modische Rede der •lästigen freunde" bloß und annotiert zum 
Schluß den bereits geäußerten Vorwurf: •Außerdem hätte ich nichts gegen gott/ wenn 
er sich an seine versprechen hielte." Aus und in dem lockeren Parlandoton spricht die 
besorgte Frage nach der Wirklichkeit des Bundes zwischen Gott und Mensch, Gott und 
Kirche. Der vierte Text eröffnet den Vorsatz nach Pfadfinderart: •Jetzt habe ich mir 
vorgenommen/jeden tag drei sachen zum loben zu finden// Dies ist eine geistlich-poli- 
tische Übung/ von hohem gebrauchswert"11. 

M.L.Kaschnitz markierte nach dem Krieg Schwierigkeiten des Gotteslobes und der 
religiösen Sprache insgesamt. Die generationsjüngere D.Sölle, die durch die Bult- 
mann-, Adorno-Schule gegangen ist, den politischen Protestjahren und feministischen 
Forderungen Ausdruck verliehen hat, signalisiert neu, nicht unironisch, gegen Ende 
des Jahrhunderts den objektiven und subjektiven Anspruch des Lobens. Sie visiert die 
neue Ganzheit an aus schöner, unschuldiger Spontaneität und bewußtem, aufgeklärtem 
Wollen, Können des Christenmenschen. 

Wir haben von den Schwierigkeiten der deutschen Sprache in deutschen Landen ge- 
sprochen. In anderen Regionen sind die Schwierigkeiten, Gott zu loben, offenbar weni- 
ger widerständig - oder die sprachliche Kraft größer.. Wir erwähnen zum Schluß drei 
sprachlich große, gelungene zyklische Werke: von Odysseas Elytis • To Axion Esti. Ge- 
priesen sei", von dem US-Amerikaner Robert Lax: •psalm & hommage to Wittgenstein", 
von Ernesto Cardenal aus Nicaragua •Gesänge des Universums" 12. Der griechische 
Nobelpreisträger Elytis preist das Genesis-Licht, Wasser und Wind, das unverstellte, 
einfache Leben in der ägäisch-griechischen Welt. Lax, der sich aus den USA auf eine 
griechische Insel zurückzog, um dort allein, einfach und meditativ zu leben, hat einen 
großen zyklischen Psalm in der Nachfolge von Ezra Pound, aber aus christlichem Be- 
wußtsein geschrieben. Cardenal, der als Poet seit Jahrzehnten das neue astro-physikali- 
sche Weltbild erkundet, hat 43 weit ausholende Cantos geschrieben, die das Universum 
und seinen Schöpfer singen. Einbezogen in die kosmischen Gesänge wird mit der per- 

" Dorothee Solle, fliegen lernen, gedichte. Berlin 1979,4-7. 
12 Odysseas Elytis, To Axion Esti. Gepriesen Sei. Hamburg und Düsseldorf 1969. Robert Lax, 
psalm & hommage to Wittgenstein. Zürich 1991. Ernesto Cardenal, Gesänge des Universums. 
Zwei Bände. Wuppertal 1995. 



Im Spiegel der Zeit 383 

sönlichen Präsenz gesellschaftliche Wirklichkeit in den USA und sogar aus Deutschland 
(Goethes Weimar und Weimars Buchenwald). Nein, das Lob Gottes und der Welt ist, 
wenn ein Wahrnehmender, Glaubender, Liebender weit genug geht, nicht zu Ende ge- 
kommen. In deutschen Landen hat Ignaz Franz im späten achtzehnten Jahrhundert das 
•Te Deum" des Ambrosius in die deutsche Liedform gebracht. Es ist, obschon unser Be- 
wußtsein sich beträchtlich aus diesem Welt- und Kirchenbild entfernt hat, bis heute das 
häufigste, zu vielen Anlässen gesungene Kirchenlied. Wie aber kann, darf, könnte Gott- 
es Lob aus heutigem Sprach- und Weltbewußtsein Ausdruck finden, wenn von jeder Ge- 
neration ihre eigene Sprachfindung und Sprachwerdung verlangt wird? 

Te Deum 
Mit Jaworten 
mit Bibelworten 
Mit Lehr- und Lehnworten 
mit den Worten der Väter 
der Mütter mit brustwarmen 
lendenkräftigen Worten dich loben 

groß sprechen 
groß schreiben 
groß denken 
groß zeigen 

Mit Namenworten 
Nennworten Tunworten 
mit Eigenworten Schaftworten 
Umstandsworten 
mit bedachten Mundworten 
mit notariell beglaubigten 
mit öffentlichen Glaubensworten 

Mit Jäger- und Sammlerworten 
mit bäuerlichen Saatworten 
mit Fischerworten dich loben 
mit jugendlichen Wurfworten 
mit alten Denkworten 
mit Pionierworten 
mit erkundeten der Weisen 

gesalzen gesäuert 
gelagert im Keller 
getrocknet in Luft 
geworfelt im Wind 

Mit Küstenworten 
mit Läuferworten 

mit atemlosen Botenworten 
mit geängsteter bedrohter 
begeisterter Stirn sagen 

daß du dauerst 
daß du schaffst 
gewährst und nicht 
müde wirst uns zu wollen 

Mit Angelwörtern 
dich aus dem Fluß holen 
mit Lassowörtern 
dich ins Vernehmen ziehn 
mit Hebewörtern 
das Himmelshemd richten 

Und Brotwörter 
in den Ofen schieben 
daß die Wangen warm werden 
Mit Zangen in die Halde graben 
daß gelüftet wird 
Zungenwörter sichten 
in der Gemeinde zu feiern 

dich heraus fingern 
dich fühlen 
dich essen 
dich groß orgeln 

Mit Zeitungswörtern 
dich täglich machen 
mit Rufwörtern alltäglich 
mit Faßwörtern 
dich näher holen 



Im Spiegel der Zeit 384 

Mit Griffen dein Lob 
unters Dach schieben 
Körbe auf die Tenne stellen 
dich hinauf gabeln 
zum duftenden Heu 
dich tasten dich riechen 
unter dem Gewölbe 

Mit Bitt-Worten 
aus dem Turm 
aus der Abstell-Kammer 
dem Verlies 

An lichten Tagen 
dich mit Sommersätzen 
am Himmel suchen 
mit Sophien-Augen im Garten 
dem Fisch-Gefährten am Fluß 
Mutig in Winterschuhen 
übers Feld stapfen 

Mit ausfallenden Gleichnissen 
dir eine Brücke bauen 
Schritte üben auf dem Parcours 
Mit aufgerissenen Osteraugen 
auf Inseln feiern 

daß wir erkannten 
daß wir dich kennen 
daß wir dich weihen 
daß wir dich wissen 

Mit Kinderaugen 
mit Greisenmund 
Kinn und Schultern eines Mannes 
mit   den   Lippen   einer  kundigen 
Frau 
mit Fuß-Füßen und Traumaugen 

Mit Zacken im Gemüt 
Hut auf dem Kopf 
im Mantel dich loben 
im Badeschurz 
fischernackt an einem 
galiläischen See 
unbeschuht auf weißen 
Mönchskieseln 

Gärtner 
auf dem Gottesacker 
Gottesartisten 
in Gottesarbeit 

Mit Schaufelworten 
mit Fließworten 
mit Tanzworten 
flammend und flüsternd 
U-Töne, E-Töne, O-Töne 
Tag- und Nachtsilben 

stockend mittags 
verstört am Abend 
die Computer-Hände 
der Interessen-Trip 

Arbeitsworte 
Essigworte 
gärende Worte 
Hefe und Schaum 
Mußworte Kannworte 
Kauerworte gefastete 
Worte im Geist 

Dich zu loben 
mit Notker-Lippen 
Balbulus-Lippen 
Thomas-Lippen 
zur Matutin zur Laudes 
mit Vatersätzen 
und weiter zurück 

Mit Nacht-Augen 
mit Sonnen-Augen geblendet 
mit Clara-Lippen 
zu Franziscus voraus 

Geöffnet O HERR 
ausgebreitet die Seele 
gefaßt geformt 
was in uns sinnt und weiß 
mit Orante-Händen 
Dich zu loben O 
FERNNAHER 

Paul Konrad Kurz, Gauting 




