
LITERATURBERICHT 

Neuere Hildegard-Literatur 
Hildegard von Bingen, die Äbtissin vom Rhein (1098-1179), hat Hochkonjunktur. 
Und dies mit Recht: Wer sich ernsthaft mit ihr beschäftigt, kommt ins Staunen: Wie 
nur ist diese gewaltige Frau möglich gewesen? 

1) Zwei Verständnis-Versuche stecken in Sackgassen. Der eine hat wohl die Hil- 
degardkonjunktur ausgelöst. Sie habe als prophetisch Begabte ihr naturkundliches, 
medizinisches und anderes Wissen unmittelbar von Gott, wie ein •Fernsehbild", ein- 
gegeben bekommen! So schreibt tatsächlich Dr. Hertzka, Arzt und Begründer der 
•Hildegard-Medizin"'. Doch die Überlieferung gerade der naturkundlichen Bücher 
Hildegards ist ungewiß. Sie schrieb zwar •über Feinheiten verschiedener Geschöpfe 
der Natur". Aber es liegt nur die sehr spät überlieferte Doppelfassung: Natur- und 
Heilkunde vor; und diese ist zweifelsohne überarbeitet, ergänzt, wohl auch ver- 
fälscht2. Von ihren anderen großen Werken existieren hingegen Handschriften 
schon aus ihrer Lebenszeit. Vielleicht wird es gelingen, mit Hilfe handschriftlicher 
Fragmente und der seit 1978 im Gang befindlichen kritischen Gesamt-Ausgabe die 
authentische Fassung auch des naturkundlichen Werks zu rekonstruieren. Überdies 
hat der große alte Mann der Hildegardforschung, der Medizinhistoriker H. Schip- 
perges, gezeigt: Hildegards Wissen über die Natur entspricht dem •Wissensstand 
der Zeit", gibt so ein Volkswissen wieder, wie es in den vielen Klostergärten ge- 
pflegt wurde. Die zahlreichen Veröffentlichungen zur •Hildegard"-Medizin sind für 
ihr Verständnis unbrauchbar, wenn nicht sogar schädlich. Hilfreich allerdings wäre 
es, von einer Ganzheitsmedizin zu überprüfen, ob nicht das Menschenbild der •vier 
Elemente" - Wasser-Erde-Feuer-Luft, feucht-trocken-warm-kalt -, das die griechi- 
sche Antike und auch der Taoismus oder die Ayurveda-Medizin kennen, einen ganz- 
heitlichen Zugang zur menschlichen Gesundheit eröffnet. 

In einer anderen Sackgasse scheint sich auch die •Wissenschaft" zu befinden. 
Man sucht nach den Quellen der typisch Hildegardschen Welt- und Gottessicht und 
findet - über die allgemeineren Eigenarten ihrer Zeit hinaus - keine, weder im •Hu- 
manismus von Chartres" (Le Goff) noch bei Scotus Eriugena (Chr. Meier). Hilde- 
gard ist in ihrer Größe einfach da! 

2) Die Theologin und Psychologin (C. G. Jung-Institut) Ingrid Riedel3 versucht, 
Hildegards Schau-Welt archetypisch zu erklären: Frauliche Ursehnsüchte sollen in 
ihr zu Wort, •zu Bild" kommen. Ein Weg, der sicherlich zu Hildegard führt. Aber 
nicht so, wie ihn Riedel geht: Sie •deutet" die doch sekundären Textillustrationen 
und kommt auf die Texte selbst nur en passant zu sprechen. Die vorzügliche kriti- 

1 Die reiche, esoterisch angehauchte Literatur zu diesem Thema darf übergangen werden. 
2 Dazu die Veröffentlichungen von I. Müller, die an einer kritischen Ausgabe des naturkund- 
lichen Werks arbeitet. Vgl. unten Anm. 11. 
31. Riedel, Hildegard von Bingen, Prophetin der kosmischen Weisheit. Stuttgart 1995. 



Literaturbericht 386 

sehe Ausgabe (seit 1978) von •Scivias" und anderen Werken Hildegards sind ihr 
unbekannt - vielleicht sogar unzugänglich, wie die Menge der von E. Gössmann 
aufgezeigten Latein-Schnitzer vermuten läßt. Ihre gewaltsamen Schlußfolgerungen 
sind auch von den Miniaturen nicht zu belegen, sondern bleiben willkürlich. So soll 
bei Hildegard die •weibliche bzw. andyrogyne Gestalt der Weltseele ... ins Zentrum 
der Gottes Vorstellung und ... damit heraus aus dem Rahmen und der Hut des patri- 
archalen Gottesbildes" treten. Erst ein späteres Jahrhundert habe diese Schau •ein- 
gelöst". Damit verbunden sei die Integration des •Bösen" als Schatten ins Gottes- 
bild. Das •Dunkellicht (gehöre) zum Ganzen". Dies und vieles mehr (z.B.: Eine 
Psychoanalyse Hildegards; ihre Projektion habe Richardis von Stade ins Unglück 
gestürzt. Oder: Die Schmerz-Interpretation eines musikalischen Sprungs, obgleich 
er im gleichen Musikstück auch genau das Gegenteil ausdrückt.) hat mit Hildegard 
nichts zu tun und wohl auch nicht allzuviel mit C. G. Jungs analytischer Psycholo- 
gie. 

3) Ganz anders die Hildegard-Deutung Barbara Newmans4, •Schwester der Weis- 
heit" in einer angenehm zu lesenden Übersetzung. Im US-amerikanischen Original 
(1987) ist sie als •Theology of the Feminine" untertitelt. Doch Newman baut das 
Bild der •feministischen Heroin" (183) ab; und dies gerade •aus feministisch-theo- 
logischer Sicht" (15). Hildegard bleibt ein Kind der theologisch-humanen und der 
Volks-Weisheit (115) ihrer Zeit, was mit umfassender Gelehrsamkeit dargestellt 
wird. Wie die damalige Mentalität •schwankt (auch sie) zwischen einer freudigen 
Bejahung der Welt und des Körpers und einer trübsinnigen Ablehnung des Fleisches 
und dessen Meisters, des Teufels ..., einer mutigen und bejahenden Verwendung 
sexueller Symbole und einer größtenteils negativen Sicht sexueller Praxis". (39) Für 
sie ist •Jungfräulichkeit" selbstverständliche Hochform christlicher Existenz 
(250ff). Wie ihre Zeit (was Newman gegen die Verächter des christlichen Mittelal- 
ters betont) schrieb sie aber zugleich offen und wissend über die •Sexualität" von 
Mann und Frau (147). 

Sie dachte nicht in modernem Sinn •feministisch". Ihre fraulichen Metaphern für 
Mensch, Kirche und für Gott dürfen nicht isoliert betrachtet werden. •Solche bild- 
haften Ausdrücke sind nicht spezifisch eigentümlich für Hildegard oder das 12. Jh., 
sondern sie stammen wie auch das Bild der Braut Christi von Bildmetaphern aus den 
Paulusbriefen." Zwar kam es •im 12. Jh. ... zu einer Renaissance des Themas der 
geistigen Mütterlichkeit...". Hildegard stand im Trend dieser ,,,Verweiblichung' re- 
ligiöser Sprache im 12. Jh.". Aber •anders als Bernhard" steigerte sie die entspre- 
chenden Bilder •niemals auf sentimentale Weise" (266f,100). Newman warnt auch 
davor, das grammatikalische Wortgeschlecht (die Tugend, die Gottheit) vorschnell 
auf das Geschlecht der entsprechenden Personenidentifikationen (Gott als Frau) um- 
zulegen: Hildegard fühlte •sich nicht an die Regeln der Sprache gebunden, die sie 
ohnehin nicht zu kennen vorgab, sondern (sie nahm) sich für die Wahl ihrer Perso- 
nifikationen eine große Freiheit" (105). Ihre •Demutsformeln"5 (•unwissend", •un- 
gelehrt") dürfen zwar nicht als Unkenntnis der lateinischen Sprache interpretiert 

4 B. Newman, Hildegard von Bingen, Schwester der Weisheit. Freiburg 1965. 
5 Vgl. das klassische Buch E. Auerbach, •Sermo humilis". Bern 1958. 



Literaturbericht 387 

werden. Aber Hildegard weist darauf hin, daß ihre Sekretäre •die Feile" an ihre 
Sprache anlegten. Erst der vollständige kritische Text wird gültige Rückschlüsse auf 
Hildegards ganz persönliche Sprachgebung erlauben. 

Auf diesen Hintergründen wird Hildegard als •Schwester der Weisheit" lebendig, 
als eine Frau, die, eingebunden in ihre Zeit, sie zugleich weit überragt. Ihr Frauen- 
bild entspreche dem Teilhard de Chardins, Paul Claudels und besonders Gertrud von 
le Forts, Edith Steins und dem der Hildegard-Übersetzerin Maura Böckeier (30IT). 
Einerseits sei es mit Louis Bouyer (einem Gewährsmann von U. v. Balthasar und 
Kard. Ratzinger, die als Kritiker des Feminismus bekannt sind) zu umschreiben: 
•Das Geheimnis der Frau ... ist das Geheimnis der erlösten Schöpfung, die Gott voll- 
endet und mit der er sich selbst vermählte." (288) Oder nach einer amerikanischen 
Feministin: •Die Hl. Schrift zeigt das Weibliche als das Modell und Paradigma der 
Menschheit in ihrer Beziehung zur Männlichkeit Gottes ... Konsequent bedeutet das 
dann, daß das Weibliche auch ein Modell für alle Menschen (männliche und weib- 
liche) in ihren Beziehungen untereinander ist." (362) Doch Hildegard vertiefte dies, 
•insofern sie diese begrenzte Sicht des Weiblichen mit der Perspektive der Weis- 
heitsbücher verband, in welchem das Weibliche auch eine Dimension Gottes ist." 
(88) Das entspricht der Theologie der Orthodoxie (Solowjew, Florenskij, Evdoki- 
mov, 300), die in der •Sophia", der Weisheit Gottes, die Welt-Immanenz des gött- 
lichen Geistes preist. Deutlich wird es z. B. in der Gestalt der •Caritas", der Liebe 
Gottes, welche die •materia" der Schöpfung darstellt: •Die Liebe ist es: in der Kraft 
der unvergänglichen Gottheit von auserlesener Schönheit, wunderbar in ihren ge- 
heimnistiefen Gaben. Sie erscheint in Gestalt eines Menschen." (91) Diese Liebe ist 
Urform des •Makrokosmos", d. h. der Gesamt-Schöpfung. Nach ihr, in ihr und aus 
ihrer Göttlichkeit heraus hat ein jedes Geschöpf sein Sein, insbesondere der Mensch 
als Mikrokosmos. 

Damit bleibt einerseits das Frauliche in seiner biologischen Rolle (engl.: gender, 
nicht: sexus) erhalten. Es wird aber andererseits zu einer Dimension erhoben, die 
ebenso wie das Männliche, wenn nicht gar mehr, Gottes Gegenwart in der Schöp- 
fung repräsentiert. Als •radikalste Neuerung" habe Hildegard •die paulinische 
Lehre von der göttlichen Kraft, die sich in der Schwäche vollendet, auf sich selbst 
und daher auf die Frau" (291) angewandt. In der Schwachheit der Frau wird Gottes 
Stärke in seiner Schöpfung sichtbar. 

Aufgrund dieser Grundsicht stellt Newman Hildegard in ihren Schwächen (die 
•Überbetonung der Beziehung von Sexualität und Sünde", 291) und ihren Stärken 
(das Verhältnis von Gott und Schöpfung, von Mann und Frau) dem Leser von heute 
vor. Damit stellt sie zugleich zukunftträchtige Paradigmata vor, um Gottes Imma- 
nenz in der Welt zu begreifen und das Verhältnis der Geschlechter in Gesellschaft 
und Kirche zu verstehen; Paradigmata, die oft vergessen, dennoch tief in der Ge- 
schichte des Christentums verankert sind und die von der orthodoxen Sophia- und 
der westlichen Geist-Theologie neu ergriffen werden. Newman konvertierte auch 
aus der Reformationskirche zur Orthodoxie. 

4) Die katholische Theologieprofessorin Elisabeth Gössmann6 hat verschiedene 

' E. Gössmann, Hildegard von Bingen, Versuche einer Annäherung. München 1995. 



Literaturbericht 388 

ihrer Hildegard-Aufsätze als Sonderband in dem von ihr herausgegebenen •Archiv 
für philosophic- und theologie-geschichtliche Frauenforschung" veröffentlicht. 
Hinzugefügt sind Besprechungen neuerer Hildegard-Literatur (zuerst in TheolRev 
1995). Dabei wird Wichtiges zu Hildegard gesagt; doch die deutlich feministische 
Tendenz (29) baut wohl zu sehr auf der •Heroin" auf, die Newman ablehnt. In ei- 
ner ausführlichen Besprechung des englischen Originals von B. Newmans wichti- 
gem Buch7 macht Gössmann ihre unterschiedliche Sicht von Hildegard deutlich. 

Als Spezialistin für mittelalterliche Theologie stellt Gössmann Hildegard in den 
Rahmen der damaligen Fachtheologie und zeigt, daß sie •im radikalen Gegensatz zu 
theologischen Ehetraktaten des Mittelalters" steht (Hugo v. St.Viktor wird ausge- 
nommen) und •sich (z. B.) bemüht" •für die sexuellen Organe und ihre Funktionen 
poetische Vergleiche aus dem Bereich von Natur und Kultur zu finden und die Ehe 
auf der Liebe beider Partner zu fundieren." (37) Trotz der theologischen Fachspra- 
che ist Gössmanns Buch gut zu lesen. Die lateinischen Texte sind übersetzt, und die 
zahlreichen Wiederholungen, die sich aus der Zusammenstellung von nicht-über- 
arbeiteten Einzelaufsätzen ergeben, prägen dem Leser die Hildegard-Sicht Göss- 
manns ein. 

Die Unterschiede zu Newman springen ins Auge. Gössmann wiederholt oftmals, 
daß Hildegard gegen eine frauenfeindliche Theologie in Bildersprache •verschlüs- 
selt" (14. u. o.) für ein gerechteres Frauenbild streite, daß die •symbolische Spra- 
che", mit der sie •ihr jeweiliges Einschreiten oder Ratgeben ... verschleier(e)", den 
•prophetischen Stil Hildegards" verständlich mache (TheolRev 1988). •Exempla- 
risch" sei zu zeigen, daß •auch die Visionstrilogie, die Hildegard geschaffen hat, die 
Auseinandersetzung mit der zeitgenössischen Schulwissenschaft spiegelt, ja sogar 
visioneile Manifestation philosophisch-theologischer Reflexionen ist." (140) Man 
könne den •Replikcharakter" (178) mancher Äußerungen gegen die herrschende 
Theologie deutlich erkennen. Aber •da es für Frauen nicht möglich war, als Auto- 
ritäten in der theologisch-philosophischen Gelehrsamkeit aufzutreten, suchten sie 
nach anderen Wegen, politischen Einfluß zu nehmen und Zeitkritik zu üben. Sie fan- 
den dazu Gelegenheit vor allem bei der Ausdeutung ihrer Visionen." Und so habe 
auch Hildegard •ihre literarische Bildung bewußt herab(ge)setzt, um als ungebildete 
Prophetin zu gelten" (48; vgl. 72.174 u. ö.) und statt dessen in visionärer Autorität 
sprechen zu können. Sie habe •durch ein lebenslanges Balancespiel den Bruch mit 
der Großkirche, die sie reformieren, aber nicht verlassen wollte, vermieden" (Theol- 
Rev 1988). Anderswo meint Gössmann8 sogar: •Wer Hildegard wirklich gelesen 
hat, weiß, daß sie sich bewußt außerhalb aller kirchlicher Hierarchie ansiedelt, um 
diese, prophetisch legitimiert, bis in die höchsten Spitzen kritisieren zu können." 

Aber sind die zugrundeliegenden Berichte nicht anders zu verstehen? Daß näm- 
lich Hildegard selbstverständlich in der hierarchischen und sakramentalen Ordnung 
der •Großkirche" lebte, und innerhalb dieses, nicht hinterfragten Gesamtgebäudes, 

7 TheolRev 84, 1988, 95-102. Frau Gössmann hat mich liebenswürdigerweise darauf auf- 
merksam gemacht. 
8 Mulier Papa, Der Skandal eines weiblichen Papstes. Zur Rezeptionsgeschichte der Gestalt 
der Päpstin Johanna. München 1994, 332. 



Literaturbericht 389 

ihren prophetisch-visionären Protest gegen Mißstände erhob? - so zeigt es doch der 
Brief an das Mainzer Domkapitel, in dem sie sich fraglos dem auferlegten Interdikt 
beugt und dann in visionärem Freimut protestiert gegen das Unrecht dieses Inter- 
dikts! Newmans Entwurf legt eine solche Deutung nahe. 

Die •Hermeneutik des Verdachts" (113, nach Schüssler Fiorenza), daß Hildegard 
•sich des Frauenbildes ihres patriarchalischen Zeitalters (bediene), um es umzupo- 
len im Sinne der biblischen Wahrheit" (15.47), um so •in verschlüsselten Zusam- 
menhängen" (157) dieses Frauenbild zu korrigieren, prägt Gössmanns Hildegard- 
Deutung. Das ergibt manche wichtige Einzel-Beobachtung zum rechten Verständ- 
nis. Zum Beispiel wurde in der deutschen Übersetzung Hildegards Erweiterung von 
1 Kor 11,9: •Die Frau ist um des Mannes willen geschaffen"; •und der Mann um der 
Frau willen", vergessen (36.55.99ff u.ö.). Zur Deutung des Gleichnisses von der 
Frau mit der verlorenen Drachme (Luk 15,8-10) spricht Hildegard von der Gottheit 
(divinitas), die das Licht anzündete (= Jesus Christus), um den verloren gegangenen 
Menschen zu suchen, und behält dabei konsequent die weibliche Form im Sprechen 
von Gott bei (51,109,150 u.ö.). Wenn Hildegard •homo quae", •der Mensch, die", 
schreibt, glaubt Gössmann, daß dies bewußt geschehe (191), um das Frauliche in 
Gott zu betonen. •Sub potestate viri" sei mit •unter der Macht des Mannes" unkor- 
rekt übersetzt; denn dort sei nur gesagt: •in qua ipse semen suum seminet", d. h. im 
geschlechtlichen Zusammensein liege die Frau wie der •weiche Ackerboden, der 
den Samen aufnimmt" unter dem Mann (54.100 u.ö.). Gössmann will auch Hilde- 
gards Kritik an der •muliebre" (weibisch-weiblichen) Zeit vom frauenfeindlichen 
Unterton befreien und deutet dies als zyklische •Wiederkehr der Evaschuld"; •nach 
Hildegards typologisch-zyklischem Zeitverständnis können nämlich Unheilszeiten 
ebenso wiederkehren wie Heilszeiten." (61.18.35.38. u.ö.) 

Doch muß man nicht die kritische Gesamtausgabe der Werke Hildegards abwar- 
ten (1995 erschien auch •Das Buch der Lebensverdienste"), um über ihren Sprach- 
gebrauch legitimerweise urteilen und - mit Hilfe von breiten Wortuntersuchungen 
usw. - eine •Hermeneutik des Verdachts" in Angriff nehmen zu dürfen? Liegt nicht 
auch zwischen Hildegard und dem lateinischen Text die •Feil"-Arbeit ihrer Se- 
kretäre? Man sollte sich vorher vor allzu kühnen Hypothesen hüten. 

Der Unterschied zum Ansatz Newmans gründet, wie mir scheint, zum einen darin, 
daß Gössmann - wie weithin in der •wissenschaftlichen" Forschung - Hildegard mit 
der damaligen Schultheologie vergleicht, während Newman sich in einem größeren 
historischen Horizont bewegt. Die •Hermeneutik des Verdacht" verführt Gössmann 
dazu, im Stile der Scholastik •dicta probantia", •beweisende Einzelstellen" aus dem 
Verständnis des Ganzen herauszulösen und in modern-feministische Zusammen- 
hänge zu stellen. Darf man z. B. moderne oder antike Ideologien des Androgynen 
(Mann-Weiblichen, 38.61.103 u. ö.) ohne weiteres auf Hildegards Geschlechter- 
Psychologie übertragen? Darf man feministisch-modern vom grammatikalischen 
Geschlecht (der oder die) auf das männliche oder weibliche Geschlecht der Perso- 
nen, Gottes, der Tugenden schließen? Newman scheint es zu verneinen und hat wohl 
recht, insbesondere wenn man die an der Sprache •feilende" Mitarbeit der Sekretäre 
berücksichtigt. 



Literaturbericht 390 

Am wichtigsten aber scheint mir zu sein, daß Gössmann den Visionscharakter der 
Theologie Hildegards nicht ernst genug nimmt, die Schauungen als bewußte •Ver- 
schlüsselungen", •Verschleierungen" betrachtet und auf nur philologische Abhän- 
gigkeiten und kontrovers-theologische Positionen (•Unterwanderung des zeitgenös- 
sischen scholastischen Frauenbildes", 53) hin analysiert, statt auf ihre eigenständige 
visionäre Kraft. Das aber steht im offensichtlichen Gegensatz zu den Selbstaussagen 
Hildegards. 

Daß allerdings Forschungsbeiträge wie vorliegende gerade auch in ihrem unter- 
schiedlichen Charakter Zugänge zu der großen Frau erschließen, zeigt sich Seite für 
Seite in den Arbeiten der beiden Forscherinnen. Die auch kontroverse Fortsetzung 
des Gesprächs beider wäre ein großer Gewinn der heutigen Hildegard-Rezeption. 

5) Der als •Pionier in der Hildegard-Forschung" (Gössmann, 53) anerkannte Me- 
dizinhistoriker Heinrich Schipperges9, dessen Buch über •Die Welt der Engel bei 
Hildegard von Bingen" (1963) 1996 neu erschienen ist, hat im verflossenen Jahr 
sein Lebenswerk mit zwei Publikationen gekrönt. Im jahrelangen Umgang mit Hil- 
degards poetischem Werk entstand eine Nachdichtung. Die mitabgedruckten latei- 
nischen Originale wurden überdies textkritisch durchgesehen. Sicherlich: Es sind 
Nachdichtungen. Aber für jeden, der sich an der Hildegard-Musik erfreut, ist es eine 
willkommene Gabe, nun auch die Texte in klingender Übertragung verfolgen zu 
können. 

Auch seine kleine Kurz-Monographie über •Hildegard von Bingen" stellt keine 
neue Forschung vor, führt aber in liebevoller Weise ein in das Leben, Erfahren und 
Denken der großen Frau. Verständlich, daß der Medizinhistoriker den Akzent auf 
ihre •Naturkunde und Heilkunst" legt. Aus seiner Fachkenntnis wehrt sich Schip- 
perges gegen die Verkennungen Hildegards, die sie •auf Kräuterkuren und Koch- 
künste einer sogenannten ,Hildegard-Medizin' reduzieren oder als Prototyp einer 
frühzeitlichen feministischen Emanzipationsbewegung verstehen oder gar in esote- 
rischen Zirkeln verschiedenster Provenienz versanden lassen". Hingegen schaut er 
nach vorne ins •dritte Jahrtausend", dem er •die Theologie und die Medizin" als 
zentrale Disziplinen zuweist. Allerdings Medizin verstanden in der Weite eines •an- 
thropologisch fundierten Denkens", verbunden •mit einem ethisch und ökologisch 
orientierten Handeln; und Theologie mit ihrem Impuls für das Tun des Menschen 
•eher mystisch orientiert als dogmatisch erstarrt oder moralistisch verkürzt" (116f). 

6) Mein Buch über Hildegard von Bingen: Schau der kosmischen Ganzheit10 ver- 
sucht einige der Spuren zusammenzuführen. Zuerst aber stützt es sich auf die vie- 
len wissenschaftlichen Untersuchungen vergangener Jahrzehnte; auf die klassisch 
gewordenen Arbeiten von H. Schipperges, M. Böckeier, A. Führkötter, Chr. Meier, 
M. Schmidt; auf H. Liebeschütz, Das allegorische Weltbild der hl. H. v. B. (1930); 
B. Widmer, Heilsordnung und Zeitgeschehen in der Mystik Hs. v. B. (1955); B. 
Maurmann, Die Himmelrichtungen im Weltbild des Mittelalters, H. v. B., Honorius 

9 H. Schipperges, Die Welt der Engel bei Hildegard von Bingen. Freiburg 1995. ... Hildegard 
von Bingen, Symphonia, Gedichte und Gesänge, Lateinisch Deutsch. Heidelberg 1995. ... Hil- 
degard von Bingen, München 1995. 
10 J. Sudbrack, Hildegard von Bingen, Schau der kosmischen Ganzheit. Würzburg 1995. 



Literaturbericht 391 

Augustodunensis und andere Autoren (1976); F. Chavez Alvarez, •Die brennende 
Vernunft", Studien zur Semantik der •rationalitas" bei H. v. B., 1991; G. Lauten- 
schläger, H. v. B., Die theologische Grundlegung ihrer Ethik und Spiritualität 
(1993); auf Sammelbände, angefangen von der Festschrift zu ihrem 800. Todestag 
(1979), Einzelaufsätze und auf manches mehr. 

Immer stand die Frage vor Augen: Was meint Hildegard mit •Schau" des göttli- 
chen Lichtes, mit den gewaltigen Bildern von Kosmos, Heilsgeschichte und 
Mensch, mit den - vom ewigen Licht ausgehenden - Ratschlägen für Papst, Kaiser 
und ihre Mitmenschen? Sind es von Gott eingegebene •Fernsehbilder" (Hertzka) 
oder literarische Einkleidungen (•Verschlüsselungen") von Glaubenswahrheiten 
und Ermahnungen? Der Blick auf künstlerische Intuition (Mozart, Franz Marc) half 
weiter: Auch dort hört, sieht der Künstler eine Ganzheit, der er in immer neuen An- 
sätzen mit viel Wissen, Können und Erfahrung empirische, kategoriale Gestalt ver- 
leiht. Ähnlich wird Hildegard ihr Urvertrauen auf Gott als ein Licht (•Schatten des 
lebendigen Lichts" schreibt sie) erfahren haben, in dessen Kraft sie ihre erstaunli- 
che Visionswelt schaute und auslegte. Mit heutiger Philosophie (insbesondere H. 
Blumenberg und die Schule von E. Cassirer) habe ich diese Schaukraft und die Rolle 
der Bild-Erfahrung zu aktualisieren versucht. Zweifelsohne wird hier die Archety- 
penlehre C. G. Jungs (gegen Gössmann, 73; aber nicht in der simplifizierten Weise 
Riedels) weiterhelfen. 

Untrennbar damit ergab sich auch die Frage nach dem, •was" Hildegard schaute. 
Hier halfen besonders die kosmische Mystik eines Teilhard de Chardin und die So- 
phia-Theologie des Märtyrertheologen Pawel Aleksandrowitsch Florenskij (t 1937 
in Sibirien) weiter. Nicht vergessen werden darf dabei, daß in der Ikonen-Theolo- 
gie Florenskijs wichtige Hinweise auch für den •Bild"-Charakter der (jeder!) Got- 
tesbegegnung liegen. 

Das Bild von Hildegard, das sich daraus ergibt, sprengt alle extrem-feministi- 
schen und esoterischen Maße. Es entspricht weithin der Forschung Newmans. Es ist 
ein Bild, das auch für die heutige Glaubensvertiefung Maßstäbe setzt. 

7) 14 Beiträge sind in dem Dokumentationsband11 des Internationalen Hildegard- 
Symposiums vereint, das vom 9. bis 12. Sept. 1994 in der Katholischen Akademie 
Rabanus Maurus, Wiesbaden-Naurod, stattfand. Einige der wichtigsten seien vor- 
gestellt. I. Müller analysiert die Überlieferung des •medizinisch-naturkundlichen 
Schrifttums" H.s; das Ergebnis macht •die Echtheit der unter H.s Namen tradierten 
Schriften noch fragwürdiger". A. Derolez stellt Schwierigkeit und Bedeutsamkeit 
einer kritischen Ausgabe des letzten Buchs H.s, •Über die göttlichen Werke", vor. 
Hiervon besitzen wir nämlich die •Urhandschrift", die von den Wachstafeln, auf die 
H. selbst schrieb, gemacht wurde. Offensichtlich hat sie selbst noch Korrekturen 
usw. in die Urhandschrift eintragen lassen. Wir haben also ein Zeugnis, das ganz 
nahe bei ihr steht. Einige Verbesserungen an der •vortrefflichen deutschen Über- 
setzung" von Schipperges unterstreichen die Notwendigkeit der kritischen Ausgabe. 

11 Tiefe des Gotteswissens - Schönheit der Sprachgestalt bei Hildegard von Bingen. (Hg. M. 
Schmidt) Internationales Symposium der Katholischen Akademie Rabanus Maurus, Wiesba- 
den-Naurod vom 9.-12. September 1994. Stuttgart 1995, DM 39,-. 



Literaturbericht 392 

Sr. Angela, die Eibinger Herausgeberin H.s, führt in vorsichtigen Darlegungen ein 
in ihren philologischen und theologisch-spirituellen Umgang mit der Bibel. •Ope- 
rationale Kosmologie" nennt Chr. Meier ihren Beitrag, der zeigt, wie sich in H. der 
Übergang vom mehr statisch-kontemplativen zum dynamisch-aktiven Gottesbild ih- 
rer Zeit äußert, das den ganzen Kosmos einbeschließt. M. Schmidt bringt ein theo- 
logisches Zentralthema H.s zur Sprache, die •Bedeutung der geistlichen Sinne"; da- 
bei ist es ihr erstaunlicherweise entgangen, daß nicht sie •zum ersten Mal" (118, 
229) darauf zu sprechen kommt. 1984 stellte die große H.-Forscherin A. Führköt- 
ter12 in einer Kurzbiographie H. ausdrücklich als •Lehrmeisterin der geistlichen 
Sinne" vor; sicher ist damit ein grundlegender Zugang zu H.s Mystik aufgezeigt und 
man darf auf die versprochenen weiteren Ausführungen Schmidts gespannt sein. 

Zu H. J. Pretsch ist zu fragen, ob die •Pastoralbriefe" H.s historisch so gesichert 
sind, daß sie ohne weiteres als •Geschichtsquelle" zu benutzen sind. E. Gössmanns 
Beitrag ist in den oben vorgestellten Sammelband aufgenommen. Zwei Beiträge 
kommen auf die H.-Musik zu sprechen. P. Escot geht von den mathematischen Pro- 
portionen aus; Cogon analysiert ähnlicherweise einen Hymnus, doch stellt er stär- 
ker das Verhältnis zum Text heraus. Hier sind Bedenken anzumelden, ob die sub- 
tile mathematische Analyse nicht doch der spontanen Kreativität H.s Gewalt antut; 
ob die ruhige Darstellung D. de la Mottes13 zur Melodieführung ihr nicht gerechter 
wird. Weitere Beiträge bringen einen Vergleich mit einer •feministischen" Autorin 
des 14./15. Jh.s, eine Vorstellung von Briefen, die sich z. T. auf •Predigten" H.s be- 
ziehen (sah sie wirklich •das Auftreten der Bettelmönche" voraus?); - versuchen die 
•Bildersprache" des •Buches der Lebensverdienste" herauszuarbeiten (was mir we- 
nig gelungen erscheint); - vergleichen aufschlußreich anhand der Ursula-Legende 
Hildegard mit ihrer mystischen Freundin Elisabeth von Schönau. 

Die Beiträge zeigen, wie wichtig die •wissenschaftliche" Forschung für die 
Kenntnis H.s ist. Doch die Herausgeberin, M. Schmidt, hat recht: •Die Hildegard- 
Forschung (steht) im Hinblick auf eine solide Texterschließung immer noch am An- 
fang." Hier gilt es, weiterzukommen; mehr noch gilt dies aber für die Mystik und 
Theologie dieser großen Frau. 

8) Der Vergleich, den Claudia Eliass'4 zwischen Hildegard, ihrer Freundin Elisa- 
beth von Schönau und Gertrud von Helfta zieht, bestätigt die Deutung Newmans: 
Modern-feministische Kategorien passen nicht zur Größe Hildegards. Ihre Kirchen- 
und Weltkritik bewegt sich im Rahmen der damaligen Welt- und Kirchen-Auffas- 
sung: •Frauen können nicht am Altar dienen, •..weil sie eine schwache und ge- 
brechliche Wohnung sind, dazu geschaffen, Söhne zu gebären und sie, wenn sie sie 
gebären, sorgfältig aufzuziehen.'" (173) Doch aus dieser •Schwachheit" heraus hat 
die Frau, besonders im jungfräulichen Stand, eine besondere Nähe zu Jesus, ihrem 

12 A. Führkötter/J. Sudbrack, Hildegard von Bingen, in: Ruhbach/Sudbrack, Große Mystiker, 
Leben und Wirken. München 1984, 120-141; mein Anteil an der Biographie ist nur sprach- 
lich; doch Schwester Adelgundis verlangte, daß ich als Autor mit-unterzeichne. 
13 D. de la Motte, Melodie, Ein Lese- und Arbeitsbuch. München 1993, 167-180. 
14 C. Eliass, Die Frau ist die Quelle der Weisheit, Weibliches Selbstverständnis in der Frau- 
enmystik des 12. und 13. Jhts. Pfaffenweiler 1995. 



Literaturbericht 393 

•himmlischen Bräutigam". Daraus ergibt sich die Eigenart der Anthropologie Hil- 
degards, nach der die Frau innerhalb der festen hierarchischen Ordnung von Amt 
und Weihe das Menschsein und das von Gott-Erwählt-Sein in einer nur ihr eigenen, 
unvertretbaren Rolle repräsentiert. 

Eliass zeigt aber auch, wie über Elisabeth Schönau bis zu Gertrud von Helfta die 
Frauenrolle immer mehr privatisiert wird. Bei letzterer ist die Frau eng in die klö- 
sterliche Gemeinschaft eingebunden. Hervorzuheben ist, daß Eliass mit reichen Zi- 
taten (in Originalsprache und übersetzt) dem Leser die Urteilsfindung erleichtert. 

9) Die Darstellung des emeritierten Hamburger Religionspädagogen Otto Betz'5 

ist bewußt für breite Leserkreise gedacht, zeichnet sich durch eine schöne Sprache 
aus und ist zugleich sachlich gut fundiert. Bewußt wird der Akzent auf die Ganz- 
heitsschau Hildegards gelegt. Der Vergleich mit Teilhard de Chardin (•Poet und 
Mystiker", mit dem •Blick für das Ganze der Schöpfung") trifft nicht nur Hildegard, 
sondern auch die Darstellung von Betz selbst. Sein Buch ist gut gegliedert, vornehm 
gedruckt und wird immer wieder mit Versen aus Hildegards Dichtung oder poeti- 
schen Sätzen aus ihrem Werk aufgelockert. Auch die Bildbeilagen mit jeweiliger 
Deutung aufgrund der Miniaturen Hildegards machen die kundige Arbeit zu einem 
Lese-Vergnügen. 

Betz hebt insbesondere die kosmisch-anthropologischen Analogien bei Hildegard 
hervor, so daß er dem Leser in den Reichtum des Hildegardschen Menschenbilds 
und in ihre organische Tugendlehre einführt. 

Ob allerdings der •Ausblick: Signal des Ewigen - Hildegards Schau und Visio- 
nen der Jetztzeit" von Felicitas Betz dem Anliegen Hildegards entspricht, möchte 
ich bezweifeln. Sie beruft sich auf das Buch von Gitta Mallasz (1993) •die antwort 
der engel", worin die Autorin als einzige Überlebende (drei ihrer Mit-Seherinen 
starben als Juden im deutschen KZ) von ihren gemeinsamen Erfahrungen mit En- 
geln 1943/44 in Ungarn berichtet. Die größere •Klarheit" der •Einswerdung" von 
•Mensch und Gott" in diesen Engelbotschaften soll einen Fortschritt gegenüber Hil- 
degard bedeuten. Diese stehe •in ihrer Schauung" schon •ganz nahe daran". •Den- 
noch ist die Distanz dieser göttlichen Liebe, die von anderswo herkommt, deutlich 
spürbar, während die Engelbotschaft für heute eine neue Intensität von Einssein aus- 
drückt." Sie •scheint über das hinauszugehen, was für die Christenheit vor neun 
Jahrhunderten aufnehmbar war." (213f) 

Ich fürchte eher, daß in solchen modernen •Engelbotschaften" das geschieht, vor 
dem schon Alfons Rosenberg in seinem Buch über Engel und Dämonen warnte: Die 
poetisch-symbolische Kraft der Schauungen Hildegards wird in eine kategorial- 
dinghafte Gegenständlichkeit herabgezogen, wie man sie sowohl in der zahlreichen 
esoterischen Engelliteratur wie in den •katholischen" Engelwerken (Innsbruck, 
Heede) findet. 

10) Das Buch der bekannten französischen Historikerin Regine Pernoud'6, •Hil- 

15 O. Betz, Hildegard von Bingen, Gestalt und Werk, Mit einem Beitrag von F. Betz. München 
1996. 
16 R. Pernoud, Hildegard von Bingen, Ihre Welt, Ihr Wirken, Ihre Vision. Freiburg, Basel, 
Wien 1996. 



Literaturbericht 394 

degard von Bingen, Ihre Welt, ihr Wirken, ihre Visionen", enttäuscht. Viel Wert legt 
sie auf die umfassendere Zeitsituation Hildegards und baut damit manchen moder- 
nistischen Irrtum über das finstere Mittelalter ab. Hildegard selbst aber wird zur 
Hauptsache mit langen Zitaten aus ihren Schriften und ihrer frühen Biographie dar- 
gestellt. Doch wenn es um detaillierte Umstände ihres Lebens und ihrer Arbeit geht, 
finden sich Irrtümer, die eine nur oberflächliche Kenntnis von Hildegards Leben 
und ihrem Werk bezeugen. So wird das Kloster Eibingen als •dritte Niederlassung" 
bezeichnet, die von Hildegard gegründet wurde und bis heute •überlebt" habe. In 
den bekannten ersten Miniaturen des Luccaner Kodex zum Buch der Göttlichen 
Werke findet Pernoud sogar detailliert die Trinität abgebildet (schon die der deut- 
schen Ausgabe beigegebenen Schwarzweissdrucke zeigen den schlimmen Irrtum). 
Der Verlag hat in kurioser Weise recht, wenn er das Buch eine •etwas andere Hil- 
degard-Biographie" nennt. 

11) Obgleich Hildegard nur unter vielen anderen Zeugnissen zur Sprache kommt, 
bringt die Arbeit Horst Wenzels" das Verständnis der Visionswelt Hildegards voran. 
Er zeigt nämlich mit überreichen kulturhistorischen Zeugnissen, wie eng im Mittel- 
alter Schauen und Lesen, Körpererfahrung und intellektuelle Einsicht, sinnenhaft 
geprägte Erinnerung und rationales Wissen verbunden, ja eins waren; wie tief eine 
solche Weisheit das gesamte Leben des mittelalterlichen Menschen mit all seinen 
Äußerungen prägte. Unsere heutige vermeintlich klare Unterscheidung zwischen 
Sinnes-, Körpererfahrung und geistiger Einsicht, zwischen Vision und Wissenschaft 
verbaut den Zugang zum mittelalterlichen Einheitserleben. 

Nur von einer solchen Ganzheitssicht her öffnet sich auch der Zugang zur Welt 
Hildegards. Es wird deutlich, daß die bekannten Miniaturen integraler Bestandteil 
des Werkes der Seherin vom Rhein sind. 

12) Als kleine Beigaben zum Überblick seien der Band des Quell-Verlags18 er- 
wähnt, der im Großformat eher ästhetisch (mit einigen Miniaturen) und spirituell 
(mit kurzen Zitaten und Impulsen) mit Hildegard bekannt macht, und auch der ko- 
stengünstige Hildegard-Kalender19 für 1996 mit 12 der Miniaturen aus dem Scivias- 
Buch in Postkartengröße. 

17 H.Wenzel, Hören und Sehen, Schrift und Bild, Kultur und Gedächtnis im Mittelalter. Mün- 
chen 1995. 
18 Lebensworte. Stuttgart 1995. 
19 Postkartenkalender. Freiburg 1995. 




