
•Lehr uns, unsere Tage zu zählen" (Ps 90,12) 
Über das Geschenk der Zeit 
Otto Betz, Thannhausen 

•Ach, wohin sind all meine Jahre verschwunden!... 
Ich muß seither geschlafen haben, ohne es zu wissen. 
Aber jetzt bin ich erwacht, und ich kenne nicht mehr, 
Was mir vorher vertraut war wie meine Hand",1 

so steht es in einem berühmten Gedicht Walthers von der Vogelweide. Mit 
Erschrecken nimmt er plötzlich wahr, daß er alt geworden ist, und er hat den 
Eindruck, daß er gar nicht bewußt gelebt, sondern sich wie in einem Schlaf- 
zustand befunden hat. Die Jahre sind dahingeeilt, und nun, als er endlich 
wachgeworden ist, steht er schon am Ende seines Lebens. Fremd ist er sich 
geworden, er steht sich gleichsam selbst gegenüber - und erkennt sich nicht 
mehr wieder. Der mittelalterliche Dichter hat eine Erfahrung poetisch ein- 
gefangen, die wir vielleicht alle einmal machen: unsere Lebenszeit beginnt 
so geruhsam, als Kinder hatten wir viel Zeit, die Jahre dehnten sich gewal- 
tig, eine unabsehbare Zeitstrecke schien vor uns zu liegen. Je älter wir wer- 
den und je größer die zurückliegende Etappe geworden ist, desto schneller 
vergehen die Jahre, verfliegen die Lebensphasen, so daß wir plötzlich er- 
schrecken über die begrenzte Zeit, die uns noch zur Verfügung steht. 

Dazu kommt, daß wir uns heute schwerer tun mit der Annahme des Al- 
ters, wir wollen jugendlich bleiben, sind darauf aus, die Spannkraft zu be- 
halten, gehen mit der Mode, machen weiter unsere Pläne und wollen uns 
nicht so leicht damit abfinden, daß unsere Tage gezählt sind. Um so schreck- 
licher mag dann die bittere Wahrheit in unser Leben einbrechen, daß wir von 
einer Krankheit heimgesucht werden oder das Schwinden unserer Kräfte uns 
bewußt macht, wie hinfällig wir geworden sind. Dann mag mancher den 
Stoßseufzer Walthers von der Vogelweide wiederholen: •Ach, wohin sind all 
meine Jahre verschwunden..." 

Wir sollten uns aber fragen, ob die Klage über die Kürze der Zeit und über 
die Geschwindigkeit, mit der unser Lebensbogen sich neigt, nicht der Aus- 
druck einer elementaren Undankbarkeit ist. Wieviel Zeit ist uns doch im 
Laufe unseres Lebens schon gestundet' worden, was durften wir alles erle- 
ben, Höhen und Tiefen des Daseins, glückliche und schwierige Tage und 

W. von der Vogelweide, Sprüche, Lieder, der Leich. Wiesbaden o. J., 474 f. 



Otto Betz 402 

Wochen. Wir haben uns das Leben nicht ,gekauft' und nicht ,verdient', wir 
können keine Ansprüche erheben und keine Rechte einklagen. Was uns ge- 
währt wird, hat Geschenkcharakter; was wir daraus machen, liegt wesent- 
lich bei uns selbst. 

Ist es nicht merkwürdig, daß sich viele Menschen immer unter dem Druck 
fühlen, zu wenig Zeit zu haben, sie lechzen nach einem weiteren Zeitraum 
und kommen doch nie mit dem zu Rande, was sie sich vorgenommen haben, 
während es andere gibt, die ihre Zeit als gähnende Leere empfinden, die 
schnell mit irgend etwas gefüllt werden muß. Die gleiche Zeitstrecke ist also 
für den einen von besorgniserregender Kürze, für den anderen durch ihre 
Länge eine Zumutung. Will der eine aus der Zeit herausholen,was nur irgend 
möglich ist, dann vergeudet der andere die scheinbar nutzlose Zeit, damit sie 
endlich vorübergeht. Rainer Maria Rilke hat in einem Gedicht die seltsame 
Neigung zum ,Zeitvertreib' so gekennzeichnet: 

• Wunderliches Wort: die Zeit vertreiben! 
Sie zu halten, wäre das Problem. 
Denn, wen ängstigts nicht: wo ist ein Bleiben, 
wo ein endlich Sein in alledem ? "2 

Vertreiben sollen wir die Zeit also nicht, aber halten können wir sie ja auch 
nicht. Die fortwährende Veränderung allen Lebens, das Altwerden und Ver- 
gehen gehört nun einmal zu unseren Erfahrungen mit unserer eigenen Zeit- 
lichkeit. Davon weiß auch die Bibel, wenn es z.B. im Buch Ijob heißt: •Der 
Mensch geht auf wie eine Blume und welkt dahin" (14,1). Und in einem 
Psalm klagt der Beter: •Im Kummer schwindet hin mein Leben, im Seufzen 
meine Jahre" (Ps 31,11). Besonders bewegend wird die Hinfälligkeit des 
Menschen in Psalm 90 gekennzeichnet: 

•Du schwemmst die Menschen hinweg wie den Traum 
am Morgen; 
sie gleichen dem Gras, das da sproßt. 
Am Morgen ist es grün und es blüht, 
und schon am Abend verdorrt es und wird geschnitten. 
Auch wir vergehen, wenn du uns zürnst, 
werden erschüttert, wenn dein Grimm uns trifft... 
Unsere Tage vergehen unter deinem Zorn, 
unsere Jahre entschwinden wie ein Seufzen." 

2   R. M. Rilke, Aus dem Nachlaß des Grafen C. W., Erste Reihe, Sonett X, in: Sämtliche Wer- 
ke. Band 3. Frankfurt M. 1975, 123. 



• Lehr uns, unsere Tage zu zählen " 403 

Das sind eindrucksvolle Worte, die einem bestimmten Lebensgefühl und ei- 
nem Glaubensverständnis entsprechen, aber vielleicht erregt sich bei uns 
auch ein geheimer Widerstand: ist es denn immer der Grimm und der Zorn 
Gottes, der uns trifft? Begegnen wir nicht viel öfter seiner Gnade und sei- 
nem spendenden Segen? Wenn wir in der Bibel auf die Suche gehen, was 
uns denn sonst noch über das Geheimnis der Zeit gesagt wird, stoßen wir 
auf das dritte Kapitel des Buches •Prediger", in dem der Akzent darauf ge- 
legt wird, daß jeder Tag und jede Stunde seine eigene Aufgabe und Chance 
hat: •Alles hat seine Stunde. Für jedes Geschehen unter dem Himmel gibt 
es eine be stimmte Zeit" (Koh 3,1). Und dann wird eine erstaunlich breitge- 
fächerte Ansammlung von Situationen geschildert, die ihre unverwechsel- 
bare und nicht zu vertauschende Chance bieten. Die Stunde des Gebarens 
kommt und die Stunde des Sterbens, es kommt eine Zeit, wo gesät werden 
muß und eine andere Zeit, in der die Ernte eingebracht wird. Es gibt Zeiten, 
wo es uns zum Weinen zumute ist, aber dann kommt wieder eine Stunde, in 
der wir lachen können. Und wenn auch manchmal geklagt und getrauert 
werden muß, es kommt die Stunde des Jubels und des fröhlichen Tanzes. 
Zeiten des Alleinseins wechseln mit Zeiten der Gemeinschaft, werden wir 
vom Verlust getroffen, dann dürfen wir hoffen, das Verlorene auch wieder- 
zufinden, in der Stunde des Schweigens muß geschwiegen werden, bis eine 
Stunde kommt, in der geredet werden kann. - Dieser biblische Text fordert 
uns auf, ein Gefühl für das Besondere und Einmalige einer Zeit zu ent- 
wickeln, damit wir nicht die •Zeichen der Zeit" verkennen, sondern heraus- 
finden, was die Stunde geschlagen hat. Diese besondere Wahrnehmungs- 
fähigkeit scheint eine seltene Gabe zu sein, sonst würden wir nicht so viele 
Fehler machen, falsche Entscheidungen treffen und wären nicht in der Ge- 
fahr, in Krisenzeiten mutlos zu werden. 

Die Bibel kennt aber noch ein Wort für die Zeit, es ist die griechische Vo- 
kabel •kairös". Damit ist nicht eine bestimmte Uhrzeit gemeint, die schon 
vorher genau bestimmt werden kann, sondern eine plötzlich angebotene 
günstige Gelegenheit, eine Gnadengabe, die schnell erkannt und aufgegrif- 
fen werden muß, soll sie nicht ungenutzt vorübergehen. Es ist so, als würde 
sich eine vorher verschlossene Tür auftun und uns den Eintritt in einen er- 
sehnten Bereich möglich machen. Lange wird die Tür vielleicht nicht offen 
stehen, deshalb muß die Entscheidung schnell getroffen werden. Jeder von 
uns kann sich an Situationen erinnern, wo alles •auf Spitz und Knopf stand 
und blitzschnell erkannt werden mußte, was jetzt zu tun ist. Jede Chance ist 
ja auch eine Gefahr, aber jede Gefahr auch eine Chance. 

Hier wird ein anderes Verständnis von Zeit deutlich: es kommt nicht auf 
die pure Dauer eines zeitlichen Ablaufs an, sondern auf die Qualität, auf das 
•Gewicht der Stunde". Haben wir doch alle in unserem Leben Zeiten gehabt, 



Otto Betz 404 

die wir als langweilig und nichtssagend in Erinnerung behalten haben und 
andere Zeiten, die hochbedeutsam waren, von unvergleichbarer Dichte. 
Gottfried Keller hat diesem Unterschied in der Zeiterfahrung folgende poe- 
tische Deutung gegeben: 

•Es blitzt ein Tropfen Morgentau 
Im Strahl des Sonnenlichts; 
Ein Tag kann eine Perle sein 
Und ein Jahrhundert nichts. "3 

Und wie es im individuellen Leben hohe Zeiten gibt, in denen sich das 
Schicksal eines Menschen entscheiden kann, so gibt es auch für Völker und 
Kulturen, vielleicht auch für die Gesamtmenschheit Sternstunden, die sich 
als schicksalsträchtig erweisen mögen. Eine große Erfindung mag einen 
Einschnitt in die Menschheitsgeschichte bringen, das Auftreten eines genia- 
len Menschen, der neue Wege weist; aber auch ein großer Verführer, der mit 
seinen Versprechungen die Menschen in die Irre lockt, kann eine Krise her- 
aufbeschwören. Zum Kairos gehört es, daß man die Auswirkungen einer 
notwendigen Entscheidung erkennen und abwägen muß. 

In den Evangelien wird häufig von Begebenheiten berichtet, die solchen 
Kairös-Charakter haben. Da wird von Gottes großem Angebot berichtet, 
jetzt die Zeichen der Zeit zu erkennen und sich in einem neuen Denken ein- 
zuüben. •An diesem Tag sollt ihr erkennen, was zum Frieden dient..., ihr 
sollt die Zeit der Heimsuchung wahrnehmen" (Lk 19,42.44). •Es kommt die 
Stunde - und jetzt ist sie schon da..." (Joh 4,23). Und Paulus wird nicht 
müde, dazu aufzufordern, die aktuelle Stunde zu erkennen, vom Schlaf der 
Müdigkeit und Bequemlichkeit aufzustehen. •Jetzt ist die willkommene 
Zeit, jetzt der Tag des Heils da" (2 Kor 6,2). 

Und er fordert uns auf, den Kairos •auszukaufen", also die gewährte 
Chance tatkräftig und entschlossen zu nutzen. Damit ist keine hektische Be- 
triebsamkeit gemeint, es geht vielmehr darum, das, was jetzt (vielleicht nur 
jetzt) getan werden kann, auch in die Tat umzusetzen. Alles hat •seine" 
Stunde: wofür jetzt die Stunde ist, das ist die Frage, um die sich alles dreht. 

Wenn wir uns in unserem Leben um die rechte Balance bemühen, dann 
müssen wir oft genau das Gegenteil von dem tun, was wir gewohnt sind: ha- 
ben wir uns einen Schlendrian angewöhnt, dann müssen wir auf mehr Ord- 
nung und Zielstrebigkeit einlassen. Sind wir in eine gehetzte und übereifrige 
Haltung geraten, dann ist es nötig, mehr Gelassenheit und Ruhe ins Leben 
zu bringen. Überwiegt die Schlafmützigkeit und das allgemeine Desinter- 

3  G. Keller, Die Zeit geht nicht..., in: Ausgewählte Gedichte. Bern 1956. 



•Lehr uns, unsere Tage zu zählen" 405 

esse, dann wird es Zeit, daß wir wachgerüttelt werden und wieder aus unse- 
rem Schneckenhaus herauskommen. Haben wir die Neigung gehabt, die Zeit 
zu vertrödeln, dann müssen wir lernen, die Kostbarkeit der gewährten 
Stunde zu erkennen; sind wir es aber gewohnt, jede Minute auszunutzen, 
dann ist ein ganz anderer Lernvorgang vonnöten: sich in der Muße einzuü- 
ben und sich einfach von der Zeit beschenken zu lassen. Auch die Mußezeit, 
in der scheinbar nichts geschieht, kann ja eine gefüllte und beglückende Zeit 
sein. Gerade der Wechsel von aktivem Tun und meditativer Stille, von Vor- 
wärtsgehen und Innehalten, kann es uns ermöglichen, die rechte Einstellung 
zu unserer Zeit zu finden. Christian Morgenstern hat versucht, für die be- 
grenzte Zeit dankbar zu sein und sich auf das einzustellen, was auch immer 
heraufkommen mag. 

•Als die Münster-Uhr 
sieben Uhr morgens schlug 
hab ich ,Du' gesagt bei jedem Schlag. 

Und so sei denn mein 
alle, alle Zeit. 
Und dann komme, was da kommen mag. "4 

Ein Tag ist nicht wie der andere, ein Jahr nicht wie das andere, wie gut, daß 
wir so unterschiedliche Zeitläufte erleben dürfen. Auch das Einerlei der All- 
tagsarbeit hat seinen Sinn, die geduldige Annahme täglicher Pflichten. Aber 
die Gefahr besteht dabei, daß wir in einen schwerfälligen Trott geraten und 
es versäumen, auf die Kostbarkeiten zu achten, die uns jeden Tag angeboten 
werden. Wir müssen uns in einer besonderen Aufmerksamkeit einüben, da- 
mit wir nicht blind durch die Welt tappen. •Laßt eure Herzen nicht schwer- 
fällig werden", mahnt uns Jesus (Lk 21,34). Wir haben ja unsere Lebenszeit 
auch dafür geschenkt bekommen, um in diesem Zeitraum zu reifen. 

Was an Anlagen und Fähigkeiten in uns eingesenkt wurde, das soll her- 
anwachsen und Gestalt gewinnen. Wieviele Möglichkeiten stecken in jedem 
von uns drin: es muß nicht alles herauskommen, es können nicht alle Ver- 
anlagungen entfaltet werden, aber die Zeit ist doch die große Vorgabe, um 
die Personkräfte wachsen zu lassen, damit etwas Nicht-verwechselbares her- 
auskommt. Wie oft müssen wir uns wandeln und erneuern, bis wenigstens 
die Konturen unseres wahren Wesens zum Vorschein kommen. Gerade in 
unseren Zeiten der Menschenmassen, wo es so schwer ist, ein individuelles 
Gesicht zu behalten und wo es den Menschen offenbar nur noch im Plural 

4  Chr. Morgenstern, An Margareta, in: Gesammelte Werke. München 1965, 573. 



Otto Betz 406 

gibt, ist es nötig, daß der einzelne sich auf sich und seine besondere Beru- 
fung besinnt. Es fällt uns heute manchmal schwer, von der •Würde" des 
Menschen zu reden, von der •Berufung" jedes einzelnen zu einer Aufgabe 
im Weltganzen, aber ist das nicht ein Kernstück unseres Glaubens? Es gibt 
nicht den unnützen Menschen wie es nicht die unnütze Zeit gibt und nicht 
die unnütze Schöpfung. In seinem Buch •Der Mensch im Kosmos" hat 
Pierre Teilhard de Chardin von der Wichtigkeit eines neuen Sehens ge- 
schrieben. •Mehr und besser sehen wollen ist keine bloße Laune, keine Neu- 
gierde, kein Luxus. Sehen oder zugrunde gehen" schreibt er. Worin besteht 
aber nun diese neue Sehweise? 

•Der Mensch ist nicht, wie er so lange geglaubt hat, fester Weltmittelpunkt, sondern Achse und 
Spitze der Entwicklung - und das ist viel schöner."5 

Wer diese große Perspektive bedenkt und nicht vergißt, der wird auch im Be- 
reich seiner •kleinen" Welt den Geschenkcharakter der Zeit nicht übersehen. 
Wir nennen unsere •Jetztzeit" die •Gegenwart", weil sie uns ent-gegen- 
kommt und uns begegnet. Auch wenn sie nicht festgehalten werden kann, so 
bleibt sie dennoch in uns wirksam und wir vergessen sie nicht, wenn sie uns 
etwas Wichtiges eingebracht hat. Wir leben im •Jetzt" und treten in jedem 
Moment dem Kommenden gegenüber. Vielleicht sind es manchmal nur 
•Augenblicke", die uns wie ein Blitz treffen und unvergeßlich bleiben, aber 
sind nicht solche momenthaften Ereignisse die kostbarsten Erinnerungen, 
die wir im Gedächtnis verwahren wie Edelsteine? 

Und trotzdem: wir leiden auch unter der Zeit, ihrer harten Unausweich- 
lichkeit, wir leiden darunter, wie die Zeit an uns nagt und uns dem Verfall 
überläßt, nachdem sie unser Heraufkommen und Wachstum ermöglicht hat. 
Die Bibel beschönigt diesen Sachverhalt nicht. Im Psalm 39 heißt es: 

•Nur Spannen gleich hast Du bemessen meine Tage, 
und meine Lebensdauer ist wie nichts vor Dir, 
nur Hauch ist alles, jeder, der lebt. 
Der Mensch geht wie ein Schattenbild einher. " 

Unser zeitliches Dasein ist ein gebrechliches Gebilde, aber wir dürfen trotz- 
dem froh über diese gestundete Frist sein, weil diese bruchstückhaften 
Momente in einem größeren Zusammenhang stehen und gleichsam umfaßt 
werden von dem, was wir die Ewigkeit nennen. In unserer leib-seelischen 
Existenz sind wir auf eine ganz bestimmte und begrenzte Zeiterfahrung an- 
gewiesen, aber manchmal geht uns die Relativität dieses Zeiterlebens auf, 
wenn wir etwas erfahren dürfen, das gleichsam unsere gewöhnliche Zeit- 

P. Teilhard de Chardin, Der Mensch im Kosmos. München 1965, 23. 



•Lehr uns, unsere Tage zu zählen " 407 

kategorie überschreitet: ein großes musikalisches Ereignis mag uns heraus- 
reißen aus dem üblichen Zeitfluß, das Eintauchen in eine seelische Tiefen- 
schicht bei der Meditation erschließt uns eine Ahnung anderer Daseins- 
weise. Die Momente, in denen wir Glück und Liebe erleben, mögen so stark 
sein, daß wir sie mit keiner Uhr messen und bestimmen können. 

Vielleicht werden wir durch viele Begebenheiten und Widerfahrnisse in 
der Zeit auf die Ewigkeit vorbereitet. In ihren tagebuchartigen Aufzeich- 
nungen geht die jung verstorbene französische Philosophin Simone Weil 
häufig auf das Zeitproblem ein. Einmal notiert sie sich den Gedanken: 
•Kann man wünschen, daß die Zeit stehenbleibt, daß die Sterne stehenblei- 
ben? Die Gewalt der Zeit zerreißt die Seele; durch den Riß tritt die Ewigkeit 
ein."6 Gerade dann, wenn wir die Dürftigkeit der zerrinnenden Zeit nicht 
mehr ertragen können, wenn wir gleichsam zerrieben werden von der Zeit, 
kommt eine andere Dimension ins Spiel, die von uns noch gar nicht begrif- 
fen und gedeutet werden kann. •Die Ewigkeit findet durch die Augenblicke 
als Zwischenglied Eingang in die Zeit."7 

Wir dürfen unsere Zeit ernstnehmen und auch die hauchdünne Gegenwart 
dankbar annehmen, auch wenn wir sie nicht enträtseln können. Die zerrin- 
nende Zeit ist nicht das Letzte und Letztgültige, wir glauben, daß alles Ge- 
schehen aufgefangen wird und in ein größeres Ganzes einmündet. In den 
Psalmen werden wir aufgefordert, zu beten: •Lehr uns, unsere Tage zu 
zählen" (Ps 90), aber dieses Zählen soll uns nicht ängstigen und nicht in 
Schrecken versetzen, der Vers geht nämlich weiter: •So können wir zur 
Weisheit des Herzens gelangen." Gerade die Einsicht in unsere begrenzte 
Existenz, das Jawort zur Endlichkeit unseres irdischen Lebens kann uns ge- 
lassen machen. - Wohin sind all unsre Jahre geschwunden? Sie sind nicht 
ins Nichts gerutscht, sondern werden umfangen und aufgehoben von dem, 
der nichts verloren gehen lassen will. 

Rose Ausländer hat die tröstlichen Verse geschrieben: 

•Ich bin der Sand 
im Stundenglas 
und rinne 
ins Tal der Zeit 
die mich umarmt. "8 

S. Weil, Cahiers-Aufzeichnungen. Band I. München 1991, 190. 
S. Weil, Cahiers-Aufzeichnungen. Band II. München 1993, 174. 
R. Ausländer, Ich bin der Sand. 




