,,Lehr uns, unsere Tage zu zidhlen* (Ps 90,12)
Uber das Geschenk der Zeit

Otto Betz, Thannhausen

LAch, wohin sind all meine Jahre verschwunden!...
Ich muf3 seither geschlafen haben, ohne es zu wissen.
Aber jetzt bin ich erwacht, und ich kenne nicht mehr,
Was mir vorher vertraut war wie meine Hand“,!

so steht es in einem berilhmten Gedicht Walthers von der Vogelweide. Mit
Erschrecken nimmt er plétzlich wahr, dafl er alt geworden ist, und er hat den
Eindruck, daB er gar nicht bewuft gelebt, sondern sich wie in einem Schlaf-
zustand befunden hat. Die Jahre sind dahingeeilt, und nun, als er endlich
wachgeworden ist, steht er schon am Ende seines Lebens. Fremd ist er sich
geworden, er steht sich gleichsam selbst gegeniiber — und erkennt sich nicht
mehr wieder. Der mittelalterliche Dichter hat eine Erfahrung poetisch ein-
gefangen, die wir vielleicht alle einmal machen: unsere Lebenszeit beginnt
so geruhsam, als Kinder hatten wir viel Zeit, die Jahre dehnten sich gewal-
tig, eine unabsehbare Zeitstrecke schien vor uns zu liegen. Je élter wir wer-
den und je groBer die zuriickliegende Etappe geworden ist, desto schneller
vergehen die Jahre, verfliegen die Lebensphasen, so daf§ wir plétzlich er-
schrecken iiber die begrenzte Zeit, die uns noch zur Verfiigung steht.

Dazu kommt, da wir uns heute schwerer tun mit der Annahme des Al-
ters, wir wollen jugendlich bleiben, sind darauf aus, die Spannkraft zu be-
halten, gehen mit der Mode, machen weiter unsere Pline und wollen uns
nicht so leicht damit abfinden, da unsere Tage gezahlt sind. Um so schreck-
licher mag dann die bittere Wahrheit in unser Leben einbrechen, da wir von
einer Krankheit heimgesucht werden oder das Schwinden unserer Krifte uns
bewuBt macht, wie hinféllig wir geworden sind. Dann mag mancher den
StoBseufzer Walthers von der Vogelweide wiederholen: ,,Ach, wohin sind all
meine Jahre verschwunden...*

Wir sollten uns aber fragen, ob die Klage iiber die Kiirze der Zeit und iiber
die Geschwindigkeit, mit der unser Lebensbogen sich neigt, nicht der Aus-
druck einer elementaren Undankbarkeit ist. Wieviel Zeit ist uns doch im
Laufe unseres Lebens schon ,gestundet® worden, was durften wir alles erle-
ben, Hohen und Tiefen des Daseins, gliickliche und schwierige Tage und

' W. von der Vogelweide, Spriiche, Lieder, der Leich. Wiesbaden o. J., 474 f.



Otto Betz 402

Wochen. Wir haben uns das Leben nicht ,gekauft‘ und nicht ,verdient®, wir
konnen keine Anspriiche erheben und keine Rechte einklagen. Was uns ge-
wihrt wird, hat Geschenkcharakter; was wir daraus machen, liegt wesent-
lich bei uns selbst.

Ist es nicht merkwiirdig, daB sich viele Menschen immer unter dem Druck
fithlen, zn wenig Zeit zn haben, sie lechzen nach einem weiteren Zeitraum
und kommen doch nie mit dem zu Rande, was sie sich vorgenommen haben,
wihrend es andere gibt, die ihre Zeit als gihnende Leere empfinden, die
schnell mit irgend etwas gefiillt werden muf3. Die gleiche Zeitstrecke ist also
fiir den einen von besorgniserregender Kiirze, fiir den anderen durch ihre
Linge eine Zumutung. Will der eine aus der Zeit herausholen,was nur irgend
moglich ist, dann vergeudet der andere die scheinbar nutzlose Zeit, damit sie
endlich voriibergeht. Rainer Maria Rilke hat in einem Gedicht die seltsame
Neigung zum ,Zeitvertreib‘ so gekennzeichnet:

., Wunderliches Wort: die Zeit vertreiben!

Sie zu halten, wdre das Problem.

Denn, wen dngstigts nicht: wo ist ein Bleiben,
wo ein endlich Sein in alledem?“?

Vertreiben sollen wir die Zeit also nicht, aber halten kénnen wir sie ja auch
nicht. Die fortwéhrende Verdnderung allen Lebens, das Altwerden und Ver-
gehen gehort nun einmal zu unseren Erfahrungen mit unserer eigenen Zeit-
lichkeit. Davon weifs auch die Bibel, wenn es z.B. im Buch Ijob heiit: ,,Der
Mensch geht auf wie eine Blume und welkt dahin® (14,1). Und in einem
Psalm klagt der Beter: ,,im Kummer schwindet hin mein Leben, im Seufzen
meine Jahre* (Ps 31,11). Besonders bewegend wird die Hinfilligkeit des
Menschen in Psalm 90 gekennzeichnet:

»Du schwemmst die Menschen hinweg wie den Traum
am Morgen;

sie gleichen dem Gras, das da sprofit.

Am Morgen ist es griin und es bliiht,

und schon am Abend verdorrt es und wird geschnitten.
Auch wir vergehen, wenn du uns ziirnst,

werden erschiittert, wenn dein Grimm uns trifft...
Unsere Tage vergehen unter deinem Zorn,

unsere Jahre entschwinden wie ein Seufzen.

2 R. M. Rilke, Aus dem Nachlaf3 des Grafen C. W., Erste Reihe, Sonett X, in: Sdmtliche Wer-
ke, Band 3. Frankfurt M. 1975, 123.



. Lehr uns, unsere Tage zu zdhlen* 403

Das sind eindrucksvolle Worte, die einem bestimmten Lebensgefiihl und ei-
nem Glaubensverstindnis entsprechen, aber vielleicht erregt sich bei uns
auch ein geheimer Widerstand: ist es denn immer der Grimm und der Zorn
Gottes, der uns trifft? Begegnen wir nicht viel 6fter seiner Gnade und sei-
nem spendenden Segen? Wenn wir in der Bibel auf die Suche gehen, was
uns denn sonst noch iiber das Geheimnis der Zeit gesagt wird, stolen wir
auf das dritte Kapitel des Buches ,,Prediger”, in dem der Akzent darauf ge-
legt wird, daB jeder Tag und jede Stunde seine eigene Aufgabe und Chance
hat: ,,Alles hat seine Stunde. Fiir jedes Geschehen unter dem Himmel gibt
es eine be stimmte Zeit*“ (Koh 3,1). Und dann wird eine erstaunlich breitge-
ficherte Ansammlung von Situationen geschildert, die ihre unverwechsel-
bare und nicht zu vertauschende Chance bieten. Die Stunde des Gebirens
kommt und die Stunde des Sterbens, es kommt eine Zeit, wo gesit werden
muf und eine andere Zeit, in der die Emnte eingebracht wird. Es gibt Zeiten,
wo es uns zum Weinen zumute ist, aber dann kommt wieder eine Stunde, in
der wir lachen konnen. Und wenn auch manchmal geklagt und getrauert
werden muB, es kommt die Stunde des Jubels und des frohlichen Tanzes.
Zeiten des Alleinseins wechseln mit Zeiten der Gemeinschaft, werden wir
vom Verlust getroffen, dann diirfen wir hoffen, das Verlorene auch wieder-
zufinden, in der Stunde des Schweigens mull geschwiegen werden, bis eine
Stunde kommt, in der geredet werden kann. — Dieser biblische Text fordert
uns auf, ein Gefiihl fiir das Besondere und Einmalige einer Zeit zu ent-
wickeln, damit wir nicht die ,,Zeichen der Zeit* verkennen, sondern heraus-
finden, was die Stunde geschlagen hat. Diese besondere Wahrnehmungs-
fahigkeit scheint eine seltene Gabe zu sein, sonst wiirden wir nicht so viele
Fehler machen, falsche Entscheidungen treffen und wiren nicht in der Ge-
fahr, in Krisenzeiten mutlos zu werden.

Die Bibel kennt aber noch ein Wort fiir die Zeit, es ist die griechische Vo-
kabel , kair6s*. Damit ist nicht eine bestimmte Uhrzeit gemeint, die schon
vorher genau bestimmt werden kann, sondern eine plétzlich angebotene
glinstige Gelegenheit, eine Gnadengabe, die schnell erkannt und aufgegrif-
fen werden muB, soll sie nicht ungenutzt voriibergehen. Es ist so, als wiirde
sich eine vorher verschlossene Tiir auftun und uns den Eintritt in einen er-
sehnten Bereich méglich machen. Lange wird die Tiir vielleicht nicht offen
stehen, deshalb muf} die Entscheidung schnell getroffen werden. Jeder von
uns kann sich an Situationen erinnern, wo alles ,,auf Spitz und Knopf* stand
und blitzschnell erkannt werden muBte, was jetzt zu tun ist. Jede Chance ist
ja auch eine Gefahr, aber jede Gefahr auch eine Chance.

Hier wird ein anderes Verstindnis von Zeit deutlich: es kommt nicht anf
die pure Dauer eines zeitlichen Ablaufs an, sondern auf die Qualitit, auf das
,Gewicht der Stunde®. Haben wir doch alle in unserem Leben Zeiten gehabt,



Otto Betz 404

die wir als langweilig und nichtssagend in Erinnerung behalten haben und
andere Zeiten, die hochbedeutsam waren, von unvergleichbarer Dichte.
Gottfried Keller hat diesem Unterschied in der Zeiterfahrung folgende poe-
tische Deutung gegeben:

. Es blitzt ein Tropfen Morgentau
Im Strahl des Sonnenlichts;

Ein Tag kann eine Perle sein
Und ein Jahrhundert nichts. “

Und wie es im individuellen Leben hohe Zeiten gibt, in denen sich das
Schicksal eines Menschen entscheiden kann, so gibt es auch fiir Vélker und
Kulturen, vielleicht auch fiir die Gesamtmenschheit Sternstunden, die sich
als schicksalstrichtig erweisen mogen. Eine grofie Erfindung mag einen
Einschnitt in die Menschheitsgeschichte bringen, das Anftreten eines genia-
len Menschen, der neue Wege weist; aber auch ein groer Verfiihrer, der mit
seinen Versprechungen die Menschen in die Irre lockt, kann eine Krise her-
aufbeschworen. Zum Kairds gehort es, daB man die Auswirkungen einer
notwendigen Entscheidung erkennen und abwégen mubB.

In den Evangelien wird hiufig von Begebenheiten berichtet, die solchen
Kairés-Charakter haben. Da wird von Gottes groBem Angebot berichtet,
jetzt die Zeichen der Zeit zn erkennen und sich in einem nenen Denken ein-
zuiiben. ,,An diesem Tag sollt ihr erkennen, was zum Frieden dient..., ihr
sollt die Zeit der Heimsuchung wahrnehmen* (Lk 19,42.44). , Es kommt die
Stunde — und jetzt ist sie schon da...” (Joh 4,23). Und Paulus wird nicht
miide, dazu aufzufordern, die aktuelle Stunde zu erkennen, vom Schlaf der
Miidigkeit und Bequemlichkeit aufzustehen. ,Jetzt ist die willkommene
Zeit, jetzt der Tag des Heils da“ (2 Kor 6,2).

Und er fordert uns auf, den Kairds ,,auszukaufen®, also die gewihrte
Chance tatkriftig und entschlossen zu nutzen. Damit ist keine hektische Be-
triebsamkeit gemeint, es geht vielmehr darum, das, was jetzt (vielleicht nur
jetzt) getan werden kann, auch in die Tat umzusetzen. Alles hat ,seine*
Stunde: wofiir jetzt die Stunde ist, das ist die Frage, um die sich alles dreht.

Wenn wir uns in unserem Leben um die rechte Balance bemiihen, dann
miissen wir oft genan das Gegenteil von dem tun, was wir gewohnt sind: ha-
ben wir uns einen Schlendrian angewOhnt, dann miissen wir auf mehr Ord-
nung und Zielstrebigkeit einlassen. Sind wir in eine gehetzte und iibereifrige
Haltung geraten, dann ist es notig, mehr Gelassenheit und Ruhe ins Leben
zu bringen. Uberwiegt die Schlafmiitzigkeit und das allgemeine Desinter-

3 G. Keller, Die Zeit geht nicht ..., in: Ausgewdhlite Gedichte. Bern 1956.



.. Lehr uns, unsere Tage zu zdhlen* 405

esse, dann wird es Zeit, daB wir wachgeriittelt werden und wieder aus unse-
rem Schneckenhaus herauskommen. Haben wir die Neigung gehabt, die Zeit
zu vertrodeln, dann miissen wir lernen, die Kostbarkeit der gewdéhrten
Stunde zu erkennen; sind wir es aber gewohnt, jede Minute auszunutzen,
dann ist ein ganz anderer Lernvorgang vonnéten: sich in der MuBe einzuii-
ben und sich einfach von der Zeit beschenken zu lassen. Auch die MuBezeit,
in der scheinbar nichts geschieht, kann ja eine gefiillte und begliickende Zeit
sein. Gerade der Wechsel von aktivem Tun und meditativer Stille, von Vor-
wiirtsgehen und Innehalten, kann es uns erméglichen, die rechte Einstellung
zu unserer Zeit zu finden. Christian Morgenstern hat versucht, fiir die be-
grenzte Zeit daunkbar zu sein und sich auf das einzustellen, was auch immer
heraufkommen mag.

. Als die Miinster-Uhr
sieben Uhr morgens schlug
hab ich ,Du’ gesagt bei jedem Schlag.

Und so sei denn mein
alle, alle Zeit.
Und dann komme, was da kommen mag. “**

Ein Tag ist nicht wie der andere, ein Jahr nicht wie das andere, wie gut, daf3
wir so unterschiedliche Zeitlidufte erleben diirfen. Auch das Einerlei der All-
tagsarbeit hat seinen Sinn, die geduldige Annahme téglicher Pflichten. Aber
die Gefahr besteht dabei, daB wir in einen schwerfilligen Trott geraten und
es versiumen, auf die Kostbarkeiten zu achten, die uns jeden Tag angeboten
werden. Wir miissen uns in einer besonderen Aufmerksamkeit einiiben, da-
mit wir nicht blind durch die Welt tappen. ,Lafit eure Herzen nicht schwer-
fillig werden*, mahnt uns Jesus (Lk 21,34). Wir haben ja unsere Lebenszeit
auch dafiir geschenkt bekommen, um in diesem Zeitraum zu reifen.

Was an Anlagen und Fihigkeiten in uns eingesenkt wurde, das soll her-
anwachsen und Gestalt gewinnen. Wieviele Méglichkeiten stecken in jedem
von uns drin; es muB nicht alles herauskommen, es konnen nicht alle Ver-
anlagungen entfaltet werden, aber die Zeit ist doch die groe Vorgabe, um
die Personkriifte wachsen zu lassen, damit etwas Nicht-verwechselbares her-
auskommt. Wie oft miissen wir uns wandeln und erneuern, bis wenigstens
die Konturen unseres wahren Wesens zum Vorschein kommen. Gerade in
unseren Zeiten der Menscheumassen, wo es so schwer ist, ein individuelles
Gesicht zu behalten und wo es den Menschen offenbar nur noch im Plural

4 Chr. Morgenstern, An Margareta, in: Gesammelte Werke. Miinchen 1965, 573.



Otto Betz 406

gibt, ist es notig, daBl der einzelne sich auf sich und seine besondere Beru-
fung besinnt. Es fillt uns heate manchmal schwer, von der ,,Wiirde* des
Menschen zu reden, von der ,,Berufung® jedes einzelnen zu einer Aufgabe
im Weltganzen, aber ist das nicht ein Kernstiick unseres Glaubens? Es gibt
nicht den unniitzen Menschen wie es nicht die unniitze Zeit gibt und nicht
die unniitze Schopfung. In seinem Buch ,Der Mensch im Kosmos® hat
Pierre Teilhard de Chardin von der Wichtigkeit eines neuen Sehens ge-
schrieben. ,,Mehr und besser sehen wollen ist keine blofie Laune, keine Neu-
gierde, kein Luxus. Sehen oder zugrunde gehen® schreibt er. Worin besteht
aber nun diese neue Sehweise?

,.Der Mensch ist nicht, wie er so lange geglaubt hat, fester Weltmittelpunkt, sondern Achse und
Spitze der Entwicklung — und das ist viel schoner.

Wer diese grofie Perspektive bedenkt und nicht vergiBit, der wird auch im Be-
reich seiner , kleinen* Welt den Geschenkcharakter der Zeit nicht iibersehen.
Wir nennen unsere ,Jetztzeit” die ,,Gegenwart™, weil sie uns ent-gegen-
kommt und uns begegnet. Auch wenn sie nicht festgehalten werden kann, so
bleibt sie dennoch in uns wirksam und wir vergessen sie nicht, wenn sie uns
etwas Wichtiges eingebracht hat. Wir leben im ,,Jetzt* und treten in jedem
Moment dem Kommenden gegeniiber. Vielleicht sind es manchmal nur
»Augenblicke”, die uns wie ein Blitz treffen und unvergeBlich bleiben, aber
sind nicht solche momenthaften Ereignisse die kostbarsten Erinnerungen,
die wir im Gedéchtnis verwahren wie Edelsteine?

Und trotzdem: wir leiden auch unter der Zeit, ihrer harten Unausweich-
lichkeit, wir leiden darunter, wie die Zeit an uns nagt und uns dem Verfall
iiberldBt, nachdem sie unser Heraufkommen und Wachstum erméglicht hat.
Die Bibel beschonigt diesen Sachverhalt nicht. Im Psalm 39 heifit es:

»Nur Spannen gleich hast Du bemessen meine Tage,
und meine Lebensdauer ist wie nichts vor Dir,

nur Hauch ist alles, jeder, der lebt.

Der Mensch geht wie ein Schattenbild einher.

Unser zeitliches Dasein ist ein gebrechliches Gebilde, aber wir diirfen trotz-
dem froh iiber diese gestundete Frist sein, weil diese bruchstiickhaften
Momente in einem gréfleren Zusammenhang stehen und gleichsam umfaBt
werden von dem, was wir die Ewigkeit nennen. In unserer leib-seelischen
Existenz sind wir auf eine ganz bestimmte und begrenzte Zeiterfahrung an-
gewiesen, aber manchmal geht uns die Relativitit dieses Zeiterlebens auf,
wenn wir etwas erfahren diirfen, das gleichsam unsere gewohnliche Zeit-

5 P. Teilhard de Chardin, Der Mensch im Kosmos. Miinchen 1965, 23.



., Lehr uns, unsere Tage zu zdhlen* 407

kategorie iiberschreitet: ein grofies musikalisches Ereignis mag uns heraus-
reiBen aus dem iiblichen ZeitfluB, das Eintauchen in eine seelische Tiefen-
schicht bei der Meditation erschlieBt uns eine Ahnung anderer Daseins-
weise. Die Momente, in denen wir Gliick und Liebe erleben, mogen so stark
sein, daB wir sie mit keiner Uhr messen und bestimmen konnen.

Vielleicht werden wir durch viele Begebenheiten und Widerfahrnisse in
der Zeit auf die Ewigkeit vorbereitet. In ihren tagebuchartigen Aufzeich-
nungen geht die jungverstorbene franzésische Philosophin Simone Weil
hiufig auf das Zeitproblem ein. Einmal notiert sie sich den Gedanken:
,Kann man wiinschen, daB die Zeit stehenbleibt, daf} die Sterne stehenblei-
ben? Die Gewalt der Zeit zerreifit die Seele; durch den RiB tritt die Ewigkeit
ein.“6 Gerade dann, wenn wir die Diirftigkeit der zerrinnenden Zeit nicht
mehr ertragen konnen, wenn wir gleichsam zerrieben werden von der Zeit,
kommt eine andere Dimension ins Spiel, die von uns noch gar nicht begrif-
fen und gedeutet werden kann. ,,Die Ewigkeit findet durch die Augenblicke
als Zwischenglied Eingang in die Zeit.*”

Wir diirfen unsere Zeit ernstnehmen und auch die hauchdiinne Gegenwart
dankbar annehmen, auch wenn wir sie nicht entriitseln konnen. Die zerrin-
nende Zeit ist nicht das Letzte und Letztgiiltige, wir glauben, daf3 alles Ge-
schehen aufgefangen wird und in ein groferes Ganzes einmiindet. In den
Psalmen werden wir aufgefordert, zu beten: ,Lehr uns, unsere Tage zu
zihlen“ (Ps 90), aber dieses Zihlen soll uns nicht dngstigen und nicht in
Schrecken versetzen, der Vers geht ndmlich weiter: ,,So konnen wir zur
Weisheit des Herzens gelangen.“ Gerade die Einsicht in unsere begrenzte
Existenz, das Jawort zur Endlichkeit unseres irdischen Lebens kann uns ge-
lassen machen. — Wohin sind all unsre Jahre geschwunden? Sie sind nicht
ins Nichts gerutscht, sondern werden umfangen und aufgehoben von dem,
der nichts verloren gehen lassen will.

Rose Ausldnder hat die trostlichen Verse geschrieben:

Ich bin der Sand
im Stundenglas
und rinne

ins Tal der Zeit

die mich umarmt. “®

6 S.Weil, Cahiers-Aufzeichnungen. Band 1. Miinchen 1991, 190.
7 S. Weil, Cahiers-Aufzeichnungen. Band I1. Miinchen 1993, 174.
8 R. Auslédnder, Ich bin der Sand.





